
279  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

À  la  lisière  des  disjonctions  en  concrescence  :  Réduction  
méréologique  et  Principe  des  principes   
Pablo  Posada  Varela  
Bergische  Universität  Wuppertal  –  Université  Paris  Sorbonne.  
pabloposadavarela@gmail.com    
https://paris-­‐‑sorbonne.academia.edu/PabloPosadaVarela  

	
  
Sommaire 
1. Introduction : mais qu’est-ce donc que la phénoménologie ? 
2. Méréologie et réduction(s) : hypothèses de recherche 
3. Qu’est-ce que la méréologie ? L’idée d’une « réduction méréologique » 
4. L’innervation méréologique de la réduction transcendantale  
5. Réduction méréologique et Principe des principes (Ideen I, §24) 
6. La question de la donation à l’aune de la réduction méréologique : « Gegegenheit » comme 
opérateur métalinguistique (première approximation) 
7. Se tenir sur la ligne de crête des concrescences : le problème de la finitude phénoménologisante. 
 
1. Introduction : mais qu’est-ce donc que la phénoménologie ? 

 

 Chose étrange que la phénoménologie. Qu’est-ce donc que faire de la 

phénoménologie ? Difficile à dire et tout autant mystérieux car s’il est vrai que l’on ne sait 

pas ce que l'on fait, on le sent. En effet, il n’en reste pas moins que l’on a le sentiment – tout à 

fait leiblich – de faire quelque chose de bien spécifique. C’est en ce sens que faire de la 

phénoménologie équivaut à savoir se tenir et se mouvoir sur un certain plan ; qui plus est, sur 

un plan qui, à son tour, se tient, qui affiche donc une certaine consistance : le plan de la 

phénoménalité ou, plutôt, de la phénoménalisation, car, certes, nous nous garderons bien de 

préjuger sur ce qu’est la phénoménalité ; nous ne supposerons même pas qu’il y ait là un « ce 

que » de la phénoménalité, un quid qui fût, pour le dire ainsi, « d’une pièce ». Autrement dit, 

il y a, indiscutablement, le phénoménologique ou encore du phénoménologique, 

reconnaissable en ceci que il est possible de s’en tenir à l’apparaître comme tel et à ce qui s’y 

manifeste. 

 Par ailleurs, la spécificité du phénoménologique se sent à ceci près que nous sentons, 

très précisément, toute enfreinte et, partant, tout retour à des modes de philosopher autres, 

plus classiques, et qui outrepassent, fatalement, les limites du phénomène, qui supposent, 

somme toute – on aura à y revenir – une enfreinte du « Principe des Principes » (tel l’énonce 



280  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

le § 24 de Ideen I)1. Le domaine du phénoménologique se sent donc du dedans, et de façon 

leiblich. C’est que nous nous tenons, désormais, dans un milieu, et ce n’est pas pour rien que 

le mot de « champ » – phénoménologique ou transcendantal – revient souvent sous la plume 

de Husserl. Ce milieu garde, en effet, la consistance d’un champ. Qu’est-ce donc qu’un 

« champ » dans ce contexte précis ? Peut-être bien un système de renvois recelant une 

autonomie et ne passant pas à une autre forme d’« être ». Or c’est exactement de cela qu’il est 

question dans le milieu de la concrescence, qui n’est autre que le milieu de la phénoménalité, 

et où nous devons entendre « phénoménalité » non pas comme un quid statique mais comme 

une phénoménalisation tissée de concrétudes en cours de concrétisation. Or c’est exactement 

ce milieu qui est défini par les « limites » dont nous parle la clause finale du Principe des 

principes, si souvent mal comprise ; ce qui, bien entendu, se répercute dans un contresens 

concernant le sens du Principe des principes lui-même. On y viendra explicitement plus loin.  

 

2. Méréologie et réduction(s) : hypothèses de recherche 

  

 C’est à la charnière entre méréologie ou théorie des touts et des parties et théorie 

transcendantale de la méthode (ce qui, en phénoménologie, signifie : « théorie de la réduction 

phénoménologique ») que se situe notre recherche. Ce doublet, à première vue assez 

surprenant, débouchera sur un troisième terme. Ce troisième terme est justement ce que nous 

avons appelé «réduction méréologique»2. Ainsi, ce qui deviendra un triplet, ou plutôt un 

doublet et l’explicitation d’une conséquence peut s’exprimer selon les trois thèse suivantes, et 

qui sont à la base du pari qui sous-tend notre recherche. Nous posons donc: 

 

1) Que la théorie des touts et des parties développée par Husserl lors de sa IIIème 

Recherche Logique, et pour autant qu'elle porte formellement sur le concret, constitue un outil 

d'analyse précieux. En effet, nous pensons que la méréologie représente un outil remarquable 

pour traiter non seulement de la phénoménologie en général (pour autant qu'on y a affaire à 

des concrétudes), mais aussi de la réduction en particulier (pour autant qu'elle s'attache à 

phénoménaliser ces concrétudes, qu'elle est un faire concrétisant). C'est là notre pari 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Sur ce sujet et sur d’autres thématiques abordées dans cet article, le lecteur pourra consulter une liste d’article, 
en ligne, sur https://paris-sorbonne.academia.edu/PabloPosadaVarela 
2 Cf. notre article «Introduction à la réduction méréologique», in Annales de Phénoménologie nº12, Amiens, 
2013. 



281  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

"heuristique". Or penser la méréologie en rapport à la réduction nous convainc du fait que la 

méréologie ne s’épuise nullement dans son usage ontologique mais que, bien plus 

profondément, il y a lieu d’en faire un usage architectonique. Autrement dit, la méréologie 

n’est pas là pour se plaquer sur des concrétudes toutes faites qu'il s'agirait de cartographier, en 

essayant de faire cadrer, tant bien que mal, les arrêtes du discours méréologique avec celles 

des choses. Bien plus, la méréologie (et notamment les concepts de « tout » et de « partie ») 

sert de levier pour faire apparaître des concrétudes. 

 

2) Notre pari «herméneutique» de base pose, quant à lui, qu’il existe un couplage entre 

les différents types d'épochè ou suspension et le champ de concrétudes auquel, chaque fois, 

lesdites suspension re(con)duisent. Ainsi, la neutralité ontologique des Recherches Logiques, 

l'épochè phénoménologique et la réduction transcendantale, la déshumanisation et la 

réduction méontique et l'épochè hyperbolique et la réduction architectonique ouvriraient, 

chaque fois, à des types concrétudes chaque fois différents. 

  

3) Nous soutenons finalement que quelque chose comme une «réduction 

méréologique» se situe au cœur de l'opérativité phénoménologique : elle innerve 

formellement toutes ces versions de la réduction phénoménologie ; ou bien, pour le dire 

autrement, chacune de ces formes de réduction représente un élargissement supplémentaire de 

la réduction méréologique, un façon concrète par où la réduction méréologique trouve à 

s’épancher. Mais qu’est-ce donc que la méréologie ? Voilà la question qu’il nous faut aborder 

à présent. 

 

3. Qu’est-ce que la méréologie ? L’idée d’une « réduction méréologique » 

 

La théorie des touts et des parties, exposée dans la troisième des Recherches Logiques, 

dresse un classement des divers types de touts selon le fil conducteur du/des types de 

rapport/s des parties au sein du tout. La particularité de la méréologie tient au fait de ne pas se 

donner le tout, dont les parties font partie, d’avance. C’est exactement en cela que repose le 

travail de la réduction méréologique : reconduire les touts à leur rapport entre parties ou, plus 

concrètement, à leur fondation dans et par leurs parties. Autrement dit : ce sont les parties, 

dans et selon leur type de rapport, qui « fondent » le tout ; tout d’un type particulier (selon le 



282  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

type de rapport entre les parties). Or ce desideratum – celui d’un tout exclusivement fondé 

dans ses parties – ne s’accomplit véritablement que dans un certain cas de rapport 

méréologique, celui des touts au sens strict, et qui deviendra, par là même, à la fois buttoir et 

pierre de touche de la réduction méréologique. 

 

Les deux genres fondamentaux de rapports entre parties sont ceux de dépendance et 

d’indépendance entre parties au sein d’un tout. 

Une partie est dite indépendante quand elle n’a nul besoin d’une autre partie (ou d’un 

tout) pour exister. Elle peut certes faire partie d’un tout, mais elle pourrait, en principe, 

constituer un tout à elle seule. La chaise elle-même est un tout fait de parties, certes, 

indépendantes, mais dont la configuration n’est tout de même pas arbitraire. Voilà le 

territoire propre de la psychologie de la Gestalt. Il existe un autre genre de touts, les dits 

« touts catégoriels » ou « formes d’unités catégoriales » (dont traite le §23 de la troisième 

recherche logique), réunissant des parties de façon complètement arbitraire. Ces touts sont 

l’équivalent méréologique des « ensembles » de la théorie des ensembles. L’« être ensemble » 

de leurs parties n’est absolument pas fondé ou motivé par la nature ou le contenu eidétique de 

celles-ci. Ainsi, un tout catégoriel peut être formé par les objets désignés par « le nombre 5 », 

« la planète Mars », « une chaise » et n’importe quel autre élément.  

Ce n’est que depuis un autre genre de touts, les « touts au sens strict », que se 

déploiera – par variation eidétique – le synthétique a priori au sens de la phénoménologie. Ce 

sont les touts qui intéressent primordialement la phénoménologie, les « touts au sens plein et 

au sens propre» comme dira Husserl. Qu’est-ce à dire ? 

En effet, les touts au sens éminent sont formés par un type de parties qui reçoit le nom 

de « moments », et dont le trait principal est d’être absolument dépendantes (ou non 

indépendantes).  

La couleur, la forme et l’extension sont un exemple de « moments » dépendants 

formant un tout. En effet, chacun de ces moments ne peut exister, ne peut être ce qu’il est, 

littéralement se tenir dans son identité (telle couleur, telle forme, telle extension) ou tenir à 

son identité qu’à la condition de faire partie d’un tout comportant d’autres  moments, 

également dépendants. La couleur ne peut être une telle couleur concrète que si elle est 

étendue – sur telle extension concrète – et revêt une certaine forme (fût-elle plus ou moins 

informe). On dit alors, et c’est ici qu’entre en ligne de compte le concept fondamental de 



283  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

Fundierung dans son usage propre, que ces moments « fondent » ensemble un tout concret. 

Au sein de la région psychè, les « moments » composant un vécu concret sont aussi des 

exemples de moments absolument dépendants (hylè, matière intentionnelle, qualité 

intentionnelle). 

Voyons la façon dont Husserl thématise les touts au sens strict : 

 

« En général un tout, au sens plein et au sens propre, est une connexion déterminée par 
les genres inférieurs des ‘‘parties’’. À chaque unité concrète appartient une loi. C’est d’après 
les différentes lois ou, en d’autres termes, d’après les différentes espèces de contenus qui 
doivent faire fonction de parties, que se déterminent des espèces différentes de touts. Le même 
contenu ne peut donc faire fonction arbitrairement tantôt de partie de telle espèce de touts, 
tantôt de partie de telle autre. L’être-partie et, plus exactement, l’être-partie-de-cette-espèce-
déterminée (d’espèce métaphysique, physique, logique, ou relevant de toute autre distinction 
qu’on voudra) est fondé, dans la détermination générique pure des contenus dont il s’agit, 
selon des lois qui, au sens où nous l’entendons, sont des lois aprioriques ou des ‘‘lois 
d’essence’’ ». (Hua. XIX/1, pp. 289-290). 
  
Retenons donc le statut ontologique, tout à fait remarquable, des parties qui 

conforment « un tout, au sens plein et au sens propre ». Citons, à l’appui, cet autre passage où 

le privilège de la notion de « dépendance » par rapport à celle d’ « indépendance » est 

manifeste: 

  
« La coloration de ce papier est un moment dépendant de celui-ci ; elle n’est pas 

seulement une partie en fait, mais, par son essence, en vertu de son espèce pure, elle est 
prédestinée à être une partie ; car une coloration prise en général et purement comme telle ne 
peut exister que comme moment dans une chose colorée. Pour les objets indépendants une 
telle loi d’essence manque : ils peuvent se ranger dans des touts plus vastes, mais ce n’est pas 
là pour eux une nécessité. » (Hua XIX/1, 244). 
  

En effet, au regard de la recherche eidétique (et phénoméno-logique), un tout formé 

d’objets indépendants est, par conséquent, le moins riche, le plus vide, et se situe donc à 

l’opposé du type de tout concret dont les parties se trouvent en rapport de dépendance absolue 

les unes par rapport aux autres. Chacune des parties d’un tout au sens propre est désormais 

une rien que partie, un moment concrescent et pourtant irréductible aux autres. La 

conjonction de cette double rigueur entre la concrescence des rien que parties et leur 

irréductibilité (le fait qu’il s’agisse de « parties disjointes ») constitue la condition de la 

fécondité de la variation eidétique. C'est au-dedans des touts au sens strict, dans ce terrain 

tendu, strié d'irréductibles en concrescences (i.e. de concrescences de parties disjointes), qu'il 



284  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

y a lieu de faire des variations ou, pour le dire autrement, que la variation peut donner non pas 

des simples altérations empiriques mais toucher au synthétique a priori, mordre un tant soit 

peu sur l'a priori matériel. C’est à l’aide de ces variations qu’apparaîtront peu à peu des lois 

matérielles définissant la région ontologique «conscience» et les types d'actes en question. 

 

4. L’innervation méréologique de la réduction transcendantale  

  

 La réduction méréologique vise donc à ré-con-duire ce qui a le semblant d’une partie 

indépendante à son caractère de rien que partie. Elle innerve aussi formellement la réduction 

transcendantale. La possibilité d'une implémentation méréologique de la « réduction 

transcendantale » tient à une intuition fondamentale de Husserl, et qui fut pour lui, toute sa vie 

durant, une source intarissable d’étonnement à en croire ce mot, rétrospectif, énoncé dans 

Krisis. Cet étonnement se réfère au caractère indéclinable de l’a priori de corrélation: tout 

objet est l'objet d'une expérience, toute expérience est expérience d'un objet. Le génie de 

Husserl aura été de penser les termes de l'a priori de corrélation comme formant un tout au 

sens strict, donc de les penser comme rien que parties ou parties absolument dépendantes les 

unes des autres.  

 Ainsi, à partir d’Ideen I, la conscience n’est plus une Region face à la région monde, 

mais une Urregion «contenant» le monde comme corrélat. Corrélativement, l’intentionnalité, 

on l'aura compris, n’est plus un rapport entre deux étants (entre deux touts indépendants) 

mais un «rapport» intrinsèque entre deux parties dépendantes : vie et monde, conscience et 

réalité. Rappelons que dans les Recherches Logiques, les rien que parties maintenaient une 

certaine homogénéité régionale. Ici, la portée de la concrescence s'étend au radicalement 

hétérogène. La réduction méréologie trouve à se déployer, à gagner une extension 

supplémentaire en enjambant un véritable « Abîme de sens ». En effet, l’expression est de 

Husserl: 

 
«Sans doute à l’être immanent ou absolu et à l’être transcendant on peut appliquer les mots 
''étant'' (Seiende),''objet'' (Gegenstand) : ils ont bien l’un et l’autre leur statut de 
détermination ; mais il est évident que ce qu’on nomme alors de part et d’autre objet et 
détermination objective ne porte le même nom que par référence à des catégories logiques 
vides. Entre la conscience et la réalité se creuse un véritable abîme de sens [Abgrund des 
Sinnes]» (Hua III/1, 105, tr. fr. 163). 

  



285  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

 En ce sens, et en toute rigueur méréologique, on dira que les concrets transcendantaux, 

i.e. les vécus transcendantaux, sont des «touts» in-totalisables, impossibles à surplomber, faits 

de cohésions sans concept in fieri, toujours en germe et en gésine. Ces mots de Fink au sujet 

du champ transcendantal, sorte d’indéterminité concrète, sont tout à fait parlants, la difficulté 

étant, justement, de tenir cette ligne de crête des disjonctions en concrescence: 

 
« La subjectivité cachée, à laquelle la réflexion transcendantale doit reconduire, se manifeste 
du point de vue de l’essence dans une indétermination d’un genre spécifique. Supporter cette 
« indétermination », ne pas l’abandonner précipitamment pour une « concrétion » seulement 
saisie au vol qui nous ferait perdre toute la portée de la problématique philosophique, la tirer 
bien plutôt au clair avec la patience obstinée de l’explication conceptuelle, du point de vue de 
l’horizon infini du travail analytique, voici l’exigence, nullement simple, qui accompagne le 
début de la réduction phénoménologique. Aucun éclair d’intuition spéculative ne parvient à 
éclairer la nuit de cette indétermination. »3 

 

 C'est dans cette indétermination que s'articule le phénoméno-logique pur. Cette pureté 

phénoménologique – voilà son étrange paradoxe – quelque émaciée et délestée de toute 

ontologie, quelque affinée dans sa rigueur (rien que) phénoménologique qu'elle soit, ne tend 

absolument pas vers le néant ou vers le vide. Loin de là!; et c'est même tout le contraire qui a 

lieu: il en résulte un foisonnement proto-ontologique extraordinaire de concrescences 

d'hétérogénéités d'abord «articulées» en partitif, c'est-à-dire, de concrétudes non susceptibles 

d'être d'emblée (mises à distance pour être) comptées-pour-unes et qui pourtant, malgré cela, 

sont rigoureusement irréductibles et donc plurielles.  

 Saisissons, au demeurant, l'occasion de parer explicitement à un malentendu qui est 

devenu un lieu commun de la phénoménologie post-husserlienne et qui tient au concept de 

«pureté» phénoménologique. Ce malentendu concerne ce que Husserl entendait par ces 

mystérieux «reines» ou «bloßes», qualificatifs qui accompagnent souvent les ocurrences du 

terme «Phänomen». En effet, il est crucial de noter que, en régime phénoménologique, ce que 

Husserl entendait par «reines» ou «bloßes» ne va pas de pair ni avec l'abstrait, ni avec le 

formel ou le vide, ni même avec la simplicité structurelle. Le phénoménologiquement pur, 

bien au contraire, et justement en vertu de cette pureté – sorte de légèreté ontologique d'autant 

plus exposée à concrescence qu'elle n'est légère – se traduit en un foisonnement vertigineux 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Eugen Fink Autres rédactions des Méditations cartésiennes. Traduit de l'allemand par Françoise Dastur et 
Anne Montavont. Jérôme Millon. Grenoble 1998. p. 99. 



286  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

d'articulations entre rien que parties disjointes au détour d'horizons multiples, d'implications 

intentionnelles se répandant dans toutes les directions de la corrélation transcendantale. 

 La phénoménologie, de par son empirisme radical est condamnée à rester dans le 

provisoire et à se mouvoir en zigzag. Elle n’a de cesse d’être hantée, comme nous dit Fink 

dans le texte suivant, par un risque de Vereinseitungung. Ce texte de Fink, tiré de l’important 

article « Les concepts opératoires dans la phénoménologie de Husserl » est très parlant à ce 

sujet. Il introduit, par ailleurs, la problématique architectonique – dont il nous faudra traiter 

ailleurs – au sein des questions que nous nous sommes posées ici :  
 
 « L’analyse phénoménologique est provisoire. Nous voulons dire par là que l’a priori 
phénoménologique est référé à son caractère d’esquisse au niveau réductif auquel on s’est 
arrêté. Les possibilités eidétiques ont-elles-mêmes une pertinence (Relevanz) restreinte, une 
« portée » déterminée. Les possibilités apodictiquement évidentes, comme celles que nous 
pouvons énoncer dans l’explication égologique par exemple, peuvent être transformées, voire 
relevées, par le passage à la problématique transcendantale de l’intersubjectivité. A tout a 
priori phénoménologique appartient l’horizon anonyme –d’abord dissimulé- de sa validité, de 
sa portée, et il est besoin d’une « auto-critique transcendantale » pour établir, de manière 
critique, un rapport entre la première naïveté phénoménologique de la simple description par 
prise de conscience et l’horizon enveloppant. En raison de ce rapport et du caractère 
essentiellement provisoire de l’analyse phénoménologique, une recherche spécifiée est 
toujours unilatérale. Toute prise de position (Standfassen) dans l’infinité ouverte de la 
problématique phénoménologique est par nécessité eidétique une simplification 
(Vereinseitigung).»4 

  

 Or c’est là justement – on en avait parlé au tout début de ce travail – le profond rapport 

qu’il existe entre réduction méréologie et Principe des principes, la réduction méréologique 

ne faisant qu’insister dans l’empirisme radical de Husserl, mais devant parer aussi à toute 

précipitation de (et sur des) concrétudes. Ce texte de Fink pose donc aussi la question, 

difficile, de la donation, à laquelle on s’attaquera, en guise de première approximation, à 

l’aune de la réduction méréologique. Mais pour ce faire, il est nécessaire de souligner à quel 

point la perspective ouverte par la réduction méréologique promeut une toute autre 

interprétation du Principe des principes et notamment de sa clause finale. 

 

 

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4  Eugen Fink. « Les concepts opératoires dans la phénoménologie de Husserl » in Proximité et 
distance.  Essais et conférences phénoménologiques. Traduit de l'allemand par Jean Kessler. J. Million. Grenoble 
1994. p. 30. 



287  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

5. Réduction méréologique et Principe des principes (Ideen I, §24) 

 

 Ce qu’il convient de saisir avant tout c’est à quel point émaciement ontologique, 

rigueur et démultiplication de la concrescence sont ici strictement corrélés ; et c'est justement 

ce que fait tout le sens de l'empirisme radical de la phénoménologie dans sa spécificité. Au 

nom de cette rigueur, la phénoménologie va, aussi loin qu'il le faudrait, au-delà de tout 

préjugé naturaliste ou empiriste (qui n'admettrait, par exemple, que l'effectivité de la 

concrescence des rien que parties actuelles et sensibles) ou encore de tout intellectualisme 

(qui n'admettrait que la concrescence des simples noèses, reléguant la hylè à une contribution 

inessentielle au concret) ou de tout vitalisme (qui ne reconnaîtrait que l'hylétique du vécu 

transcendantal au sens strict comme seule partie concrète des vécu transcendantaux au sens 

large); et nous ne faisons là que citer certaines de ces limitations (parmi tant d'autres). Mais 

 justement ces toutes dernières limitations constituent, chaque fois, un outre-passement 

des strictes limites de la concrescence. Or elles se vivent comme des supposées libérations ! 

Le quid pro quo dans lequel s’est enferré une grande partie de la phénoménologie 

contemporaine (notamment la phénoménologie française) est donc absolument monumental. 

 En effet, l'analyse phénoménologique s'expose au danger de survoler (et, par là, 

surseoir) la fine anatomie du vécu transcendantal pur. C'est ce mouvement de surplomb que 

Husserl dénonce à maintes reprises comme un philosopher excessivement théorique et qui 

philosophe comme «d'en haut» (vom Oben herab), sans égard à la concrétude de l'expérience, 

à sa logique inhérente, et qui n'est autre que celle de la concrescence.  

 Citons la formulation du célèbre principe et soulignons cette clause finale, souvent 

interprétée comme limitative alors qu'elle constitue le garde-fou par où ce principe s'attache à 

nous tenir dans l'exacte et fine latitude qui seule s'avère transpassible à la richesse du 

phénoménologique pur: 

 
«toute intuition donatrice originaire est une source de droit pour la connaissance ; tout ce qui 
s’offre à nous dans ‘‘l’intuition’’ de façon originaire (dans sa réalité corporelle pour ainsi 
dire) doit être simplement reçu pour ce qu’il se donne, mais sans non plus outrepasser les 
limites dans lesquelles il se donne alors»5 (Hua III/1, 43-44. tr. fr. p. 78). 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 C'est nous qui soulignons en caractères gras ce à quoi nous nous référons comme la «clause finale» du Principe 
des principes. L’original allemand dit : «[dass] jede originär gebende Anschauung eine Rechtsquelle der 
Erkenntnis sei, dass alles, was sich uns in der ‘‘Intuition’’ originär, (sozusagen in seiner leibhaften 
Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in den Schranken, in 
denen es sich da gibt». Quant à des exemples d'enfreinte de ce principe, dénoncées, par ailleurs, comme des 



288  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

  

 La phénoménalité pure, dans sa subtilité, n'est précisément que dans la 

démultiplication de cette concrescence entre parties disjointes. Tel est le dessein de la 

réduction méréologique; la difficulté étant de donner libre cours à la concrescence pour 

qu'elle impose sa rigueur propre, pour qu'elle puisse joindre aussi loin et aussi profond qu'il le 

faudra des rien que parties de tout genre et espèce (ici en un sens littéral qui recoupe le sens 

technique que l'expression revêt en phénoménologie).  

 Le déploiement de la réduction méréologique ne fait donc qu'émacier la fine pellicule 

de la concrescence pour en affiner la transpassibilité (en évitant tout empirisme borné). Or le 

plus difficile est justement de se tenir au dedans des limites de cette fine pellicule émaciée de 

pure phénoménalité, de rester, pour le dire ainsi, «au ras de» la concrescence et, partant, en 

phase avec une transpassibilité à des rien que parties en concrescence. Seul dans les strictes 

limites de cette subtile latitude réussit-on à capter le signal, à nous mettre en phase avec ou à 

syntoniser la concrescence des parties disjointes les plus éloignées et les plus insoupçonnées. 

Ainsi, et quoi qu'en dise une récente phénoménologie, souvent inspirée de Heidegger (qui a 

dénoncé le premier la clause finale du célèbre Principe des principes, énoncée dans le § 24 de 

Ideen I, comme clause limitative), c'est le fait de ne pas outrepasser les limites (et non pas le 

contraire!) dans lesquelles le phénomène s'offre à nous comme phénomène pur qui est le plus 

difficile, et ce justement en raison de la fragile subtilité de son anatomie, faite 

d'hétérogénéités en concrescence, de disjonctions découplées à l'infini.  

 En tout cas, les limites à ne pas outrepasser ne sont pas de quelconques limites 

imposées à la phénoménalité6. Dans «limites de la phénoménalité» il faut plutôt entendre un 

génitif subjectif: il y va des limites qui définissent cette phénoménalité même, qui lui 

appartiennent essentiellement, et au-delà desquelles elle cesse de valoir comme 

phénoménalité.   

 L'analyse phénoménologique se devra donc de relever le défi oxymorique auquel nous 

conduit la réduction méréologique dans son déploiement. Défi oxymorique d'une sorte de 

rigueur fragile. C'est bien entendu le fait de l'architectonique comme étagement de la 

concrescence qui démantèle l'effet de paradoxe, car cette rigueur extrême l'est à son et ses 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
«fantaisies philosophiques jetées de haut (von oben her philosophische Einfälle)» (Hua III/1, 121. tr. fr. p. 185), 
le lecteur peut se rapporter à tout le chapitre II de la 1ère Section des Ideen I et, plus loin, au très intéressant §55 
des Ideen I. 
6 Il y a, chez maints auteurs, une foncière incapacité à comprendre l’idée de concrescence de disjoints, c'est-à-
dire, l’idée que l’on puisse rencontrer un altérité radicale se donnant en concrescence. 



289  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

registres architectoniques, et donc selon une syntonie propre souvent inadéquate à nous 

calibres aperceptifs, et qui, partant, nous devient fuyante, hypersensible qu'elle est aux inerties 

auto-aperceptives qui conforment et confortent notre être au monde. Il y va de concrescences 

qui n’ont pas à traverser notre présent ; mais voilà qui pointe vers un autre volet de la théorie 

transcendantale de la méthode, celui de l’architectonique, et qu’il nous faudra aborder dans 

d’autres travaux. 

 

6. La question de la donation à l’aune de la réduction méréologique : « Gegegenheit » 

comme opérateur métalinguistique (première approximation)7 

 

Comme nous l’avions signalé précédemment, la concrescence (comme concrescence 

en/de concrétudes) est à la fois buttoir ultime et pierre d’achoppement de la phénoménologie. 

Mais, est-ce que la concrescence, comme telle, est « donnée » ? Qu’est-ce à dire ?  

Il y a, dans la concrescence, une foncière non-unité ou, si l’on veut, un semblant 

d’unité (une cohésion) qui cache une complexité intrinsèque et irrévocable. La concrescence 

nous enjoint, en fait, à penser la cohésion avant l’unité. C’est sur cette frange, antérieure à 

l’unité mais en marge de toute dispersion, qu’il nous faut nous placer. Ou, pour mieux dire, la 

cohésion (sans concept) de la concrescence se situe à l’écart de l’alternative unité – 

multiplicité. En tout cas, pour faire cohésion sous régime de concrescence, il faut 

nécessairement du pluriel. Un pluralité d’éléments qui ne se laissent pas, quant à eux, 

compter-pour-un. Toute concrescence recèle donc une complexité morphologique basale qui 

tient à cela qu’il n’y a concrescence que d’une pluralité de concrétudes. Cette complexité 

intrinsèque de la concrescence – complexité de son anatomie méréologique – la situerait, en 

un sens, aux antipodes de la « donation » : la concrescence n’est nulle part, elle ne tient que 

de ses concrétudes, du fait de leur concrescence. « Il y a certes » de la concrescence, mais 

celle-ci est entièrement résorbée dans les concrétudes qui en assurent la fondation. La 

concrescence est certes phénoménologiquement effective mais elle l’est d’être, elle-même, 

nulle part.  

Peut-on dire alors d’une concrétude qu’elle est « donnée » ? Nous savons, désormais, 

qu’une concrétude ((i.e. une rien que partie ; non pas tout concret) n’est concrétude que d’être 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7  Nous nous inspirons ici, en y introduisant plusieurs modifications, du point II. (pp. 286-292) de notre article 
« Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. Sur les implications contre-ontologiques de 
la réduction méréologique » in Eikasia nº 49. Mai 2013. 



290  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

en concrescence avec d’autres concrétudes. Une concrétude seule ne peut pas être 

concrétude ; elle ne peut pas être comptée pour une. Elle est littéralement in-en-visageable. 

Dire d’une concrétude qu’elle est donnée reviendrait à l’abstraire du circuit de la 

concrescence et, partant, a lui retirer toute épaisseur, à la dessécher, à l’étioler comme 

concrétude. Ainsi, à l’aune de ces multiples balancements, il n’y aurait finalement aucun sens 

à dire ni des concrétudes ni de la concrescence qu’elles fondent qu’elles sont « données ». Ou, 

pour le dire autrement, « donation » n’exprime pas adéquatement le sens de l’effectivité 

phénoménologique qui s’y joue. Nous trouvons, par ailleurs, que « non donation » non plus, 

et ce par la même raison, et qui est une raison, ici, phénoménologisante : c’est que et la 

subjectivité transcendantale (comme partie concrescente) et le moi phénoménologisant (pour 

autant qu’il a partie liée avec la subjectivité transcendantale) sont irréductiblement pris à 

partie dans et par la Sache phénoménologique. Pris à partie de concrescence. Les leviers 

« donation » et « non donation » sont, tous deux, parfaitement inadéquats pour saisir le 

mouvement qui est à l’œuvre dans la « Gegebenheit » phénoménologique (du moins tel 

Husserl emploie le terme). « Donation » engage un spectre phénoménologisant 8 

morphologiquement inadéquat à la Sache phénoménologique, c'est-à-dire, à ce dont il est 

question dans le Principe des Principes, à ce qui est « objet » d’intuition phénoménologique. 

Nous reviendrons à l’instant sur ce point qui a, certes, l’air d’une contradiction. 

 

Reprenons : ni concrétudes ni concrescence ne sont « données » (ni « non données »). 

Ou bien, pour le dire autrement, statuer d’elles qu’elles sont « données » (ou « non données ») 

estompe et abstrait l’effectivité phénoménologique de la concrescence ; et ce d’autant plus si 

l’on prend en vue l’innervation méréologique de la réduction transcendantale ou l’extension 

de la réduction méréologique au territoire ouvert par la réduction transcendantale. Le travail 

des disjonctions en concrescence(s) semble ouvrir à un champ indéterminé tissé d’effectivités 

phénoménologiques en contre-balancements multiples. Les choses se compliquent davantage 

si nous tenons à la mise à mal d’une supposée forme méréologique de l’Idéal Transcendantal9 

propre à la phénoménologie, et sans quoi le Principe des Principes n’aurait pas lieu d’être : 

seul serait donné un seul tout. Il n’y aurait qu’une seule concrescence. Or il n’en est rien car 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Pour plus de précisions sur le concept de spectre phénoménologisant, le lecteur peut se référer à : Pablo Posada 
Varela « Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre 
phénoménologisant ». In Eikasia nº51 (Septembre 2013). 
9 Nous discutons ce point dans l’alinéa 3.3. de « Concrétudes en concrescences ». Annales de phénoménologie 
nº11. 2012. pp- 21-24. 



291  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

une concrescence, pour être concrescence, doit se faire parmi une pluralité de concrescences 

(au pluriel). Ce n’est qu’ainsi, hantée par le dévoiement vers d’autres centres, vers d’autres 

destins centripètes, qu’elle retrouve une épaissir. Ainsi, et pour paraphraser une formulation 

employée par Marc Richir dans ses Recherches Phénoménologiques, s’il y a une 

concrescence, il y en a donc nécessairement plusieurs. En effet, une concrescence seule ne 

pourrait être effective comme concrescence, elle ne tiendrait tout simplement pas si elle ne se 

trouvait pas virtuellement nimbée d’autres concrescences plurielles10. Une concrescence 

unique s’effondrerait comme concrescence. Elle imploserait. 

Le déploiement de la réduction méréologique conduit donc à un champ 

phénoménologique fait de concrétudes en concrescences entretissées11. Arrêter un partie de ce 

champ pour s’y référer en termes de « donation » engage nécessairement un faire 

phénoménologisant qui précipiterait sans retour possible (pensons au mot de Fink, cité 

préalablement) des cristallisations au sein de la subtilité de ce champ. Céder à une telle 

tentation de précipitation se solde, si nous gardons à l’esprit le passage de Fink cité plus haut, 

par une Vereinseitung, une unilatéralité dans l’analyse. Qui plus est, proclamer une 

« donation » nous éjecterait ipso facto hors du terrain de la concrétude phénoménologique. 

Dans de telles profondeurs architectoniques, un simple pas de trop précipite (encore, ici, au 

deux sens du terme) une cristallisation d’abord perçue comme locale mais, au fond, a toujours 

déjà figé instantanément et sans retour possible tout le champ phénoménologique12. Ici, tout 

compter-pour-un décante le phénomène vers l’étantité ou la position, et ce sans retour 

possible, tellement l’équilibre métastable des disjonctions en concrescence tissant ce champ 

est précaire ; du moins l’est-il pour nous. 

 Ne pas y céder, même si cela semble paradoxal (mais il faut s’entendre sur les mots) 

est finalement bien plus fidèle à ce que Husserl entendait par la subtilité de la Gegebenheit du 

phénomène tel elle est exprimé dans le célèbre Principe des Principes. En effet, nous prenons 

bien acte de l’usage, fréquent, que Husserl fait de Gegebenheit, et que l’on ne saurait nier. Il 

s’agit, bien sûr, d’un terme capital dans la phénoménologie de Husserl. On aura compris que 

nous n’emboîtons pas non plus ici le pas à Richir : nous ne soutenons pas non plus, comme 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 Le rapport de concrescence à concrescence correspondant, peu ou prou, à ce que Marc Richir nomme 
« synthèses passives de 3ème degré » dans ses Méditations Phénoménologiques. Jérôme Millon. Grenoble. 1992. 
11 Littéralement prises en symplokè. 
12 Bien que ce champ ne soit pas, comme on l’a vu, le fait d’une seule concrescence, sans quoi, effectivement, 
méréologie et Principe des Principes seraient, en effet, incompossibles. 



292  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

nous l’avons déjà signalé, que concrétudes et concrescences seraient « non données », et ce, 

au fond, pour les mêmes raisons pour lesquelles parler de « donation » s’avère inadéquat.  

Tout revient, en fait, à l’emploi, par Husserl, du terme « Gegebenheit », emploi que 

nous qualifions de « métalinguistique », au même sens où les linguistes parlent de « négation 

métalinguistique », faisant signe non pas vers un contraire se situant sur le même plan de 

discours, mais tout simplement faisant signe vers un autre plan de discours et faisant donc 

porter la négation non pas sur telle ou telle chose mais sur l’enjeu même ou le plan, et son 

tissage d’alternatives, que telle ou telle chose suscite. C’est un « non » qui dit non pas 

directement « non » d’une affirmation, mais plutôt, à l’occasion de cette affirmation (mais 

tout aussi bien à l’adresse de son contraire !) quelque chose comme un « non, là n’est pas le 

problème », « non, là n’est pas la question ». Essayons donc de nous en expliquer, en deçà de 

querelles terminologiques, et de la connivence apparente entre « donation » et 

« Gegebenheit » qui, comme telle, ne peut aucunement faire figure d’argument si c’est des 

choses elles-mêmes, et non pas de « mots » qu’il s’agit, finalement, en phénoménologie.  Il 

nous semble, en effet, que ce que Husserl entend par « Gegebenheit » ne correspond pas 

vraiment à la façon dont est utilisé le terme « donation » (et ne correspond pas non plus à son 

supposé contraire). En d’autres termes, l’espace d’où s’enlèveraient « donation » ou « non 

donation » nous paraît trop lisse, en tout cas sans correspondance possible avec l’espace strié 

et orienté, subjectivement investit, où se joue le drame des concrétudes en concrescences et du 

foisonnement des concrescences multiples. Le drame de l’effectivité phénoménologique telle 

elle nous prend à partie. 

 

Tout bien réfléchi, ces lignes suggèrent, au-delà de cette opposition à l’alternative 

« donation » / « non donation », une certaine lecture du cours L’idée de la phénoménologie 

où, comme on le sait, le terme de Gegebenheit revient très souvent sous la plume de Husserl. 

Il s’agirait d’une lecture à l’aune de ce que nous avons introduit comme « réduction 

méréologique » et qui, grosso modo, s’oppose à la lecture qu’en fait J.-L. Marion dans le livre 

I de son ouvrage Étant Donné13. Penser la « Gegebenheit » en dehors des « limites » de la 

concrescence (donc contre ce que prône ce que nous nommions la « clause finale » du 

Principe des principes) nous semble blesser à mort la phénoménologie. Or, c’est contre cette 

clause finale que la phénoménologie de la donation de Marion prétend, du reste, s’insurger. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Cf. Jean-Luc Marion, Étant Donné. col. Épiméthée, PUF, Paris, 1997. 



293  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

Cet usage de « donation » provoque, certes, un « dépassement » de la 

phénoménologie. Mais, tout bien réfléchi, une grande partie de la phénoménologie française 

contemporaine n’en a cure qui veut « dépasser » le phénomène en direction d’une autre 

instance, à savoir, de sa donation (du moins dans le cas de Marion), de la Vie (Henry), de la 

Physis ou d’une sorte de Natura Naturans (Barbaras). Il y va, au fond, du dépassement de 

cette frange subtile et inapparente dessinée par les concrescences entre rien que parties, par 

les purs phénomènes, les Phänomene als bloße Phänomene  – aurait dit Husserl – or il y a des 

per-tinences intrinsèquement phénoménologiques, du à-dire spécifiquement 

phénoménologique, et c’est justement à cela qu’il s’agit de se tenir ou, plutôt, de ne pas 

renoncer au risque de perdre l’insoupçonnée richesse des disjonctions en concrescence. Qu’il 

y ait bel et bien dépassement de la phénoménologie est un point que l’on ne contestera point ; 

bien que – on l’aura compris – nous ne partageons pas, bien entendu, cette vue favorable 

concernant l’opportunité philosophique d’un tel dépassement. Encore faut-il bien saisir ce 

qu’est la phénoménalité ; et c’est ce qui, à l’aune de la réduction méréologique, s’est montré 

comme une miroitante richesse de disjonctions en concrescence. Tout cela sans compter, bien 

entendu, que un tel « dépassement » relève de la mésinterprétation de la clause finale du 

Principe des Principes à laquelle nous nous sommes référés dans l’alinéa précédant. Mais, 

plus profondément, cette mésinterprétation repose en un mécompréhension du sens du bloßes 

Phänomen chez Husserl, et partant, de sa richesse. 

  

Venons-en à l’intention sémantique avec laquelle Husserl mobilise le terme de 

« Gegebenheit ». La subtilité de la Gegebenheit du phénomène tient justement au caractère 

fuyant de la concrétude phénoménologie pour autant qu’elle est tissée à l’infini (mais pas 

n’importe comment) à la faveur d’un contrebalancement des concrétudes et des 

concrescences. Or c’est justement ce caractère inaccessible dans son extrême subtilité qui est 

sémantiquement rendu par le participe passé (ist gegeben) et, dans la plupart des textes 

husserliens, par ce type de substantivation du participe passé allemand (Gegebenheit). Une 

lecture rapprochée du § 24 de Ideen I montre que le problème réside plutôt  en ceci qu’on ne 

peut toucher aux concrétudes que de loin et que, à s’y essayer, on les recouvre presque 

aussitôt. On enfreint, fatalement, les « limites (Schranken) » subtiles de leur concrétude 

phénoménologique. Limite, comme on l’a vu précédemment, prend ici, bien entendu, le sens 

grec de ce qui confère une forme. C’est justement ce au-dedans de quoi la richesse 



294  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

phénoménologique (le foisonnement des parties disjointes en concrescence) est le plus 

extrême. 

La nuance de participe de « Gegebenheit » rend ce caractère inaccessible du 

phénomène – « ça se passe désormais ailleurs » – et la substantivation supplémentaire du 

participe (par le suffixe « -heit ») contresigne, au fond, le caractère foncièrement intriqué du 

problème ; et partant la démission de la « Gegebenheit » elle-même comme terme ou levier 

utile aux fins de traiter ladite complexité. « Gegebenheit » recèle une sorte de quasi auto-

référence métalinguistique. Il y a, au fond, comme une remise d’armes à plus fin qu’elle, 

c'est-à-dire, à des leviers pouvant épouser convenablement le mouvement de la concrescence 

sans, justement, outrepasser les limites ; chose que la proclamation ou déclaration de 

« Gegebenheit » (en son sens premier de « donation ») à l’adresse d’un phénomène fait sans 

conteste.  

Nous pensons que cette façon d’attirer l’attention mais de façon précautionneuse 

correspond à l’intention sémantique qui est en jeu dans l’usage husserlien de « Gegebenheit ». 

Il est vrai que l’expression « Gegebenheit » (qu’il conviendrait de traduire par « datité » 

plutôt que para « donation ») n’apparaît pas comme telle dans l’énoncé du Principe des 

Principes. Or, nous pensons que c’est cet usage qui commande le reste des usages dérivés de 

« Geben » et justement pas à l’inverse (tel la morphologie, plus simple, de « geben » pourrait 

laisser entendre). En effet, ces autres usages, parfois morphologiquement plus simples, 

cultivent aussi la précaution et la distance : celle, justement, dont cherche à se parer l’usage 

du participe substantivé « Gegebenheit ». C’est donc à la lumière de la distance de la 

« datité » qu’il faudrait relire l’usage husserlien de tous les dérivés de « donner » ou « se 

donne » et pas à l’inverse. 

 

L’intrication dont nous parlons, et qui fait de « Gegebenheit » une sorte d’opérateur 

métalinguistique se mettant lui-même (et le champ problématique qu’il charrie) entre 

parenthèses, et se remettant à d’autres leviers, nous concerne de façon intrinsèque dès lors 

que l’on se place en régime de phénoménologie transcendantale. En effet, la concrescence est 

fatalement intriquée à proportion de ce que nous y avons toujours partie. Nous avons toujours 

partie liée avec Sachen, donc partie liée aux concrétudes en concrescence(s), mais à ceci près 

que cet avoir partie liée avec les Sachen de la phénoménologie est toujours déjà allé 

irréductiblement trop loin. On mord sur la chose même, mais on y/en mord toujours de trop, 



295  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

selon un au-delà qui, du point de vue de la concrétude phénoménologique, nous ramène en-

deçà.  

Notons qu’il y a toujours eu, chez Husserl, une conscience aigüe et presque 

dramatique de cet inéluctable recouvrement du phénomène par le phénoménologue, de cet 

« être allé toujours déjà ne fût-ce qu’un brin plus loin », là où le dépassement ramène, de fait, 

en deçà de la Sache, en deçà du concret. C’est que quand on a affaire aux purs phénomènes, il 

est inévitable d’avoir toujours presque irréductiblement outrepassé l’extrême subtilité de ses 

limites, d’avoir toujours déjà donné « ce tour de vis de trop ». Or, c’est exactement quelque 

chose de cet ordre qu’exprime Husserl dans le célèbre Principe des Principes. Et c’est cette 

impuissance à ne pas s’empêcher de « faire de trop », à avoir toujours déjà enjambé les fines 

« limites » où se tient le phénomène, à avoir recouvert la subtile crête de phosphorescence de 

la concrescence (la scellant pour une part, et la laissant toujours déjà derrière soi, comme au 

passé) qui est justement consigné par cette réduplication de la distance (participe passé et 

substantivation du participe) propre aux expressions revenant le plus souvent sous la plume de 

Husserl : ist gegeben et surtout Gegebenheit. Essayons d’épouser un peu plus l’intention 

sémantique qui est ici à l’œuvre.  

Au fond « Gegebenheit » – et surtout dire « Gegebenheit » – se veut, d’emblée, la 

rubrique d’un problème. De quel problème ? Celui de l’intuition du phénomène, celui de 

« ce » dont il est fait intuition, et que l’on s’évertue à nommer à distance et de la façon la plus 

aseptique possible (cet « aseptisme » est tout dans cette réduplication sémantique de la 

distance ; et rapproche cet usage phénoménologique de « Gegebenheit » de son usage 

mathématique, bien connu de Husserl). « Gegebenheit » attire certes l’attention sur 

l’effectivité de quelque chose qui est à dire, mais, immédiatement après, et comme par aveu 

d’impuissance, l’emploi (que l’on a qualifié de « métalinguistique ») de « Gegebenheit » 

trahit un souci de ne pas trop « y mettre trop la main » afin de ne pas « en remettre une 

couche » sur ce qui, de lui-même, est déjà diablement intriqué, à savoir : ce dont il est fait 

intuition, et qui, dans la mesure où nous y sommes pris à partie, est toujours déjà, 

inévitablement, enjambé à l’aveugle. Il nous semble donc hautement inopportun de vouloir 

voir dans « Gegebenheit » une quelconque piste pour approcher le problème de l’effectivité 

de l’intuition du phénomène : si parler de « Gegebenheit » au sens premier s’avère adéquat 

dans le cas de l’empirisme classique où ce qui est « Gegeben » se dépose sur un fond lisse, le 

champ phénoménologique ouvert par l’empirisme radical de Husserl est orienté, investit par 



296  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

le sujet, et strié de concrescences. L’emploi de « Gegebenheit » vise certes à garder le cap sur 

un intuitionnisme empiriste, mais recèle tout aussi bien la conscience poignante de cette 

différence entre empirisme classique (les data s’enlèvent sur un fond lisse) et empirisme 

phénoménologique  (les data s’enlèvent sur un fond strié et orienté, investit par le sujet, et le 

sujet lui-même, transcendantal et phénoménologie, est pris à partie dans ces data14). La 

conscience de cette différence l’est aussi d’une difficulté, à laquelle répond l’auto-suspension 

métalinguistique de « Gegebenheit » comme opérateur valable. Cette façon d’indiquer le 

problème (il y a du « à dire », de « l’effectivité phénoménologique », mais son intrication est 

telle que « Gegebenheit » ne peut plus servir) cherche à se river à cette simple fonction, ne 

voulant donc surtout pas, au-delà de cette simple nomination, s’ériger en élément du 

traitement du problème signalé. L’usage de « Gegebenheit » fait donc état d’extériorité par 

rapport au « dedans » de la Sache tout en constatant qu’il y a bel et bien intuition du 

phénomène, et qu’il faut, d’une façon ou d’une autre, aller au-dedans de la question. Il s’agit 

donc de tout faire pour s’en écarter activement et le plus possible une fois la tâche minimale 

consistant à en avoir fourni la pure et simple nomination accomplie. Nomination qui fait une 

sorte d’appel à contribution à d’autres termes qui ne soient pas le terme Gegebenheit –  trop 

massif, trop d’une pièce, engageant un spectre phénoménologisant induisant des fausses 

concrétudes. Le constat aseptique et distancé de « Gegebenheit » remet donc le traitement du 

problème de l’intuition du phénomène (de « ce » dont il est fait intuition) à d’autres moyens 

plus à même de travailler du dedans la subtilité d’une symplokè phénoménologique de 

disjonctions en concrescence tout à fait spécifique à la phénoménologie (absolument 

étrangère à l’empirisme classique, mais aussi au transcendantalisme classique), symplokè au 

sein de laquelle le sujet phénoménologisant se trouve irréductiblement pris à partie. 

Récapitulons : l’usage de « Gegebenheit » veut se river à être un pur constat doublé 

d’un aveu d’impuissance phénoménologisante. « Gegebenheit » affiche, en tout cas, une 

intention aseptique et, pour le dire ainsi, directement métalinguistique. Dire « Gegebenheit » 

enjoint – et c’est ce qui apparaît clairement dans la toute dernière clause du Principe des 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 À mon humble avis, la figure de l’ « Adonné » chez Jean-Luc Marion n’arrive pas à penser de façon correcte 
la subtilité de cette prise à partie qui, par ailleurs, n’est pas totale. La figure de l’adonné achoppe sans retour 
l’inconditionnalité de la différence phénoménologisante et remet l’anonymat phénoménologisant à la donation 
elle-même, ce qui, à notre avis, est une grave faute architectonique. Autrement dit, les problèmes quant à 
l’anatomie du spectre phénoménologisant concernant la « donation » se répercutent tout aussi bien sur la figure 
de l’adonné. Pour d’ultérieures précisions sur le concept de spectre phénoménologisant : cf. Pablo Posada 
Varela. « Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre 
phénoménologisant ». In Eikasia nº51 (Septembre 2013). 



297  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

Principes – précisément à ne pas traiter le problème du phénomène ou de l’intuition du 

phénomène en termes de « Gegebenheit », du moins prise au 1er degré (à savoir, comme 

Gabe, ou « Gebung » issues d’un geben ou même d’un sich geben entendus au 1er degré). 

Gegebenheit est d’emblée à prendre, dans l’intention métalinguistique qui est la sienne, 

comme une sorte d’auto-suspension de ce qui est supposé être Gegeben et qui cherche à 

s’auto-limiter pour désigner de loin et de la façon la plus auto-dégagée possible ce qui la 

dépasse, à savoir, la subtilité du phénomène.  

 

7. Se tenir sur la ligne de crête des concrescences : le problème de la finitude 

phénoménologisante  

 

C’est que, justement, toute intuition de phénomène engage tout un spectre de 

contrepoints entre pluralités15. Il en résulte une indéterminité concrète qui n’est pas tissée 

n’importe comment, sans quoi il n’y aurait pas de sens phénoménologique mais 1) ou bien des 

pures identités séparées et impénétrables, émiettées à l’infini, 2) ou bien une masse informe et 

hyperdense (tout aussi impénétrable). Dans cet entre-deux16 se tient la spécificité d’une 

véritable symplokè phénoménologique (qui est celle du champ phénoménologique lui-même, 

en écart par rapport au champ des choses, des étants, de l’Être de l’étant ou même des 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Prenant (en partie) à partie le sujet et le prenant à partie à plusieurs registres à la fois.  
16 Disons, en écho aux brillantes analyses de Sacha Carlson concernant la phénoménologie de Marc Richir (cf. 
Sacha Carlson, De la composition phénoménologique. Essai sur le sens de la phénoménologie transcendantale 
chez Marc Richir, Thèse doctorale co-dirigée par Michel Dupuis et Guy Vankerkhoven, Université Catholique 
de Louvain-La-Neuve, 2012. Nous remercions l'auteur de nous avoir transmis son travail avant publication), que 
le champ phénoménologique se débat entre 1. un leibnizianisme fait de monades sans portes ni fenêtres dont 
l’équivalent méréologique serait des touts relativement indépendants ou bien 2. un spinozisme 
phénoménologique dont l’équivalent méréologique serait celui d’un unique tout absolument indépendant, ou 
celui d’un seul processus de concrescence. Un Tout unique au regard duquel toute concrescence locale, toute 
apostériorité de la concrescence, serait, à l’instar des modes de la substance spinozistes, simple apparence. 
Simple apparence qui se doit d’être « sauvée » à être interprétée comme simple illusion de concrescence (cf. les 
illusions de subjectivation, de « titularité » ou d’imputabilité que dénonce Spinoza comme illusoires). Illusions 
se résorbant complètement et sans reste – l’à part phénoménologisant y passe aussi, et ce complètement – dans 
cette seule et vraie méta-concrescence ou concrescence de concrescences qu’est la Substance.  
Quant aux travaux remarquables de Sacha Carlson auxquels on a fait ici implicitement allusion Cf. « El 
Cartesianismo de Richir. Aproximación a la tercera Meditación fenomenolológica », in Investigaciones 
fenomenolológicas, n. 9, 2012, pp. 383-405 
http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/pdf/19_CARLSON.pdf, mais surtout “ Reducción fenomenológica 
y reducción espinosista. El hiper-cartesianismo de Marc Richir y el espinosismo de Michel Henry” Eikasia nº46 
http://revistadefilosofia.com/46-05.pdf. Par ailleurs, qu’il nous soit permis de signaler, ici, que bien des points 
mis en place dans cet article ont bénéficié de préalables mises à l’épreuve et calibrages à l’aune de longues 
discussions avec Sacha Carlson. Que sa générosité s’en trouve, ici, reconnue et remerciée. 



298  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

signifiants en dissémination)17. C’est ce qui fait que la sphère proprement phénoménologique 

de la non positionnalité ne soit un pur chaos, ne prête pas le flanc à une quelconque 

quodlibétalité18.  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17 Le philosophe espagnol Gustavo Bueno, bien que sans se référer à la spécificité du champ phénoménologique 
(qu’il tiendrait d’ailleurs comme inexistant ou comme une illusion psychologisante), a mis en relief ce point 
concernant cet entre-deux de la symplokè platonicienne. C’est, en effet, un point essentiel au développement de 
son imposante philosophie des sciences (les 6 tomes déjà parus – des 15 programmés – de sa Teoría del cierre 
categorial). Quant à la reprise, au sein de la philosophie de Bueno, que connaît le concept platonicien de 
symplokè (notamment dans le Sophiste 251 e - 253 e) on ne peut que renvoyer à la très utile et profonde entrée 
« symplokè » écrite par Pilar Palop Jonqueres dans l’Encyclopédie Philosophique du même nom (« Symplokè »). 
http://fgbueno.es/gbm/gb0dicc.htm#03 http://www.filosofia.org/filomat/df054.htm 
À l’occasion du congrès « La fenomenología arquitectónica de Marc Richir » organisé par l’Université de 
Oviedo (Prof. Alberto Hidalgo Tuñón) et la Société Asturienne de Philosophie (Pelayo Pérez García) en octobre 
2010, nous avions déjà mis en avant, dans nos exposés, la spécificité d’une « symplokè phénoménologique ». Le 
déploiement de la réduction méréologique fera que cette symplokè phénoménologique se complexifie par après, 
moyennant sa connivence avec la réduction architectonique. Cette connivence entre réduction méréologique et 
réduction architectonique aura pour effet de découpler les couples de concepts méréologiques husserliens mis en 
place dans les §§ 18, 19 et 20 de la 3ème Recherche, à savoir les couples parties médiates/immédiates et parties 
proches/lointaines, brisant ainsi – par hiatus architectonique – la continuité ou identité de latitude méréologique 
où se meuvent ces paires méréologiques. Pour le dire autrement : ce n’est qu’à penser des parties lointaines en 
soi, non réversibles en « parties proches de parties proches », non récupérables, de fil en aiguille, par une mise à 
contribution de parties médiates et immédiates emboîtées, que l’on pourra penser avec rigueur – méréologique – 
des effets réels de concrescence virtuelle entre rien que parties situées à des registres différents. C’est à cela que 
l’on se référait, plus haut, quand on parlait de la nécessité, pour qu’une concrescence soit une concrescence, du 
concours, virtuel, d’une pluralité de concrescences. 
Par ailleurs, et puisqu’une revue se doit d’être le lieu vivant d’expression de discussions et polémiques, notons 
qu’il s’agissait alors, à Oviedo, de montrer, à l’encontre des critiques qui nous furent adressées depuis la 
philosophie, par ailleurs puissante, de Gustavo Bueno, que c’était justement sous condition de réduction 
architectonique qu’il était possible (i.e. non contradictoire) de soutenir que, à l’instar de Marc Richir, le « tout » 
ou la masse entière du langage phénoménologique se trouve (moyennant celles que Richir appelle les Wesen 
formelles) d’une certaine façon mis en jeu dans chaque phase de présence. Autrement dit : sous réserve de 
réduction architectonique, on n’est pas de sitôt rapportés sur l’une des branches aporétiques de l’alternative 
critiquées par G. Bueno (et implicitement par Platon). C’est que, en un sens, la multi-stratification de 
l’expérience permet de tenir ferme et cet effet des Wesen formels de langage (engageant « toute » la masse du 
langage dans chaque phase de présence) et cette symplokè (par où, justement, il y a schématisme) sans faire du 
champ phénoménologique une sorte de masse hyperdense en imminence d’implosion (ou bien ce qui serait la 
version phénoménologique de l’autre branche de l’alternative aporétique : une sorte de réitération à l’infini, 
« de » phénomène « à » phénomène, de cas purs de « non-rapports » pour reprendre une expression et une 
problématique chères à Patrice Loraux). Et c’est justement du fait de l’extension architectonique de la réduction 
méréologique (qui s’ajoute à sa simple extension transcendantale) que l’aporie d’une version méréologique de 
l’Idéal transcendantal se dissout. Autrement dit, l’innervation supplémentaire de la réduction architectonique par 
la réduction méréologique permet bel et bien de penser ensemble et jusqu’au bout méréologie et Principe des 
Principes. En effet, seule l’introduction de la problématique architectonique permet, jusqu’au bout, de penser 
une pluralité de concrescences. 
18 C’est la rançon de la modification de neutralité quand elle intervient dans les registres architectoniques les 
plus dérivés. Elle prend l’aspect de l’arbitraire, lieu où tous les Ansätze se valent. Cf. le célèbre § 110 de Ideen I. 
Nous avons traité de cette question et d’autres problèmes concernant la modification de neutralité telle qu’elle 
est mise en place par Husserl dans Ideen I au dernier alinéa (intitulé « Parecencia del Genio Maligno ») de notre 
article : “Arquitectónica y concrescencia. Prolegómenos a una aproximación mereológica de la arquitectónica 
fenomenológica ” (paru en 2012 dans la revue Investigaciones Fenomenológicas). On peut aussi consulter 
l’article “La idea de concrescencia hiperbólica. Una aproximación intuitiva” paru dans Eikasia nº47 
http://revistadefilosofia.com/47-07.pdf  



299  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

Bien au contraire, la rigueur des enchaînements est extrême (voire proprement 

inhumaine19) : c’est que, malgré tout (i.e. malgré notre finitude phénoménologisante) du 

distinct y vient à pointer. Mais du distinct dont la rigueur nous demeure pour une part 

inaperçue. Du « distinct obscur » pour reprendre l’éclairante combinatoire que met en place 

Ricardo S. Ortiz de Urbina20. C’est justement l’obscurité foncière (pour nous) de la fine 

anatomie méréologique de ce distinct qui fait que l’on outrepasse tour à tour ses « limites » 

(encore une fois au sens grec de limite comme « forme »). C’est qu’il y a toujours eu, chez 

Husserl, dans l’extrême rigueur et probité qui étaient les siennes, le poignant pressentiment de 

l’obscure distinction ou de l’obscurité distincte des phénomènes. Obscurité pourtant distincte 

et que l’on pressent comme extrêmement rigoureuse, un peu au sens où l’on peut être amenés 

à parler de « rigueur » poétique, ou de l’extrême « rigueur » d’un poète. Il y a, chez Husserl, 

une fidélité au distinct en régime d’obscurité. La démarche husserlienne ne fait que traverser 

et charrier des obscurités distinctes. Husserl a toujours pressenti dans les phénomènes une 

sorte d’obscurité distincte dont la rigueur inhérente paraît toujours en imminence de se mettre 

hors de portée. Les phénomènes sont, par eux-mêmes, réfractaires à se placer « à hauteur 

d’homme »21 – à s’amadouer, à se tempérer. Au fond, ils n’en ont cure.  

Or ce distinct est tout de même, et malgré son obscurité, suffisamment remarqué pour 

qu’en soit retirée, de la part du phénoménologue, la poignante impression d’une infidélité qui 

serait inlassablement à recorriger. C’est cette angoisse à enjamber la subtilité tout en porte-à-

faux des limites de l’obscur-distinct du phénomène que Husserl exprime dans la clause finale 

de l’énoncé du Principe des Principes, clause absolument essentielle car elle précise le sens 

du Principe des Principes lui-même. 

  Relisons la formulation du Principe en entier : « toute intuition donatrice originaire 

est une source de droit pour la connaissance ; tout ce qui s’offre à nous dans ‘‘l’intuition’’ de 

façon originaire (dans sa réalité corporelle pour ainsi dire) doit être simplement reçu pour ce 

qu’il se donne, mais sans non plus outrepasser les limites dans lesquelles il se donne alors ». 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Ici de l’ordre de l’imminence d’inhumanité du phénoménologique. Aucunement de l’ordre de l’inhumanité 
figée et mécanique de certains dispositifs symboliques. 
20  Cf. Ricardo S. Ortiz de Urbina, « L’obscurité de l’expérience esthétique » paru dans Annales de 
phénoménologie nº10 / 2011. (Il y a une version espagnole de ce texte dans le nº47 de Eikasia : 
http://revistadefilosofia.com/47-02.pdf ). On peut consulter aussi le très bel article « ¿Qué hace el arte ? » dans la 
revue Pensamiento Complejo www.pensamientocomplejo.com.ar. En effet, on est ici, aussi, dans le niveau de 
l’expérience esthétique. Cf. Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina. Estromatología. Teoría de los niveles 
fenomenológicos. Brumaria/Eikasia. Madrid. 2014. C’est le niveau de ce qui est obscur et pourtant distinct. 
21 Pour reprendre une expression employée par Patrice Loraux pour se référer, entre autres, au cas du poème de 
Parménide. 



300  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

Que dire de ce « doit être simplement reçu » ? Notre problème, à l’instar de ce que 

l’on vient de dire, est que nous n’avons de cesse d’outrepasser cette réception simple ou 

plutôt, d’enfreindre ce desideratum de simplement recevoir (« einfach hinzunehmen sei »). 

Notre finitude phénoménologisante ne nous donne pas de nous limiter, de nous borner-à-

recevoir : ce simplement recevoir n’est pas à portée de main depuis le site architectonique qui 

est celui de notre finitude phénoménologisante. En effet, dès lors que nous nous trouvons à un 

autre registre architectonique que celui des concrétudes en concrescences, on ne peut que 

souiller cette simplicité. Or cette simplicité, il faut justement la penser comme se trouvant à 

un autre registre, comme étant en porte-à-faux à l’intérieur de ce « da » que Ricoeur rend 

finalement assez bien par un « alors ».  

Notons, au demeurant, que ce « da » de l’énoncé du Principe de tous les Principes 

n’est pas le « Da » du « Dasein ». C’est un « da » qui est aussi un ailleurs où s’ouvre, sous les 

pieds du présent (registre architectonique où le phénoménologiser enclenche son 

contremouvement), le double-fond, tout en porte-à-faux, d’une « distance » architectonique 

(qui est celle et du phénomène et de l’intuition du phénomène par rapport à laquelle la reprise 

phénoménologisante se situe en irréductible porte-à-faux). 

Bien évidement, « simplement » n’a pas ici un sens d’un « simplicité 

morphologique ». Cette simplicité d’un tel recevoir – desideratum du Principe des 

Principes – est difficilement « mimétisable » pour nous : il s’agit d’une concrescence en elle-

même architectoniquement indéterminée (i.e. non complètement situable), en irréductible 

porte-à-faux, donc toujours déjà enjambée. Notre finitude phénoménologisante nous empêche, 

hélas, de nous tenir à cette simplicité de la réception. Ainsi, on ne peut décanter cette 

simplicité du recevoir qu’indirectement. Simplicité impossible à mimer au premier degré, le 

sujet phénoménologisant se devra d’exagérer son activité (exagérer le « de trop » qui, de toute 

façon, est toujours de mise dans son rapport au phénomène) et ce dans le sens strictement 

inverse à celui de la constitution. C’est ainsi que l’on aura des chances de susciter un 

contremouvement dans et du phénomène lui-même. C’est donc pour parer à notre finitude 

phénoménologisante qu’il y faut l’exagération d’une activité explicite (ou, comme dira Fink, 

un « faire phénoménologisant »). 



301  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 À la lisière des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela 
 

	
  

	
  

 Au fond, l’interprétation (franco-française) de l’interdit husserlien d’outrepasser les 

limites de l’intuition à été commandée par une sorte de faux débat contre-transcendantal22 qui 

interprète cet interdit husserlien d’« outrepasser les limites dans lesquelles il se donne » 

comme limitation inhérente à l’intuition donatrice husserlienne23 alors que, justement, cette 

clause fait allusion à la profondeur et subtilité phénoménologique et architectonique des 

phénomènes, c'est-à-dire, au danger, pour le moi phénoménologisant, de recouvrir (en 

outrepassant) leur subtilité – le danger d’en outrepasser la limite, labile et instable et pourtant 

distincte24 – dès qu’il s’essaye à les saisir. Le problème n’est donc pas de ne pas pouvoir 

outrepasser on ne sait quelles limites de l’intuition, et de s’en chagriner en appelant à un 

dépassement de Husserl ; le problème est justement l’inverse, à savoir, que l’on outrepasse 

toujours et sans le vouloir le phénomène. Le problème est, somme toute, dans mon 

excès/défaut plus ou moins abstrait(s) eu égard à la concrétude du phénomène. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 Tenant, bien évidemment, à la force d’effraction redoutable que Heidegger à produit, notamment en France, et 
plus particulièrement sur la réception de Husserl. Réception qui en a été absolument oblitérée. 
23 Derrida et Marion, exposants, chacun à leur façon, du dépassement de la phénoménologie, coïncident dans 
cette interprétation. 
24 Mais d’un « distinct » qui est obscur de ne pas être « à hauteur d’homme » pour reprendre l’expression de 
Patrice Loraux. 




	Blank Page

