A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction

meéréologique et Principe des principes
Pablo Posada Varela

Bergische Universitat Wuppertal — Université Paris Sorbonne.
pabloposadavarela@gmail.com
https://paris-sorbonne.academia.edu/PabloPosadaVarela

Sommaire

1. Introduction : mais qu’est-ce donc que la phénoménologie ?

2. Méréologie et réduction(s) : hypothéses de recherche

3. Qu’est-ce que la méréologie ? L’idée d’une « réduction méréologique »

4. L’innervation meréologique de la réduction transcendantale

5. Réduction méréologique et Principe des principes (Ideen I, §24)

6. La question de la donation a l’aune de la réduction méréologique : « Gegegenheit » comme
opérateur métalinguistique (premiere approximation)

7. Se tenir sur la ligne de créte des concrescences . le probleme de la finitude phénoménologisante.

1. Introduction : mais qu’est-ce donc que la phénoménologie ?

Chose ¢étrange que la phénoménologie. Qu’est-ce donc que faire de la
phénoménologie ? Difficile a dire et tout autant mystérieux car s’il est vrai que 1’on ne sait
pas ce que l'on fait, on le sent. En effet, il n’en reste pas moins que 1’on a le sentiment — tout a
fait leiblich — de faire quelque chose de bien spécifique. C’est en ce sens que faire de la
phénoménologie équivaut a savoir se tenir et se mouvoir sur un certain plan ; qui plus est, sur
un plan qui, a son tour, se tient, qui affiche donc une certaine consistance : le plan de la
phénoménalité ou, plutdt, de la phénoménalisation, car, certes, nous nous garderons bien de
préjuger sur ce qu est la phénoménalité ; nous ne supposerons méme pas qu’il y ait 1a un « ce
que » de la phénoménalité, un quid qui fit, pour le dire ainsi, « d’une piece ». Autrement dit,
il y a, indiscutablement, /e phénoménologique ou encore du phénoménologique,
reconnaissable en ceci que il est possible de s’en tenir a I’apparaitre comme tel et & ce qui s’y
manifeste.

Par ailleurs, la spécificit¢ du phénoménologique se sent a ceci prés que nous sentons,
trés précisément, toute enfreinte et, partant, tout retour & des modes de philosopher autres,
plus classiques, et qui outrepassent, fatalement, les limites du phénomene, qui supposent,

somme toute — on aura a y revenir — une enfreinte du « Principe des Principes » (tel I’énonce

279

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

le § 24 de Ideen I)'. Le domaine du phénoménologique se sent donc du dedans, et de fagon
leiblich. C’est que nous nous tenons, désormais, dans un milieu, et ce n’est pas pour rien que
le mot de « champ » — phénoménologique ou transcendantal — revient souvent sous la plume
de Husserl. Ce milieu garde, en effet, la consistance d’un champ. Qu’est-ce donc qu’un
« champ » dans ce contexte précis ? Peut-étre bien un systéme de renvois recelant une
autonomie et ne passant pas a une autre forme d’« étre ». Or c’est exactement de cela qu’il est
question dans le milieu de la concrescence, qui n’est autre que le milieu de la phénoménalité,
et ou nous devons entendre « phénoménalité » non pas comme un quid statique mais comme
une phénoménalisation tissée de concrétudes en cours de concrétisation. Or c’est exactement
ce milieu qui est défini par les « limites » dont nous parle la clause finale du Principe des
principes, si souvent mal comprise ; ce qui, bien entendu, se répercute dans un contresens

concernant le sens du Principe des principes lui-méme. On y viendra explicitement plus loin.

2. Méréologie et réduction(s) : hypothéses de recherche

C’est a la charniére entre méréologie ou théorie des touts et des parties et théorie
transcendantale de la méthode (ce qui, en phénoménologie, signifie : « théorie de la réduction
phénoménologique ») que se situe notre recherche. Ce doublet, a premicre vue assez
surprenant, débouchera sur un troisieme terme. Ce troisiéme terme est justement ce que nous

p P . ., . 2 . . . . n
avons appelé «réduction méréologique»”. Ainsi, ce qui deviendra un triplet, ou plutét un
doublet et I’explicitation d’une conséquence peut s’exprimer selon les trois thése suivantes, et

qui sont a la base du pari qui sous-tend notre recherche. Nous posons donc:

1) Que la théorie des touts et des parties développée par Husserl lors de sa III°™
Recherche Logique, et pour autant qu'elle porte formellement sur le concret, constitue un outil
d'analyse précieux. En effet, nous pensons que la méréologie représente un outil remarquable
pour traiter non seulement de la phénoménologie en général (pour autant qu'on y a affaire a
des concrétudes), mais aussi de la réduction en particulier (pour autant qu'elle s'attache a

phénoménaliser ces concrétudes, qu'elle est un faire concrétisant). C'est la notre pari

" Sur ce sujet et sur d’autres thématiques abordées dans cet article, le lecteur pourra consulter une liste d’article,
en ligne, sur https://paris-sorbonne.academia.edu/PabloPosadaVarela

* Cf. notre article «Introduction a la réduction méréologique», in Annales de Phénoménologie n°12, Amiens,
2013.

280

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

"heuristique"”. Or penser la méréologie en rapport a la réduction nous convainc du fait que la
méréologie ne s’épuise nullement dans son usage ontologique mais que, bien plus
profondément, il y a lieu d’en faire un usage architectonique. Autrement dit, la méréologie
n’est pas l1a pour se plaquer sur des concrétudes toutes faites qu'il s'agirait de cartographier, en
essayant de faire cadrer, tant bien que mal, les arrétes du discours méréologique avec celles
des choses. Bien plus, la méréologie (et notamment les concepts de « tout » et de « partie »)

sert de levier pour faire apparaitre des concrétudes.

2) Notre pari «herméneutiquey de base pose, quant a lui, qu’il existe un couplage entre
les différents types d'époche ou suspension et le champ de concrétudes auquel, chaque fois,
lesdites suspension re(con)duisent. Ainsi, la neutralité ontologique des Recherches Logiques,
I'époche phénoménologique et la réduction transcendantale, la déshumanisation et la
réduction méontique et 1'époché hyperbolique et la réduction architectonique ouvriraient,

chaque fois, a des types concrétudes chaque fois différents.

3) Nous soutenons finalement que quelque chose comme une «réduction
méréologique» se situe au coeur de [l'opérativité phénoménologique : elle innerve
formellement toutes ces versions de la réduction phénoménologie ; ou bien, pour le dire
autrement, chacune de ces formes de réduction représente un élargissement supplémentaire de
la réduction méréologique, un fagon concrete par ou la réduction méréologique trouve a
s épancher. Mais qu’est-ce donc que la méréologie ? Voila la question qu’il nous faut aborder

a présent.

3. Qu’est-ce que la méréologie ? L’idée d’une « réduction méréologique »

La théorie des touts et des parties, exposée dans la troisieme des Recherches Logiques,
dresse un classement des divers types de touts selon le fil conducteur du/des types de
rapport/s des parties au sein du tout. La particularité de la méréologie tient au fait de ne pas se
donner le tout, dont les parties font partie, d’avance. C’est exactement en cela que repose le
travail de la réduction méréologique : reconduire les touts a leur rapport entre parties ou, plus
concrétement, a leur fondation dans et par leurs parties. Autrement dit : ce sont les parties,

dans et selon leur type de rapport, qui « fondent » le tout ; tout d’un type particulier (selon le

281

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

type de rapport entre les parties). Or ce desideratum — celui d’un tout exclusivement fondé
dans ses parties — ne s’accomplit véritablement que dans un certain cas de rapport
méréologique, celui des touts au sens strict, et qui deviendra, par 1a méme, a la fois buttoir et

pierre de touche de la réduction méréologique.

Les deux genres fondamentaux de rapports entre parties sont ceux de dépendance et
d’indépendance entre parties au sein d’un tout.

Une partie est dite indépendante quand elle n’a nul besoin d’une autre partie (ou d’un
tout) pour exister. Elle peut certes faire partie d’un tout, mais elle pourrait, en principe,
constituer un tout a elle seule. La chaise elle-méme est un tout fait de parties, certes,
indépendantes, mais dont la configuration n’est tout de méme pas arbitraire. Voila le
territoire propre de la psychologie de la Gestalt. 11 existe un autre genre de touts, les dits
« touts catégoriels » ou « formes d’unités catégoriales » (dont traite le §23 de la troisiéme
recherche logique), réunissant des parties de facon completement arbitraire. Ces touts sont
I’équivalent méréologique des « ensembles » de la théorie des ensembles. L’« étre ensemble »
de leurs parties n’est absolument pas fondé ou motivé par la nature ou le contenu eidétique de
celles-ci. Ainsi, un tout catégoriel peut étre formé par les objets désignés par « le nombre 5 »,
« la planete Mars », « une chaise » et n’importe quel autre ¢lément.

Ce n’est que depuis un autre genre de touts, les «touts au sens strict», que se
déploiera — par variation eidétique — le synthétique a priori au sens de la phénoménologie. Ce
sont les touts qui intéressent primordialement la phénoménologie, les « touts au sens plein et
au sens propre» comme dira Husserl. Qu’est-ce a dire ?

En effet, les touts au sens éminent sont formés par un type de parties qui regoit le nom
de « moments », et dont le trait principal est d’étre absolument dépendantes (ou non
indépendantes).

La couleur, la forme et 1’extension sont un exemple de « moments » dépendants
formant un tout. En effet, chacun de ces moments ne peut exister, ne peut étre ce qu’il est,
littéralement se tenir dans son identité (telle couleur, telle forme, telle extension) ou tenir a
son identit¢ qu’a la condition de faire partie d’un tout comportant d’autres moments,
¢également dépendants. La couleur ne peut étre une telle couleur concréte que si elle est
étendue — sur telle extension concrete — et revét une certaine forme (fiit-elle plus ou moins

informe). On dit alors, et c’est ici qu’entre en ligne de compte le concept fondamental de

282

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

Fundierung dans son usage propre, que ces moments « fondent » ensemble un tout concret.
Au sein de la région psyche, les « moments » composant un vécu concret sont aussi des
exemples de moments absolument dépendants (hyle, matiére intentionnelle, qualité
intentionnelle).

Voyons la fagon dont Husserl thématise les touts au sens strict :

« En général un tout, au sens plein et au sens propre, est une connexion déterminée par
les genres inférieurs des “‘parties”. A chaque unité concréte appartient une loi. C’est d’aprés
les différentes lois ou, en d’autres termes, d’aprés les différentes especes de contenus qui
doivent faire fonction de parties, que se déterminent des espéces différentes de touts. Le méme
contenu ne peut donc faire fonction arbitrairement tantot de partie de telle espece de touts,
tantdt de partie de telle autre. L’ étre-partie et, plus exactement, I’étre-partie-de-cette-espece-
déterminée (d’espece métaphysique, physique, logique, ou relevant de toute autre distinction
qu’on voudra) est fondé, dans la détermination générique pure des contenus dont il s’agit,
selon des lois qui, au sens ou nous 1’entendons, sont des lois aprioriques ou des ‘‘lois
d’essence’’ ». (Hua. XIX/1, pp. 289-290).

Retenons donc le statut ontologique, tout a fait remarquable, des parties qui
conforment « un tout, au sens plein et au sens propre ». Citons, a 1’appui, cet autre passage ou

le privilege de la notion de « dépendance » par rapport a celle d’ « indépendance » est

manifeste:

« La coloration de ce papier est un moment dépendant de celui-ci; elle n’est pas
seulement une partie en fait, mais, par son essence, en vertu de son espece pure, elle est
prédestinée a étre une partie ; car une coloration prise en général et purement comme telle ne
peut exister que comme moment dans une chose colorée. Pour les objets indépendants une
telle loi d’essence manque : ils peuvent se ranger dans des touts plus vastes, mais ce n’est pas
1a pour eux une nécessité. » (Hua XIX/1, 244).

En effet, au regard de la recherche eidétique (et phénoméno-/ogique), un tout formé
d’objets indépendants est, par conséquent, le moins riche, le plus vide, et se situe donc a
I’opposé du type de tout concret dont les parties se trouvent en rapport de dépendance absolue
les unes par rapport aux autres. Chacune des parties d’un tout au sens propre est désormais
une rien que partie, un moment concrescent et pourtant irréductible aux autres. La
conjonction de cette double rigueur entre la concrescence des rien que parties et leur
irréductibilité (le fait qu’il s’agisse de « parties disjointes ») constitue la condition de la
fécondité de la variation eidétique. C'est au-dedans des touts au sens strict, dans ce terrain

tendu, stri¢ d'irréductibles en concrescences (i.e. de concrescences de parties disjointes), qu'il

283

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

y a lieu de faire des variations ou, pour le dire autrement, que la variation peut donner non pas
des simples altérations empiriques mais toucher au synthétique a priori, mordre un tant soit
peu sur 'a priori matériel. C’est a I’aide de ces variations qu’apparaitront peu a peu des lois

matérielles définissant la région ontologique «conscience» et les types d'actes en question.

4. L’innervation méréologique de la réduction transcendantale

La réduction méréologique vise donc a ré-con-duire ce qui a le semblant d’une partie
indépendante a son caractére de rien que partie. Elle innerve aussi formellement la réduction
transcendantale. La possibilit¢ d'une implémentation méréologique de la « réduction
transcendantale » tient a une intuition fondamentale de Husserl, et qui fut pour lui, toute sa vie
durant, une source intarissable d’étonnement a en croire ce mot, rétrospectif, énoncé dans
Krisis. Cet étonnement se référe au caractére indéclinable de 1’a priori de corrélation: tout
objet est I'objet d'une expérience, toute expérience est expérience d'un objet. Le génie de
Husserl aura été de penser les termes de 'a priori de corrélation comme formant un tout au
sens strict, donc de les penser comme rien que parties ou parties absolument dépendantes les
unes des autres.

Ainsi, a partir d’Ideen I, la conscience n’est plus une Region face a la région monde,
mais une Urregion «contenant» le monde comme corrélat. Corrélativement, I’intentionnalité,
on l'aura compris, n’est plus un rapport entre deux étants (entre deux touts indépendants)
mais un «rapport» intrinséque entre deux parties dépendantes : vie et monde, conscience et
réalité. Rappelons que dans les Recherches Logiques, les rien que parties maintenaient une
certaine homogénéité régionale. Ici, la portée de la concrescence s'étend au radicalement
hétérogene. La réduction méréologie trouve a se déployer, a gagner une extension
supplémentaire en enjambant un véritable « Abime de sens ». En effet, ’expression est de

Husserl:

«Sans doute a I’étre immanent ou absolu et a ’étre transcendant on peut appliquer les mots
"étant" (Seiende),"objet" (Gegenstand): ils ont bien ['un et Dautre leur statut de
détermination ; mais il est évident que ce qu’on nomme alors de part et d’autre objet et
détermination objective ne porte le méme nom que par référence a des catégories logiques
vides. Entre la conscience et la réalité se creuse un véritable abime de sens [Abgrund des
Sinnes]» (Hua I1I/1, 105, tr. fr. 163).

284

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

En ce sens, et en toute rigueur méréologique, on dira que les concrets transcendantaux,
i.e. les vécus transcendantaux, sont des «touts» in-totalisables, impossibles a surplomber, faits
de cohésions sans concept in fieri, toujours en germe et en gésine. Ces mots de Fink au sujet
du champ transcendantal, sorte d’indéterminité concréete, sont tout a fait parlants, la difficulté

étant, justement, de tenir cette ligne de créte des disjonctions en concrescence:

« La subjectivité cachée, a laquelle la réflexion transcendantale doit reconduire, se manifeste
du point de vue de I’essence dans une indétermination d’un genre spécifique. Supporter cette
« indétermination », ne pas 1’abandonner précipitamment pour une « concrétion » seulement
saisie au vol qui nous ferait perdre toute la portée de la problématique philosophique, la tirer
bien plut6t au clair avec la patience obstinée de 1’explication conceptuelle, du point de vue de
I’horizon infini du travail analytique, voici I’exigence, nullement simple, qui accompagne le
début de la réduction phénoménologique. Aucun éclair d’intuition spéculative ne parvient a

éclairer la nuit de cette indétermination. »

C'est dans cette indétermination que s'articule le phénoméno-logique pur. Cette pureté
phénoménologique — voila son étrange paradoxe — quelque émaciée et délestée de toute
ontologie, quelque affinée dans sa rigueur (rien que) phénoménologique qu'elle soit, ne tend
absolument pas vers le néant ou vers le vide. Loin de la!; et c'est méme tout le contraire qui a
lieu: il en résulte un foisonnement proto-ontologique extraordinaire de concrescences
d'hétérogénéités d'abord «articulées» en partitif, c'est-a-dire, de concrétudes non susceptibles
d'étre d'emblée (mises a distance pour étre) comptées-pour-unes et qui pourtant, malgré cela,
sont rigoureusement irréductibles et donc plurielles.

Saisissons, au demeurant, 1'occasion de parer explicitement a un malentendu qui est
devenu un lieu commun de la phénoménologie post-husserlienne et qui tient au concept de
«pureté» phénoménologique. Ce malentendu concerne ce que Husserl entendait par ces
mystérieux «reines» ou «blofesy, qualificatifs qui accompagnent souvent les ocurrences du
terme «Phdnomeny. En effet, il est crucial de noter que, en régime phénoménologique, ce que
Husserl entendait par «reines» ou «bloffes» ne va pas de pair ni avec l'abstrait, ni avec le
formel ou le vide, ni méme avec la simplicité structurelle. Le phénoménologiquement pur,
bien au contraire, et justement en vertu de cette pureté — sorte de 1égereté ontologique d'autant

plus exposée a concrescence qu'elle n'est l1égere — se traduit en un foisonnement vertigineux

’ Eugen Fink Autres rédactions des Méditations cartésiennes. Traduit de l'allemand par Frangoise Dastur et
Anne Montavont. Jérdme Millon. Grenoble 1998. p. 99.

285

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

d'articulations entre rien que parties disjointes au détour d'horizons multiples, d'implications
intentionnelles se répandant dans toutes les directions de la corrélation transcendantale.

La phénoménologie, de par son empirisme radical est condamnée a rester dans le
provisoire et & se mouvoir en zigzag. Elle n’a de cesse d’étre hantée, comme nous dit Fink
dans le texte suivant, par un risque de Vereinseitungung. Ce texte de Fink, tiré¢ de I’important
article « Les concepts opératoires dans la phénoménologie de Husserl » est trés parlant a ce
sujet. Il introduit, par ailleurs, la problématique architectonique — dont il nous faudra traiter

ailleurs — au sein des questions que nous nous sommes posées ici :

« L’analyse phénoménologique est provisoire. Nous voulons dire par la que ’a priori
phénoménologique est référé a son caractére d’esquisse au niveau réductif auquel on s’est
arrété. Les possibilités eidétiques ont-elles-mémes une pertinence (Relevanz) restreinte, une
« portée » déterminée. Les possibilités apodictiquement évidentes, comme celles que nous
pouvons énoncer dans 1’explication égologique par exemple, peuvent étre transformées, voire
relevées, par le passage a la problématique transcendantale de I’intersubjectivité. A tout a
priori phénoménologique appartient ’horizon anonyme —d’abord dissimulé- de sa validité, de
sa portée, et il est besoin d’une « auto-critique transcendantale » pour établir, de maniére
critique, un rapport entre la premicre naiveté¢ phénoménologique de la simple description par
prise de conscience et 1’horizon enveloppant. En raison de ce rapport et du caractére
essentiellement provisoire de 1’analyse phénoménologique, une recherche spécifiée est
toujours unilatérale. Toute prise de position (Standfassen) dans ’infinité ouverte de la
problématique phénoménologique est par nécessité eidétique une simplification
(Vereinseitigung).»

Or c’est 1a justement — on en avait parlé au tout début de ce travail — le profond rapport
qu’il existe entre réduction méréologie et Principe des principes, la réduction méréologique
ne faisant qu’insister dans I’empirisme radical de Husserl, mais devant parer aussi a toute
précipitation de (et sur des) concrétudes. Ce texte de Fink pose donc aussi la question,
difficile, de la donation, a laquelle on s’attaquera, en guise de premicre approximation, a
I’aune de la réduction méréologique. Mais pour ce faire, il est nécessaire de souligner a quel
point la perspective ouverte par la réduction méréologique promeut une toute autre

interprétation du Principe des principes et notamment de sa clause finale.

4 Eugen Fink. «Les concepts opératoires dans la phénoménologie de Husserl» in Proximité et
distance. Essais et conférences phénoménologiques. Traduit de l'allemand par Jean Kessler. J. Million. Grenoble
1994. p. 30.

286

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

5. Réduction méréologique et Principe des principes (Ideen I, §24)

Ce qu’il convient de saisir avant tout c’est a quel point émaciement ontologique,
rigueur et démultiplication de la concrescence sont ici strictement corrélés ; et c'est justement
ce que fait tout le sens de I'empirisme radical de la phénoménologie dans sa spécificité. Au
nom de cette rigueur, la phénoménologie va, aussi loin qu'il le faudrait, au-dela de tout
préjugé naturaliste ou empiriste (qui n'admettrait, par exemple, que l'effectivité de la
concrescence des rien que parties actuelles et sensibles) ou encore de tout intellectualisme
(qui n'admettrait que la concrescence des simples no¢ses, reléguant la Ayle a une contribution
inessentielle au concret) ou de tout vitalisme (qui ne reconnaitrait que 1'hylétique du vécu
transcendantal au sens strict comme seule partie concréte des vécu transcendantaux au sens
large); et nous ne faisons la que citer certaines de ces limitations (parmi tant d'autres). Mais

justement ces toutes derni€res limitations constituent, chaque fois, un outre-passement
des strictes limites de la concrescence. Or elles se vivent comme des supposées libérations !
Le quid pro quo dans lequel s’est enferré une grande partie de la phénoménologie
contemporaine (notamment la phénoménologie francaise) est donc absolument monumental.

En effet, I'analyse phénoménologique s'expose au danger de survoler (et, par la,
surseoir) la fine anatomie du vécu transcendantal pur. C'est ce mouvement de surplomb que
Husserl dénonce a maintes reprises comme un philosopher excessivement théorique et qui
philosophe comme «d'en hauty (vom Oben herab), sans égard a la concrétude de I'expérience,
a sa logique inhérente, et qui n'est autre que celle de la concrescence.

Citons la formulation du célebre principe et soulignons cette clause finale, souvent
interprétée comme limitative alors qu'elle constitue le garde-fou par ou ce principe s'attache a
nous tenir dans l'exacte et fine latitude qui seule s'avére transpassible a la richesse du

phénoménologique pur:

«toute intuition donatrice originaire est une source de droit pour la connaissance ; tout ce qui
s offre a nous dans ‘‘l'intuition’’ de fagon originaire (dans sa réalité corporelle pour ainsi
dire) doit étre simplement recu pour ce qu’il se donne, mais sans non plus outrepasser les
limites dans lesquelles il se donne alors»’ (Hua 111/1, 43-44. tr. fr. p. 78).

> C'est nous qui soulignons en caractéres gras ce a quoi nous nous référons comme la «clause finale» du Principe
des principes. L’original allemand dit: «/dass] jede origindr gebende Anschauung eine Rechtsquelle der
Erkenntnis sei, dass alles, was sich uns in der ‘‘Intuition’’ origindr, (sozusagen in seiner leibhaften
Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in den Schranken, in
denen es sich da gibt». Quant a des exemples d'enfreinte de ce principe, dénoncées, par ailleurs, comme des

287

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

La phénoménalit¢é pure, dans sa subtilité, n'est précisément que dans la
démultiplication de cette concrescence entre parties disjointes. Tel est le dessein de la
réduction méréologique; la difficulté étant de donner libre cours a la concrescence pour
qu'elle impose sa rigueur propre, pour qu'elle puisse joindre aussi loin et aussi profond qu'il le
faudra des rien que parties de tout genre et espece (ici en un sens littéral qui recoupe le sens
technique que l'expression revét en phénoménologie).

Le déploiement de la réduction méréologique ne fait donc qu'émacier la fine pellicule
de la concrescence pour en affiner la transpassibilité (en évitant tout empirisme borné). Or le
plus difficile est justement de se tenir au dedans des limites de cette fine pellicule émaciée de
pure phénoménalité, de rester, pour le dire ainsi, «au ras de» la concrescence et, partant, en
phase avec une transpassibilité a des rien que parties en concrescence. Seul dans les strictes
limites de cette subtile latitude réussit-on a capter le signal, a nous mettre en phase avec ou a
syntoniser la concrescence des parties disjointes les plus éloignées et les plus insoupgonnées.
Ainsi, et quoi qu'en dise une récente phénoménologie, souvent inspirée de Heidegger (qui a
dénoncé le premier la clause finale du célébre Principe des principes, énoncée dans le § 24 de
Ideen I, comme clause limitative), c'est le fait de ne pas outrepasser les limites (et non pas le
contraire!) dans lesquelles le phénoméne s'offre a nous comme phénomeéne pur qui est le plus
difficile, et ce justement en raison de la fragile subtilit¢ de son anatomie, faite
d'hétérogénéités en concrescence, de disjonctions découplées a l'infini.

En tout cas, les limites a ne pas outrepasser ne sont pas de quelconques limites
imposées a la phénoménalité’. Dans «limites de la phénoménalité» il faut plutot entendre un
génitif subjectif: il y va des limites qui définissent cette phénoménalit¢é méme, qui lui
appartiennent essentiellement, et au-dela desquelles elle cesse de valoir comme
phénoménalité.

L'analyse phénoménologique se devra donc de relever le défi oxymorique auquel nous
conduit la réduction méréologique dans son déploiement. Défi oxymorique d'une sorte de
rigueur fragile. C'est bien entendu le fait de l'architectonique comme étagement de la

concrescence qui démantele I'effet de paradoxe, car cette rigueur extréme l'est a son et ses

«fantaisies philosophiques jetées de haut (von oben her philosophische Einfille)» (Hua 111/1, 121. tr. fr. p. 185),
le lecteur peut se rapporter a tout le chapitre II de la 1° Section des Ideen I et, plus loin, au trés intéressant §55
des Ideen I.

%1l y a, chez maints auteurs, une fonciére incapacité & comprendre 1’idée de concrescence de disjoints, c'est-a-
dire, I’idée que 1’on puisse rencontrer un altérité radicale se donnant en concrescence.

288

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

registres architectoniques, et donc selon une syntonie propre souvent inadéquate a nous
calibres aperceptifs, et qui, partant, nous devient fuyante, hypersensible qu'elle est aux inerties
auto-aperceptives qui conforment et confortent notre étre au monde. Il y va de concrescences
qui n’ont pas a traverser notre présent ; mais voila qui pointe vers un autre volet de la théorie
transcendantale de la méthode, celui de ’architectonique, et qu’il nous faudra aborder dans

d’autres travaux.

6. La question de la donation a ’aune de la réduction méréologique : « Gegegenheit »

r Je . o Lo o . . 7
comme opérateur métalinguistique (premiére approximation)

Comme nous I’avions signalé précédemment, la concrescence (comme concrescence
en/de concrétudes) est a la fois buttoir ultime et pierre d’achoppement de la phénoménologie.
Mais, est-ce que la concrescence, comme telle, est « donnée » ? Qu’est-ce a dire ?

Il y a, dans la concrescence, une fonciére non-unité ou, si I’on veut, un semblant
d’unité (une cohésion) qui cache une complexite intrinseque et irrévocable. La concrescence
nous enjoint, en fait, & penser la cohésion avant I’unité. C’est sur cette frange, antérieure a
I’unité mais en marge de toute dispersion, qu’il nous faut nous placer. Ou, pour mieux dire, la
cohésion (sans concept) de la concrescence se situe a I’écart de I’alternative unité —
multiplicité. En tout cas, pour faire cohésion sous régime de concrescence, il faut
nécessairement du pluriel. Un pluralit¢ d’éléments qui ne se laissent pas, quant a eux,
compter-pour-un. Toute concrescence recele donc une complexité morphologique basale qui
tient a cela qu’il n’y a concrescence que d’une pluralité de concrétudes. Cette complexité
intrinséque de la concrescence — complexité de son anatomie méréologique — la situerait, en
un sens, aux antipodes de la « donation » : la concrescence n’est nulle part, elle ne tient que
de ses concrétudes, du fait de leur concrescence. « Il y a certes » de la concrescence, mais
celle-ci est entierement résorbée dans les concrétudes qui en assurent la fondation. La
concrescence est certes phénoménologiquement effective mais elle I’est d’étre, elle-méme,
nulle part.

Peut-on dire alors d’une concrétude qu’elle est « donnée » ? Nous savons, désormais,

qu’une concrétude ((i.e. une rien que partie ; non pas tout concret) n’est concrétude que d’étre

7 Nous nous inspirons ici, en y introduisant plusieurs modifications, du point IL (pp. 286-292) de notre article
« Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. Sur les implications contre-ontologiques de
la réduction méréologique » in Eikasia n° 49. Mai 2013.

289

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

en concrescence avec d’autres concrétudes. Une concrétude seule ne peut pas étre
concrétude ; elle ne peut pas étre comptée pour une. Elle est littéralement in-en-visageable.
Dire d’une concrétude qu’elle est donnée reviendrait a I’abstraire du circuit de la
concrescence et, partant, a lui retirer toute épaisseur, a la dessécher, a I’étioler comme
concrétude. Ainsi, a I’aune de ces multiples balancements, il n’y aurait finalement aucun sens
a dire ni des concrétudes ni de la concrescence qu’elles fondent qu’elles sont « données ». Ou,
pour le dire autrement, « donation » n’exprime pas adéquatement le sens de 1’effectivité
phénoménologique qui s’y joue. Nous trouvons, par ailleurs, que « non donation » non plus,
et ce par la méme raison, et qui est une raison, ici, phénoménologisante : c’est que et la
subjectivité transcendantale (comme partie concrescente) et le moi phénoménologisant (pour
autant qu’il a partie liée avec la subjectivité transcendantale) sont irréductiblement pris a
partie dans et par la Sache phénoménologique. Pris a partie de concrescence. Les leviers
« donation » et « non donation » sont, tous deux, parfaitement inadéquats pour saisir le
mouvement qui est & ’ceuvre dans la « Gegebenheit » phénoménologique (du moins tel
Husserl emploie le terme). « Donation» engage un spectre phénoménologisant *
morphologiquement inadéquat a la Sache phénoménologique, c'est-a-dire, a ce dont il est
question dans le Principe des Principes, a ce qui est « objet » d’intuition phénoménologique.

Nous reviendrons a I’instant sur ce point qui a, certes, 1’air d’une contradiction.

Reprenons : ni concrétudes ni concrescence ne sont « données » (ni « non données »).
Ou bien, pour le dire autrement, statuer d’elles qu’elles sont « données » (ou « non données »)
estompe et abstrait I’effectivité phénoménologique de la concrescence ; et ce d’autant plus si
I’on prend en vue ’innervation méréologique de la réduction transcendantale ou I’extension
de la réduction méréologique au territoire ouvert par la réduction transcendantale. Le travail
des disjonctions en concrescence(s) semble ouvrir & un champ indéterminé tissé d’effectivités
phénoménologiques en contre-balancements multiples. Les choses se compliquent davantage
si nous tenons a la mise a mal d’une supposée forme méréologique de ’Idéal Transcendantal’
propre a la phénoménologie, et sans quoi le Principe des Principes n’aurait pas lieu d’étre :

seul serait donné un seul tout. Il n’y aurait qu’'une seule concrescence. Or il n’en est rien car

¥ Pour plus de précisions sur le concept de spectre phénoménologisant, le lecteur peut se référer a : Pablo Posada
Varela « Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre
phénoménologisant ». In Eikasia n°51 (Septembre 2013).

® Nous discutons ce point dans I’alinéa 3.3. de « Concrétudes en concrescences ». Annales de phénoménologie
n°11.2012. pp- 21-24.

290

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

une concrescence, pour étre concrescence, doit se faire parmi une pluralité de concrescences
(au pluriel). Ce n’est qu’ainsi, hantée par le dévoiement vers d’autres centres, vers d’autres
destins centripétes, qu’elle retrouve une épaissir. Ainsi, et pour paraphraser une formulation
employée par Marc Richir dans ses Recherches Phénoménologiques, s’il 'y a une
concrescence, il y en a donc nécessairement plusieurs. En effet, une concrescence seule ne
pourrait étre effective comme concrescence, elle ne tiendrait tout simplement pas si elle ne se
trouvait pas virtuellement nimbée d’autres concrescences plurielles'’. Une concrescence
unique s’effondrerait comme concrescence. Elle imploserait.

Le déploiement de la réduction méréologique conduit donc a un champ
phénoménologique fait de concrétudes en concrescences entretissées' . Arréter un partie de ce
champ pour s’y référer en termes de « donation» engage nécessairement un faire
phénoménologisant qui précipiterait sans retour possible (pensons au mot de Fink, cité
préalablement) des cristallisations au sein de la subtilit¢ de ce champ. Céder a une telle
tentation de précipitation se solde, si nous gardons a 1’esprit le passage de Fink cité plus haut,
par une Vereinseitung, une unilatéralit¢ dans 1’analyse. Qui plus est, proclamer une
« donation » nous ¢jecterait ipso facto hors du terrain de la concrétude phénoménologique.
Dans de telles profondeurs architectoniques, un simple pas de trop précipite (encore, ici, au
deux sens du terme) une cristallisation d’abord percue comme locale mais, au fond, a toujours
déja figé instantanément et sans retour possible tout le champ phénoménologique'”. Ici, tout
compter-pour-un décante le phénomene vers 1’étantité ou la position, et ce sans retour
possible, tellement 1’équilibre métastable des disjonctions en concrescence tissant ce champ
est précaire ; du moins ’est-il pour nous.

Ne pas y céder, méme si cela semble paradoxal (mais il faut s’entendre sur les mots)
est finalement bien plus fidele a ce que Husserl entendait par la subtilité de la Gegebenheit du
phénomeéne tel elle est exprimé dans le célébre Principe des Principes. En effet, nous prenons
bien acte de ’usage, fréquent, que Husserl fait de Gegebenheit, et que 1’on ne saurait nier. Il
s’agit, bien sir, d’un terme capital dans la phénoménologie de Husserl. On aura compris que

nous n’emboitons pas non plus ici le pas a Richir : nous ne soutenons pas non plus, comme

""Le rapport de concrescence a concrescence correspondant, peu ou prou, a ce que Marc Richir nomme
« synthéses passives de 3éme degré » dans ses Méditations Phénoménologiques. Jérome Millon. Grenoble. 1992.
"' Littéralement prises en symploke.

12 Bien que ce champ ne soit pas, comme on 1’a vu, le fait d’une seule concrescence, sans quoi, effectivement,
méréologie et Principe des Principes seraient, en effet, incompossibles.

291

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

nous 1’avons déja signalé, que concrétudes et concrescences seraient « non données », et ce,
au fond, pour les mémes raisons pour lesquelles parler de « donation » s’avere inadéquat.
Tout revient, en fait, a I’emploi, par Husserl, du terme « Gegebenheit », emploi que
nous qualifions de « métalinguistique », au méme sens ou les linguistes parlent de « négation
métalinguistique », faisant signe non pas vers un contraire se situant sur le méme plan de
discours, mais tout simplement faisant signe vers un autre plan de discours et faisant donc
porter la négation non pas sur telle ou telle chose mais sur I’enjeu méme ou le plan, et son
tissage d’alternatives, que telle ou telle chose suscite. C’est un « non» qui dit non pas
directement « non » d’une affirmation, mais plutdt, a I’occasion de cette affirmation (mais
tout aussi bien a 1’adresse de son contraire !) quelque chose comme un « non, la n’est pas le
probléme », « non, la n’est pas la question ». Essayons donc de nous en expliquer, en de¢a de
querelles terminologiques, et de la connivence apparente entre « donation» et
« Gegebenheit » qui, comme telle, ne peut aucunement faire figure d’argument si c’est des
choses elles-mémes, et non pas de « mots » qu’il s’agit, finalement, en phénoménologie. Il
nous semble, en effet, que ce que Husserl entend par « Gegebenheit » ne correspond pas
vraiment a la fagon dont est utilisé le terme « donation » (et ne correspond pas non plus a son
supposé contraire). En d’autres termes, 1’espace d’ou s’enléveraient « donation » ou « non
donation » nous parait trop /isse, en tout cas sans correspondance possible avec 1’espace stri¢
et orienté, subjectivement investit, ou se joue le drame des concrétudes en concrescences et du
foisonnement des concrescences multiples. Le drame de 1’effectivité phénoménologique telle

elle nous prend a partie.

Tout bien réfléchi, ces lignes suggérent, au-dela de cette opposition a ’alternative
« donation » / « non donation », une certaine lecture du cours L’idée de la phénoménologie
ou, comme on le sait, le terme de Gegebenheit revient trés souvent sous la plume de Husserl.
Il s’agirait d’une lecture a I’aune de ce que nous avons introduit comme « réduction
méréologique » et qui, grosso modo, s’oppose a la lecture qu’en fait J.-L. Marion dans le livre
I de son ouvrage Etant Donné". Penser la « Gegebenheit » en dehors des « limites » de la
concrescence (donc contre ce que prone ce que nous nommions la « clause finale » du
Principe des principes) nous semble blesser a mort la phénoménologie. Or, c’est contre cette

clause finale que la phénoménologie de la donation de Marion prétend, du reste, s’ insurger.

3 Cf. Jean-Luc Marion, Etant Donné. col. Epiméthée, PUF, Paris, 1997.

292

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

Cet wusage de «donation» provoque, certes, un « dépassement» de la
phénoménologie. Mais, tout bien réfléchi, une grande partie de la phénoménologie frangaise
contemporaine n’en a cure qui veut « dépasser » le phénomeéne en direction d’une autre
instance, a savoir, de sa donation (du moins dans le cas de Marion), de la Vie (Henry), de la
Physis ou d’une sorte de Natura Naturans (Barbaras). Il y va, au fond, du dépassement de
cette frange subtile et inapparente dessinée par les concrescences entre rien que parties, par
les purs phénomeénes, les Phdnomene als blofse Phdnomene — aurait dit Husserl — or il y a des
per-tinences  intrinséquement  phénoménologiques, du  a-dire  spécifiquement
phénoménologique, et c’est justement a cela qu’il s’agit de se tenir ou, plutdt, de ne pas
renoncer au risque de perdre I’insoupgonnée richesse des disjonctions en concrescence. Qu’il
y ait bel et bien dépassement de la phénoménologie est un point que I’on ne contestera point ;
bien que — on ’aura compris — nous ne partageons pas, bien entendu, cette vue favorable
concernant I’opportunité philosophique d’un tel dépassement. Encore faut-il bien saisir ce
qu’est la phénoménalité ; et c’est ce qui, a [’aune de la réduction méréologique, s’est montré
comme une miroitante richesse de disjonctions en concrescence. Tout cela sans compter, bien
entendu, que un tel « dépassement » releve de la mésinterprétation de la clause finale du
Principe des Principes a laquelle nous nous sommes référés dans 1’alinéa précédant. Mais,
plus profondément, cette mésinterprétation repose en un mécompréhension du sens du blofes

Phdnomen chez Husserl, et partant, de sa richesse.

Venons-en a l’intention sémantique avec laquelle Husserl mobilise le terme de
« Gegebenheit ». La subtilit¢ de la Gegebenheit du phénomeéne tient justement au caractére
fuyant de la concrétude phénoménologie pour autant qu’elle est tissée a 1’infini (mais pas
n’importe comment) a la faveur d’un contrebalancement des concrétudes et des
concrescences. Or c’est justement ce caractére inaccessible dans son extréme subtilité qui est
sémantiquement rendu par le participe passé (ist gegeben) et, dans la plupart des textes
husserliens, par ce type de substantivation du participe passé¢ allemand (Gegebenheit). Une
lecture rapprochée du § 24 de Ideen I montre que le probléme réside plutdt en ceci qu’on ne
peut toucher aux concrétudes que de loin et que, a s’y essayer, on les recouvre presque
aussitot. On enfreint, fatalement, les « limites (Schranken)» subtiles de leur concrétude
phénoménologique. Limite, comme on 1’a vu précédemment, prend ici, bien entendu, le sens

grec de ce qui confére une forme. C’est justement ce au-dedans de quoi la richesse

293

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

phénoménologique (le foisonnement des parties disjointes en concrescence) est le plus
extréme.

La nuance de participe de « Gegebenheit» rend ce caractére inaccessible du
phénoméne — « ¢a se passe désormais ailleurs » — et la substantivation supplémentaire du
participe (par le suffixe « -heit ») contresigne, au fond, le caracteére foncierement intriqué du
probléme ; et partant la démission de la « Gegebenheit » elle-méme comme terme ou levier
utile aux fins de traiter ladite complexité. « Gegebenheit » recele une sorte de quasi auto-
référence métalinguistique. Il y a, au fond, comme une remise d’armes a plus fin qu’elle,
c'est-a-dire, a des leviers pouvant épouser convenablement le mouvement de la concrescence
sans, justement, outrepasser les limites; chose que la proclamation ou déclaration de
« Gegebenheit » (en son sens premier de « donation ») a ’adresse d’un phénomene fait sans
conteste.

Nous pensons que cette fagon d’attirer I’attention mais de fagon précautionneuse
correspond a I’intention sémantique qui est en jeu dans I’usage husserlien de « Gegebenheit ».
Il est vrai que I’expression « Gegebenheit » (qu’il conviendrait de traduire par « datité »
plutét que para « donation ») n’apparait pas comme telle dans I’énoncé du Principe des
Principes. Or, nous pensons que c¢’est cet usage qui commande le reste des usages dérivés de
« Geben » et justement pas a I’inverse (tel la morphologie, plus simple, de « geben » pourrait
laisser entendre). En effet, ces autres usages, parfois morphologiquement plus simples,
cultivent aussi la précaution et la distance : celle, justement, dont cherche a se parer 1’'usage
du participe substantivé « Gegebenheit ». C’est donc a la lumiére de la distance de la
«datité » qu’il faudrait relire I'usage husserlien de tous les dérivés de « donner » ou « se

donne » et pas a I’inverse.

L’intrication dont nous parlons, et qui fait de « Gegebenheit » une sorte d’opérateur
métalinguistique se mettant lui-méme (et le champ problématique qu’il charrie) entre
parenthéses, et se remettant a d’autres leviers, nous concerne de facon intrinseque des lors
que 1’on se place en régime de phénoménologie transcendantale. En effet, la concrescence est
fatalement intriquée a proportion de ce que nous y avons toujours partie. Nous avons toujours
partie liée avec Sachen, donc partie liée aux concrétudes en concrescence(s), mais a ceci pres
que cet avoir partie liée avec les Sachen de la phénoménologie est toujours déja allé

irréductiblement trop loin. On mord sur la chose méme, mais on y/en mord toujours de trop,

294

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

selon un au-dela qui, du point de vue de la concrétude phénoménologique, nous rameéne en-
deca.

Notons qu’il y a toujours eu, chez Husserl, une conscience aigiie et presque
dramatique de cet inéluctable recouvrement du phénomeéne par le phénoménologue, de cet
« étre allé toujours déja ne fiit-ce qu’un brin plus loin », 1a ou le dépassement ramene, de fait,
en dega de la Sache, en deca du concret. C’est que quand on a affaire aux purs phénomenes, il
est inévitable d’avoir toujours presque irréductiblement outrepassé I’extréme subtilité de ses
limites, d’avoir toujours déja donné « ce tour de vis de trop ». Or, c’est exactement quelque
chose de cet ordre qu’exprime Husserl dans le célébre Principe des Principes. Et c’est cette
impuissance a ne pas s’empécher de « faire de trop », & avoir toujours déja enjambé les fines
« limites » ou se tient le phénomene, a avoir recouvert la subtile créte de phosphorescence de
la concrescence (la scellant pour une part, et la laissant toujours déja derriere soi, comme au
passé) qui est justement consigné par cette réduplication de la distance (participe passé et
substantivation du participe) propre aux expressions revenant le plus souvent sous la plume de
Husserl : ist gegeben et surtout Gegebenheit. Essayons d’épouser un peu plus I’intention
sémantique qui est ici a I’ceuvre.

Au fond « Gegebenheit » — et surtout dire « Gegebenheit » — se veut, d’emblée, la
rubrique d’un probleme. De quel probléeme ? Celui de V’intuition du phénomene, celui de
« ce » dont il est fait intuition, et que 1’on s’évertue a nommer a distance et de la fagon la plus
aseptique possible (cet « aseptisme » est tout dans cette réduplication sémantique de la
distance ; et rapproche cet usage phénoménologique de « Gegebenheit» de son usage
mathématique, bien connu de Husserl). « Gegebenheit» attire certes [’attention sur
I’effectivité de quelque chose qui est a dire, mais, immédiatement apres, et comme par aveu
d’impuissance, I’emploi (que I’on a qualifi¢ de « métalinguistique ») de « Gegebenheit »
trahit un souci de ne pas trop «y mettre trop la main » afin de ne pas « en remettre une
couche » sur ce qui, de lui-méme, est déja diablement intriqué, a savoir : ce dont il est fait
intuition, et qui, dans la mesure ou nous y sommes pris a partie, est toujours déja,
inévitablement, enjambé a I’aveugle. Il nous semble donc hautement inopportun de vouloir
voir dans « Gegebenheit » une quelconque piste pour approcher le probléme de 1’effectivité
de I’intuition du phénoméne : si parler de « Gegebenheit » au sens premier s’avere adéquat
dans le cas de I’empirisme classique ou ce qui est « Gegeben » se dépose sur un fond lisse, le

champ phénoménologique ouvert par I’empirisme radical de Husserl est orienté, investit par

295

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

le sujet, et stri¢ de concrescences. L’emploi de « Gegebenheit » vise certes a garder le cap sur
un intuitionnisme empiriste, mais recéle tout aussi bien la conscience poignante de cette
différence entre empirisme classique (les data s’enlévent sur un fond lisse) et empirisme
phénoménologique (les data s’enlévent sur un fond strié et orienté, investit par le sujet, et le
sujet lui-méme, transcendantal et phénoménologie, est pris a partie dans ces data'’). La
conscience de cette différence I’est aussi d’une difficulté, a laquelle répond 1’auto-suspension
métalinguistique de « Gegebenheit » comme opérateur valable. Cette facon d’indiquer le
probléme (il y a du « a dire », de « I’effectivit¢ phénoménologique », mais son intrication est
telle que « Gegebenheit » ne peut plus servir) cherche a se river a cette simple fonction, ne
voulant donc surtout pas, au-dela de cette simple nomination, s’ériger en élément du
traitement du probléme signalé. L’usage de « Gegebenheit » fait donc état d’extériorité par
rapport au « dedans » de la Sache tout en constatant qu’il y a bel et bien intuition du
phénomeéne, et qu’il faut, d’une fagon ou d’une autre, aller au-dedans de la question. Il s’agit
donc de tout faire pour s’en écarter activement et le plus possible une fois la tiche minimale
consistant a en avoir fourni la pure et simple nomination accomplie. Nomination qui fait une
sorte d’appel a contribution a d’autres fermes qui ne soient pas le terme Gegebenheit — trop
massif, trop d’une picce, engageant un spectre phénoménologisant induisant des fausses
concrétudes. Le constat aseptique et distancé de « Gegebenheit » remet donc le traitement du
probléme de I’intuition du phénomene (de « ce » dont il est fait intuition) a d’autres moyens
plus @ méme de travailler du dedans la subtilit¢ d’une symploké phénoménologique de
disjonctions en concrescence tout a fait spécifique a la phénoménologie (absolument
étrangere a I’empirisme classique, mais aussi au transcendantalisme classique), symploke au
sein de laquelle le sujet phénoménologisant se trouve irréductiblement pris a partie.
Récapitulons : ’'usage de « Gegebenheit » veut se river a €tre un pur constat doublé
d’un aveu d’impuissance phénoménologisante. « Gegebenheit » affiche, en tout cas, une
intention aseptique et, pour le dire ainsi, directement métalinguistique. Dire « Gegebenheit »

enjoint — et c’est ce qui apparait clairement dans la toute dernic¢re clause du Principe des

'* A mon humble avis, la figure de 1’ « Adonné » chez Jean-Luc Marion n’arrive pas a penser de fagon correcte
la subtilité de cette prise a partie qui, par ailleurs, n’est pas totale. La figure de I’adonné achoppe sans retour
I’inconditionnalité de la différence phénoménologisante et remet 1’anonymat phénoménologisant a la donation
elle-méme, ce qui, & notre avis, est une grave faute architectonique. Autrement dit, les problémes quant a
I’anatomie du spectre phénoménologisant concernant la « donation » se répercutent tout aussi bien sur la figure
de I’adonné. Pour d’ultérieures précisions sur le concept de spectre phénoménologisant: cf. Pablo Posada
Varela. « Anatomie du faire méréologisant (III). Pour introduire en phénoménologie le concept de spectre
phénoménologisant ». In Eikasia n°51 (Septembre 2013).

296

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

Principes — précisément a ne pas traiter le probléme du phénoméne ou de I’intuition du
phénoméne en termes de « Gegebenheit », du moins prise au 1% degré (a savoir, comme
Gabe, ou « Gebung » issues d’un geben ou méme d’un sich geben entendus au 1% degré).
Gegebenheit est d’emblée a prendre, dans I’intention métalinguistique qui est la sienne,
comme une sorte d’auto-suspension de ce qui est supposé étre Gegeben et qui cherche a
s’auto-limiter pour désigner de loin et de la fagon la plus auto-dégagée possible ce qui la

dépasse, a savoir, la subtilité du phénomene.

7. Se tenir sur la ligne de créte des concrescences: le probleme de la finitude

phénoménologisante

C’est que, justement, toute intuition de phénomeéne engage tout un spectre de
contrepoints entre pluralités'. Il en résulte une indéterminité concréte qui n’est pas tissée
n’importe comment, sans quoi il n’y aurait pas de sens phénoménologique mais 1) ou bien des
pures identités séparées et impénétrables, émiettées a I’infini, 2) ou bien une masse informe et
hyperdense (tout aussi impénétrable). Dans cet entre-deux'® se tient la spécificité d’une
véritable symploke phénoménologique (qui est celle du champ phénoménologique lui-méme,

en écart par rapport au champ des choses, des étants, de I’Etre de I’étant ou méme des

'* Prenant (en partie) a partie le sujet et le prenant a partie a plusieurs registres a la fois.

' Disons, en écho aux brillantes analyses de Sacha Carlson concernant la phénoménologie de Marc Richir (cf.
Sacha Carlson, De la composition phénoménologique. Essai sur le sens de la phénoménologie transcendantale
chez Marc Richir, Thése doctorale co-dirigée par Michel Dupuis et Guy Vankerkhoven, Université Catholique
de Louvain-La-Neuve, 2012. Nous remercions 'auteur de nous avoir transmis son travail avant publication), que
le champ phénoménologique se débat entre 1. un leibnizianisme fait de monades sans portes ni fenétres dont
I’équivalent méréologique serait des touts relativement indépendants ou bien 2. un spinozisme
phénoménologique dont I’équivalent méréologique serait celui d’un unique tout absolument indépendant, ou
celui d’un seul processus de concrescence. Un Tout unique au regard duquel toute concrescence locale, toute
apostériorité de la concrescence, serait, a ’instar des modes de la substance spinozistes, simple apparence.
Simple apparence qui se doit d’étre « sauvée » a &tre interprétée comme simple illusion de concrescence (cf. les
illusions de subjectivation, de « titularité » ou d’imputabilité que dénonce Spinoza comme illusoires). Illusions
se résorbant complétement et sans reste — I’a part phénoménologisant y passe aussi, et ce complétement — dans
cette seule et vraie méta-concrescence ou concrescence de concrescences qu’est la Substance.

Quant aux travaux remarquables de Sacha Carlson auxquels on a fait ici implicitement allusion Cf. « El
Cartesianismo de Richir. Aproximaciéon a la tercera Meditacion fenomenolologica », in Investigaciones
fenomenololdgicas, n. 9, 2012, pp- 383-405
http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/pdf/19 _CARLSON.pdf, mais surtout “ Reduccion fenomenologica
y reduccion espinosista. El hiper-cartesianismo de Marc Richir y el espinosismo de Michel Henry” Eikasia n°46
http://revistadefilosofia.com/46-05.pdf. Par ailleurs, qu’il nous soit permis de signaler, ici, que bien des points
mis en place dans cet article ont bénéficié¢ de préalables mises a I’épreuve et calibrages a I’aune de longues
discussions avec Sacha Carlson. Que sa générosité s’en trouve, ici, reconnue et remerciée.

297

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

signifiants en dissémination)'’. C’est ce qui fait que la sphére proprement phénoménologique
de la non positionnalité ne soit un pur chaos, ne préte pas le flanc a une quelconque

quodlibétalité'™.

' Le philosophe espagnol Gustavo Bueno, bien que sans se référer a la spécificité du champ phénoménologique
(qu’il tiendrait d’ailleurs comme inexistant ou comme une illusion psychologisante), a mis en relief ce point
concernant cet entre-deux de la symploké platonicienne. C’est, en effet, un point essentiel au développement de
son imposante philosophie des sciences (les 6 tomes déja parus — des 15 programmés — de sa Teoria del cierre
categorial). Quant a la reprise, au sein de la philosophie de Bueno, que connait le concept platonicien de
symploke (notamment dans le Sophiste 251 ¢ - 253 ¢) on ne peut que renvoyer a la trés utile et profonde entrée
« symploke » écrite par Pilar Palop Jonqueres dans I’Encyclopédie Philosophique du méme nom (« Symploke »).
http://febueno.es/gbm/gb0dicc.htm#03 http://www.filosofia.org/filomat/df054.htm

A T’occasion du congrés « La fenomenologia arquitecténica de Marc Richir » organisé par I’Université de
Oviedo (Prof. Alberto Hidalgo Tufion) et la Société Asturienne de Philosophie (Pelayo Pérez Garcia) en octobre
2010, nous avions déja mis en avant, dans nos exposés, la spécificité d’une « symploke phénoménologique ». Le
déploiement de la réduction méréologique fera que cette symploké phénoménologique se complexifie par apres,
moyennant sa connivence avec la réduction architectonique. Cette connivence entre réduction méréologique et
réduction architectonique aura pour effet de découpler les couples de concepts méréologiques husserliens mis en
place dans les §§ 18, 19 et 20 de la 3% Recherche, 4 savoir les couples parties médiates/immédiates et parties
proches/lointaines, brisant ainsi — par hiatus architectonique — la continuité ou identité de latitude méréologique
ou se meuvent ces paires méréologiques. Pour le dire autrement : ce n’est qu’a penser des parties lointaines en
soi, non réversibles en « parties proches de parties proches », non récupérables, de fil en aiguille, par une mise a
contribution de parties médiates et immédiates emboitées, que 1’on pourra penser avec rigueur — méréologique —
des effets réels de concrescence virtuelle entre rien que parties situées a des registres différents. C’est a cela que
I’on se référait, plus haut, quand on parlait de la nécessité, pour qu’une concrescence soit une concrescence, du
concours, virtuel, d’une pluralité de concrescences.

Par ailleurs, et puisqu’une revue se doit d’étre le lieu vivant d’expression de discussions et polémiques, notons
qu’il s’agissait alors, a Oviedo, de montrer, a ’encontre des critiques qui nous furent adressées depuis la
philosophie, par ailleurs puissante, de Gustavo Bueno, que c’était justement sous condition de réduction
architectonique qu’il était possible (i.e. non contradictoire) de soutenir que, a I’instar de Marc Richir, le « tout »
ou la masse entiére du langage phénoménologique se trouve (moyennant celles que Richir appelle les Wesen
formelles) d’une certaine facon mis en jeu dans chaque phase de présence. Autrement dit: sous réserve de
réduction architectonique, on n’est pas de sitdt rapportés sur 'une des branches aporétiques de 1’alternative
critiquées par G. Bueno (et implicitement par Platon). C’est que, en un sens, la multi-stratification de
I’expérience permet de tenir ferme et cet effet des Wesen formels de langage (engageant « toute » la masse du
langage dans chaque phase de présence) et cette symploke (par ou, justement, il y a schématisme) sans faire du
champ phénoménologique une sorte de masse hyperdense en imminence d’implosion (ou bien ce qui serait la
version phénoménologique de ’autre branche de 1’alternative aporétique : une sorte de réitération a 1’infini,
«de » phénoméne « a» phénomeéne, de cas purs de « non-rapports » pour reprendre une expression et une
problématique cheres a Patrice Loraux). Et ¢’est justement du fait de I’extension architectonique de la réduction
méréologique (qui s’ajoute a sa simple extension transcendantale) que I’aporie d’une version méréologique de
I’Idéal transcendantal se dissout. Autrement dit, I’innervation supplémentaire de la réduction architectonique par
la réduction méréologique permet bel et bien de penser ensemble et jusqu’au bout méréologie et Principe des
Principes. En effet, seule I’introduction de la problématique architectonique permet, jusqu’au bout, de penser
une pluralité de concrescences.

'8 C’est la rangon de la modification de neutralité quand elle intervient dans les registres architectoniques les
plus dérivés. Elle prend ’aspect de 1’arbitraire, lieu ou tous les Ansdtze se valent. Cf. le célébre § 110 de Ideen 1.
Nous avons traité de cette question et d’autres problémes concernant la modification de neutralité telle qu’elle
est mise en place par Husserl dans Ideen I au dernier alinéa (intitulé « Parecencia del Genio Maligno ») de notre
article : “Arquitectonica y concrescencia. Prolegémenos a una aproximacion mereologica de la arquitectonica
fenomenolodgica ” (paru en 2012 dans la revue Investigaciones Fenomenoldgicas). On peut aussi consulter
I’article “La idea de concrescencia hiperbdlica. Una aproximacion intuitiva” paru dans Eikasia n°47
http://revistadefilosofia.com/47-07.pdf

298

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

Bien au contraire, la rigueur des enchalnements est extréme (voire proprement
inhumaine') : c’est que, malgré tout (i.e. malgré notre finitude phénoménologisante) du
distinct y vient a pointer. Mais du distinct dont la rigueur nous demeure pour une part
inapercue. Du « distinct obscur » pour reprendre 1’éclairante combinatoire que met en place
Ricardo S. Ortiz de Urbina®. C’est justement ’obscurité fonciére (pour nous) de la fine
anatomie méréologique de ce distinct qui fait que I’on outrepasse tour a tour ses « limites »
(encore une fois au sens grec de limite comme « forme »). C’est qu’il y a toujours eu, chez
Husserl, dans I’extréme rigueur et probité qui étaient les siennes, le poignant pressentiment de
I’obscure distinction ou de 1’obscurité distincte des phénomenes. Obscurité pourtant distincte
et que I’on pressent comme extrémement rigoureuse, un peu au sens ou 1’on peut étre amenés
a parler de « rigueur » poétique, ou de I’extréme « rigueur » d’un pocte. Il y a, chez Husserl,
une fidélité au distinct en régime d’obscurité. La démarche husserlienne ne fait que traverser
et charrier des obscurités distinctes. Husserl a toujours pressenti dans les phénomenes une
sorte d’obscurité distincte dont la rigueur inhérente parait toujours en imminence de se mettre
hors de portée. Les phénomeénes sont, par eux-mémes, réfractaires a se placer « a hauteur
d’homme »*' — a s’amadouer, a se tempérer. Au fond, ils n’en ont cure.

Or ce distinct est tout de méme, et malgré son obscurité, suffisamment remarqué pour
qu’en soit retirée, de la part du phénoménologue, la poignante impression d’une infidélité qui
serait inlassablement a recorriger. C’est cette angoisse a enjamber la subtilité tout en porte-a-
faux des limites de 1’obscur-distinct du phénoméne que Husserl exprime dans la clause finale
de I’énoncé du Principe des Principes, clause absolument essentielle car elle précise le sens
du Principe des Principes lui-méme.

Relisons la formulation du Principe en entier : « toute intuition donatrice originaire
est une source de droit pour la connaissance ; tout ce qui s offre a nous dans “‘l'intuition’’ de
facon originaire (dans sa réalité corporelle pour ainsi dire) doit étre simplement re¢u pour ce

qu’il se donne, mais sans non plus outrepasser les limites dans lesquelles il se donne alors ».

" Ici de I’ordre de I’imminence d’inhumanité du phénoménologique. Aucunement de 1’ordre de 1’inhumanité
figée et mécanique de certains dispositifs symboliques.

2 Cf. Ricardo S. Ortiz de Urbina, «L’obscurité de 1’expérience esthétique » paru dans Annales de
phénoménologie n°10 / 2011. (Il y a une version espagnole de ce texte dans le n°47 de FEikasia :
http://revistadefilosofia.com/47-02.pdf ). On peut consulter aussi le trés bel article « ;Qué hace el arte ? » dans la
revue Pensamiento Complejo www.pensamientocomplejo.com.ar. En effet, on est ici, aussi, dans le niveau de
I’expérience esthétique. Cf. Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina. Estromatologia. Teoria de los niveles
fenomenologicos. Brumaria/Eikasia. Madrid. 2014. C’est le niveau de ce qui est obscur et pourtant distinct.

*! Pour reprendre une expression employée par Patrice Loraux pour se référer, entre autres, au cas du poéme de
Parménide.

299

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

Que dire de ce « doit étre simplement regu » ? Notre probléme, a I’instar de ce que
I’on vient de dire, est que nous n’avons de cesse d’outrepasser cette réception simple ou
plutét, d’enfreindre ce desideratum de simplement recevoir (« einfach hinzunehmen sei »).
Notre finitude phénoménologisante ne nous donne pas de nous [limiter, de nous borner-a-
recevoir : ce simplement recevoir n’est pas a portée de main depuis le site architectonique qui
est celui de notre finitude phénoménologisante. En effet, des lors que nous nous trouvons a un
autre registre architectonique que celui des concrétudes en concrescences, on ne peut que
souiller cette simplicité. Or cette simplicité, il faut justement la penser comme se trouvant a
un autre registre, comme étant en porte-a-faux a I’intérieur de ce « da » que Ricoeur rend
finalement assez bien par un « alors ».

Notons, au demeurant, que ce « da » de I’énoncé du Principe de tous les Principes
n’est pas le « Da » du « Dasein ». C’est un « da » qui est aussi un ailleurs ou s’ouvre, sous les
pieds du présent (registre architectonique ou le phénoménologiser enclenche son
contremouvement), le double-fond, tout en porte-a-faux, d’une « distance » architectonique
(qui est celle et du phénomeéne et de ’intuition du phénomene par rapport a laquelle la reprise
phénoménologisante se situe en irréductible porte-a-faux).

Bien évidement, «simplement» n’a pas ici un sens d’un « simplicité
morphologique ». Cette simplicit¢ d’un tel recevoir — desideratum du Principe des
Principes — est difficilement « mimétisable » pour nous : il s’agit d’une concrescence en elle-
méme architectoniquement indéterminée (i.e. non complétement situable), en irréductible
porte-a-faux, donc toujours déja enjambée. Notre finitude phénoménologisante nous empéche,
hélas, de nous tenir a cette simplicit¢ de la réception. Ainsi, on ne peut décanter cette
simplicité du recevoir qu’indirectement. Simplicité impossible & mimer au premier degré, le
sujet phénoménologisant se devra d’exagérer son activité (exagérer le « de trop » qui, de toute
facon, est toujours de mise dans son rapport au phénoméne) et ce dans le sens strictement
inverse a celui de la constitution. C’est ainsi que I’on aura des chances de susciter un
contremouvement dans et du phénoméne lui-méme. C’est donc pour parer a notre finitude
phénoménologisante qu’il y faut I’exagération d’une activité explicite (ou, comme dira Fink,

un « faire phénoménologisant »).

300

SEPTIEMBRE
2015



A la lisiere des disjonctions en concrescence : Réduction méréologique et Principe des principes | Pablo Posada Varela

Au fond, P’interprétation (franco-frangaise) de I’interdit husserlien d’outrepasser les
limites de I’intuition & été commandée par une sorte de faux débat contre-transcendantal® qui
interpréte cet interdit husserlien d’« outrepasser les limites dans lesquelles il se donne »
comme limitation inhérente a I’intuition donatrice husserlienne® alors que, justement, cette
clause fait allusion a la profondeur et subtilit¢ phénoménologique et architectonique des
phénomeénes, c'est-a-dire, au danger, pour le moi phénoménologisant, de recouvrir (en
outrepassant) leur subtilité — le danger d’en outrepasser la limite, labile et instable et pourtant
distincte® — dés qu’il s’essaye a les saisir. Le probléme n’est donc pas de ne pas pouvoir
outrepasser on ne sait quelles limites de I’intuition, et de s’en chagriner en appelant & un
dépassement de Husserl ; le probléme est justement I’inverse, a savoir, que 1’on outrepasse
toujours et sans le vouloir le phénoméne. Le probléme est, somme toute, dans mon

exces/défaut plus ou moins abstrait(s) eu égard a la concrétude du phénomene.

301

SEPTIEMBRE
2015

*2 Tenant, bien évidemment, 4 la force d’effraction redoutable que Heidegger a produit, notamment en France, et
plus particuliérement sur la réception de Husserl. Réception qui en a été absolument oblitérée.

* Derrida et Marion, exposants, chacun a leur fagon, du dépassement de la phénoménologie, coincident dans
cette interprétation.

** Mais d’un « distinct » qui est obscur de ne pas étre « & hauteur d’homme » pour reprendre I’expression de
Patrice Loraux.






	Blank Page

