Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

Infini et phénomene : Sur quelques conséquences
phénoménologiques du finitisme mathématique de

Wittgenstein
Wawrzyn Warkocki
(Université Toulouse - Jean Jaures / Bergische Universitat Wuppertal)

« Ich fiirchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die Grammatik glauben... »',
« Je crains bien que nous ne nous débarrassions jamais de Dieu, puisque nous croyons encore
a la grammaire... », tel pourrait étre 1'épigraphe de notre texte qui vise a questionner le
concept ou l'idée d'infini a partir d'une analyse grammaticale. La grammaire étant comprise ici
d'une fagon wittgensteinienne correspondant a la période des Investigations philosophiques,
donc comme grammaire philosophique (philosophical grammar). Wittgenstein décrit l'usage
de la langue cotoyant nos pratiques, pour nous aider & sortir de la bouteille 4 mouches?, selon
son expression bien connue. A partir de sa perspective radicale, nous essayerons alors de nous
débarrasser du concept d'infini qui hante notre grammaire, et par conséquent, la philosophie.

Pour quelle raison, demandera-t-on ? « What harm is done e.g. by saying that God knows all

irrational numbers? Or: that they are already all there, even though we only know certain of 5,

them? Why are these pictures not harmless? For one thing, they hide certain problems. »° Le
probléme caché ici est que I'image de l'infini procurée par la philosophie et les mathématiques
nous fait croire a l'existence de ce qu'elle dénote et & la consistance de son sens. Etant donné
qu'il nous semble qu'aucun philosophe ou scientifique ne croit a l'existence de l'infini actuel
dans le monde physique, et que les arguments en faveur de ce refus ont déja été
ingénieusement formulés par Aristote, nous nous proposons d'aborder le concept d'infini dans
I'habit plus subtil, & savoir l'infini, d'un co6té, en tant que l'idée de la raison, et de l'autre coté,
l'infini en tant que phénomeéne. Dans la suite nous aborderons la phénoménologie, ou le
concept de l'infini a ressurgi apres la critique véhémente de la part des sciences et se porte
bien, surtout dans la pensée de Levinas et des successeurs intellectuels, mais aussi avant, dans

la phénoménologie de Husserl.

'F. Nietzsche, Gotzen-Diammerung, in Sdmtliche Werke 6, Miinchen, Deutscher Taschenbuch Verlag, 1999,
p.78.

*« 309. What is your aim in philosophy? - To show the fly the way out of the fly-bottle. », L. Wittgenstein,
Philosophical Investigations, Blackwell Publishing, 2009, p.110e.

L. Wittgenstein, Remarks on the Foundations of Mathematics, V 34, Cambridge-London, M.I.T Press, 1967,
p-185e.

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

I

Nous n'avons pas les moyens ici pour retracer, méme bri¢vement, I'histoire de l'idée de
lI'infini dans ses ramifications pénétrant toute l'histoire de la métaphysique occidentale
d'Anaximandre a Kant. Il est utile néanmoins de faire quelques précisions terminologiques
concernant le concept d'infini avant de nous concentrer sur Wittgenstein et sa critique. Nous
pouvons grossierement partager les qualifications du concept d'infini en deux, de sorte que
l'on obtient d'une part, un faisceau d'adjectifs plutdt négatifs, comme illimité, interminable,
immesurable, éternel; et d'autre part, un faisceau d'adjectifs plutot positifs, comme: complet,
entier, universel, unique, absolu, parfait, autonome. Le deuxiéme concept d'infini pourrait étre
appelé métaphysique, parce qu'il renvoie a une perfection unique a laquelle il est
inconcevable d'ajouter quelque chose de plus. Dans cette tradition s'inscrit une grande suite de
philosophes classiques, pour évoquer les plus caractéristiques : Anaximandre, Plotin, les
théologiens chrétiens, jusqu'a Spinoza. Ils ont tous congu 1'infini comme principe d'étre des
étants finis. Le premier faisceau des concepts négatifs renvoie a l'infini que 1'on pourrait
qualifier mathématique, parce qu'il traduit une intuition mathématique de l'infini, formulé trés
clairement pour la premicre fois par Aristote. Ce dernier ne voulait pas accepter l'existence de
l'infini métaphysique ou actuel parce cela meéne aux paradoxes de l'infiniment petit et de
l'infiniment grand, dont les plus connus sont ceux de Zenon. L'infini ne peut étre pensé que
comme potentiel: « D'une maniére générale, 1'infini existe en tant qu'il peut toujours étre pris
quelque chose d'autre et de toujours autre, et que la quantité qu'on prend, bien que toujours
finie, n'en est pas moins toujours différente et toujours différente. »*, et : « Donc l'infini est ce
qui peut toujours, en dehors de la quantité qu'on a, fournir quelque chose, qui soit une quantité
nouvelle. »° Contrairement au concept métaphysique d'infini, I'infini potentiel, c'est ce a quoi
on peut toujours ajouter quelque chose de plus. L'apieron aristotélicien est un infini qui est
pensé sur le modéle du temps, le futur est infini mais n'est pas donné dans un instant ¢
déterminé. Il est potentiel mais il ne peut pas s'actualiser pleinement. De la méme fagon les
nombres devraient étre congus: la suite des nombres naturels n'a pas de fin, il est toujours
possible d'y ajouter une unité. L'dneipov doit étre compris alors au sens littéral du mot, ce qui
n'a pas de limites (mépag), il est dans le vocabulaire aristotélicien intraversible. Aprés la

critique d'Aristote, l'infini métaphysique fut longtemps regardé avec soupgons, au point que

* Aristote, Physique, trad. J. Barthélemy-Saint-Hilaire, 111, 6, 206a27-9.
> Ibid., 111, 6, 207a6-8.

368

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

Plotin et plus tard la théologie chrétienne ont di le poser dans la transcendance absolue, au-
dela de ce monde-ci qui est un monde des €tres finis par excellence. Ce n'est peut-&tre qu'a
partir de la Renaissance (p.ex. Giordano Bruno, Nicolas de Cues) qu'on a retrouvé le gott
d'infini dans ce monde, ainsi les sciences modernes n'ont-elles rien trouvé de problématique
dans I'hypothése de I'espace et du temps infinis.® L'infini métaphysique, dont l'essence était
censée impliquer l'existence fut séveérement récusé par Kant par son refus de l'argument
ontologique. Laissons cet infini de c6té pour nous focaliser sur ce qui nous intéresse le plus:
l'infini en tant qu'idée.

Nous pouvons bien rejeter I'infini hors du monde, pourtant la question se pose si I'on
peut arriver a comprendre 1'infini métaphysique ou actuel en tant qu'objet de pensée. Avant
Kant, le probléme ne se posait pas souvent, peut-étre seulement pour les penseurs adhérant a
la théologie négative. Déja pour Descartes l'idée d'infini dans l'esprit humain posseéde une
primordialité par rapport a la certitude de I'existence du monde. Pour Kant néanmoins 1'infini
joue le role d'une idée sans réalité objective, c'est a dire sans objet.” L'interstice entre
l'expérience et 1'idée d'infini provoque des antinomies de la raison. Deux régles de la raison
entrent en conflit: I'exigence de la totalité de 1'expérience et la régle d'une synthése successive
qui gere l'expérience. L'infini alors n'est jamais donné dans I'expérience, il n'en est qu'un
principe régulateur. Selon Kant, l'infini est produit dans I'idée et ne saurait pas méme étre
pensé comme objet non donné dans I'expérience.” La notion d'infini n'a donc pas d'objet, elle

a néanmoins un but dans I'expérience.

II
Kant n'a pas réussi a repousser complétement l'idée d'infini actuel donné dans
l'expérience. Les mathématiciens, surtout ceux d'inspiration platonicienne par rapport a leur
domaine, soutiennent que I'on peut bien avoir l'expérience d'infini parce qu'il trouve sa place
dans le calcul, et si le calcul consiste en des propositions vraies, pour qu'elles soient vraies
elles doivent renvoyer a quelque chose. Avant les développements sur les fondements des
mathématiques au XXeéme siecle, 'acceptation d'infini mathématique potentiel n'était pas

considérée comme problématique : l'infini étant la récursivité d'une régle, par exemple +1

% Cf. A.W. Moore, The Infinite, London - New York, Routledge, 2001, pp.63-66.

" Cf. L. Tengelyi, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », in Tijdschrift voor Filosofie, n° 68, 2005,
p.486.

¥ Ibidem.

369

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

dans la suite des nombres naturels, ou le développement décimal du nombre irrationnel. 7 est
un objet mathématique bien défini et son développement décimal est pourtant illimité et non
périodique. Les problémes en mathématiques ont commencé avec l'infini actuel qui a été
formalis¢ avec succes pour la premicre fois par Cantor dans sa théorie des ensembles. Déja
pour Bolzano et pour Dedekind le concept d'un ensemble infini des objets ne posaient pas de
problémes. Il ne fallait pas restreindre la pensée a l'existence des choses réelles ni au modele
temporel de 1'infini potentiel. Bolzano donne méme un argument selon lequel il y a au moins
un ensemble infini : prenons une proposition vraie : Platon était grec, appelons-la p;, ensuite il
y a une autre proposition vraie, a savoir que p; est vrai; et ainsi de suite ad infinitum.” Dans la
version purement logique de Frege 1'argument est le suivant: Quoique qu'il existe, il doit y
avoir un moins un ensemble vide, c'est-a-dire, un ensemble qui ne comporte pas d'éléments. 11
y a alors aussi un autre ensemble dont le seul élément est 1'ensemble vide. Il y a donc aussi un
autre ensemble dont les éléments sont les ensembles précédents; et ainsi de suite ad
infinitum."® Dedekind va jusqu'au point de postuler que les paradoxes liés a l'infini actuel sont
loin d'étre pernicieux pour la pensée saine mais ils sont juste un trait caractéristique du vrai
infini. On peut méme définir l'ensemble fini d'une fagon plus exacte si 1'on le fait a partir d'un
ensemble infini. C'est-a-dire, ce qui était avant paradoxal, un tout égal a une de ses parties, est
une caractéristique de l'ensemble infini; par contre, un tout quantitativement supérieur a
chacune de ses parties, constitue une définition d'un ensemble fini. Pour les mathématiciens
l'infini actuel ne pose plus de problémes au niveau de la concevabilité et de la consistance du
concept. L'infini actuel trouve sa place dans les mathématiques et avec Cantor, son régne
méme. Deux citations avant d'essayer de transmettre un peu le « tourbillon » des pensées que
provoque la théorie cantorienne des ensembles, selon I'expression de Wittgenstein''. Les deux
montrent l'espoir et la certitude avec lesquels on s'adonnait au nouveau calcul des infinis.
Russel a constaté: « For over two thousand years the human intellect was baffled by the
problem [of infinity].... A long line of philosophers, from Zeno to M. Bergson, have based
much of their metaphysics upon the supposed impossibility of infinite collections.... The

® A.W. Moore, The Infinite, op.cit., p.112.

" Ibid., p.115.

"'« If you can show that there are numbers bigger than the infinite, your head whirls. This might be the chief
reason [set theory] was invented. », L. Wittgenstein , Lectures on the Foundations of Mathematics, Hassocks,
The Harvester Press Limited, 1976, p.16.

370

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

definitive solution of the difficulties is due...to Georg Cantor. »'* David Hilbert, dans sa
phrase célébre, nous prévient: « No one shall drive us out of the paradise which Cantor has
created for us. »"

La théorie de Cantor est importante dans nos investigations parce qu'elle marque le
retour le plus fort de l'infini actuel dans la pensée contemporaine, un retour d'inspiration
ouvertement métaphysique.'* Les motifs derriére I'invention de la théorie des ensembles par
Cantor sont religieux ; il croyait que la mathématique, la théologie et la métaphysique
s'entrecroisaient profondément et que la mathématique était un langage de la réalité divine."
Il va jusqu'a dire que son infini absolu Q est Dieu tout court.'® Dans son travail de 1874
Cantor présente sa premicre preuve de la non dénombrabilité des nombres réels. Au lieu de
prouver juste la non dénombrabilité de I'ensemble des nombres réels, il cherchait a prouver
l'existence du continuum, c'est-a-dire, a prouver qu'a chaque nombre réel (qui peut étre
représenté par un développement décimal infini) correspond un point réel sur le segment
d'une droite, en d'autres termes, que sur une droite il n'y a pas de « trous ».'” Par conséquent,
il soutenait que I'infini du continuum était donné dans I'expérience.'®

Par sa preuve de la non dénombrabilit¢ de I'ensemble des nombres réels, Cantor
prouve la puissance d'un ensemble plus grand que la puissance d'un ensemble des nombres
naturels, c'est-a-dire, un infini plus grand que l'infini. Cela nous servira plus tard dans la
discussion avec Wittgenstein, donc sans entrer dans les détails techniques, il faut élucider un
peu comment Cantor 1'a fait. La puissance d'un ensemble est une quantité des ses éléments. La
puissance est définie par bijection, c'est-a-dire, par la correspondance biunivoque (un a un)
entre un ensemble et 1'ensemble des nombres naturels. Par conséquent, la puissance de chaque
ensemble fini est tout simplement le nombre naturel désignant la quantité de ses ¢éléments. La

puissance de l'ensemble (autrement dit, le nombre cardinal) des nombres naturels est désigné

par la lettre hébraique RXy. Xy est en méme temps le nombre cardinal infini le plus petit. La

"2 B. Russell, Our Knowledge of External World, London, George Allen & Unwin Ltd Ruskin House, 1914
p-169.

" D. Hilbert, "On the Infinite", in: P. Benacerraf, H. Putnam (ed.) Philosophy of Mathematics. Selected
Readings, London-New York, Cambridge University Press, 1983, p.191.

' Cf. L. Tengelyi, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », op.cit., p.499.

' Cf. 1. Ferreirds, « The Motives behind Cantor's Set Theory — Physical, Biological, and Philosophical Questions
», in Science in Context, n° 17, 2004, p.62.

16 J.W. Dauben, « The Battle for Cantorian Set Theory », in Kinyon, Michael and van Brummelen, Glen (ed.),
Mathematics and the Historian’s Craft : the Kenneth O. May Lectures, New York, Springer, 2005, pp. 230-231.
7 Ibid., pp. 225-227.

' ¢f. A. Kanamori, « The Mathematical Development of Set Theory from Cantor to Cohen », in The Bulletin of

Symbolic Logic, vol. 2, 1996, p. 1-71.

371

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

question que se posait Cantor était la suivante : est-il possible d'établir une bijection entre
I'ensemble des nombres naturels et 1'ensemble des nombres réels, en d'autres termes, est-il
possible de compter les nombres réels. Par sa preuve diagonale, il a prouvé que non. Soit une
liste infinie énumérant tous les nombres réels dont le développement décimal est aussi infini.
Il est toujours possible de construire un nombre réel par une substitution conséquente des
places suivantes dans chaque nombre réel énuméré, de sorte qu'on obtient un nouveau nombre
réel qui n'est pas sur la liste. L'hypothése alors d'énumération de 1'ensemble des nombres réels
mene a la contradiction. D'ou, par une preuve indirecte, la conclusion que I'ensemble des
nombres réels n'est pas dénombrable, alors la puissance de cet ensemble est plus grande que
la puissance de l'ensemble des nombres naturels. La puissance de l'ensemble des nombres
réels est désigné par X; et est une puissance du continuum. Cantor qui dans sa quéte
mathématique du vrai infini a considéré l'infini potentiel comme un faux infini'’, ne se
contentait pas de la découverte de l'infini plus grand que l'infini des nombres naturels. Le
théoréme de Cantor prouve que la cardinalit¢ d'un ensemble est toujours inférieure a la
cardinalit¢ de l'ensemble des toutes ses parties (c'est-a-dire, de tous ses sous-ensembles).
Ainsi Cantor constitue-t-il une hiérarchie infinie d'ensembles infinis en termes de cardinalité.
Le point d'aboutissement de cette hiérarchie ou la hiérarchie elle-méme devrait étre Q sous-
mentionné (en termes d'ordinalité) ou N (en termes de cardinalité), alors Dieu lui-méme.
Pourtant, I'ensemble Q est pensé comme I'ensemble des tous les ensembles, alors cela tombe
dans le méme paradoxe que le paradoxe de Russell. Cantor le désigne comme 1'infini absolu
ou comme la totalité inconsistante.

Nous nous sommes arrétés un peu plus longuement sur la théorie de Cantor non
seulement parce qu'elle redonne le gotlit pour 1'infini aux modernes mais parce qu'elle joue un
certain réle pour la phénoménologie. Husserl s'en est inspiré, d'aprés Tengelyi, dans la
formation du concept de chose en tant qu'idée kantienne.”” De méme Richir renvoie a la
théorie cantorienne pour y montrer [l'illusion transcendantale inhérente qui est déja issue du

concept de I'ensemble. Nous y reviendrons.

111

' A.W. Moore, The Infinite, op.cit., p.117.
20 Cf. L. Tengelyi, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », op.cit., p.480.

372

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

Dés que Cantor a présenté ses preuves de l'existence des infinis de différents degrés,
c'est-a-dire de différentes cardinalités, et que sa théorie a été ensuite axiomatisé et a
commencé a jouer le réle de fondement des mathématiques, il a semblé que personne ne nous
chasserait de ce paradis d'infinis infiniment infinis. Le débat fascinant autour de la fondation
des mathématiques de la premiere moiti¢é de XXeéme siecle nous montre que prouver en
mathématiques ne veut pas forcément dire la méme chose pour tous les mathématiciens,
surtout pour ceux avec une inclination philosophique anti-platonicienne, comme Wittgenstein
par exemple. Il constate par rapport a l'espoir de Hilbert: « I would say, 'I wouldn't dream of
trying to drive anyone from this paradise.' I would do something quite different : I would try
to show you that it is not a paradise — so that you'll leave of your own accord. »*', et encore:
« Imagine set theory's having been invented by a satirist as a kind of parody on
mathematics.— Later a reasonable meaning was seen in it and it was incorporated into
mathematics. (For if one person can see it as a paradise of mathematicians, why should not
another see it as a joke?) »*> Wittgenstein est encore plus sévére, il appelle la théorie
cantorienne des transfinis « utter nonsense », « wrong »°', « laughable »*. Comment
justifie-t-il une telle approche a une théorie mathématique axiomatisée et bien fondée ? Tout
d'abord, il a une vision radicalement différente de la pratique mathématique que ses
contemporains mathématiciens et logiciens, comme Frege, Cantor, Russell, Hilbert et méme
Brouwer. Il soutient un certain formalisme dés la période du Tractatus qui s'exprime par le
fait que, pour lui, il n'y a pas des propositions mathématiques au sens strict, parce qu'une
proposition renvoie (p.ex. des sciences empiriques) a ce qui peut la rendre vraie ou fausse.
Pour Wittgenstein, il n'y a pas de distinction entre la sémantique et la syntaxe en
mathématiques, tout est syntaxe.”® Le symbolisme mathématique n'a pas de signification
(Bedeutung), il ne revoie a rien. « Mathematics is always a machine, a calculus... and [a]
calculus is an abacus, a calculator, a calculating machine; it works by means of strokes,

numerals, etc. »>', « Let's remember that in mathematics, the signs themselves do

I L. Wittgenstein, Lectures on the Foundations of Mathematics, op.cit., p.103.

2L Wittgenstein, Remarks..., op.cit., IV §7.

2 Cf. L. Wittgenstein, Philosophical Remarks, Chicago, The University of Chicago Press, 1975, §145, §174. L.
Wittgenstein, F. Waismann (ed.), The Voices of Wittgenstein. The Vienna Circle, London-New York, Routledge,
2004, p.102. L. Wittgenstein, Philosophical Grammar, Oxford, Blackwell Publishing, 2004, p.464, p.470.

** L. Wittgenstein, Philosophical Remarks, op.cit., §174.

L. Wittgenstein, Philosophical Grammar, op.cit., p.464.

% Cf. V. Rodych, « Wittgenstein's Philosophy of Mathematics », in Stanford Encyclopedia of Philosophy, 2011.
http://plato.stanford.edu/entries/wittgenstein-mathematics/

*7 L. Wittgenstein, F. Waismann, Witigenstein and the Vienna Circle, op.cit., p.106.

373

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

mathematics, they don't describe it. ... You can't write mathematics, you can only do it. »*
L'arithmétique est une sorte de géométrie généralisée dont le but est la construction des
preuves.” La preuve ne découvre pas pourtant les propriétés internes ou l'essence des
structures mathématiques, elle est une image figée d'une expérimentation.’® Ce qu'une preuve
prouve, le résultat, donne I'impression qu'elle le prouve nécessairement. Elle le fait parce que
le résultat est la preuve ne sont qu'une chose, le résultat vient juste a la fin de la preuve.’' On
dirait peut-€tre « mécaniquement ». C'est une régle du jeu mathématique que 1'on ne doute pas
de ses preuves, et ce n'est par parce qu'on n'est pas suffisamment sceptique, mais parce que
douter ici n'a pas de sens. Ainsi, dans certaines propositions empiriques: « We know, with the
same certainty with which we believe any mathematical proposition, how the letters A and B
are pronounced, what the colour of human blood is called, that other human beings have
blood and call it "blood". »** La propositon mathématique est une proposition empirique «
hardened to a rule. »>> La mathématique est une invention purement humaine: « The
mathematician creates essence. »* Ce point de vue rapproche Wittgenstein de celui des
intuitionnistes. Néanmoins la différence tranchante entre eux consiste dans le statut donné aux
propositions mathématiques indécidables. Pour Wittgenstein, cela n'a pas de sens de dire qu'il
y a une proposition mathématique p qui n'est pas décidable, parce que cela veut dire que p ne
serait proposition d'aucun calcul des mathématiques. Et étre une partie du calcul est justement
un trait définitionnel d'une proposition mathématique. Une proposition p peut étre soit vraie,
ce qui veut dire que p est prouvé; soit fausse, ce qui veut dire que ~p est prouve; soit non
prouvée mais décidable, ce qui veut dire que l'on est en possession d'une procédure connue
d'un calcul mathématique pour décider de la vérité de p. Eu égard a ce qui vient d'étre dit, du
point de vue de Wittgenstein, les théoremes d'incomplétude de Godel ne marchent tout
simplement pas. Soit ils prouvent une proposition vraie non prouvable dans un calcul
mathématique, ce qui est une contradiction dans les termes, soit ils montrent l'inconsistance

d'un calcul, ce qui veut dire qu'il est contradictoire. Contrairement a la grande majorité des

¥ L. Wittgenstein, Philosophical Remarks, op.cit., § 157.

¥ Cf. Ibid., §109.

% Cf. L. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., 1 §36.

L Cf. Ibid., 1§82.

2L Wittgenstein, On Certainty, Oxford, Basil Blackwell, 1969, §340.
BL. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., V1, §23.

ML Wittgenstein, Remarks..., op.cit., 1, §32.

374

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

logiciens, Wittgenstein n'a pas de problémes avec une contradiction dans un calcul
mathématique.™

Tout cela est important pour comprendre le statut de 1'infini chez Wittgenstein. La
mathématique, pour lui, ne comporte que des intentions et des extensions; les extensions
¢tant: les symboles, les ensembles finis, les séquences finies des symboles, les propositions,
les axiomes; les intentions étant: les reégles d'inférence et de transformation, les nombres
irrationnels qui sont aussi des régles.”® Etant donné qu'une extension des symboles est par
définition finie, il n'y a pas de listes infinies étendues dans I'espace, « l'infini mathématique »
ne peut étre compris qu'a partir des régles récursives. « Infinity is the property of a law, not of
its extension. »°' Wittgenstein n'accepterait pas une quantification sur un ensemble infini, par
exemple, des nombres naturels, parce qu'un ensemble est une liste, et qu'il n'est pas possible
de construire une liste infinie des nombres naturels. De ce point de vue, il est tout a fait

insensé de prouver une cardinalité plus grande que X(, parce que méme cet ensemble est

inconstructible, I'ensemble des nombres naturels n'existe pas. Les nombres naturels sont un
développement d'une régle récursive +1. De méme, selon Wittgenstein, la preuve diagonale
de Cantor loin de prouver quelque chose plus grand que l'infini, prouve juste que l'on peut
toujours construire un nombre réel qui manque sur la liste. Toute la théorie de Cantor s'avére
a ses yeux injustifiée et inutile. Elle n'a de sens que comme calcul, mais elle est inapplicable,
Wittgenstein se demande pourtant : « But how is it possible to have a concept and not be clear
about its application ? »*° Wittgenstein s'engage dans une direction pragmatique dans la
compréhension des mathématiques, le calcul perd son sens lorsqu'il n'est pas possible de lui
assigner une application.

« "Ought the word 'infinite’ to be avoided in mathematics?" Yes; where it appears to
confer a meaning upon the calculus; instead of getting one from it. »>° Les mots en
mathématiques sont dangereux, parce qu'ils ajoutent au calcul ce que Wittgenstein appelle la

prose, en détournant ce que le calcul montre. Il y a ici une vielle distinction du Tractatus : ce

* Cf. G. Priest, « Wittgenstein's Remarks on Godel's Theorem », in M. Kolbel, B. Weiss (ed.), Witigenstein's
Lasting Significance, London-New York, Routledge, 2004, p.215.

% Cf. V. Rodych, « Wittgenstein's Philosophy of Mathematics », op.cit.

7 L.Wittgenstein, A. Ambrose (ed.), Wittgenstein's Lectures. Cambridge 1930-32, New York, Prometheus
Books, 2001, p.13.

BL. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., IV, §7.

9 Ibid., 1, §17.

375

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

qui se laisse dire et ce qui se montre®’. Les preuves en mathématiques montrent et ce qu'ajoute
la logique n'est qu'une prose quotidienne/courante : « It is very important to distinguish as
strictly as possible between the calculus and this kind of prose. Once people have become
clear about this distinction, all these questions, such as those about consistency,
independence, etc., will be removed. »*' Un autre exemple de ce genre de prose: « There are
infinitely many numbers. ».** 1l appelle application de la logique aux mathématiques comme
pernicieuse: « The disastrous invasion" of mathematics by logic. »*, parce qu'au lieu de
compter ou d'utiliser le calcul mathématique, on cherche son sens, on fait de la philosophie 1a-
dessus. La mathématique prend soin d'elle-méme™, elle n'a pas besoin du philosophe-
logicien.

Comme nous avons dit, l'utilisation mathématique de l'infini ne peut étre que
récursive. Wittgenstein semble adopter une position aristotélicienne qui n'accepte que l'infini
possible. Wittgenstein lui-méme dit qu'une régle montre « une possibilité infinie »*. 11 faut
étre ici toutefois trés prudent. Aristote nous a déja averti de ne pas traiter l'infini possible
comme ce qui se sera actualisé.*® C'est le point crucial, il faut détacher le possible de son
image courante : « It is one of the most deep rooted mistakes of philosophy to see possibility
as a shadow of reality. »*" La possibilité comprise de cette fagon reste un certain platonisme
in re, un peu plus subtile, parce qu'on ne prétend plus qu'une proposition renvoie a un objet
idéel, mais qu'une régle enveloppe en soi tout son usage futur. De ce point de vue, le nombre
m contient en soi tout son développement décimal, et on n'est juste pas capable de le faire a
cause de la finitude humaine. Théoriquement il serait possible de connaitre m dans sa totalité,
ce que par exemple, l'intelligence divine saurait faire. Wittgenstein congédie cette image
dangereuse. La possibilité est une possibilité uniquement du symbolisme mathématique, de
"..."a la fin d'une formule. La possibilité n'est qu'un ordre d'une régle a effectuer le pas suivant

de l'itération. Méme Dieu doit compter pour connaitre une partie de 7 :

*Cf. M. Marion, Wittgenstein, Finitism and the Foundation of Mathematics, New York, Oxford University
Press, 1998, p.5.

*1'L. Wittgenstein, F. Waismann, The Voices of Wittgenstein. The Vienna Circle, op.cit., p.149.

2 Ibid., p.137.

B Wittgenstein, Remarks..., op.cit., IV, §24.

¥ .Cf Ibid., 11, §4.

* Cf. M. Marion, Wittgenstein..., op.cit., pp.181-182.

# “Mais quand on dit en puissance, on ne doit pas prendre cette expression dans le sens ou l'on dit, par exemple,
que, si telle matiére peut devenir une statue, cette matiére sera effectivement une statue; et I'on ne doit pas croire
qu'il y a de méme un infini qui puisse exister actuellement.’ (Aristote, Physique, 111, 6, 206a18-21).

*" L. Wittgenstein, Philosophical Grammar, op.cit., p.283.

376

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

I want to say: Even God can determine something mathematical only by
mathematics. Even for him the mere rule of expansion cannot decide anything that
it does not decide for us. We might put it like this: if the rule for the expansion has
been given us, a calculation can tell us that there is a ‘2’ at the fifth place. Could
God have known this, without the calculation, purely from the rule of expansion? 1
want to say: No.™®

Par conséquent, le développement d'une reégle n'est pas contenu a l'avance dans la régle. 1l faut
compter pour savoir ce qui va arriver; on trouve la encore un aveu de son constructivisme et
du finitisme : « However queer it sounds, the further expansion of an irrational number is a
further expansion of mathematics. »*°

Qu'est-ce que veut pourtant dire, suivre une reégle ? La majeure partie de la pensée
tardive de Wittgenstein est centrée sur cette question. On a beau avoir répudi¢ le platonisme
ante rem de la référence et le platonisme in re de I'inhérence, il reste le péril de comprendre la
regle récursive de la construction, comme un chemin nécessaire a suivre. Dans ce sens le
développement décimal de m n'est pas déterminé en avance, mais en arrivant a chaque nombre
suivant de ce développement, on le fait univoquement par nécessité. Comment pouvons-nous
étre forcés a le faire ? Nous 1'avons déja dit, le jeu des mathématiques consiste a ne pas douter
de ses preuves bien effectuées. Mais quel est le critére pour bien suivre la régle sinon
d'obtenir ce qu'on attend comme le résultat de cette regle ? Il y a ici alors une justification
circulaire. Finalement, il semble que la suite d'une régle ne soit justifiée que par la simple
décision de le faire, mais c'est une drole de décision aveugle et involontaire : « When I obey
the rule I do not choose. I obey the rule blindly. »*° Wittgenstein ajoute : « However many

rules you give me — I give a rule which justifies my employment of your rules. »°!

v
Nous avons parcouru ce chemin de la critique de la notion d'infini pour se demander a
la fin, quel est son usage justifi¢ aujourd'’hui. A notre connaissance, de nos jours, en dehors
des mathématiques et de la philosophie des mathématiques, cette notion n'est utilis¢ que dans
la phénoménologie et la pensée religieuse. Nous nous posons ainsi la question suivante : est-il
possible de faire la phénoménologie de l'infini ? L'infini est-il un phénoméne quelconque ?

Est-il peut-€tre est non-phénomeéne par excellence, au sens d'une source de la donation de

B Wittgenstein, Remarks..., op.cit., V, §34.

* Ibid., IV, §9.

°% L. Wittgenstein, Philosophical Investigations, op.cit., §219.
STL. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., 1, §113.

377

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

phénoménalité ? Est-il un concept d'horizon infini comme facticité nécessaire du monde ?
Suivant la critique clairvoyante de Wittgenstein, nous allons aborder briévement les
propositions sur ce sujet de deux phénoménologues : Husserl, Levinas.

Dans son article « Experience and Infinity in Kant and Husserl », Laszlo6 Tengelyi

résume la différence entre Kant et Husserl par rapport a 1'idée d'infini :

We may assume that the difference between the two philosophers arises from two
different notions of infinity: whereas Kant has a potential infinity in view, rejecting
for principal reasons any idea of an infinity actually existing, Husserl, who had
first been the assistant of Karl Weierstrass in Berlin and became later a colleague
of Georg Cantor in Halle, relies upon a scientifically established form of actual,
but nevertheless open infinity.”

Il semble alors que cet infini actuel mais ouvert soit 1'échelle des nombres cardinaux chez
Cantor. Chaque nombre cardinal étant un infini actuel, leur échelle est néanmoins ouverte
parce que l'ensemble des tous les ensembles € n'est pas possible, il serait une sorte
d'antinomie quasi-kantienne selon l'expression de Marc Richir.”® Ensuite, Husserl semble
identifier la chose en soi avec la somme totale des ses aspects donnés dans 1'expérience
(Abschattungen). Cette somme totale « allseitig unendliches Kontinuum der Erscheinungen »
constitue la donation de la chose méme, Husserl I'appelle une idée au sens kantien.”* Husserl,
tout autant que Kant, refuse que 1'infini soit donné dans l'expérience. Pourtant, contrairement
a Kant pour qui I'idée de I'infini n'est jamais qu'un principe constitutif de l'expérience™, pour
Husserl a 1'idée de l'infini correspond un objet qui n'est pas potentiellement mais bien
actuellement infini. « Die Idee einer wesenmdyf3ig motivierten Unendlichkeit ist nicht selbst
eine Unendlichkeit ; die Einsicht, dafs diese Unendlichkeit prinzipiell nicht gegeben sein kann,
schliefst nicht aus, sondern fordert vielmehr die einsichtige Gegebenheit der I d e e dieser
Unendlichkeit. »° Pour Husserl alors I'idée de I'infini est cohérente et renvoie a son objet bien
défini, une totalité infinie, qui n'est pourtant pas donnée. « In opposition to Kant, Husserl
interprets both the world and the single thing as infinite wholes. [...] It is only the

phenomenological reduction which opens the way for interpreting world and thing as infinite

> L. Tengelyi, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », op.cit., p.480.

33 M. Richir, « Une antinomie quasi-kantienne dans la fondation cantorienne de la théorie des ensembles », in
Etudes phénoménologiques n°3 : Phénoménologie et sciences exactes, Ousia, Bruxelles, 1986, pp. 86-79.

% E. Husserl, Ideen I, The Hague, Martinus Nijhoff, 1976, §143, p.331.

> Cf. L. Tengelyi, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », op.cit., p.486.

®E. Husserl, Ideen I, op.cit., §143, p.331.

378

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

totalities. From this it already follows that, as opposed to Kant’s Copernican revolution,
Husserl’s phenomenological reduction cannot be considered as a turn to human finitude. »°’

Il n'est pas difficile de prévoir dans quelle direction irait la critique wittgensteinienne
de cette position. Tout d'abord Cantor commet la faute grammaticale consistant a traiter un
infini en tant que nombre. La syntaxe du nombre '5S' est de 'l'infini' n'est pas la méme. Il est
insens¢, selon Wittgenstein, de dire "il y a infiniment beaucoup de nombre", tout comme il
serait insensé de dire "une chose est une totalité infinie de ses aspects". Deuxiémement, la
preuve diagonale de Cantor ne prouve pas l'existence du continuum X;, comme si chaque
point sur une ligne droite en était un ¢lément constitutif ou un aspect (4bschattung) de la
droite. La droite ne se compose pas de points, elle est une régle.”® Du point de vue de
Wittgenstein, l'infini actuel n'est pas du tout acceptable. C'est une mésinterprétation du
symbolisme de la théorie des ensembles dont le statut est bien douteux dans les
mathématiques elles-mémes, sans parler de 1'application de celle-ci au monde, fiit-il physique
ou transcendantal-phénoménal. L'espoir que Tengelyi exprime a la fin de son article par
rapport a 1'usage philosophique de la théorie des ensembles est le suivant : « It may indeed be
claimed that it is the merit of the phenomenological approach to thing and world to give an
inkling, or even an outline, of what was designated by Cantor as a ‘metaphysics of the
transfinite. »*° Cet espoir, dans la perspective wittgensteinienne, doit étre abandonné.

Dans la philosophie de Levinas l'infini est primordial, c'est a partir de cette notion que
I'on en saisit d'autres, comme 1'Autre, 1'Autrui, le Visage, 1'illéité, la Transcendance. Pour
traduire cette idée, Levinas renvoie souvent a des auteurs classiques comme Platon, Plotin et
surtout Descartes, a qui il emprunte « le dessin formel »* d'une idée qui dépasse son ideatum.
« L'infini est le propre d'un étre transcendant en tant que transcendant, l'infini est
I'absolument autre. Le transcendant est le seul ideatum dont il ne peut y avoir qu'une idée en
nous; il est infiniment éloigné de son idée c'est-a-dire extérieur parce qu'il est infini. »°' Il
n'est pas ici question de l'infini actuel ou possible, issus des mathématiques et de la
métaphysique en tant qu'ontologie. Levinas renvoie a une compréhension religieuse de cette

idée. « Nous proposons d'appeler religion le lien qui s'établit entre le Méme et 1'Autre, sans

> L. Tengelyi, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », op.cit., pp.493-494.

38 Cf. L. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., IV, §36.

> L. Tengelyi, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », op.cit., p.499.

0F, Levinas, « L'idée de l'infini », in En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, Paris, Vrin, 1988,
p-171.

' E. Levinas, Totalité et infini, Paris, Kluwer Academic, 1971, p.41.

379

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

constituer une totalité. »°> C'est un infini alors de émékewva tijg odoiag, énékewa vod, de &v
sans retomber dans la totalisation ontologique de ses termes. La méthode de Levinas se dit
phénoménologique, au moins d'inspiration.” « L'analyse intentionnelle est une recherche du
concret. »°* ; du concret dans l'expérience, faut-il ajouter. L'infini, en étant une transcendance
absolue a tout ordre du Méme, se révele pourtant dans 1'expérience. « L'expérience absolue
n'est pas dévoilement mais révélation. »* L'infini déborde chaque visée intentionnelle, mais

par son alterité il accomplit I'expérience par excellence.

Le rapport avec l'infini ne peut, certes pas, se dire en termes d'expérience car
l'infini déborde la pensée qui le pense. Dans ce débordement, se produit
précisément son infinition méme, de sorte qu'il faudra dire la relation avec 1'infini
en d'autres termes qu'en termes d'expérience objective. Mais si expérience signifie
précisément relation avec l'absolument autre c'est-a-dire avec ce qui toujours
déborde la pensée la relation avec l'infini accomplit I'expérience par excellence.®

Dans ce sens 14, I'infini provoque une inversion de 1'intentionnalité qui fige ses noemata. 1l est
non-ordre de Dire et non pas de l'ordre du Dit. D'un c6té alors 1'infini est une sorte d'hyper-
phénoméne, et de I'autre c6té il est non-phénomeéne®’, une énigme qui se manifeste sans se
manifester.®® 1 laisse les traces et déborde tout ordre. Il est un appel de l'au-dela auquel
répond notre Désir, il est une épiphanie du Visage.

L'idée de l'infini de Levinas fonde une éthique avant toute ontologie, mais si cette
philosophie se dit phénoménologique ® , elle doit répondre a certaines exigences
méthodologiques. Dominique Janicaud a bien montré dans son Tournant théologique de la
phénoménologie francaise® que la phénoménologie frangaise d'inspiration levinasienne
bascule trop vers l'inapparent qui reléve souvent des élaborations religieuses. De méme,

depuis la perspective wittgensteinienne, si le discours de Levinas se place sur un niveau

52 1bid., p.30.

8 Cf. Ibid., p.14.

% Ibid., p.14.

% Ibid., p.61.

% Ibid., p.10.

7 Cf L. Tengely1 « Experience of Infinity in Levinas », in Levinas Studies, vol. 4, 2009, p.125.

%8 E. Levinas, « Enigme et phénoméne », in En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, Paris, Vrin,
1988, p.209.

%911 serait intéressent d'examiner comment Marc Richir dans son article « Phénoméne et infini » consacré a
Levinas prend justement la voie phénoménologique de ce qui, selon Wittgenstein, devrait rester un discours
religieux thérapeutique. Il veut effectuer « élargissement de la phénoménalité a l'infini, a un apeiron
phénoménologique dont I'Infini 1évinasien serait, certes, l'autre bord, hors de la phénoménalité. » M. Richr, «
Phénomene et infini », in le Cahier de I’Herne: Lévinas, n° 60, 1991, p.256.

" Cf. D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie francaise, in La phénoménologie dans tous ses
états, Paris, Gallimard, 2009.

380

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

¢thique ou religieux, et il aurait une application réelle dans la vie quotidienne, c'est-a-dire, il
ferait partie des forms of life, Wittgenstein l'accueillerait avec complaisance. De la méme
fagon, il était favorable a la psychanalyse freudienne et a son rdle thérapeutique, pour autant
qu'elle renonce & une scientificité prétendue et a son caractére philosophique.”' En ce qui
concerne le contenu phénoménologique du discours levinasien sur l'infini, — il n'y aurait rien
de plus contraire a 1'esprit wittgensteinien. La transcendance et l'ideatum qui déborde 1'idée
serait un pur non-sens, une lourde dialectique métaphysique qui tend vers une théologie
négative. La transcendance n'a pas de sens pour Wittgenstein, autant pour le jeune philosophe
du Tractatus que pour le philosophe mir des Investigations, ni la thése sur l'immanence de
l'expérience. Il est pourtant intéressant que Wittgenstein, dans sa sobriété habituelle, dise : « /
am not a religious man, but I cannot help seeing every problem from a religious point of
view. » En méme temps, il nous conseille tout au long de sa philosophie de ne jamais essayer
dire ce qui ne se dit pas ; ¢a se montre : n'est-ce pas l'attitude phénoménologique par
excellence ? Il propose aussi, contre I'énigme de 1'Autre et de l'infini, une phrase "infiniment"
plus "énigmatique" : « Das Rdtsel gibt es nicht. », « Il n'y a pas d'énigme. »"*

Concluons, et essayons de donner une réponse a une relation entre le phénomene et
l'infini. De la perspective wittgensteinienne, il y a certes des phénomenes, il y a une
grammaire du monde, mais cette grammaire n'est qu'une grammaire de notre langage et notre
langage n'est que notre "étre-au-monde", la praxis de la vie humaine. Il ne faut pas commettre
ici la faute du transcendantalisme : la grammaire ne rend pas les formes de la vie possibles.
Les jeux multiples du langage ne sont pas gérés par des régles. Les régles elles-mémes font
partie du jeu. Pour Wittgenstein, il y a pourtant de faux problémes et sans doute, il y a de faux
phénomenes. I faut faire attention a la philosophie et a son platonisme inhérent : le
platonisme est un simple truisme, « mere truism »”°, c'est I'image qui consiste en une infinité
de mondes ombreux (shadowy worlds)'*, qui manque en soi d'utilité, parce qu'il n'explique
rien et nous trompe & chaque pas.” Il y a de faux phénomeénes et I'un d'eux est celui d'infini.
De toutes les dénommées idées d'infini retracées ci-dessus, aucune ne supporte la critique de
Wittgenstein, parce que chacune s'avere métaphysique : l'infini du monde physique, 1'infini

théologique, l'infini de la théologie négative, l'infini actuel mathématique qui est une sorte de

" Cf. R. Monk, The Duty of Genius, New York, Penguin Books, 1991, p.356.

> L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Paris, Gallimard, 1993, §6.5.
7 L. Wittgenstein , Lectures on the Foundations of Mathematics, op.cit., p.239.
" Cf. Ibid., p.145.

> Cf. V. Rodych, « Wittgenstein's Philosophy of Mathematics », op.cit.

381

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

platonisme en mathématique, l'infini potentiel mathématique en tant qu'inhérent dans une
régle, 1'infini potentiel mathématique qui est une espece de perpetum mobile d'une régle a la
production infinie mais non préétablie, et a la fin, I'infini comme principe régulateur ou
l'infini comme transcendance. Si c'est un fait bien reconnu par certains philosophes que la
totalit¢ de l'expérience est une illusion transcendantale, il faut se demander si I'ouverture de
l'expérience a l'infini a jamais inépuisable n'est pas une autre forme de I'illusion
transcendantale. Enfin, le transcendantalisme ne serait-il pas encore une sorte d'illusion
transcendantale? Certes, on n'est pas clos, on est toujours ouvert au nouveau, le monde n'est
pas figé, mais, comme dirait Wittgenstein: there is nothing queer about it."® Pourtant il n'y a
pas de tache infinie a accomplir. « To say that a technique is unlimited does not mean that it
goes on without ever stopping-that it increases immeasurably,; but that it lacks the institution
of the end, that it is not finished off. As one can say of a sentence that it is not finished off if it
has no period. » Le seul vrai phénomene ou exemple d'infini, selon Wittgenstein, est celui

d'une phrase sans point

Bibliographie :

(Euvres de Wittgenstein :
1. Wittgenstein Ludwig, Lectures on the Foundations of Mathematics, Hassocks, The Harvester
Press Limited, 1976.
Wittgenstein Ludwig, On Certainty, Oxford, Basil Blackwell, 1969.
Wittgenstein Ludwig, Philosophical Grammar, Oxford, Blackwell Publishing, 2004.
Wittgenstein Ludwig, Philosophical Investigations, Blackwell Publishing, 2009.

A

Wittgenstein Ludwig, Philosophical Remarks, Chicago, The University of Chicago Press,
1975.

6. Wittgenstein Ludwig, Remarks on the Foundations of Mathematics, Cambridge-London,
M.I.T Press, 1967.

7. Wittgenstein Ludwig, Tractatus logico-philosophicus, Paris, Gallimard, 1993.

8. Wittgenstein Ludwig, Waismann Friedrich, The Voices of Wittgenstein. The Vienna Circle,
London-New York, Routledge, 2004.

9. Wittgenstein Ludwig, Ambrose Alice (ed.), Wittgenstein's Lectures. Cambridge 1930-32, New

York, Prometheus Books, 2001.

6 Cf. L. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., 1, §126.

382

SEPTIEMBRE

2015



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

Autres textes :

1.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

Dauben J.W., « The Battle for Cantorian Set Theory », in Kinyon, Michael and van
Brummelen, Glen (ed.), Mathematics and the Historian’s Craft : the Kenneth O. May
Lectures, New York, Springer, 2005, pp.221-241.

Ferreiros J., « The Motives behind Cantor's Set Theory — Physical, Biological, and
Philosophical Questions », in Science in Context, n° 17, 2004, pp.1-35.

Hilbert Divid, "On the Infinite", in: P. Benacerraf, H. Putnam (ed.) Philosophy of
Mathematics. Selected Readings, London-New York, Cambridge University Press, 1983,
pp-183-201.

Husserl Edmund, Ideen I, The Hague, Martinus Nijhoff, 1976.

Janicaud Dominique, Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise, in La
phénoménologie dans tous ses états, Paris, Gallimard, 2009.

Kanamori A., « The Mathematical Development of Set Theory from Cantor to Cohen », in The
Bulletin of Symbolic Logic, vol. 2, 1996, p. 1-71.

Levinas Emmanuel, « Enigme et phénoméne », in En découvrant l'existence avec Husserl et
Heidegger, Paris, Vrin, 1988, pp. 203-216.

Levinas Emmanuel, « L'idée de l'infini », in En découvrant l'existence avec Husserl et
Heidegger, Paris, Vrin, 1988, pp.165-178.

Levinas Emmanuel, Totalité et infini, Paris, Kluwer Academic, 1971. 383

Marion Mathieu, Wittgenstein, Finitism and the Foundation of Mathematics, New York, 2015 o
Oxford University Press, 1998.

Monk Ray, The Duty of Genius, New York, Penguin Books, 1991.

Moore A.W., The Infinite, London - New York, Routledge, 2001.

Nietzsche Friedrich, Gétzen-Dimmerung, in Sdmtliche Werke 6, Miinchen, Deutscher
Taschenbuch Verlag, 1999.

Priest Graham, « Wittgenstein's Remarks on Gddel's Theorem », in M. Kolbel, B. Weiss (ed.),
Wittgenstein's Lasting Significance, London-New York, Routledge, 2004, pp. 207-227.

Richir Marc, « Une antinomie quasi-kantienne dans la fondation cantorienne de la théorie des
ensembles », in Etudes phénoménologiques n°3 : Phénoménologie et sciences exactes, Ousia,
Bruxelles, 1986, pp.83-115.

Rodych Victor, « Wittgenstein's Philosophy of Mathematics », in Stanford Encyclopedia of
Philosophy, 2011. http://plato.stanford.edu/entries/wittgenstein-mathematics/

Russell Bertrand, Our Knowledge of External World, London, George Allen & Unwin Ltd
Ruskin House, 1914.



Infini et phénomene : Sur quelques conséquences phénoménologiques du finitisme mathématique de Wittgenstein | Wawrzyn Warkocki

18. Tengelyi Laszlo, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », in Tijdschrift voor Filosofie,
n° 68, 2005, pp.479-500.

19. Tengelyi Laszlo, « Experience of Infinity in Levinas », in Levinas Studies, vol. 4, 2009, p.111-
125.

384

SEPTIEMBRE
2015



