
443  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

Die  Signifikanz  der  "ʺwilden  Wesen"ʺ.  Zur  Interpretation  des  
Wolfsmanns  bei  Merleau-­‐‑Ponty  und  Richir  
Philip  Flock  
Bergische  Universität  Wuppertal  
 

	
  
1989 veröffentlichte Marc Richir in den cahiers de philosophie die Analyse einer Arbeitsnotiz 

aus Merleau-Pontys Spätwerk, die das Problem der Deckerinnerung bei Freud thematisiert.1 

Die sogenannte „Gruschaszene“ – des wohl prominentesten Beispiels einer Deckerinnerung, 

so wie sie in der Fallstudie des Wolfsmannes erläutert wird – bietet Richir zunächst die 

Gelegenheit den phänomenologischen Status des Lacan’schen Signifikanten zu explizieren, 

um sich in einem zweiten Schritt der phänomenologischen Prüfung dessen zu widmen, was 

Merleau-Ponty als „Strahlen der Zeit und der Welt“ 2  der Freud’schen Konzeption 

entgegenstellt. Wie Richir Merleau-Pontys Philosophie eines nicht-reduzierbaren Abstandes 

zwischen symbolischer und phänomenologischer Ordnung, zwischen Wesenheit und 

Faktizität, weiterzuführen und phänomenologisch auszuarbeiten versucht, lässt sich anhand 

dieses psychoanalytischen Problems konkret beschreiben. Dabei ist hier jedoch die 

Psychoanalyse keineswegs nur ein phänomenologischer „Steinbruch der Erfahrung“. Für eine 

zeitgemäße Phänomenologie, die mit der Passivität, der Anonymität, der Fremdheit oder dem 

Abstand ernst macht, ist das Unbewusste des Symbolischen und des Phänomenologischen das 

eigentliche Scharnier für die komplexen Transpositionen zwischen diesen Ordnungen. 

Der Bezug zur Philosophie des Fleisches in dieser älteren Arbeit Richirs, soll mithilfe des 

Gedankens eines diakritischen Systems, so wie ihn Merlau-Ponty formuliert hat, in eine 

Phänomenologie der Sinnbildung übersetzt werden, die dem späten Richir, der sich von der 

Idee des „Fleisches“ abwendet, gerecht wird. Im diakritischen Sinne muss der nicht-

reduzierbare Abstand als eine Art „ontologischer Diplopie“ gedacht werden, in der erst die 

„monokularen“ Perspektiven zusammengenommen die Tiefe jenes Feldes ergeben. Zuletzt 

möchte ich vorschlagen den Lacan’schen Begriff der „Signifikanz“ dazu zu verwenden, die 

gleichsam schöpferische wie pathologische Wirkkraft, die in diesem Abstand gründet, zu 

erhellen. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Richir, Merleau-Ponty: Un tout nouveau rapport à la psychanalyse, Les Cahiers de Philosophie, n° 7, 1989, S. 
155-187; engl. Teilübersetzung: “The phenomenological Status of the Lacanian Signifier”, übers. v. Russell 
Grigg , Analysis n° 1, Melbourne – 1989, S. 150 – 164. 
2 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986, S. 303. 



444  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

Merleau-Pontys Befragung der Freud’schen Konzeption beginnt, nach Richir, mit „einer 

Einklammerung oder radikalen epoché der Begriffe klassischer Psychologie, mit denen Freud 

mehr oder weniger operierte“3 – gemeint ist die klassische Lehre der Assoziation, deren 

vermeintlich autonome Kraft Merleau-Ponty bereits in der Phänomenologie der 

Wahrnehmung in Frage stellte.4 Kritisiert wird die Vorstellung, dass die assoziative Kraft nur 

von der Kontiguität wohldefinierter Inhalte ausgehe. Vielmehr ist es der Mangel an 

Kontiguität, die Unbestimmtheit des symbolischen und phänomenologischen Feldes, welche 

die Inhalte auf eigentümliche Weise zusammenstellt. Eine Art der Konfiguration, so wie sie 

die Bilder unserer Träume dirigiert, als Zeugen von einem unendlichen und unbestimmten 

Feld, das in seiner Komplexität dem Bewusstsein und der Logik zuwiderläuft – so sehr, dass 

sich ein Subjekt auf der Suche nach Identität hier in seiner eigenen „Intrige“5 verfangen kann. 

Der philosophische Einsatz dieser Untersuchung ist, wie Merleau-Ponty in jener Arbeitsnotiz 

vom März 1960 bemerkt, zu verstehen, was sich „im unkonventionellen Denken abspielt“6.  

I. Die Gruschaszene bei Freud 

Leider fehlt die Zeit, um eine Kritik des für die Analyse des Wolfsmanns so zentralen 

Begriffs der Urszene zu formulieren. Nichtsdestotrotz können wir – wie die umfassende 

Rezeption beweist – dieser Fallbeschreibung die wichtigsten Strukturen der analytischen 

Erfahrung entnehmen. Und, was die Urszene angeht, so ist hier Freud einer Intuition gefolgt, 

deren Struktur tatsächlich zentral für das Subjekt des Unbewussten ist, und das umso klarer 

zum Vorschein kommt, wenn man sie erst einmal von der Fundierung im Ödipuskomplex 

loslöst: die Bedeutung der Kastration. 

In aller Kürze werde ich nun diejenigen Eckpunkte der Fallstudie abschreiten, die nötig sind, 

um die Gruschaszene zu verstehen. 

Sergei Pankejeff, ein russischer Aristokrat, beginnt, nachdem er einige führende Psychiater 

konsultiert hatte – darunter so berühmte Namen wie Emil Kraeplin –, im Alter von 18 Jahren 

seine Analyse bei Freud. Neben einer erst später auftretenden Zwangsneurose religiösen 

Inhalts, ist es eine Tierphobie aus frühester Kindheit, die Freud ins Zentrum seines Berichts 

stellt. Die Eltern, von seelischen und körperlichen Erkrankungen geplagt, sind weitestgehend 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Richir 1989, 160; 152. 
4 Siehe Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1965, S. 37f. 
5 Richir 1989, 164; 156. 
6 Merleau-Ponty 1986, 303. 



445  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

abwesend, weshalb er – für aristokratische Kreise seiner Zeit nicht unüblich – eine innige 

Beziehung zu seiner Kinderfrau unterhält. Dagegen ist das Verhältnis zu seiner älteren 

Schwester von Spannungen geprägt, weil dieses lebendige, intelligente und auch enthemmte 

Mädchen ihren kleinen Bruder wiederholt zum Objekt ihrer sexuellen und sadistischen Spiele 

macht. Sie ist die erste, die die Tierphobie erkennt, und diese dafür gebraucht, den Jungen zu 

quälen, indem sie ihm das Märchenbuch vom Wolf und den sieben Geißlein vorhält, auf 

dessen Einband ein aufrecht stehender Wolf zu sehen ist, woraufhin der Junge schreiend 

davonrennt, getrieben von der Angst von diesem gefressen zu werden. Kurz vor seinem 4. 

Geburtstag träumt er dann jenen berühmten Traum, in dem sich nächtens das Fenster öffnet 

und ihn aus einem Baum heraus ein halbes Dutzend weiße Wölfe regungslos anstarren. Die 

Elemente dieses Traums werden Freud zur Konstruktion jener Urszene führen, in der der 

Wolfsmann im Alter von 1 ½  Jahren einem elterlichen Koitus a tergo beigewohnt haben soll.  

Die Klammer um dieses Kernstück der Analyse bildet allerdings eine andere Szene, deren 

erste Einfälle früh in der Therapie auftauchen und erst gegen Ende ihre Lösung preisgeben. 

Der Wolfsmann erinnert sich daran, als Kind einem Schmetterling mit gelb gestreiften 

Flügeln nachgejagt zu haben, der jedoch, als dieser sich setzte, ihm eine schreckliche Angst 

eingejagt hatte und er schreiend davonlief. Zudem musste er seine Erinnerung dahingehend 

korrigieren, als dass es wohl vor der Kinderfrau ein weiteres Kindermädchen gegeben haben 

müsse. Bei der Anstrengung ihren Namen ins Gedächtnis zu rufen, fällt ihm jener Lagerraum 

auf dem elterlichen Gut ein, in dem stets eine besonders köstliche Birnensorte aufbewahrt 

wurde. Auch diese Birne war gelb gestreift und trug in der russischen Muttersprache den 

Namen „Gruscha“ – der Name des Kindermädchens. Diese Reihe, Schmetterling – gelbe 

Streifen – Birne – Gruscha – Kindermädchen, bezeichnet Freud nun als „Deckerinnerung“7. 

Dieses Material fördert eine weitere Erinnerung zutage, in der der Junge die Gruscha auf allen 

Vieren beim „Aufwaschen des Bodens“ erblickte und, hinter ihr stehend, auf denselben 

urinierte. Wonach diese, wohl in aller Gelassenheit und Güte zwar, dieses Verhalten dennoch 

sanktionierend, eine „scherzhafte“ 8  Kastrationsdrohung ausgesprochen haben muss. Die 

Verknüpfung mit der Kastration wird durch den Bericht über einen weiteren Traum, der 

während der Analyse auftrat, bestätigt: „Ich habe geträumt, ein Mann reißt einer Espe die 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Freud, Studienausgabe, Band VIII, Frankfurt a.M. 1969, S. 203. 
8 Ebd., 205. 



446  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

Flügel aus.“9 Der Wolfsmann – inzwischen ein eifriger Schüler der analytischen Technik 

seines Arztes (was übrigens eine Art des Widerstandes bedeutet) – will auf die Tatsache 

hinaus, dass dieses Insekt ebenfalls gelb gestreift ist und jenen „phallischen“ Stachel besitzt, 

und merkt nicht, dass der den Namen des Tieres, „Wespe“, um seinen Anfangsbuchstaben 

verstümmelt hat. Darauf hingewiesen, fällt ihm unmittelbar auf, dass es sich bei „Espe“ um 

die Initialen seines Namens handelt: „S. P.“ für Sergej Pankejeff. So viel zur Rekonstruktion 

der für uns entscheidenden Elemente der Fallstudie Freuds. 

II. Zum phänomenologischen Status des Signifikanten 

Der Schmetterling in der Deckerinnerung fungiert hier als das, was Lacan einen Signifikanten 

nennt. D. h. ein Bezeichnendes ohne ein Signifikat, das es bezeichnen würde. Zwar ist der 

„Schmetterling“ ein wohldefiniertes linguistisches Zeichen, doch ist dies nicht die Dimension, 

in der der Signifikant seine eigentliche Wirkung entfaltet, denn gemäß der Lacan‘schen 

Definition repräsentiert der Signifikant das Subjekt für einen anderen Signifikanten.10 Es ist 

die Dimension des Subjekts und seiner Wahrheit, in der der Schmetterling zunächst keinen 

Wert annehmen, sich mit keinem Netz von Bedeutungen verbinden will. Er scheint 

„autonom“ zu sein – oder sprechen wir besser, um dem Unbewussten keinen „Denker“ im 

Hintergrund zu unterstellen11, mit Richir davon, dass der Signifikant „opak“12 ist. Aus der 

Sicht des Subjekts, an das, vom Signifikanten her, die Frage nach seiner Wahrheit ergeht; die 

Frage, was dieses kontingente und singuläre Auftauchen der Angst über ihn verraten soll, 

bleibt der Schmetterling (über lange Strecken der Analyse des Wolfsmannes) ohne 

bedeutungsvollen Kontext. Er kann nicht recht „gedacht“ werden, wenn wir darunter 

verstehen wollen, dass er mit seinem „Wert“ in der Kette der sprachlichen Zeichen Platz 

nimmt, und so seine Funktion des Bezeichnens, der Signifikation (signification), erfüllt. 

Vielmehr ist die Wirkung des Signifikanten, die Lacan als „Signifikanz“ (signifiance) 

bezeichnet, ein „Be-deuten“ im aktiven (transitiven) Sinne. Er schafft eben durch das 

Ausbleiben einer Bedeutung jene „Aushöhlung“ des Sinns, jene Frage nach der Wahrheit, die 

das Subjekt als Subjekt anruft. Aber dieser Anruf ist bei Lacan im Sinne Heideggers „ek-

statisch“. Es konstituiert sich in diesem Moment durch eine Seinsfrage, an deren Position das 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 Ebd., 207. 
10 Lacan, Ecrits, Paris 1966, S. 840/ Schriften II, Weinheim 1986, S. 219. 
11 Merleau-Ponty 1986, 304. 
12 Richir, 1989, 152. 



447  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

Subjekt sich gerade nicht befindet, und macht – wie Freud es ausdrückte – Bekanntschaft mit 

jenem „inneren Ausland“13, dem Unbewussten. 

Wie kommt es aber zu dieser ek-statischen Position, an der die Seinsfrage das Subjekt an 

einen Ort führt, an dem es gerade nicht ist? Einfacher gefragt: Warum löst der Schmetterling 

solch eine Angst aus? Eine Angst, die es in der tatsächlichen Szene mit Gruscha nicht 

gegeben hat.  

Um die Kastrationsangst in ihrer strukturierenden Macht zu begreifen, müssen wir ihre 

symbolische Dimension verstehen. Ob die Drohung selbst real oder bloß phantasiert ist, spielt 

dabei eine untergeordnete Rolle. Dagegen ist das, was die Kastration symbolisiert, etwas, das 

das Subjekt radikal in seiner Identität bedroht. Wenn wir davon ausgehen, dass sich die 

Identität des Subjekts im Symbolischen einschreibt, und dass in dieser Ordnung das Gesetz 

der Differenz gilt, dann ist die Ur-Opposition Mann-Frau nicht nur ein Gegenstand der 

Erkenntnis, sondern ein symbolon im griechischen, ursprünglichen Sinne: die Eintrittskarte 

zur Gemeinschaft – zum symbolischen Universum selbst.14 Diese geschlechtliche Differenz 

ist jedoch keine einfache. Zum einen ist ihr Scharnier der Phallus – ein Signifikant, für den es 

nach Lacan keine Opposition gibt; zum anderen sind die Positionen „Mann“ oder „Frau“ 

aufgrund eines konstitutiven Mangels im Symbolischen niemals auszufüllen – niemals 

eindeutig. Damit würde zum Umkreis des Kastrationskomplexes all das gehören, was für das 

Subjekt ein Ringen um seine symbolische Identität bedeutet. 

Am unbewussten Material des Wolfsmannes (Ur-Phantasma – Traum von den Wölfen – 

Gruschaszene) zeichnet sich eine bestimmte Fixierung ab. Wir sehen, wie sich in den 

konkreten Inhalten, etwas verfestigt, das Richir die „allgemeinen Positionen“15 nennt: „der 

Mann“ als aufrecht, „die Frau“ als kniend, auf allen Vieren. Diese allgemeinen Positionen 

verdichten sich in der Stellung des a tergo der Urszene, und machen die sexuelle Fixierung 

des Wolfsmannes aus: d. h. Frauen zu begehren, aber nur begehren zu können als Frauen im 

Allgemeinen – in einer allgemeinen Position. Aber – und dies zeigt die eigentliche 

Dezentrierung des Subjekts– an diesem Ort seines Begehrens, wo die Geschlechter in ihrer für 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Freud, Studienausgabe, Band I, Frankfurt a.M. 1969, S. 496. 
14 Eine erste ausführliche Behandlung dieses Zusammenhangs von Geschlechterdifferenz und symbolischem 
Register ist in jenem Inauguraltext zum Signifikanten zu finden, der den Titel „Das Drängen des Buchstabens im 
Unbewussten oder die Vernunft seit Freud“ (Lacan, Schriften II, Weinheim 1986) trägt.  
15 Richir 1989, 162; 154. 



448  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

es wesentlichen Position generealisiert sind, öffnet sich zugleich der Abgrund der Kastration. 

Jene verdrängten Inhalte, die auf das Hinausfallen aus der symbolischen Ordnung verweisen. 

Dieser Abgrund spiegelt sich auch im Versprecher von der „Espe“ wieder. Die 

Verstümmelung der Wespe im manifesten Trauminhalt transponiert sich im sprachlichen 

Register in die Verstümmelung des Namens, mit dessen Seinsmangel (manque à être)16 oder 

–rest sich der Wolfsmann identifiziert: sie ist homonym mit seinen Initialen „S. P.“: seiner 

anonymen, asexuellen – d. h. kastrierten – Identität.17 

Der Ort seines Begehrens ist also ek-statisch, und dieses Begehren treibt, auf jenen Mangel 

insistierend, die Fixierung voran. Diese allgemeinen Positionen sind ein wahres „Emblem“ 

der symbolischen Ordnung, das aber in sich keine Bedeutung hat, und welches das Subjekt 

nicht aufschließen, nicht erschließen kann. Dieser Signifikant besitzt keinen Horizont 

symbolischer Bedeutungen. Wenn er überhaupt einen Sinn hat, so ist er, wie Merleau-Ponty 

bemerkt, ein „ominöser Sinn“18 – ein „böses Omen“, das davon kündet, dass der Wolfsmann 

an einem Ort begehrt, wo ihn sein Begehren mit dem symbolischen Tod bedroht.  

Was hat es nun aber mit der „Besonderheit der zeitlichen Relation zwischen der 

Deckerinnerung und dem durch sie gedeckten Inhalt“ auf sich, von der  Freud in der 

Psychopathologie des Alltagslebens spricht? 19  Das Eigentümliche ist doch, dass die 

genussvolle Verführungsszene mit Gruscha vor dem Angsttraum mit den Wölfen stattfindet, 

und doch in der Deckerinnerung des Schmetterlings von Angst besetzt ist. Das Gesetz, das 

diese Verschiebung ermöglicht, ist das der Nachträglichkeit. 20  Die Kastrationsangst 

konstituiert sich rückläufig: im Nachhinein erscheinen frühere Inhalte im Lichte der 

Kastrationsdrohung. Folglich gibt es nicht nur symbolische Stiftungen, sondern auch solche 

Stiftungen, die re-codifiziert werden. Die Gruschaszene, als Signifikant der Kastration, wurde 

– im Husserl’schen Sinne – niemals erlebt. Es gibt im Bewusstseinsstrom des Wolfsmannes 

keine Erinnerung einer „abgründigen“ Gruscha. In keiner Gegenwart des Bewusstseins hat 

sich dieser Sinn gestiftet. Der Signifikant hatte keine Zeit und keinen Raum, um sich zu 

elaborieren, um sich in einem Horizont der Signifikate einzuweben. In diesem Sinne ist das 

Subjekt dezentriert. Es handelt sich hier, wie Richir mit einem von Lacan geliehenen Term 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 Richir 1989, 165; 157. 
17 Richir 1989, 165; 157. 
18 Merleau-Ponty 1986, 304. 
19 Freud, Zur Psychopathologie des Alltagslebens, Frankfurt a.M. 1964, S. 44. 
20 Freud, Studienausgabe, Band VIII, Frankfurt a.M. 1969, S. 158. 



449  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

sagt, um „verfehlte Begegnungen“21, um Sinnstiftungen, die nie stattgefunden haben, und die 

vom „Ich“ auch nicht „erinnert“ werden können. „Erkennen“ kann hier nur bedeuten: Einsicht 

in den (traumatischen) Widerfahrnischarakter in Bezug auf das eigene Selbst.  

Mit Richir lassen sich zusammenfassend drei Funktionen angeben, die den 

phänomenologischen Status des Lacan’schen Signifikanten ausweisen: 

1. Der Signifikant ist „nomadisch“22. Er kann die Wahrheit des Subjekts rückwirkend 

konstituieren, indem er – nicht den Gesetzen des Bewusstseinsstroms verpflichtet – 

Inhalte re-codiert. Dies kann er, weil seine Stiftungen 

2. niemals Gegenwart waren; d. h. weder Zeit noch Raum hatten, bewusst zu werden. Sie 

sind paradoxerweise Stiftungen, die niemals gestiftet wurden. Die Begegnung mit 

ihnen ist stets verfehlt, und sie bilden jene Intrige, zu der das Subjekt keinen Schlüssel 

besitzt, weil sie 

3. keinen Horizont symbolischer Bedeutung haben. Sie sind ohne Signifikat, ohne ein 

Netz von Antizipationen und Erfüllungen, in dem sich der Sinn oder das Ich bewusst 

situieren könnten. Derart erblindet und gleichzeitig von der Signifikanz (der 

signifikanten Wirkung) angezogen, erzeugt dies jenen zeitlosen 

Wiederholungsautomatismus, der zuletzt – wie im Fall des Wolfsmannes – 

pathologisch wird. 

Aber diese „Einkapselung“ des Sinns, diese selbstgesättigte Opazität und ihre nomadische 

Beweglichkeit, lassen sich – und das ist der phänomenologische Einsatz, um den es Merleau-

Ponty und Richir geht – nicht gänzlich auf die Gesetze der symbolischen Ordnung reduzieren. 

III. Das phänomenologische Unbewusste 

Diese Verknüpfungen, die nicht den Gesetzen der klassischen Assoziationslehre folgen, 

lassen sich aber ebenso wenig als abstrakte, linguistische Funktionen beschreiben. Sie sind 

vielmehr konkret, d. h. im phänomenologischen Sinne „leiblich“. Oder, wie es Richir 

ausdrückt: „Die Signifikanten als symbolische und umherwandernde Zysten investieren, d. h. 

sind verleiblicht, in weltlichen Wesen…“23 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Lacan, Seminar XI: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse (1964), übers. v. Norbert Haas, Freiburg 1978, 
S. 61. 
22 Richir 1989, 165; 156. 
23 Richir, 1989, 166; 158. 



450  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

Das, was hier die Funktion der Freud’schen Besetzung erfüllt (die „Investition“), und 

phänomenologisch mit einer „symbolischen Markierung“ korreliert, entstammt einem vor-

prädikativen Sein; einer Dimension, in der die „Assoziationen“ sich vielmehr radial 

konfigurieren, und die nach einem „neuen Stil der Eidetik“24 verlangt; einer Wesenslehre, die 

sich nicht teleologisch darauf ausrichtet, Unbestimmtheiten zu stabilisieren, sondern gerade 

mit ihnen „arbeitet“ 25  und positiv anknüpft an jene „Vagheiten“, die am Rande des 

Husserl‘schen Denkens immer schon aufschimmern. In der Auseinandersetzung mit der 

Psychoanalyse wird Merleau-Pontys Konzeption von den „Strahlen der Zeit und der Welt“ 

allererst verständlich als vor-prädikative Matrices, die trotz aller Unbestimmtheit, 

Transzendenz und Unsichtbarkeit, konkret und leiblich sind. So bilden die Elemente der 

Gruschaszene ein „Seinsblatt“ – einen Weltstrahl, der „sich nicht für eine Analyse Noema-

Noesis [eignet]“26. 

Wollen wir diese emblematischen Redewendungen konkretisieren, so ist es zunächst nicht 

überflüssig zu erwähnen, dass der Term „gelbe Steifen“, als Element der Deckerinnerung, 

leicht in die Irre führen kann. Wenn man den Hinweisen des Freud’schen Textes nachgeht, 

zeigt sich, dass es sich bei dem Schmetterling um einen Schwalbenschwanz, bei der als 

„Gruscha“ bezeichneten Frucht um ein sogenanntes „Gelbes Birnchen“ handelt. Bei beiden 

wird man nach gelben „Streifen“ vergeblich suchen. Vielmehr zeigt sich auf den Flügeln des 

Schwalbenschwanzes eine gelb-schwarze Maserung, ähnlich einem Spitzenmuster, 

wohingegen die Birne – im Übergang von der unreifen zur reifen Frucht – zeitweise eine 

grün-gelb geflammte Oberfläche aufweist. Die Bezeichung dieser Eigenschaften als „gelb 

gestreift“ könnte nun insofern irreführend sein, als dass der Eindruck entstünde, wir hätten es 

hier mit einem geometrisch abstrakten Muster zu tun, das sich leicht eidetisch fassen ließe – 

das, anders gesagt, in der symbolischen Ordnung einen unmittelbar re-identifizierbaren Ort 

hätte. Stattdessen sind solche spitzenartigen oder geflammten Maserungen nur schwer, wenn 

nicht gar unmöglich, begrifflich fassbar – diesseits der Bestimmbarkeit. Merleau-Ponty 

spricht deshalb vielmehr von einem „gewisse[n] Spiel […] innerhalb des farbigen Feldes“27. 

So wie das Spitzenmuster gerade durch seine Löcher, durch den Mangel an Gewebe, seine 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24 Ebd. 
25 Richir,  Über die phänomenologische Revolution einige Skizzen, in: Phänomenologie der Sinnereignisse, 
Gondek, Klass, Tengelyi, München 2011, S. 70. 
26 Merleau-Ponty 1986, 305. 
27 Merleau-Ponty 1986, 304. 



451  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

spezifische Form erhält, so gilt von diesen Wesen im wilden Zustand, dass ihr Mangel an 

Bestimmung, ihre vor-prädikative Konkretheit, jenes „Spiel“ in Gang setzen, die jene Wesen 

opak erscheinen lassen, und sie dem Griff des Bewusstseins entziehen. In ihrer Konkretheit 

und Leibhaftigkeit scheinen diese Wesen aus demselben Fleisch. 

Dieser Kernbegriff der Intra-Ontologie Merleau-Pontys, das „Fleisch“, ist ein schillernder 

Begriff. Der Spaltung von Subjekt und Objekt vorausgehend, ist es dasjenige Element, das die 

von Merleau-Ponty in unendlicher Auffächerung beschriebene Reversibilität ermöglicht. 

Wahrnemender und Wahrgenommenes, Sehender und Sichtbares, Ich und Anderer, Welt und 

Sprache; all dies sind Einheiten, die, wie beim Chiasmus der sich berührenden Hände, in 

Differenz ineinander umschlagen können – jede Seite ist nur um den Preis der Entfremdung 

der anderen zu haben. Diese Einheit ist also prinzipiell asymmetrisch und dezentriert. Das 

Fleisch wäre ein Emblem für dieses „Zwischen“, das dem reflexiven Bewusstsein schon 

entgeht. Als vor-reflexiver und leiblicher Wahrnehmungsglaube ist das Fleisch nur als Latenz 

oder Möglichkeit zu denken, als elementarer Schoß der Erfahrungsmöglichkeiten. Diese sind 

aus demselben Sein, aber auf eine spiegelnde Weise: einerseits durch Konkretheiten im 

Sichtbaren, wie die gelb gestreiften Muster; andererseits durch Unsichtbares, wie das des 

Sprachlichen, vermittels dessen der Name Gruscha auf jenem Strahl aufliegt. Denn noch 

bevor diese Wesen in der Ordnung der Signifikanten transformiert werden, sind sie 

sprachliche Wesen, die durch die „inkarnierende Kraft der Sprache“28 mit den weltlichen 

Wesen kommunizieren. Denn für Merleau-Ponty ist das sprachliche Lautbild, gemäß der 

Linguistik, arbiträr, aber dadurch gerade nicht losgelöst von seiner Referenz. Gerade die 

Idealität der sprachlichen Ordnung lässt diese autochthon erscheinen. Aber genau in dieser 

Eigenschaft spiegelt sich das Autochthone der Welt wieder29. Die Bedeutungsstruktur der 

Sprache reflektiert die Bedeutungsstruktur der Welt: das Sichtbar-Werden. – Diese 

Verflechtung hat Richir im Blick, wenn er in Bezug auf die Analyse der Gruschaszene von 

der „fleischlichen Tiefe der Assoziation“30 spricht. Später wird er allerdings die Philosophie 

des Fleisches kritisieren als eine „universelle Ausbreitung“, die in eine Metaphysik mündet, 

„gewiss eine phänomenologisch inspirierte Metaphysik, aber keine Phänomenologie“31. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 Merleau-Ponty 1986, 304. 
29 Merleau-Ponty spricht auch von Aseität  (Aus-sich-Sein); siehe Merleau-Ponty 1986, 173 Fußnote. 
30 Richir, 1989, 168; 159. 
31 Richir, Phénoménologie en equisses – nouvelles Fondations, Krisis - Grenoble 2000, S. 531. 



452  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

László Tengelyi schlägt in Erfahrung und Ausdruck vor, diese phänomenologische Kluft nicht 

metaphysisch zu überbrücken, sondern offenzuhalten, wozu er sich eines anderen Terms 

Merleau-Pontys bedient, des Diakritischen. In einem diakritischen System bestünde die 

Zusammengehörigkeit gerade im Kontrast, in einer Differenz, einem Zusammenhang der 

Nicht-Koinzidenzen.32 Diese Abstände und Abweichungen sind zuletzt jene der Bedeutung 

und des wilden Sinns. Die Forderung Merleau-Pontys nach „Wiederherstellung des wilden 

Sinns“33 wäre jedoch nicht als Ableitungsverhältnis des Logischen aus dem wilden Sinn zu 

verstehen, sondern als Ausarbeitung jenes Kontrastwerts, als Sinn-Klärung eines nicht-

homogenen Feldes von Differenzen, von Abweichungen und Überschreitungen, das gerade 

darin seine Kohärenz und Einheit findet. Lászó Tengelyi sieht eine solche „diakritische 

Phänomenologie“ in Richirs Unterscheidung von Sinnbildung und Sinnstiftung realisiert.   

Mit Blick auf unsere Fragestellung hebt sich, wie wir sahen, als erster diakritischer 

Zusammenhang die Assoziation im psychologischen Sinne von der Überbestimmung durch 

das (Freud’sche wie Lacan’sche) Unbewusste ab. Darüber hinaus deutet sich jedoch jenseits 

dieser Zusammengehörigkeit ein weiterer Abstand an, der auf eine andere Art der 

Konfigurierung hinweist, und die Merleau-Ponty als „unkonventionelles Denken“ zu 

ergründen sucht. Wenn wir ihm allerdings nicht in eine Philosophie des Fleisches folgen, 

sondern am diakritischen Wert der Abweichungen festhalten wollen, müssen wir in einem 

letzten Schritt diakritisch beschreiben, was Richir 1989 noch die „fleischliche Tiefe der 

Assoziation“ nannte.  

Zunächst finden wir im Text den Sinn dieses Ausdrucks durch jene Differenz begründet, die 

„es ermöglicht, dass eine Assoziation ‚frei‘ (jedoch nicht arbiträr) erscheint“34. Es hebt sich 

also ein Bereich von Sinnmöglichkeiten von den Möglichkeiten symbolischer Markierung ab. 

Diesen Überschuss an Möglichkeiten kennzeichnend, spricht Richir in Abgrenzung zur 

Überbestimmung von Überbestimmbarkeit.35 Ihr gegenüber ist die Überbestimmung nur die 

nachträgliche Analyse bereits markierter, d. h. gestifteter, Wesen. Die wilden Wesen hingegen 

zeichnen sich durch radikale Abweichungen und Distanzen (Transpossibilitäten) sowie ein 

radikales Überschreiten oder Übergreifen dieser Möglichkeiten (Transpassibilität) aus. Und 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32 Tengelyi, Erfahrung und Ausdruck, Dordrecht 2007, S. 20. 
33 Merleau-Ponty 1986, 203. 
34 Richir, 1989, 168; 159. 
35 Richir, Das Abenteuer der Sinnbildung, übers. v. Jürgen Trinks, Wien 2000, S. 137. 



453  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

weil diese „Sinnvermöglichkeiten“ als eine Beziehung von „Noema zu Noema“ (Merleau-

Ponty)36, oder von „Sinn zu Sinn“ (Richir)37, der Zeit des Bewusstseins entgehen, befinden 

wir uns in dem, was Richir das phänomenologische Unbewusste nennt. Es ist die Dimension 

der Transpassibilität, in der der Sinn sich an seiner eigenen Elle misst, in der frei und doch 

nicht arbiträr Sinn in Sinn überführt wird. Eine Dimension, wie Richir bemerkt, „die sich der 

Psychoanalyse als solcher nicht zeigt, von der sie jedoch unablässig Gebrauch macht“38. Eine 

phänomenologische These, die sich übrigens mit der Sicht Lacans deckt, wenn dieser in 

Hinblick auf die Spätphilosophie Merleau-Pontys bemerkt, „daß auch ich [Lacan], natürlich, 

eine Ontologie habe –warum nicht! […] Mit Sicherheit aber erhebt, was ich in meinem 

Diskurs nachzuzeichnen versuche […] nicht den Anspruch, das ganze Feld der Erfahrung 

abzudecken. […] Die Spaltung, die wir meinen, ist nicht jene Distanz, die von der Tatsache 

herrührt…“39 Wie von Felix Duportail festgestellt wurde, lässt sich diese Differenz anhand 

verschiedener topologischer Modelle festhalten: während Merleau-Ponty eine Topologie der 

Reversibilität, Einrollung, Falte oder des Wirbels im Blick hat, verfolgt Lacan dagegen eine 

Topologie des Schnittes.40  

Es dürfte nun jedoch klar geworden sein, dass es hier im Sinne einer diakritischen 

Phänomenologie nicht um eine Ableitung des symbolischen Unbewussten aus dem 

phänomenologischen Unbewussten gehen kann, sondern um einen kontrastiven Wert, durch 

den sie zusammengehören. 

Der Begriff der „Signifikanz“, so wie ihn Lacan geprägt hat, bietet sich an, diese 

Zusammengehörigkeit in Nicht-Koinzidenz zu markieren. Dabei soll dieser Begriff den 

Unterschied zwischen Signifikation, dem bedeutungsverleihenden Akt, und eben jener 

Signifikanz, dem Bedeutungseffekt des Signifikanten, deutlich machen; also das, was bei der 

Substitution eines Terms durch einen anderen, wie es in der Figur der Metapher geschieht, 

jenes „Schöpferische“ ausmacht. Eine Verschiebung, die nichts bedeutet, aber von Bedeutung 

ist, die im transitiven Sinne „be-deutet“;41 eben wie die Angst vor dem Schmetterling dem 

Wolfsmann nichts bedeutet, so sehr er auch darüber nachdenkt in der Zeit des Bewusstseins, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
36 Merleau-Ponty 1986, 308. 
37 Richir 2000, 120. 
38 Richir, 1989, 168; 160. 
39 Lacan, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, S. 78f. (Herv. v. P.F.) 
40 Duportail, Les institutions du monde de la vie, Reihe KRISIS, Grenoble 2008, S. 88f. 
41 Siehe Lacan 1986, S. 34ff., Abschnitt II. Der Buchstabe im Unbewussten. 



454  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

 Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock 

	
  
 

	
  

die laut Richir „die Zeit der Operation der Signifikation ist“. Die aber trotzdem eine 

Signifikanz hat und dem Subjekt die Frage nach seiner Identität deutet – denn nach Lacan 

deutet nicht erst der Analytiker, sondern bereits das Symptom.  

Merleau-Ponty sagt auf Lacan referierend: „Auch das Sehen und das Denken sind ‚strukturiert 

wie eine Sprache‘, und beide sind Artikulation vor Auftreten des Wortes…“42. Diese 

Artikulationen, die be-deuten, noch bevor sie sich in linguistischen Zeichen sedimentieren, 

machen auch jenen Bedeutungseffekt zwischen den wilden Wesen aus, deren radikale 

Sinnvermöglichkeiten sich aus der Tiefe der phänomenologischen Masse speisen, sich 

konkretisieren und verleiblichen. Das Insistieren dieser wilden Artikulationen ist ein 

Sinnereignis, das dem Subjekt widerfährt, demgegenüber es sich im Dativ wiederfindet, und 

dass uns sogar in den Abgrund der Pathologie blicken lässt. Der Freud’sche Ausspruch „Wo 

Es war, soll Ich werden“ besteht nicht in einer Rache am Signifikanten, sondern, wie Hans-

Dieter Gondek treffend formuliert: „Der Ursprung aller Identifikation für das Subjekt ist das 

reine Erleiden einer Vereinnahmung, die […] von Lacan als Signifikanz beschrieben wird, die 

dem Subjekt sich aufdrängt, ohne (sich) ihm (als) ein Signifikat zu geben, die es darin 

überfordert und zum Abdanken in die Ohnmacht, aber auch zur Suche nach dem nicht 

angekommenen und doch wirkenden Signifikanten zwingt, der als solcher für das Subjekt 

Geheiß und Verheißung ist.“43 

Diese Verschränkung von „Geheiß und Verheißung“, die nicht darin aufgeht, in einem 

unkonventionellen Denken die bloß sprachlichen Wesen zu verbinden, sondern nur in der 

Kontrastierung zu den sie notwendig begleitenden weltlichen Wesen zu verstehen ist, ist von 

besonderer Bedeutung für eine diakritische Phänomenologie. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
42 Merleau-Ponty 1986, 167. 
43 Gondek, Angst Einbildungskraft Sprache, München 1990, S. 165. 


