Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des

Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir
Philip Flock
Bergische Universitdt Wuppertal

1989 verdffentlichte Marc Richir in den cahiers de philosophie die Analyse einer Arbeitsnotiz
aus Merleau-Pontys Spitwerk, die das Problem der Deckerinnerung bei Freud thematisiert.'
Die sogenannte ,,Gruschaszene® — des wohl prominentesten Beispiels einer Deckerinnerung,
so wie sie in der Fallstudie des Wolfsmannes erldutert wird — bietet Richir zundchst die
Gelegenheit den phidnomenologischen Status des Lacan’schen Signifikanten zu explizieren,
um sich in einem zweiten Schritt der phinomenologischen Priifung dessen zu widmen, was
Merleau-Ponty als ,Strahlen der Zeit und der Welt“? der Freud’schen Konzeption
entgegenstellt. Wie Richir Merleau-Pontys Philosophie eines nicht-reduzierbaren Abstandes
zwischen symbolischer und phénomenologischer Ordnung, zwischen Wesenheit und
Faktizitit, weiterzufilhren und phédnomenologisch auszuarbeiten versucht, ldsst sich anhand
dieses psychoanalytischen Problems konkret beschreiben. Dabei ist hier jedoch die
Psychoanalyse keineswegs nur ein phdnomenologischer ,,Steinbruch der Erfahrung®. Fiir eine
zeitgeméfBe Phinomenologie, die mit der Passivitdt, der Anonymitdt, der Fremdheit oder dem
Abstand ernst macht, ist das Unbewusste des Symbolischen und des Phinomenologischen das

eigentliche Scharnier fiir die komplexen Transpositionen zwischen diesen Ordnungen.

Der Bezug zur Philosophie des Fleisches in dieser dlteren Arbeit Richirs, soll mithilfe des
Gedankens eines diakritischen Systems, so wie ihn Merlau-Ponty formuliert hat, in eine
Phédnomenologie der Sinnbildung iibersetzt werden, die dem spéten Richir, der sich von der
Idee des ,Fleisches* abwendet, gerecht wird. Im diakritischen Sinne muss der nicht-
reduzierbare Abstand als eine Art ,,ontologischer Diplopie* gedacht werden, in der erst die
,monokularen® Perspektiven zusammengenommen die Tiefe jenes Feldes ergeben. Zuletzt
mochte ich vorschlagen den Lacan’schen Begriff der ,,Signifikanz*“ dazu zu verwenden, die
gleichsam schdpferische wie pathologische Wirkkraft, die in diesem Abstand griindet, zu

erhellen.

' Richir, Merleau-Ponty: Un tout nouveau rapport a la psychanalyse, Les Cahiers de Philosophie, n° 7, 1989, S.
155-187; engl. Teiliibersetzung: “The phenomenological Status of the Lacanian Signifier”, libers. v. Russell
Grigg , Analysis n° 1, Melbourne — 1989, S. 150 — 164.

2 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986, S. 303.

443

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

Merleau-Pontys Befragung der Freud’schen Konzeption beginnt, nach Richir, mit ,einer
Einklammerung oder radikalen epoché der Begriffe klassischer Psychologie, mit denen Freud
mehr oder weniger operierte® — gemeint ist die klassische Lehre der Assoziation, deren
vermeintlich autonome Kraft Merleau-Ponty bereits in der Phdnomenologie der
Wahrnehmung in Frage stellte.” Kritisiert wird die Vorstellung, dass die assoziative Kraft nur
von der Kontiguitdt wohldefinierter Inhalte ausgehe. Vielmehr ist es der Mangel an
Kontiguitit, die Unbestimmtheit des symbolischen und phdnomenologischen Feldes, welche
die Inhalte auf eigentiimliche Weise zusammenstellt. Eine Art der Konfiguration, so wie sie
die Bilder unserer Traume dirigiert, als Zeugen von einem unendlichen und unbestimmten
Feld, das in seiner Komplexitit dem Bewusstsein und der Logik zuwiderlduft — so sehr, dass
sich ein Subjekt auf der Suche nach Identitit hier in seiner eigenen ,,Intrige* verfangen kann.
Der philosophische Einsatz dieser Untersuchung ist, wie Merleau-Ponty in jener Arbeitsnotiz

vom Mirz 1960 bemerkt, zu verstehen, was sich ,,im unkonventionellen Denken abspielt“6.

I. Die Gruschaszene bei Freud
Leider fehlt die Zeit, um eine Kritik des fiir die Analyse des Wolfsmanns so zentralen
Begriffs der Urszene zu formulieren. Nichtsdestotrotz kdnnen wir — wie die umfassende
Rezeption beweist — dieser Fallbeschreibung die wichtigsten Strukturen der analytischen
Erfahrung entnehmen. Und, was die Urszene angeht, so ist hier Freud einer Intuition gefolgt,
deren Struktur tatséchlich zentral fiir das Subjekt des Unbewussten ist, und das umso klarer
zum Vorschein kommt, wenn man sie erst einmal von der Fundierung im Odipuskomplex

loslost: die Bedeutung der Kastration.

In aller Kiirze werde ich nun diejenigen Eckpunkte der Fallstudie abschreiten, die nétig sind,

um die Gruschaszene zu verstehen.

Sergei Pankejeff, ein russischer Aristokrat, beginnt, nachdem er einige fithrende Psychiater
konsultiert hatte — darunter so beriihmte Namen wie Emil Kraeplin —, im Alter von 18 Jahren
seine Analyse bei Freud. Neben einer erst spdter auftretenden Zwangsneurose religiosen
Inhalts, ist es eine Tierphobie aus frithester Kindheit, die Freud ins Zentrum seines Berichts

stellt. Die Eltern, von seelischen und korperlichen Erkrankungen geplagt, sind weitestgehend

? Richir 1989, 160; 152.

* Siehe Merleau-Ponty, Phinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1965, S. 37f.
> Richir 1989, 164; 156.

® Merleau-Ponty 1986, 303.

444

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

abwesend, weshalb er — fiir aristokratische Kreise seiner Zeit nicht uniiblich — eine innige
Beziehung zu seiner Kinderfrau unterhélt. Dagegen ist das Verhiltnis zu seiner &lteren
Schwester von Spannungen geprigt, weil dieses lebendige, intelligente und auch enthemmte
Maidchen ihren kleinen Bruder wiederholt zum Objekt ihrer sexuellen und sadistischen Spiele
macht. Sie ist die erste, die die Tierphobie erkennt, und diese dafiir gebraucht, den Jungen zu
quédlen, indem sie ihm das Méirchenbuch vom Wolf und den sieben Geiflein vorhélt, auf
dessen Einband ein aufrecht stehender Wolf zu sehen ist, worauthin der Junge schreiend
davonrennt, getrieben von der Angst von diesem gefressen zu werden. Kurz vor seinem 4.
Geburtstag trdumt er dann jenen beriihmten Traum, in dem sich nichtens das Fenster 6ffnet
und ihn aus einem Baum heraus ein halbes Dutzend weile Wolfe regungslos anstarren. Die
Elemente dieses Traums werden Freud zur Konstruktion jener Urszene fiithren, in der der

Wolfsmann im Alter von 1 2 Jahren einem elterlichen Koitus a fergo beigewohnt haben soll.

Die Klammer um dieses Kernstiick der Analyse bildet allerdings eine andere Szene, deren
erste Einfille friih in der Therapie auftauchen und erst gegen Ende ihre Losung preisgeben.
Der Wolfsmann erinnert sich daran, als Kind einem Schmetterling mit gelb gestreiften
Fliigeln nachgejagt zu haben, der jedoch, als dieser sich setzte, ihm eine schreckliche Angst
eingejagt hatte und er schreiend davonlief. Zudem musste er seine Erinnerung dahingehend
korrigieren, als dass es wohl vor der Kinderfrau ein weiteres Kindermiddchen gegeben haben
miisse. Bei der Anstrengung ihren Namen ins Gedéchtnis zu rufen, féllt ihm jener Lagerraum
auf dem elterlichen Gut ein, in dem stets eine besonders kostliche Birnensorte aufbewahrt
wurde. Auch diese Birne war gelb gestreift und trug in der russischen Muttersprache den
Namen ,,Gruscha® — der Name des Kinderméddchens. Diese Reihe, Schmetterling — gelbe
Streifen — Birne — Gruscha — Kindermédchen, bezeichnet Freud nun als ,,Deckerinnerung“7.
Dieses Material fordert eine weitere Erinnerung zutage, in der der Junge die Gruscha auf allen
Vieren beim ,,Aufwaschen des Bodens® erblickte und, hinter ihr stehend, auf denselben
urinierte. Wonach diese, wohl in aller Gelassenheit und Giite zwar, dieses Verhalten dennoch
sanktionierend, eine ,,scherzhafte® Kastrationsdrohung ausgesprochen haben muss. Die
Verkniipfung mit der Kastration wird durch den Bericht liber einen weiteren Traum, der

wihrend der Analyse auftrat, bestétigt: ,Ich habe getrdumt, ein Mann reifst einer Espe die

7 Freud, Studienausgabe, Band VIII, Frankfurt a.M. 1969, S. 203.
* Ebd., 205.

445

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

Fliigel aus.*’

Der Wolfsmann — inzwischen ein eifriger Schiiler der analytischen Technik
seines Arztes (was librigens eine Art des Widerstandes bedeutet) — will auf die Tatsache
hinaus, dass dieses Insekt ebenfalls gelb gestreift ist und jenen ,,phallischen* Stachel besitzt,
und merkt nicht, dass der den Namen des Tieres, ,,Wespe®, um seinen Anfangsbuchstaben
verstimmelt hat. Darauf hingewiesen, fallt ihm unmittelbar auf, dass es sich bei ,,Espe* um

die Initialen seines Namens handelt: ,,S. P.“ fiir Sergej Pankejeff. So viel zur Rekonstruktion

der fir uns entscheidenden Elemente der Fallstudie Freuds.

II. Zum phinomenologischen Status des Signifikanten
Der Schmetterling in der Deckerinnerung fungiert hier als das, was Lacan einen Signifikanten
nennt. D. h. ein Bezeichnendes ohne ein Signifikat, das es bezeichnen wiirde. Zwar ist der
,»Schmetterling® ein wohldefiniertes linguistisches Zeichen, doch ist dies nicht die Dimension,
in der der Signifikant seine eigentliche Wirkung entfaltet, denn gemidB der Lacan‘schen
Definition reprdsentiert der Signifikant das Subjekt fiir einen anderen Signifikanten.'’ Es ist
die Dimension des Subjekts und seiner Wahrheit, in der der Schmetterling zunéchst keinen
Wert annehmen, sich mit keinem Netz von Bedeutungen verbinden will. Er scheint
»autonom* zu sein — oder sprechen wir besser, um dem Unbewussten keinen ,, Denker“ im
Hintergrund zu unterstellen'', mit Richir davon, dass der Signifikant ,,opak*'*ist. Aus der
Sicht des Subjekts, an das, vom Signifikanten her, die Frage nach seiner Wahrheit ergeht; die
Frage, was dieses kontingente und singuldre Auftauchen der Angst liber ihn verraten soll,
bleibt der Schmetterling (iiber lange Strecken der Analyse des Wolfsmannes) ohne
bedeutungsvollen Kontext. Er kann nicht recht ,,gedacht“ werden, wenn wir darunter
verstehen wollen, dass er mit seinem ,,Wert*“ in der Kette der sprachlichen Zeichen Platz
nimmt, und so seine Funktion des Bezeichnens, der Signifikation (signification), erfiillt.
Vielmehr ist die Wirkung des Signifikanten, die Lacan als ,,Signifikanz* (signifiance)
bezeichnet, ein ,,Be-deuten” im aktiven (transitiven) Sinne. Er schafft eben durch das
Ausbleiben einer Bedeutung jene ,,Aushdhlung® des Sinns, jene Frage nach der Wahrheit, die
das Subjekt als Subjekt anruft. Aber dieser Anruf ist bei Lacan im Sinne Heideggers ,.ek-

statisch®. Es konstituiert sich in diesem Moment durch eine Seinsfrage, an deren Position das

? Ebd., 207.

10 Lacan, Ecrits, Paris 1966, S. 840/ Schriften II, Weinheim 1986, S. 219.
' Merleau-Ponty 1986, 304.

12 Richir, 1989, 152.

446

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

Subjekt sich gerade nicht befindet, und macht — wie Freud es ausdriickte — Bekanntschaft mit

. . 13
jenem ,inneren Ausland“”, dem Unbewussten.

Wie kommt es aber zu dieser ek-statischen Position, an der die Seinsfrage das Subjekt an
einen Ort fiihrt, an dem es gerade nicht ist? Einfacher gefragt: Warum 16st der Schmetterling
solch eine Angst aus? Eine Angst, die es in der tatsdchlichen Szene mit Gruscha nicht

gegeben hat.

Um die Kastrationsangst in ihrer strukturierenden Macht zu begreifen, miissen wir ihre
symbolische Dimension verstehen. Ob die Drohung selbst real oder blof phantasiert ist, spielt
dabei eine untergeordnete Rolle. Dagegen ist das, was die Kastration symbolisiert, etwas, das
das Subjekt radikal in seiner Identitit bedroht. Wenn wir davon ausgehen, dass sich die
Identitét des Subjekts im Symbolischen einschreibt, und dass in dieser Ordnung das Gesetz
der Differenz gilt, dann ist die Ur-Opposition Mann-Frau nicht nur ein Gegenstand der
Erkenntnis, sondern ein symbolon im griechischen, urspriinglichen Sinne: die Eintrittskarte
zur Gemeinschaft — zum symbolischen Universum selbst.'* Diese geschlechtliche Differenz
ist jedoch keine einfache. Zum einen ist ihr Scharnier der Phallus — ein Signifikant, fiir den es
nach Lacan keine Opposition gibt; zum anderen sind die Positionen ,,Mann*“ oder ,,Frau®
aufgrund eines konstitutiven Mangels im Symbolischen niemals auszufiillen — niemals
eindeutig. Damit wiirde zum Umkreis des Kastrationskomplexes all das gehoren, was fiir das

Subjekt ein Ringen um seine symbolische Identitit bedeutet.

Am unbewussten Material des Wolfsmannes (Ur-Phantasma — Traum von den Wolfen —
Gruschaszene) zeichnet sich eine bestimmte Fixierung ab. Wir sehen, wie sich in den
konkreten Inhalten, etwas verfestigt, das Richir die ,, allgemeinen Positionen“'” nennt: ,,der
Mann* als aufrecht, ,,die Frau* als kniend, auf allen Vieren. Diese allgemeinen Positionen
verdichten sich in der Stellung des a fergo der Urszene, und machen die sexuelle Fixierung
des Wolfsmannes aus: d. h. Frauen zu begehren, aber nur begehren zu konnen als Frauen im
Allgemeinen — in einer allgemeinen Position. Aber — und dies zeigt die eigentliche

Dezentrierung des Subjekts— an diesem Ort seines Begehrens, wo die Geschlechter in ihrer fiir

1 Freud, Studienausgabe, Band I, Frankfurt a.M. 1969, S. 496.

' Eine erste ausfiihrliche Behandlung dieses Zusammenhangs von Geschlechterdifferenz und symbolischem
Register ist in jenem Inauguraltext zum Signifikanten zu finden, der den Titel ,,Das Dringen des Buchstabens im
Unbewussten oder die Vernunft seit Freud* (Lacan, Schriften II, Weinheim 1986) tragt.

" Richir 1989, 162; 154.

447

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

es wesentlichen Position generealisiert sind, 6ffnet sich zugleich der Abgrund der Kastration.
Jene verdringten Inhalte, die auf das Hinausfallen aus der symbolischen Ordnung verweisen.
Dieser Abgrund spiegelt sich auch im Versprecher von der ,Espe” wieder. Die
Verstimmelung der Wespe im manifesten Trauminhalt transponiert sich im sprachlichen
Register in die Verstimmelung des Namens, mit dessen Seinsmangel (manque a étre)'® oder
—rest sich der Wolfsmann identifiziert: sie ist homonym mit seinen Initialen ,,S. P.“: seiner

anonymen, asexuellen — d. h. kastrierten — Identitit.'’

Der Ort seines Begehrens ist also ek-statisch, und dieses Begehren treibt, auf jenen Mangel
insistierend, die Fixierung voran. Diese allgemeinen Positionen sind ein wahres ,,Emblem*
der symbolischen Ordnung, das aber in sich keine Bedeutung hat, und welches das Subjekt
nicht aufschlieBen, nicht erschlieBen kann. Dieser Signifikant besitzt keinen Horizont
symbolischer Bedeutungen. Wenn er iiberhaupt einen Sinn hat, so ist er, wie Merleau-Ponty

«l8

bemerkt, ein ,,omindser Sinn“ " — ein ,,boses Omen®, das davon kiindet, dass der Wolfsmann

an einem Ort begehrt, wo ihn sein Begehren mit dem symbolischen Tod bedroht.

Was hat es nun aber mit der ,,Besonderheit der zeitlichen Relation zwischen der
Deckerinnerung und dem durch sie gedeckten Inhalt“ auf sich, von der Freud in der
Psychopathologie des Alltagslebens spricht? '° Das Eigentiimliche ist doch, dass die
genussvolle Verfithrungsszene mit Gruscha vor dem Angsttraum mit den Wolfen stattfindet,
und doch in der Deckerinnerung des Schmetterlings von Angst besetzt ist. Das Gesetz, das
diese Verschiebung ermoglicht, ist das der Nachtraglichkeit.*® Die Kastrationsangst
konstituiert sich riickldufig: im Nachhinein erscheinen frithere Inhalte im Lichte der
Kastrationsdrohung. Folglich gibt es nicht nur symbolische Stiftungen, sondern auch solche
Stiftungen, die re-codifiziert werden. Die Gruschaszene, als Signifikant der Kastration, wurde
— im Husserl’schen Sinne — niemals erlebt. Es gibt im Bewusstseinsstrom des Wolfsmannes
keine Erinnerung einer ,,abgriindigen” Gruscha. In keiner Gegenwart des Bewusstseins hat
sich dieser Sinn gestiftet. Der Signifikant hatte keine Zeit und keinen Raum, um sich zu
elaborieren, um sich in einem Horizont der Signifikate einzuweben. In diesem Sinne ist das

Subjekt dezentriert. Es handelt sich hier, wie Richir mit einem von Lacan gelichenen Term

' Richir 1989, 165; 157.

" Richir 1989, 165; 157.

'8 Merleau-Ponty 1986, 304.

' Freud, Zur Psychopathologie des Alltagslebens, Frankfurt a.M. 1964, S. 44.
2 Freud, Studienausgabe, Band VIII, Frankfurt a.M. 1969, S. 158.

448

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

sagt, um ,,verfehlte Begegnungen“?', um Sinnstiftungen, die nie stattgefunden haben, und die
vom ,,Ich auch nicht ,,erinnert” werden koénnen. ,,Erkennen® kann hier nur bedeuten: Einsicht

in den (traumatischen) Widerfahrnischarakter in Bezug auf das eigene Selbst.

Mit Richir lassen sich zusammenfassend drei Funktionen angeben, die den

phénomenologischen Status des Lacan’schen Signifikanten ausweisen:

1. Der Signifikant ist ,,nomadisch“*’. Er kann die Wahrheit des Subjekts riickwirkend
konstituieren, indem er — nicht den Gesetzen des Bewusstseinsstroms verpflichtet —
Inhalte re-codiert. Dies kann er, weil seine Stiftungen

2. niemals Gegenwart waren; d. h. weder Zeit noch Raum hatten, bewusst zu werden. Sie
sind paradoxerweise Stiftungen, die niemals gestiftet wurden. Die Begegnung mit
ihnen ist stets verfehlt, und sie bilden jene Intrige, zu der das Subjekt keinen Schliissel
besitzt, weil sie

3. keinen Horizont symbolischer Bedeutung haben. Sie sind ohne Signifikat, ohne ein
Netz von Antizipationen und Erfiillungen, in dem sich der Sinn oder das Ich bewusst

situieren konnten. Derart erblindet und gleichzeitig von der Signifikanz (der

signifikanten =~ Wirkung)  angezogen, erzeugt  dies  jenen  zeitlosen
Wiederholungsautomatismus, der zuletzt — wie im Fall des Wolfsmannes —
pathologisch wird.

Aber diese ,,Einkapselung® des Sinns, diese selbstgesittigte Opazitdt und ihre nomadische
Beweglichkeit, lassen sich — und das ist der phdnomenologische Einsatz, um den es Merleau-

Ponty und Richir geht — nicht gidnzlich auf die Gesetze der symbolischen Ordnung reduzieren.

ITI.Das phinomenologische Unbewusste
Diese Verkniipfungen, die nicht den Gesetzen der klassischen Assoziationslehre folgen,
lassen sich aber ebenso wenig als abstrakte, linguistische Funktionen beschreiben. Sie sind
vielmehr konkret, d. h. im phénomenologischen Sinne ,leiblich®. Oder, wie es Richir
ausdriickt: ,,Die Signifikanten als symbolische und umherwandernde Zysten investieren, d. h.

sind verleiblicht, in weltlichen Wesen...«*

! Lacan, Seminar XI: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse (1964), {ibers. v. Norbert Haas, Freiburg 1978,
S.61.

** Richir 1989, 165; 156.

3 Richir, 1989, 166; 158.

449

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

Das, was hier die Funktion der Freud’schen Besetzung erfiillt (die ,Investition®), und
phédnomenologisch mit einer ,,symbolischen Markierung* korreliert, entstammt einem vor-
pradikativen Sein; einer Dimension, in der die ,,Assoziationen* sich vielmehr radial
konfigurieren, und die nach einem ,,neuen Stil der Eidetik“** verlangt; einer Wesenslehre, die
sich nicht teleologisch darauf ausrichtet, Unbestimmtheiten zu stabilisieren, sondern gerade
mit ihnen ,arbeitet“* und positiv ankniipft an jene ,Vagheiten“, die am Rande des
Husserl‘schen Denkens immer schon aufschimmern. In der Auseinandersetzung mit der
Psychoanalyse wird Merleau-Pontys Konzeption von den ,,Strahlen der Zeit und der Welt*
allererst verstdndlich als vor-pridikative Matrices, die trotz aller Unbestimmtheit,
Transzendenz und Unsichtbarkeit, konkret und leiblich sind. So bilden die Elemente der
Gruschaszene ein ,,Seinsblatt — einen Weltstrahl, der ,,sich nicht fiir eine Analyse Noema-

Noesis [eignet]“*°.

Wollen wir diese emblematischen Redewendungen konkretisieren, so ist es zunéchst nicht
iiberfliissig zu erwdhnen, dass der Term ,,gelbe Steifen®, als Element der Deckerinnerung,
leicht in die Irre fiihren kann. Wenn man den Hinweisen des Freud’schen Textes nachgeht,
zeigt sich, dass es sich bei dem Schmetterling um einen Schwalbenschwanz, bei der als
,Gruscha® bezeichneten Frucht um ein sogenanntes ,,Gelbes Birnchen handelt. Bei beiden
wird man nach gelben ,,Streifen* vergeblich suchen. Vielmehr zeigt sich auf den Fliigeln des
Schwalbenschwanzes eine gelb-schwarze Maserung, &dhnlich einem Spitzenmuster,
wohingegen die Birne — im Ubergang von der unreifen zur reifen Frucht — zeitweise eine
griin-gelb geflammte Oberfliche aufweist. Die Bezeichung dieser Eigenschaften als ,,gelb
gestreift” konnte nun insofern irrefithrend sein, als dass der Eindruck entstiinde, wir hitten es
hier mit einem geometrisch abstrakten Muster zu tun, das sich leicht eidetisch fassen liele —
das, anders gesagt, in der symbolischen Ordnung einen unmittelbar re-identifizierbaren Ort
hitte. Stattdessen sind solche spitzenartigen oder geflammten Maserungen nur schwer, wenn
nicht gar unmoglich, begrifflich fassbar — diesseits der Bestimmbarkeit. Merleau-Ponty
spricht deshalb vielmehr von einem ,,gewisse[n] Spiel [...] innerhalb des farbigen Feldes .

So wie das Spitzenmuster gerade durch seine Locher, durch den Mangel an Gewebe, seine

** Ebd.

* Richir, Uber die phinomenologische Revolution einige Skizzen, in: Phinomenologie der Sinnereignisse,
Gondek, Klass, Tengelyi, Miinchen 2011, S. 70.

26 Merleau-Ponty 1986, 305.

*" Merleau-Ponty 1986, 304.

450

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

spezifische Form erhilt, so gilt von diesen Wesen im wilden Zustand, dass ihr Mangel an
Bestimmung, ihre vor-pridikative Konkretheit, jenes ,,Spiel in Gang setzen, die jene Wesen
opak erscheinen lassen, und sie dem Griff des Bewusstseins entziehen. In ihrer Konkretheit

und Leibhaftigkeit scheinen diese Wesen aus demselben Fleisch.

Dieser Kernbegriff der Intra-Ontologie Merleau-Pontys, das ,Fleisch, ist ein schillernder
Begriff. Der Spaltung von Subjekt und Objekt vorausgehend, ist es dasjenige Element, das die
von Merleau-Ponty in unendlicher Aufficherung beschriebene Reversibilitdt ermoglicht.
Wahrnemender und Wahrgenommenes, Sehender und Sichtbares, Ich und Anderer, Welt und
Sprache; all dies sind Einheiten, die, wie beim Chiasmus der sich berithrenden Hénde, in
Differenz ineinander umschlagen koénnen — jede Seite ist nur um den Preis der Entfremdung
der anderen zu haben. Diese Einheit ist also prinzipiell asymmetrisch und dezentriert. Das
Fleisch wire ein Emblem fiir dieses ,,Zwischen®, das dem reflexiven Bewusstsein schon
entgeht. Als vor-reflexiver und leiblicher Wahrnehmungsglaube ist das Fleisch nur als Latenz
oder Moglichkeit zu denken, als elementarer Schof3 der Erfahrungsmoglichkeiten. Diese sind
aus demselben Sein, aber auf eine spiegelnde Weise: einerseits durch Konkretheiten im
Sichtbaren, wie die gelb gestreiften Muster; andererseits durch Unsichtbares, wie das des
Sprachlichen, vermittels dessen der Name Gruscha auf jenem Strahl aufliegt. Denn noch
bevor diese Wesen in der Ordnung der Signifikanten transformiert werden, sind sie

“28 mit den weltlichen

sprachliche Wesen, die durch die ,,inkarnierende Kraft der Sprache
Wesen kommunizieren. Denn flir Merleau-Ponty ist das sprachliche Lautbild, gemif der
Linguistik, arbitrér, aber dadurch gerade nicht losgeldst von seiner Referenz. Gerade die
Idealitdt der sprachlichen Ordnung lédsst diese autochthon erscheinen. Aber genau in dieser
Eigenschaft spiegelt sich das Autochthone der Welt wieder”. Die Bedeutungsstruktur der
Sprache reflektiert die Bedeutungsstruktur der Welt: das Sichtbar-Werden. — Diese
Verflechtung hat Richir im Blick, wenn er in Bezug auf die Analyse der Gruschaszene von
der , fleischlichen Tiefe der Assoziation*’ spricht. Spiter wird er allerdings die Philosophie
des Fleisches kritisieren als eine ,,universelle Ausbreitung®, die in eine Metaphysik miindet,

,gewiss eine phanomenologisch inspirierte Metaphysik, aber keine Phiinomenologie*’.

¥ Merleau-Ponty 1986, 304.

** Merleau-Ponty spricht auch von Aseitit (Aus-sich-Sein); siche Merleau-Ponty 1986, 173 FuBnote.
% Richir, 1989, 168; 159.

*! Richir, Phénoménologie en equisses — nouvelles Fondations, Krisis - Grenoble 2000, S. 531.

451

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

Laszl6 Tengelyi schldgt in Erfahrung und Ausdruck vor, diese phdnomenologische Kluft nicht
metaphysisch zu iiberbriicken, sondern offenzuhalten, wozu er sich eines anderen Terms
Merleau-Pontys bedient, des Diakritischen. In einem diakritischen System bestiinde die
Zusammengehorigkeit gerade im Kontrast, in einer Differenz, einem Zusammenhang der
Nicht-Koinzidenzen.*® Diese Abstinde und Abweichungen sind zuletzt jene der Bedeutung
und des wilden Sinns. Die Forderung Merleau-Pontys nach ,,Wiederherstellung des wilden

. 33
Sinns*

wire jedoch nicht als Ableitungsverhiltnis des Logischen aus dem wilden Sinn zu
verstehen, sondern als Ausarbeitung jenes Kontrastwerts, als Sinn-Kldrung eines nicht-
homogenen Feldes von Differenzen, von Abweichungen und Uberschreitungen, das gerade
darin seine Kohidrenz und Einheit findet. Laszé Tengelyi sieht eine solche ,,diakritische

Phédnomenologie* in Richirs Unterscheidung von Sinnbildung und Sinnstiftung realisiert.

Mit Blick auf unsere Fragestellung hebt sich, wie wir sahen, als erster diakritischer
Zusammenhang die Assoziation im psychologischen Sinne von der Uberbestimmung durch
das (Freud’sche wie Lacan’sche) Unbewusste ab. Dariiber hinaus deutet sich jedoch jenseits
dieser Zusammengehorigkeit ein weiterer Abstand an, der auf eine andere Art der
Konfigurierung hinweist, und die Merleau-Ponty als ,junkonventionelles Denken* zu
ergriinden sucht. Wenn wir ihm allerdings nicht in eine Philosophie des Fleisches folgen,
sondern am diakritischen Wert der Abweichungen festhalten wollen, miissen wir in einem
letzten Schritt diakritisch beschreiben, was Richir 1989 noch die ,(fleischliche Tiefe der

Assoziation‘ nannte.

Zunichst finden wir im Text den Sinn dieses Ausdrucks durch jene Differenz begriindet, die
,es ermoglicht, dass eine Assoziation ,frei‘ (jedoch nicht arbitrér) erscheint“**. Es hebt sich
also ein Bereich von Sinnmdéglichkeiten von den Moglichkeiten symbolischer Markierung ab.
Diesen Uberschuss an Moglichkeiten kennzeichnend, spricht Richir in Abgrenzung zur
Uberbestimmung von Uberbestimmbarkeit.> Thr gegeniiber ist die Uberbestimmung nur die
nachtrigliche Analyse bereits markierter, d. h. gestifteter, Wesen. Die wilden Wesen hingegen
zeichnen sich durch radikale Abweichungen und Distanzen (Transpossibilititen) sowie ein

radikales Uberschreiten oder Ubergreifen dieser Moglichkeiten (Transpassibilitit) aus. Und

*? Tengelyi, Erfahrung und Ausdruck, Dordrecht 2007, S. 20.

3 Merleau-Ponty 1986, 203.

** Richir, 1989, 168; 159.

3% Richir, Das Abenteuer der Sinnbildung, iibers. v. Jiirgen Trinks, Wien 2000, S. 137.

452

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

weil diese ,,Sinnvermdglichkeiten™ als eine Beziehung von ,,Noema zu Noema* (Merleau-
Ponty)*®, oder von ,,Sinn zu Sinn“ (Richir)’’, der Zeit des Bewusstseins entgehen, befinden
wir uns in dem, was Richir das phdnomenologische Unbewusste nennt. Es ist die Dimension
der Transpassibilitit, in der der Sinn sich an seiner eigenen Elle misst, in der frei und doch
nicht arbitrdr Sinn in Sinn Uberfiihrt wird. Eine Dimension, wie Richir bemerkt, ,,die sich der

38 o
% Eine

Psychoanalyse als solcher nicht zeigt, von der sie jedoch unablédssig Gebrauch macht
phidnomenologische These, die sich iibrigens mit der Sicht Lacans deckt, wenn dieser in
Hinblick auf die Spétphilosophie Merleau-Pontys bemerkt, ,,da3 auch ich [Lacan], natiirlich,
eine Ontologie habe —warum nicht! [...] Mit Sicherheit aber erhebt, was ich in meinem
Diskurs nachzuzeichnen versuche [...] nicht den Anspruch, das ganze Feld der Erfahrung
abzudecken. [...] Die Spaltung, die wir meinen, ist nicht jene Distanz, die von der Tatsache

herriihrt. ..’

Wie von Felix Duportail festgestellt wurde, ldsst sich diese Differenz anhand
verschiedener topologischer Modelle festhalten: wihrend Merleau-Ponty eine Topologie der
Reversibilitdt, Einrollung, Falte oder des Wirbels im Blick hat, verfolgt Lacan dagegen eine

Topologie des Schnittes.*

Es diirfte nun jedoch klar geworden sein, dass es hier im Sinne einer diakritischen
Phinomenologie nicht um eine Ableitung des symbolischen Unbewussten aus dem
phénomenologischen Unbewussten gehen kann, sondern um einen kontrastiven Wert, durch

den sie zusammengehdren.

Der Begriff der ,,Signifikanz“, so wie ihn Lacan geprdgt hat, bietet sich an, diese

Zusammengehorigkeit in Nicht-Koinzidenz zu markieren. Dabei soll dieser Begriff den

Unterschied zwischen Signifikation, dem bedeutungsverleihenden Akt, und eben jener

Signifikanz, dem Bedeutungseffekt des Signifikanten, deutlich machen; also das, was bei der

Substitution eines Terms durch einen anderen, wie es in der Figur der Metapher geschieht,

jenes ,,Schopferische® ausmacht. Eine Verschiebung, die nichts bedeutet, aber von Bedeutung
.41

ist, die im transitiven Sinne ,,be-deutet”;" eben wie die Angst vor dem Schmetterling dem

Wolfsmann nichts bedeutet, so sehr er auch dariiber nachdenkt in der Zeit des Bewusstseins,

3 Merleau-Ponty 1986, 308.

37 Richir 2000, 120.

3% Richir, 1989, 168; 160.

%% Lacan, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, S. 78f. (Herv. v. P.F.)

40 Duportail, Les institutions du monde de la vie, Reihe KRISIS, Grenoble 2008, S. 88f.
4! Siehe Lacan 1986, S. 34ff., Abschnitt II. Der Buchstabe im Unbewussten.

453

SEPTIEMBRE
2015



Die Signifikanz der "wilden Wesen". Zur Interpretation des Wolfsmanns bei Merleau-Ponty und Richir | Philip Flock

die laut Richir ,die Zeit der Operation der Signifikation ist“. Die aber trotzdem eine
Signifikanz hat und dem Subjekt die Frage nach seiner Identitét deutet — denn nach Lacan

deutet nicht erst der Analytiker, sondern bereits das Symptom.

Merleau-Ponty sagt auf Lacan referierend: ,,Auch das Sehen und das Denken sind ,strukturiert

42 .
“*. Diese

wie eine Sprache‘, und beide sind Artikulation vor Auftreten des Wortes...
Artikulationen, die be-deuten, noch bevor sie sich in linguistischen Zeichen sedimentieren,
machen auch jenen Bedeutungseffekt zwischen den wilden Wesen aus, deren radikale
Sinnvermoglichkeiten sich aus der Tiefe der phdnomenologischen Masse speisen, sich
konkretisieren und verleiblichen. Das Insistieren dieser wilden Artikulationen ist ein
Sinnereignis, das dem Subjekt widerfahrt, demgegeniiber es sich im Dativ wiederfindet, und
dass uns sogar in den Abgrund der Pathologie blicken ldsst. Der Freud’sche Ausspruch ,,Wo
Es war, soll Ich werden® besteht nicht in einer Rache am Signifikanten, sondern, wie Hans-
Dieter Gondek treffend formuliert: ,,Der Ursprung aller Identifikation fiir das Subjekt ist das
reine Erleiden einer Vereinnahmung, die [...] von Lacan als Signifikanz beschrieben wird, die
dem Subjekt sich aufdriangt, ohne (sich) ihm (als) ein Signifikat zu geben, die es darin
iiberfordert und zum Abdanken in die Ohnmacht, aber auch zur Suche nach dem nicht
angekommenen und doch wirkenden Signifikanten zwingt, der als solcher fiir das Subjekt

«43

Gehei3 und VerheiBung ist.

Diese Verschrinkung von ,,Geheil und VerheiBung®, die nicht darin aufgeht, in einem
unkonventionellen Denken die bloB sprachlichen Wesen zu verbinden, sondern nur in der
Kontrastierung zu den sie notwendig begleitenden weltlichen Wesen zu verstehen ist, ist von

besonderer Bedeutung fiir eine diakritische Phdnomenologie.

42 Merleau-Ponty 1986, 167.
* Gondek, Angst Einbildungskraft Sprache, Miinchen 1990, S. 165.

454

SEPTIEMBRE
2015



