Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Mi camino hacia Marc Richir

Joélle Mesnil

Psicéloga clinica (Université Paris VII Denis Diderot). Fildésofa (Université Paris X
Nanterre). www.jmesnil5.blogspot.com

Traducido del francés por Pablo Posada Varela

Adpvertencia preliminar :
“Mi camino hacia Marc Richir”', redactado en 2003, constituia, inicialmente, el
prefacio de una obra que ha quedado inacabada: “El ser salvaje y el significante”, y en la
cual me proponia poner de manifiesto, en el cruce entre las aproximaciones fenomenologica
v lacaniana, el aporte especifico del pensamiento de Marc Richir a la psicopatologia.
Durante estos ultimos doce anios, la lectura de las obras de Marc Richir, acometida al
hilo de su publicacion, asi como los intercambios en seminarios varios, me ha ido
convenciendo, cada vez mas, de que este filosofo abria pistas que habian permanecido, hasta
la fecha, inexploradas, y que permitian captar la peculiar naturaleza de los desordenes y
trastornos que yo misma habia estudiado desde comienzos de los arios 70, en el transcurso de
una tesis que defendi en 1988 sobre “La desimbolizacién en la cultura contempordnea’”.
Advertimos también que, en apéndice a este “Camino hacia Marc Richir” hemos incluido un
documento que nos ha parecido altamente informativo. Se trata de un proyecto razonado de
seminario propuesto al College International de Philosophie en el aiio 1994 y titulado
“Sentido. Significacion. Referencia. De la distincion sentido/significacion a la distincion
referencia objetual/referencia no objetual”, seminario que se llevaria a cabo durante el
primer trimestre del curso 1994/1995 y que en cierto modo oficia de puente entre el trabajo
de tesis y este encuentro con la obra de Marc Richir. Dicho seminario consigna la entrada
explicita de la obra de Marc Richir en el seno de una problematica propia a la
fenomenologia richiriana pero que, como se verd, se habia venido desarrollando a la luz de

otros autores, y apoyada, mal que bien, en otro instrumental conceptual.

"NdT: El texto que aqui presentamos, en espafiol, constituye una versién ampliada y en no pocos puntos
claramente mejorada del texto: “Mon chemin vers Marc Richir”, publicado en el niimero 47 de la revista
Eikasia. No es pues una estricta traduccion de dicho texto, sino una version algo distinta y algo mas completa.

* El texto de la tesis esta disponible en este mismo niimero de Eikasia. Advertimos que al final del documento de
la tesis, hemos incluido, a modo de post-facio, un texto que recoge de modo sintético la problematica de la tesis
y que se titula “La désymbolisation en question”. A ¢l puede empezar por remitirse el lector si quiere tener una
panordmica de la problematica de la tesis.

457

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Podria decir que me encontré con el pensamiento de Marc Richir por casualidad y, a
pesar de todo, lo que fue wuna simple casualidad terminé revelandose como
extraordinariamente esclarecedor para mi propio trabajo; de ahi que, retrospectivamente,
parece como si todo me hubiese conducido a dicho encuentro.

Un dia de otofio de 1989 6 1990 subia por la calle Descartes, en Paris, en las
inmediaciones del Pante6n; hasta alli me habian llevados mis pasos, sin destino determinado.
Me paseaba, mecida por la bella luz que alumbraba ese dia. En ese momento divisé el hall de
entrada del Colegio Internacional de Filosofia. Habia gente que entraba, salia, miraba los
carteles, tomaba el catdlogo de seminarios. Entré por curiosidad. Mir¢ el tablén de anuncios vy,
de subito, noté que algo saltaba a la vista. jAl menos a mi!

La diferencia.

i"Mi" diferencia!

La que me rondaba desde hacia afios, la que, desde largo tiempo, incluso me acechaba
y acezaba. La habia encontrado primero de modo involuntario y, mds tarde, me puse a
rastrearla en varios autores, rara vez filosofos. Dicha referencia respondia, sencillamente, a lo
que se habia convertido en una necesidad vital para mi propio pensamiento.

E incluso una suerte de obsesion. El indice, tan sélo presentido, de una verdad.

El lastre de un pensamiento ausente. Poso esquivo y centro de gravedad a un tiempo.

De hecho, los términos de la diferencia no tenian idéntico peso. El fiel de la balanza se
decantada hacia el sentido que, precisamente, no habia que confundir con la significacion.

Ahora bien ;qué es eso del sentido? Y ;qué era entonces para mi?

Por aquel entonces, nadie como Yves Bonnefoy me habia aproximado tanto a una
respuesta lo suficientemente articulada como para no resumirse en el simple alegato de que el
sentido... no es la significaciéon. En Bonnefoy, los &mbitos del sentido eran los de la poesia y
la pintura, cuya "transitividad" se esforzaba en poner en claro, ayudandose, para ello, de obras
que solian (y a veces suelen alin) considerarse como autotélicas e incluso como
antonomasicamente autotélicas, es decir, como obras sefialadamente desprovistas de cualquier
referencia, de toda apertura sobre "otra cosa", sobre "algo otro o distinto" a la obra misma.

Con Marc Richir descubri, precisamente, ese nuevo continente que entonces empezaba
a adivinar gracias a aquellas primeras lecturas. Richir conseguia decir, desde la filosofia, lo
que era el sentido, negativo por esencia, sin por ello positivizarlo. Nos "describia" procesos
varios, y lo hacia con pulso firme y con una precision inolvidable. O, mejor dicho, nos

mostraba algo que no puede, estrictamente hablando, ser descrito, ya que carece de contornos

458

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

estables. Nos hacia sentir las cosas en su oscura precision, que no por oscura deja de ser
precisa’. Si, sentirlas. Y ese "algo" de que se trata podemos, efectivamente, sentirlo, pero
jamas verlo ante nosotros.

Era como una inquietud y, a la vez, una seguridad, una irritaciéon y un punto de apoyo.

Una posibilidad de anclaje en un terreno que, sin embargo, era extraordinariamente
movedizo.

Pero siendo, con todo y con ello, un suelo.

Marc Richir conseguia pensar los procesos formadores de un lenguaje que se abria
sobre otra cosa que si mismo sin por ello reducirse a una simple designacion. Un lenguaje
cuya dimension creativa le aseguraba su dimension referencial, aunque no objetiva, o mejor
dicho no objetual por retomar la expresion que habia comenzado a emplear hacia el final de
los afios 80 cada vez que evocaba la "referencia" tal y como la conciben pensadores como Y.
Bonnefoy o H. Maldiney, pero también muchos otros, acaso de forma menos clara.

Este lenguaje no habia cesado de invocarlo, sobre todo en mi tesis sobre La
desimbolizacion en la cultura contempordnea’ defendida algo antes mi descubrimiento de la
obra de Richir. Sin embargo, no habia conseguido discernir del todo la verdadera naturaleza
de ese lenguaje con referencia no objetual. Abrigaba, todo lo més, la conviccion de que ese
tipo de lenguaje, de quehacer de sentido, se hallaba, a dia de hoy, francamente amenazado;
quiza como jamas antes lo habia estado. Se trataba, en suma, del lenguaje que decia "la cosa"
entendida como Sache. La cosa otra. Incluso la enteramente otra. Esa misma que mucho antes
habia creido hallar en narradores como J.M.G. Le Clézio y M. Tournier (contemporaneos de
Tel Quel en los afios 70, conviene recordarlo y, sin embargo, en las antipodas el uno del otro),
pero también el escritor inglés John Cowper Powys.

Esta cosa otra, y que habia sido el acicate que me hizo correr y brincar, de lectura en
lectura, de autor en autor, zozobrar de la incertidumbre a la desesperacion, y de la
desesperacion a una nueva iluminacion, eso mismo estaba en el corazéon del pensamiento de
Marc Richir. Y dicho pensamiento decia, de ella... algo, algo articulado que iba mas alla de

una simple mencion en negativo.

3 NdT: A este respecto, los desarrollos, extraordinarios, de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina sobre la “oscuridad
distinta”. Cf. Estromatologia. Teoria de los niveles fenomenoldgicos. Ed. Brumaria / Ed. Eikasia. Madrid. 2014.
Puede consultarse también el magnifico articulo “La oscuridad de la experiencia estética”. In Eikasia 47 (enero
2013). http://revistadefilosofia.com/47-02.pdf

* Joélle Mesnil. La désymbolisation dans la culture contemporaine. Tesis de Doctorado en Psicopatologia,
Universidad Paris 7, 1988. Bajo la direccion de Yvon Brés. Tesis disponible en este mismo numero de Eikasia y
provista de un post-facio suplementario titulado “La désymbolisation en question”.

459

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Sostuve, en mi tesis, que sélo un sentido no reducido a significacion ofrecia las
condiciones para que se diera una referencia no reducible a simple designacion univoca. Lo
que llamé "desimbolizacion" consistia en una creciente reduccidn, incoada desde el final del
siglo XVIII, de ese sentido a una significaciéon puramente lingiiistica. Dicha reduccion
devenia en una pérdida de contacto con cierta realidad, es decir, y como quiera que ésta se
concebida, con "algo" irreductible a un "efecto de lenguaje". No disponia, sin embargo, de
argumentos decisivos. Digamos que era una intuicién que se habia ido convirtiendo en una
conviccion. La obra de Henri Maldiney ya supuso, para mi, un encuentro fructifero. Pero
Marc Richir me ofrecia argumentos. Si bien acaso no sea aqui el de "argumento" el término
mas adecuado.

Marc Richir es, en suma, el filésofo de cuyo pensamiento y proceder mas préxima me
he sentido, y ello apenas desde el momento en que me topé con su obra. Me parecidé que se
habia aventurado en un territorio que yo apenas si habia conseguido presentir confusamente,
sin de veras dar con una via de acceso solvente. Ahora bien, nunca dejé de merodear en torno
a la entrada. Evidentemente, ¢l, ayudado por sus instrumentos filos6ficos y su talento para
implementarlos se habia adentrado mucho mas hondo en esa tierra y habia comenzado a

catografiarla, a elaborar, precisamente, una arquitectonica.

Vayamos poco a poco y ataquemos la primera y crucial de las dificultades: sentido y
significacion.

E, indisociablemente, la apertura del lenguaje sobre otra cosa que ello mismo.

Lo enteramente otro respecto del lenguaje. Aquello con que me habia topado ya,
esencialmente en novelistas y en poetas. Desde el principio de los afios 70 hasta el final de los
afios 80, en particular en el campo de la literatura, habia experimentado enormes reticencias a
seguir a los estructuralistas. No terminaba de dar con esa "tercera via" que echaba en falta.
“Tercera” porque tampoco estaba especialmente convencida por un realismo plano, en
realidad ideologico, y que aun se auto-proclamaba "socialista". Paso a paso, habia encontrado
textos que me parecian evocar, de una forma u otra, esa tercera via, pero sin que jamas los
procesos de acceso fueran explicitados.

Esa cosa otra que no es ni "efecto de lenguaje" (como se decia entonces), ni "ilusion
referencial" (Riffaterre), ni objeto ya constituido sobre el que bastaria colocar una etiqueta,

me la encontré en varios autores pertenecientes a no pocas disciplinas, pero sélo al leer a

460

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Marc Richir pude convertir todo ello en algo méas que un mero dedo indice apuntando en
direccién a un enigma.

(Como, trabajando desde la materia del lenguaje y la expresion, tratando, en suma, de
decir algo, podemos hacer aparecer cosas que, en cierto modo, ya estaban ahi, que habiamos
presentido, pero que no habian accedido del todo a la existencia antes de haber sido dichas? Y
es que algo estaba ahi "antes", a pesar de todo. Resistiéndome a aceptar el autotelismo o el
heterotelismo "naturalista", habia terminado por considerar que "gracias al vinculo 'horizontal'
de los elementos de la figuracion, acababa anudandose un vinculo 'vertical', referencial."

Evidentemente, habia hallado, en algunos filésofos, un esbozo de tratamiento de los
problemas que me preocupaban. Por ejemplo en Merleau-Ponty. Sin embargo, en ¢él, encontré
otro problema, que pronto se convirtio, desde mi punto de vista, en una reticencia ante lo que,
a todas luces, constituia una falencia: lo simbolico, eso simbolico con que me habia
encontrado en mis estudios de antropologia y luego de psicopatologia, de la mano de la fuerte
influencia de Lacan ;donde estaba en Merleau-Ponty? Era esa falencia lo que me impedia
seguirlo del todo. Los Wesen salvajes no son, claro estd, efectos de lenguaje... pero es que
jtambién hay efectos de lenguaje! Y, sefialadamente, en el &mbito de la patologia. Me parecia
que aunque el autor de Le visible et ['invisible ofrecia, qué duda cabe, una aproximacion
convincente de ese algo real que "precede" al lenguaje sin por ello estar determinado de
antemano, algo fallaba, en cambio, en la vertiente de lo simbdlico, algo que no hacia justicia a
su especificidad (de tipo, digamos, estructuralista).

De todas y cada de las lecturas que por entonces hacia, se desprendia una suerte de
tension entre dos concepciones, que era una tension entre dos relaciones del lenguaje con "la
realidad". Concepciones antagonistas, desde ninguno de cuyos fundamentos podia enunciar
ese "algo" que pesaba e insistia en el curso de mi reflexion sin que pudiese atin nombrarlo.
Permaneci, afios enteros, en una especie de limbo tedrico, en el no man's land del "ni... ni...",
suelo insostenible y, a la larga, inhabitable. Ni efecto de lenguaje, ni algo constituido con
antelacion a toda intervencion humana... jcudl era entonces el estatuto de eso "real" o de esa
"realidad" con la cual me parecia, por lo demds, que la "cultura contemporanea" perdia
contacto? Precisaré que, precisamente por ello, la cuestion de lo que quiera decir "real" no ha
constituido, para mi, algo asi como el punto de partida de un trabajo filos6fico dedicado desde

el principio y por entero a dicha cuestion. No. Dicha pregunta surgio, en primer término,

> Ibid, p 80.

461

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

como un obstaculo en el curso de un trabajo antropoldgico sobre la de-simbolizacion: ;Coémo
hablar de pérdida de referencia respecto de la realidad si no somos siquiera capaces de decir
lo que real significa? La cuestién se me presentd, durante cierto tiempo, como, hasta cierto
punto, "técnica": como un asunto que cumplia esclarecer primero, antes de proseguir. Dar un
paso de lado, un paso en direccion a lo que los filésofos bien pudieran aportar, para volver
luego, con un bagaje suficiente, a retomar el camino inicial. Como bien habra podido
imaginar el lector, no fue asi como ocurrieron las cosas. Cualquier nuevo aporte filoséfico
hacia tambalearse el conjunto de la investigacion, de tal suerte que jmi tema de tesis se
modificaba de continuo!

A pesar de todo, proseguia la navegacion entre el Carbdis de un determinado

naturalismo y el Escila de los "efectos de sentido".

iLos efectos de sentido!

Cuando entré en la universidad, en 1968 jno se hablaba de otra cosa! Estaba
convencida de que "eso existia", de que "lo habia", de que los efectos de sentido “se daban”,
pero estaba segura también de que habia "otra cosa". Otra cosa que se habia perdido en el
transcurso de una suerte de hiper-rigidez teodrica.

iY qué decir del nominalismo entonces reinante! Era aplastante (aunque, en cierto
sentido, invertido respecto del de Ockham u otros medievales, de tal suerte que este
nominalismo de nuevo cufio multiplicaba las entidades en vez de limitarlas®). NO habia MAS
QUE lenguaje. Un nominalismo impuesto a la fuerza habia terminado por ahogar al mundo
bajo las palabras. Y ello orientaba practicas, notablemente las psicoanaliticas. Conducia, en
todo caso, a una des-realizacion generalizada, ratificada de la mano del nuevo espiritu
"posmoderno" o, cuando menos, ya en franca via de convertirse en espiritu de una época.
Pues bien, esa ofensiva nominalista suscitaria, a su vez, reacciones "realistas" que, a mi
parecer, pecaban de ser demasiado positivistas, y que a su vez se oponian, aunque de otro
modo, a esa tercera via abierta por Marc Richir, y que por aquel entonces no conocia.

En Richir tenemos, por el contrario: un lenguaje abierto sobre algo otro que si mismo.
Sobre una cosa ofra, en cualquier caso jmuy problematica! Mi primer gran descubrimiento

dentro de la obra de Richir fue el de la dimensién fenomenologica; dimension que no se

8 NdT : Para un tratamiento mas detallado de esta cuestion: cf. Mesnil, Joélle “Un neonominalisme exubérant”.
Eikasia n°47. 2013. http://revistadefilosofia.com/47-20.pdf.

462

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

situaba ni del lado de un realismo ingenuo, ni tampoco del lado de un neo-nominalismo
"posmoderno".

Mas adelante contaron, para mi, el descubrimiento de la phantasia pura y de la
phantasia perceptiva. Términos, distinciones, territorios que se antojaban sumamente extrafios
a la gran mayoria de psicoanalistas con los que, al menos hasta la fecha, me habia topado o
que habia leido. A dia de hoy, creo, muy profundamente, que no puede uno ser psicoanalista
sin poner dichas distinciones en juego. El espacio transicional de Winnicott, tan a menudo
malinterpretado, tan a menudo reducido al objeto transicional, y reducido éste, a su vez, a un
simbolo, es decir, a una simple estructura de remision, a una representacion, se manifestaba, a
la luz de la obra richiriana y del recurso a la fenomenologia husserliana de la phantasia, es su
verdad y operatividad concretas: el espacio transicional consiste, por el contrario, en una
suerte de — cabria decir — "cuerpo inmaterial conductor", lo cual es muy distinto.

Si. En el fondo, quizd haya sido eso mismo lo mas importante para mi: una salida
radical de la semiodtica a través de la meditacion sobre un lenguaje que no es reducible a una
mera estructura de remision. Ahora bien, renunciar al exclusivismo de esta estructura de
remision no por ello convierte dice lenguaje en autotélico.

Antes bien abre a un modo de la “referencia” que, sin ser autotélica (hay un referirse a
lo otro que si), tampoco es designativa (eso otro que si no es objetual, no esté lingiiisticamente

recortado, y precisamente por ello es un “algo” genuinamente “otro”7).

Era este el lenguaje cuya prefiguracion habia creido yo poder rastrear en los primeros
romanticos. Mucho antes de mi encuentro con Marc Richir, el Athenacum y su féormula "el
simbolo representa lo no-representable" se presentdé a mi como una suerte de revelacion. Sin
embargo, afios después, tras haber leido Phénoménologie et institution symbolique, me
parecid que este “simbolo” seguia confundiendo ambas dimensiones, irreductibles entre si: la
fenomenoldgica y la simbodlica. Si tuviera que quedarme con una distincién terminologica
esencial en el pensamiento de Marc Richir, creo que seria con esa. Me parece que resume el
conjunto de su singular aporte a la fenomenologia. Si, por ejemplo, la mayor parte de los
psicoanalistas son, a mi parecer, incapaces de pensar la especificidad de la phantasia, que

sistematicamente confunden con la imaginacion, es por no distinguir ambas dimensiones;

"NdT : Es, sin embargo, una alteridad que alimenta el lenguaje, que se mantiene en una relativa coalescencia
con el decir. No es un “algo” esencialmente refractario al decir, sino, todo lo mas, no enteramente reductible al
decir. Sobre este punto, cf. Pablo Posada “L’imprépensable et I’indisponible. Sens, expression et narrativité dans
I’ceuvre de Laszl6 Tengelyi” in Eikasia n® 64, 2015. http://revistadefilosofia.com/64-15.pdf

463

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

dimensiones entre las cuales se despliega toda vida humana, pero que resultan irreductibles
entre si. Cuando redacté mi articulo sobre Marc Richir en 19948, a pesar de algunos errores,
mi meta, perfectamente consciente y muy determinada, era que psicoanalistas y psicologos
tuvieran acceso a su pensamiento porque pensaba que era absolutamente necesario para sus
practicas respectivas. Conocia bien a Pierre Fédida, que habia frecuentado como profesor y
también como terapeuta, y estaba convencida de que estaria muy abierto al pensamiento de
Marc Richir. No me equivoqué, ni me decepciond su reaccion. A pesar de todo, hube de
esperar mucho tiempo para que jovenes psicologos empezaran a interesarse por la obra de

Richir. Pienso, en especial, en Thamy Ayouch.

Si me permito, a dia de hoy, presentar "mi camino hacia Marc Richir", es porque me
parece que esclarecer como el pensamiento de este fildsofo me permitié superar determinadas
dificultades tedricas en mi personal recorrido intelectual va bastante mas alla, precisamente,
de un mero caso personal: revela cuestiones atinentes a la cosa misma. Ademas, solia oir decir
que Marc Richir era ilegible, que todo aquello no llevaba a gran cosa, que era demasiado
abstracto etc... Se trata pues de una suerte de testimonio que propongo al lector, y que hara
aparecer como este pensamiento puede ser movilizado en un trabajo que no es de filosofia
"pura", un trabajo que, como en mi caso, se enmarca, mas bien en la antropologia y la

psicologia.

Al volver la vista sobre mi recorrido, sobre el trabajo que llevo acometiendo desde
hace mas de treinta afos, puedo decir que el hilo de Ariadna que le confiere unidad reside en
la bisqueda de un realismo que, tiempo atras, tan s6lo me aparecia en negativo, a través de
reticencias, de protestas mal expresadas, de rechazos no formulados aunque vehementes,
rastro ausente de una insatisfaccion recurrente.

La busqueda de este realismo se imponia tan pronto como las dificultades conceptuales
ganaban mi trabajo. Estas aparecian en el momento en que mi trabajo, que por aquel entonces
trataba de antropologia, se topaba con obstaculos atinentes a los conceptos de que disponia.
Estos se revelaban de todo punto insuficientes para pensar los procesos que estudiaba. Mi

investigacion estaba gravada por esa "carencia" de mi utillaje conceptual, y ello al extremo de

¥ Cf. Joélle Mesnil, « L’anthropologie phénoménologique de Marc Richir », in Revue Internationale de
psychopathologie, n1°16, 1994 y « Aspects de la phénoménologie contemporaine. Vers une phénoménologie non
symbolique » in L art du comprendre, n°3, juin 1995, pp. 112-129.

464

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

perder, en repetidas ocasiones, cualquier punto fijo, indispensable apoyo para llevar a buen
puerto todo trabajo de pensamiento coherente. A dia de hoy, podria decir que los conceptos
con ayuda de los cuales quise entonces pensar la "desimbolizacion" estaban demasiado
marcados por esa temadtica, de tal suerte que se me hacia imposible esclarecer lo que, sin
embargo, y al albur de esa tematica de la desimbolizacion, habia entrevisto: esa otra cuestion
atinente a un realismo de nuevo cufio, un realismo intrinsecamente fenomenologico, esencial,
por lo demas, para pensar la problematica de la desimbolizacioén. Dicho con més radicalidad,
el concepto de simbolizacion al que comencé a recurrir a principios de los afios ochenta ya

estaba "desimbolizado"’

, de tal suerte que se volvia imposible conservarlo, tal cual, a modo
de instrumento de andlisis de una desimbolizacion.

Si he dado este ejemplo de las nociones de simbolizacion y de desimbolizacion, ha
sido porque éstas se han convertido en nociones centrales de mi trabajo aunque, en rigor, tan
solo aparecieran tardiamente, diez afios largos después del comienzo de mi investigacion.
Durante mucho tiempo, tuve que contentarme, en la mas extrema de las incomodidades, con
decir que "algo" que tenia que ver con procesos vitales de puesta en forma y de puesta en
sentido, asi como con nuestra relacion con la "realidad" estaba deshaciéndose, y que este
proceso era deshumanizante, o mas bien deshominizante; deshominizante en el sentido en que
Leroi-Gourhan identificé dicho proceso desde 1964, en Le geste et la parole.

Bastante antes del descubrimento de la teoria romantica del simbolo, que constituiria
un nuevo punto de anclaje de "mi" nocioén de desimbolizacién (aunque me centré, sobre todo,
en el alcance antropologico de dicha nocidn), y algo después de mi lectura de Leroi-Gourhan,
fue ciertamente el libro de Serge Moscovici : L’essai sur [’histoire humaine de la nature
aquella obra que me dio la pista que habria de seguir mas adelante. (Preciso, por lo demas,
que Moscovici no trataba, en propio, de deshominizacion; era yo quien, antes bien, y a partir

de los materiales que éste me proveia, aventuraba dicha interpretacion).

A principios de los afios 70 empecé, en el departamento de Antropologia de Paris 7,

una tesis sobre J. M. G. Le Clézio ; trabajaba entonces, simultdneamente, sobre las teorias

 NdT : “Desimbolizado” en el sentido que el término toma en la tesis de Joélle Mesnil, y que ha de distinguirse
del sentido de “simbdlico”, como opuesto a “fenomenoldgico” en la obra de Marc Richir. Joélle Mesnil ofrece
ulteriores precisiones mas adelante.

465

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

literarias y sobre la relacion del hombre con el mundo "natural". La intuicion de partida era la
siguiente: el mundo de las novelas de Le Clézio presentaba caracteristicas materiales
particulares que, hasta entonces, no habian sido tomadas en consideracion en la literatura.
Huelga sefialar que se trataba del "primer" Le Clézio; el segundo, cuyo nacimiento sitlio en
1976 con la publicacion de Hai, no existia aun.

La idea directriz residia en la novedad radical de una relacion al mundoque, a su vez,
habia que relacionar con los descubrimientos cientificos y técnicos de la época. Pues bien,
precisamente Le Clézio nos franqueaba, a través de sus novelas, un acceso a ese mundo.

Se trataba de un universo electromagnético y cibernético, y no ya de un universo
termodindmico. La primera version de la tesis trataba pues de lo que llamaba yo, de acuerdo
con una expresion empleada entonces por Serge Moscovici, “la cuestion natural”. A
diferencia de la cuestion social, que concierne la relacién entre los hombres, la cuestion
natural involucraba ante todo la relacion del hombre con su universo material desde un punto
de vista técnico'®. Moscovici fue conducido a distinguir "categorias naturales” irreductibles a
las clases sociales, categorias que consistian en agrupamientos humanos que se organizaban
en torno a al trabajo sobre la naturaleza que permitia el saber técnico.

Moscovici distinguia sucesivamente varios "estados de naturaleza" que determinaban,
cada vez, el nacimiento de una nueva categoria natural: asi, por ejemplo, el orden natural
"organico", el orden natural "mecanico" y, mas adelante, el orden natural "cibernético". Esta
cuestion “natural”, y que planteaba yo al hilo de una lectura de la primera obra de Le Clézio,
me condujo a tener en cuenta el orden natural cibernético, donde "El tinico trabajo, el unico
talento que sigue siendo propio del hombre, es la invencioén", alli donde "la intervencion
experimental alcanza y constituye, hasta cierto punto, el objeto y lo real...". El orden natural
cibernético se caracterizaba por el desarrollo de las ciencias aplicadas y por una inversion de

la relacion conocimiento/producciéon material. Lo que, dada esta nueva situacion, requeria

'""NdT : Nos permitimos sefialar, dada la importante recepcién que Marc Richir ha tenido entre algunos
integrantes heterodoxos de la llamada “Escuela de Oviedo”, sefialadamente a través de publicaciones en la
revista Eikasia, que Joélle Mesnil remite aqui a algo semejante a lo que Gustavo Bueno distingue como el “eje
radial” del espacio antropologico. Lo que Jo€lle Mesnil llama, en la frase anterior, la “cuestion social”
corresponderia, en cambio, al “eje circular” del espacio antropoldégico. Evidentemente, Joé€lle Mesnil trata de
pensar, aqui, la conjugacion entre ambos; asi, el modo no arbitrario (y, precisamente por ello, no lisologico sino,
si se quiere, rugoso) en que ambos se envuelven y penetran (de modo, dirfa G. Bueno, diamérico).

Moscovici(S), Essai sur [’histoire humaine de la nature, Flammarion, 1968, p. 103.

ibid, p. 405.

466

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

particularmente mi atencion, estribaba en el hecho de que el trabajo se autonomizaba
respecto del cuerpo del individuo.

En el marco de estas investigaciones, mi encuentro con Pierre Bernard en 1972 habria
de revelarse como decisivo. Este mostraba interés tanto por la literatura como por las ciencias
y, particularmente, por la astrofisica. Muy cercano a Serge Moscovici, no tanto como
psicosocidlogo, sino como historiador de las ciencias, era un gran lector de Blanchot, cuya
obra me hizo descubrir justo a principios de los afios 70, pero también de Le Clézio y de
Tournier. Nuestro encuentro se dio con ocasion de una discusion sobre estos autores en el
marco del seminario que impartia en el departamento de Antropologia de Paris 7 dirigido, en
aquella época, por Robert Jaulin. Su repentina muerte, en 1974, cuando estaba yo en segundo
o tercer afo de tesis, me dejo en una posicion incomoda, poco menos que a la intemperie.
(Como y bajo la direccion de quién proseguir mi investigacion?

Pensé, en un primer momento, en Serge Moscovici, pero finalmente fue Yvon Bres
quien se convirtié en mi segundo director de tesis, aunque, esta vez, ya no en Antropologia
sino en Psicopatologia. Estdbamos en 1980. Muchos afios habian transcurrido sin que
detuviese jamas mi investigacion. Y, sin embargo, no habia obtenido resultados tangibles. La
muerte de mi director de tesis supuso no sélo la pérdida de un ser querido, sino también la
desaparicion del interlocutor que me era, entonces, mas cercano.

(Por qué ese interés, que ambos compartiamos, por Le Clézio?

Lo chocante en las primeras novelas de Le Clézio es que sus personajes no tienen
identidad fija; se dibujan mas a modo de puntos de interseccion que como identidades estables
y localizables. Me parecidé que esta caracteristica entraba en resonancia con lo que a todas
luces conformaba la '"personalidad" del hombre contemporaneo. Una suerte de
desencarnacion. Pues bien, la desencarnacion, bastante mas tarde, una veintena de afios
después de mi primera bifuracién hacia la filosofia a partir de la antropologia, se habia
convertido en un tema central de mi reflexion.

Me planteaba también la pregunta de la relacion forma/contenido con la impresion de
hallarme ante un problema mal planteado. ;Bastaria con alegar que este nuevo orden natural
era el contenido de una novela que, por lo demds, no conocia cambios en su forma?

Obviamente no. Sin embargo, no terminaba de ver con claridad cémo articular la cuestion de

467

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

la forma con la del contenido. Peor aiin: esa misma particion se me antojaba cada vez mas
sospechosa, sin que por ello renunciar completamente a ella me pareciese una opcion a
considerar. No, en todo caso, a menos de ser capaces de reemplazarla por una conceptualidad

mas convincente.

Lo que me planteaba un inmenso problema, lo que suscitaba, en mis lecturas, una
incomodidad considerable, una reticencia que sentia con fuerza aunque nunca consiguiera
formularla claramente, era la coexistencia conflictual entre dos concepciones, una de las
cuales servia, todo lo mas, de contraste para resaltar la otra sin que jamas ninguna de ellas me
pareciera aceptable del todo. No podia alinearme sin mas con uno de los campos, de tal suerte
que me veia empujada, una y otra vez, a muilirme, por cuenta propia, una tercera via.

- si, me oponia al "realismo socialista" (término caido, a dia de hoy, en desuso, pero
que, por aquel entonces, se empleaba con frecuencia), pero también a "Tel quel" y a su
reivindicacion del un autotelismo radical.

- si, pensaba que la literatura hacia algo distinto (y algo mas) que limitarse a reflejar
una realidad social y material ya constituida.

-no, no aceptaba que la literatura fuese un mero juego entre significantes. Pero,
entonces, no encontraba respuesta satisfactoria alguna a una pregunta, la mia, que se habia
convertido, grosso modo, en esta que sigue: jcomo concebir un realismo que no se redujese a
un simple "reflejo"” de una realidad ya enteramente constituida?

Tan sdlo bastante més tarde encontré elementos de respuesta en textos que, en parte, ya
existian, pero cuya simple existencia desconocia por completo (por ejemplo, La gravitation
poétique, obra de Jacques Garelli publicada en 1964 y cuya lectura habria podido dar un
empujon decisivo a mi investigacion de haber tenido noticia del mismo).

A pesar de que, en el transcurso de mi primer afio de Filosofia en la Universidad de
Paris X Nanterre (en 1968-69), hubiéramos estudiado no pocos textos de Ricoeur, aquel de
entre ellos que me hubiese permitido un decisivo paso adelante no se habia publicado atn.
Mas adelante, me desinteresé€, por desgracia, del autor de Lo voluntario y lo involuntario, y no
fue sino en 1980 cuando, por fin, lei La metdfora viva, a pesar de que llevaba publicado desde

1975. jYa disponia, gracias al concepto de "referencia segunda", y que el autor tomaba de

468

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Jakobson, aunque modificandola, de un primer elemento de respuesta a mi pregunta!

Algo después, en 1978, vino el encuentro con Pierre Fédida y que durante veinticinco
afios frecuenté tanto en un registro que convendremos en llamar personal o existencial, como
en un registro mas intelectual (formaba parte de mi tribunal de tesis). Gracias a Pierre Fédida
descubri nuevos autores, sobre todo Erwin Straus y Henri Maldiney. La lectura, a principios
de los afios ochenta, de la obra de Maldiney Regard parole espace, que, sin embargo, ya
conocid una primera publicacion en 1973 (pero que también desconocia) constituyd no sélo
un verdadero interés e incluso encanto, sino que me aportd los conceptos de los que tan
dramaticamente carecia mi elaboracion inicial. Puedo asegurar sin pestafiear que en Pierre
Fédida y en Henri Maldiney descubri, verdaderamente, el interés que mi propio trabajo
podria tener para la fenomenologia. El primer ano de de Filosofia nos hizo descubrir Ideas I,
y a dicha obra dedicamos un tiempo considerable. No era, con todo, el texto que mas y mejor
podia ayudarme. En cuanto los textos de Heidegger, reunidos en la edicion francesa titulada
Questiosn 1, y que formaban parte de nuestro programa del Gltimo afio de bachillerato, diré
que presentaban, a mi parecer, dificultades insuperables.

Por fin encontraba en Henri Maldiney a alguien que defendia un realismo no
naturalista, "no-objectual", que se revolvia contra la exclusion del referente o referende (que
escribia con una "d" [référend] para indicar que ese “referente” no es una nocidn estatica, un
punto de referencia fijo) en la poesia, pero que, al mismo tiempo, se interesaba mucho por el
trabajo especifico de la lengua, de tal suerte que era precisamente ese trabajo el que incluso le
permitia dejar atrds un realismo no critico. De la mano de Henri Maldiney y de Pierre Fédida
me puse también a leer la obra del linguista Gustave Guillaume, y vi claramente que no
podria hallar respuesta satisfactoria a mis preguntas en Saussure o, mejor dicho, en la lectura
que de ¢l solia hacerse en los afios en los que el estructuralismo dominaba. En realidad, con el
tiempo fui descubriendo a un Saussure completamente distinto, infinimente mas matizado, y
que acaso no exlcuya la dimension fenomenologica del propio lenguaje por mucho que, claro
estd, no la piense como tal. Sobre este punto, la lectura de la obra que Patrice Maniglier ha
dedicado a Saussure (La vie énigmatique des signes. Saussure et la naissance du

structuralisme’®) constituy6 para mi, afios més tarde, una auténtica revelacion.

3 Ediciones Léo Scheer, 2006.

469

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Habia pues un problema recalcitrante debido al hecho de que mi verdadera
preocupacion no era ni literaria, ni lingiiistica, sino antropologica. Ante mi aguardaba la tarea
de articular esta nocion de referencia no-objetual con el fendmeno de deshominizacion, que
seguia siendo la principal de mis preocupaciones.

En todo caso, resultaba frustrante e incluso doloroso no acceder a resultado alguno al
cabo de una busqueda encarnizada que se proseguia. De hecho, la publicacion de textos
inacabados, de preparaciones incoativas, y de fragmentos cuya practica tanto se estilaba por
aquells tiempos (i.e. hacia los afios setenta) siempre me pareceron facilidades inaceptables. El
proceder bien pudo parecerme, por veces, interesante, pero quizd demasiado preso de un
pathos de lo inacabado. Necesitaba, por un lado, aprender a plantear mejor mis preguntas y,
por el otro, aportarles una respuesta aceptable; y, dicho sea aparte, defender una tesis jamas
fue mi verdadero objetivo. Estaba, sencillamente, habitada por una cuestion azuzante; he ahi
todo; e inscribir dicha cuestién en un contexto universitario representaba, a pesar de todo, una
suerte de parapeto. No me imaginaba ensefiando. Asi, no me quedaba mas que trabajar para
alcanzar una forma conceptual mas o menos acabada, aun cuando el "objeto" de la
investigacion pareciera sostenerse fuera de cualquier tipo de dimension accesible a los
conceptos. Y eso fue, por consiguiente, lo que traté de hacer. Sin embargo, el momento de la
redaccion final fue una y otra vez pospuesto. Se me hacia intolerable interrumpir la
investigacion para ofrecer un texto acabado. Y no solo era intolerable; era también
irrealizable : me resultaba, sencillamente, imposible.

A pesar de todo, si que hubo, por fin, una tesis, defendida en 1988 en el Departamento
de Psicopatologia de la Universidad Paris 7, pero que jamas me parecid satisfactoria: ni en el
momento de la defensa, ni tampoco mas adelante. Aun cuando mi tribunal de tesis
(compuesto por Pierre Fédida, Yvon Bres, Jacques Gagey, y Michelle Huguet) aprecié mi
trabajo, yo albergaba, por mi lado, la firme conviccién de haber fallado, de marrado, y por
mucho, el blanco de mi idea, y ello a pesar de sentir que me habia acercado
considerablemente a esa idea al correr de los afios. Tras casi quince afios de trabajo y
seiscientas paginas de redaccion final, me parecia que algo fallaba en "mi" concepto de
simbolizacion: alimentaba la cuasi certeza de que incluso una vez operada una primera

diferenciacion esencial entre alegoria y simbolo, y correlativamente entre significacion y

470

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

sentido, una nueva subdivision se imponia como necesaria, pero sin que consiguiese aun
vislumbrar de cudl se trataba. Fue en ese punto en el que, dos afios después de mi defensa de
tesis, la obra de Marc Richir aporté un elemento que habria de conllevar una reorganizacion
del conjunto de mi trabajo.

En la época posterior a la tesis, segui pues trabajando, leyendo, y la diferencia entre
sentido y significacion cobrd cada vez mas importancia para mi, y ello al punto de dedicarle
un seminario entero, que impartiria en el College International de Philosophie en 1994. Sin
embargo, serd en 1990 cuando se produzca el que, sin lugar a dudas, ha sido el giro mas
radical de toda mi empresa de pensamiento, y ello sucedié cuando tuve la impresion de que

Marc Richir habia pensado esos mismos conceptos que venia yo buscando.

Eso mismo que desde hace mucho sospechaba se fue volviendo indudable: la cuestion
de que quise tratar exigia un "instrumental" filos6fico mucho mas sofisticado que aquel del
que disponia yo hasta entonces. Momentos hubo en que empecé, una vez mas, a preguntarme
si de veras tenia sentido proseguir un trabajo que no parecia jamas llegar a término, ni ofrecer
nunca seguridad definitiva: si no habia logrado resolver mi problema, ello se debia a su
particular dificultad, jamds tratada con la suficiente radicalidad. Efectivamente, los que se
habian aproximado a dicho problema no supieron resistir a la tentacion de imprimirle al
pensar ese empujoncito gracias lo que inevitablemente se tambalea parece caer de pie,
cuando, en el fondo, el problema sigue sin resolver. Era evidente que me faltaba un concepto
y que dicho concepto (me) hacia falta. No haber cedido a "la rabia de concluir" me permitio,

al menos, proseguir mi investigacion de tal suerte que un encuentro que se revelaria mas

' Collége International de Philosophie. ler semestre de 1994. La totalidad del proyecto de seminario se
encuentra en apéndice a este mismo texto. Nos limitamos a reproducir lo que luego result6 ser el “argumento”
del curso: “La desencarnacion del sentido. (Sobre la diferencia entre sentido y significacion)”. Argumento: “Se
tratard, en el presente seminario, de poner de manifiesto la fecundidad de la diferencia entre ‘sentido’ y
‘significacion’ a partir de una lectura de textos filosoficos y de otro tipo, y mostrar en qué sentido esta diferencia
entre dos modalidades del significar permite, tanto mas alla del autotelismo como mads alld de un naturalismo
ingenuo, concebir una referencia no objetual (es decir, pre-reflexiva, pre-tematica, antepredicativa, pética...).
Mostraremos, en base a un corpus pluridisciplinar que va desde los Ultimos decenios de la retorica clésica, y
atraviesa ese momento fuerte que es la teoria roméntica del simbolo, la continuidad y prosecucion de un mismo
esfuerzo de pensamiento que, a dia de hoy, se concretiza en un acercamiento fenomenolégico para el que la
nocién de encarnacién reviste una relevancia esencial. Pudiera ser, efectivamente, que la diferencia mas
irreductible del sentido en relacién a la significaciéon resida en su elemento de encarnacién. Asi pues,
inquiriremos en particular sobre la nocion de lenguaje encarnado con el fin de ver si acaso no seria dicha nocién
mas util para una interpretacion de las formas culturales contemporaneas (senaladamente las psicopatologicas)

299

de lo que lo es la oposicion, més habitual, entre lenguaje ‘autotélico’ y ‘heterotélico’”.

471

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

adelante como decisivo tuvo tiempo y ocasion de tener lugar.

Antes de haber accedido a los textos de Marc Richir, muchos fueron los autores que
ofrecian la impresion de estar muy cerca de la “buena pregunta”. Sin embargo, tarde o
temprano, terminaba siempre por darme cuenta de que no debia — ni podia — seguirlos, sopena
de traicionar la especificidad de mi interrogacion, asi como su radicalidad. Acababa
sobreviniendo un desacuerdo no ya respecto de un detalle, sino en relaciébn a un punto
esencial, central, y se imponia entonces, una vez mas, buscar en otro sitio, rastrear otras
pistas. Este desacuerdo se centraba, las mas veces, en el sentido de lo que llamaremos “real” y
“sentido”. Y también, de forma aun mas oscura, pero particularmente insistente, en una suerte
de negligencia de una determinada dimension — dicho, por de pronto, de forma vaga — de la
experiencia humana.

Un ejemplo : si el pensamiento de la dimension “fenomenolédgica”, “pre-tematica”,
“pre-conceptual”, o también “pre-simbdlica” que encontré en Maldiney constituyé una
incursion considerable, un avance decisivo, no tardé en percatarme de que, esta vez, algo
faltaba del lado de lo que, a dia de hoy, designaria con el término de “simbolico” (y que
corresponde al uso de “simbolico” que hace Richir, uso proximo, a su vez, al sentido
estructuralista; sentido diferente del que privilegié¢ en mi tesis. En ese momento, era Lacan
quien, efectivamente, me servia de instancia critica para resistir al “todo fenomenoldgico” de
Maldiney, para resquebrajarlo). Por eso, llegado un cierto punto, tampoco pude seguir a
Maldiney. En su célebre articulo « Comprendre », publicado en 1960, cuestionaba éste,
principalmente, las obras de Freud y de Binswanger, pero se refiria también a Lacan. En el
caso de las obras de Freud y de Lacan, Maldiney parecia “fenomenologizarla”. Si su
aproximacion del sentido me parecia rica y convincente, la que hacia del no-sentido que
insiste y polariza en el 4mbito de la psicopatologia se me antojaba, en cambio, deficiente. En
cierto modo jtodo funcionaba demasiado bien! El “todo fenomenolégico” se presentaba
incolume, sin fisuras. La misma impresion tuve leyendo a De Waelhens . Los textos mas
tardios de Maldiney me parecieron seguir la misma tendencia. Por precisar lo dicho aportando

un ejemplo, diria que la idea de que “la dimension patica es la que falla en la psicosis”, por

Maldiney(H), Regard Parole Espace, L’age d’Homme, 1973.
De Waelhens(A), La psychose. Essai d’interprétation analytique et existentiale, Nauwelaerts, 1972.
Maldiney(H), Penser I’homme et la folie, Jérome Millon, 1991.

472

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

seductora que se presente, no me resultaba enteramente aceptable. Debia haber también algo
“marrado” o “fallado” en la vertiente relativa al ingreso en el orden de lo simbodlico (en el
sentido de Lacan), un 4ngulo muerto necesario para que quede sellado el aterrizaje simbolico.

(No era otra dimension, que hemos llamado simbdlica, claramente situada del lado de
la institucion, precisamente, la que, cuando no siempre al menos si a menudo, estaba en juego
en las patologias llamadas psiquicas?

La lecutra de Phénoménologie et Institution symboligue me permitid superar
muchisimas dificultades que radicaban en una falta de distingos conceptuales. La nocion de lo
simbdlico, que ya habia debidamente discernido de la de alegoria, pedia, a su vez, una
subdivision suplementaria. Precisamente en esa medida la diferencia operada por Marc Richir
entre dimension simbolica y fenomenologica se convirtid en una auténtica clave de boveda de
mi propia construccion tedrica. La dimension “fenomenologica” correspondia mas o menos a
lo que otrora habia llamado “simbolico”, tomando siempre, y ya entonces, las debidas
precauciones, consciente como era de que, efectivamente, el modo en que empleaba ese
término resultaba, cuando menos, problematico. Y lo cierto es que, en la mayoria de las
ocurrencias, resultaba de repente clarisimo que se trataba de lo “fenomenoldgico” en Marc
Richir; jaunque correspondia también, en toda una serie de acepciones, a lo que el propio
Richir llama también “lo simbdlico”! Se imponia pues retomar el conjunto de mi trabajo,
tratando de desentrafiar esa mutua intricacion de lo simboélico en lo fenomenolédgico, de lo

fenomenoldgico en lo simbolico.

Mi recorrido, como ya he senalado, ha atravesado varias disciplinas. Si, al cabo,
terminé¢ defendiendo la tesis en Psicopatologia, su contenido llevaba la impronta de mi
primera formacion, la filosofica, y después, el rastro de esa corta « excursion » en literatura
(Filologia francesa), donde esperé hallar una aproximacién a la referencia algo mas
convincente que aquellas que entonces conocia (habia estudiado, principalmente, las teorias
de Georges Lukacs, Lucien Goldman y Jacques Leenhardt ). Fue después cuando me volvi
hacia la antropologia, y he de admitir que fue la psicopatologia lo que prendié en mi o, mas

bien, lo que me alcanz6 y me encontro incluso antes de ser yo quien hacia ella fuese.

Richir(M), Phénoménologie et Institution symbolique, Jerome Millon, 1988.

473

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Largo tiempo antes del encuentro con el pensamiento de Marc Richir diria que la
pregunta esencial que me movia, enunciada de modo harto impreciso, se referia a los procesos
de puesta en forma y en sentido necesarios a todo individuo para vivir humanamente en un
mundo que, efectivamente, habita. Y me preguntaba, mas particularmente, de qué modo,
desde el final del siglo XVIII, estos procesos parecian haberse visto profundamente
trastocados. La cuestion seguia siendo, en definitiva, la misma, pero debia apartarme de los
estudios literarios para tratar de darle respuesta.

Concederé que una temdtica tal es vastisima y que puede evocar innimeras
orientaciones tedricas.

Leia la revista Topique, y descubri los textos de Piera Aulagnier, sobre todo La
violence de [interprétation. Prosegui con la lectura de Cornelius Castoriadis, cuya obra
L’institution imaginaire de la société me habia impresionado particularmente, en especial el
capitulo dedicado al inconsciente . Noteses que, precisamente, es €ste un texto que Richir
encarece a la hora de abordar su propio nocion de inconsciente fenomenologico.

Poco a poco, sin haberlo decidido verdaderamente, me acercaba a la psicopatologia.

Mi reflexion sobre un eventual proceso de deshominizacion encontrd en su recorrido
varios estudios sobre el modo en el que los propios procesos de pensamiento se veian
comprometidos en algunas patologias llamadas psiquicas. Desde 1975, empezaba a leer
autores de la escuela inglesa : Donald W. Winnicott, Marion Milner, Masud Khan, aunque
también Bion ; autores que me aportaban tantos mas elementos para pensar el pensamiento
mismo por cuanto los pacientes no eran, en su gran mayoria, neurdticos, sino que en ellos
eran los procesos mismos del pensamiento los que se veian afectados, y no so6lo sus
contenidos. Entre los primeros textos que, tiempo después, habrian de conducirme hasta Marc
Richir, citaré los estudios sobre los procesos que operan en el pensamiento psicotico, pero,
mas radicalmente aun, en los simples procesos del pensar. Asi pues, no tanto el pensamiento
en sentido sustantivo cuanto el pensar en sentido infinito. A dia de hoy, el propio Marc Richir
ha tratado de escrutar qué sucede en la psicosis, buscando respuestas especialmente en

Winnicott, mientras que en la época de Phénomeénologie et Institution symbolique sus

Castoriadis(C), L'institution imaginaire de la société; Seuil, 1975, capitulo VI. « L’institution social-
historique: I’individu et la chose », pp. 371-456.

474

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

referencias en psicoandlisis eran, mas bien, Freud y Lacan (L. Binswanger perteneciendo, mas

bien, al &mbito de la psiquiatria).

Sin duda alguna, el tema que vertebraria lo que, mas adelante, se convertiria en mi
tesis, tan solo se dibujo tardiamente. A dia de hoy he de admitir que los albores del trabajo
que todavia persigo se dibujaron mas claramente tras el abandono del trabajo sobre Le Clézio,
y de ese otro trabajo sobre Michel Tournier. El “nervio” o, si se quiere, la “columna
vertebral” del conjunto, se constituyd de veras tras la stbita desaparicion de Pierre Bernard,
fallecido de un infarto y, por otro lado, de la mano de la relectura simultanea de Leroi-
Gourhan y de Lacan en torno a 1974. El choque entre estos dos pensamientos que nada
parecian tener en comun, pero cuyo encontronazo conducia, a mi entender, a una
problematica tan dificil de captar como insistente, se referia a la funcion de lo imaginario, o
mas bien la imaginacion en las sociedades o también al efecto de la imaginacion en la vida
de los individuos (cumple sefalar que, por aquel entonces, no habia leido aun a Castoriadis).
Me preguntaba qué relacion podria haber entre la imaginacion de la que en repetidas
ocasiones nos habla Leroi-Gourhan en Le geste et la parole y lo imaginario en Lacan. Treinta
afios mas tarde, aun tengo la impresion de que Lacan, bajo el concepto de lo imaginario,
termina reduciendo la imaginacion a racionalizaciones e incluso, a veces, a mero raciocinio
[ratiocinations] como escribe Richir. En cambio, Leroi-Gourhan si estuvo mucho mas cerca
de intuiciones que encontramos ya en Castoriadis. No es casualidad que el pensador de origen
griego emitiese no pocas reservas sobre la obra de Lacan. En Le geste et la parole, la
imaginacion de Leroi-Gourhan estd, a mi parecer, muy proxima del imaginario radical de

L’institution imaginaire de la sociéte.

Entre la muerte de Pierre Bernard y el giro que supuso para mi, afios mas tarde, mi
nueva inscripcion de tesis en Psicopatologia bajo la direccion de Yvon Bres, descubri autores
que se convirtieron en esenciales para mi, en particular, en 1975, Cornélius Castoriadis. La
lectura de L’institution imaginaire de la société supuso una verdadera inflexion en mi
recorrido. Fue uno de los libros méas importantes de mi vida. Puede decir sin temor a exagerar

que marcd un antes y y un después. Exactamente como sucederia con Phénoménologie et

475

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

institution symbolique de Marc Richir, quince afios mdas tarde. La nocién de imaginario
radical reforzé6 mi sentimiento de que Lacan habia pasado, inadvertidamente, al lado de una
vertiente esencial de la actividad imaginaria. La lectura de Richir me permitio,

fundamentalmente, pasar de una impresion a un concepto.

Desde el instante en que Yvon Bres se convirtié en mi director de tesis, cambié varias
veces de tema. Para mi, fue aquella una época que se situaba en la prolongacion de mi trabajo
sobre Le Clézio, « L’imaginaire du scientifique »; pero no se trataba del imaginario de los
cientificos; antes bien, “/o” cientifico designaba el agente productor del conocimiento en el
orden natural cibernético tal y como Serge Moscovici lo define en L’essai sur [’histoire
humaine de la nature. Se trataba de un universo electromagnético en el que la nociéon de
comunicacion habia adquirido una importancia de primer orden. Ya he ofrecido algunos
elementos relativos a ese universo; aun precisaré que el hecho de que lo real se convierta,
hasta cierto punto, en un efecto del conocimiento, que en el orden “cientifico” los fendmenos
aparezcan como efectos de la accion del cientifico “que ‘practicamente’ pasa a convertirse en
su inventor”, y que, de ese modo, la relacion entre invencion y descubrimiento se viese
modificada en profundidad, todo ello me parecia ofrecer argumentos a favor de la tesis de
Leroi-Gourhan, tesis segin la cual cuando la exteriorizacion de los artefactos sobrepasa
determinado umbral, conduce a una pérdida del contacto con lo real.

En L’imaginaire du scientifique, 1o que habia solicitado mi atencién era la inversion
del orden habitual (traditionnel) entre teoria y practica. Lo que retenia de L ‘histoire humaine
de la nature, del orden natural cibernético, o electromagnético, o incluso del cientifico, por
retomar los distintos calificativos que le atribuia Serge Moscovici, era, como he sefialado, la
inversion de la relacion conocimientos/produccion, y la aparicion de una ciencia aplicada.
Estaba convencida de que la relacion de un ser humano con el mundo en el que vive se habia
visto radicalmente volteada desde el momento en que dicha inversiéon se produce. Lo
importante residia para mi en el hecho de que habia una ruptura en el sentido de la sensacion
corporal y psiquica del trabajador respecto de su trabajo, y que el cientifico concebia como

algo que otro realizaria sin tener que experimertar “desde el interior” su necesidad. Asi, surgia

Moscovici(S.), ibid, p . 404.

476

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

una ruptura de continuidad que, a mi parecer, habia de comprometer el trabajo formador de la
imaginacion, es decir, lo que, por aquel entonces, llamaba la funcién de lo imaginario.
Precisamente en este punto presentia un riesgo de deshumanizacion. He de precisar que, en
aquella época, no leia a Heidegger, y que tan solo bastante mas tarde tuve conocimiento de la
nocion de Gestell. Los textos de Bernard Stiegler afines a esta tematica no se habian
publicado aln ; pienso, con todo, que habrian podido ayudarme ; al menos los primeros, es
decir, la trilogia de La technique et le temps (los textos que ha publicado después de 1995 me
parecen, por desgracia, haber perdido toda rigor teérico). Aun desconocia la existencia de la
obra de Jacques Ellul, de tal suerte que (aunque, a dia de hoy, mi juicio seria mas reservado
sobre la obra de este ultimo) me faltaban apoyos teoéricos. Los autores que entonces leia se
aproximaban a la cuestion sin forjar, creo yo, los conceptos necesarios para tratarla de veras.
Se trata, entre otros, de Lewis Mumford, Mac Luhan..., y otros autores de libros varios de
historia de las ciencias y de las técnicas, libros en los cuales hallaba informaciones empiricas
utiles, pero sin la elaboracion teorica, conceptual, que me habria permitido pensar el proceso

de la “deshominizacion” como tal.

En un segundo periodo del trabajo efectuado bajo la direccion de Yvon Bres, empecé a
elaborar una reflexion sobre “Las perturbaciones de la representacion en la cultura
contemporanea”, que mas adelante se convirtié en “Las perturbaciones de la funcion de lo
imaginario en la cultura contemporanea” al pairo del interés por el pensamiento de
Castoriadis, que prevalecia entonces en mi. Este habia comenzado a publicar la serie de los
Carrefours du labyrinthe : un primer tomo, luego un segundo (Domaines de I’homme), en
1977 y, los siguientes, publicados tan s6lo afios mas tarde. En dichos textos, mas que en los
de Frank Tinland, hallé elementos que me permitieron articular algunos aspectos de la
reflexion de Leroi-Gourhan con el psicoandlisis. También encontré en Castoriadis un
pensamiento ya elaborado que me otorgd la posibilidad de formular mejor algunas de mis
propias opiniones, cuando menos reservadas, respecto de Lacan (y ello ain cuando jamas me
haya apartado completamente de ese pensamiento, dado que, a dia de hoy, entiendo que mis
reticencias tienen mdas que ver con el “lacanismo” que con el propio Lacan). Lo cierto es que

hay varias formas de leer a Lacan. Por limitarnos a un solo ejemplo, las lecturas que de Lacan

477

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

hacen Jean Oury y, hasta cierto punto, Jacques Schotte, autorizan un acercamiento a la
fenomenologia que otras lecturas sencillamente bloquean.

Mas adelante, se impuso a mi la nocidon de “no-representable”. Lo hizo en un texto
escrito entonces cuyos términos exactos he olvidado, pero cuyo contenido giraba en torno a la
idea de un defecto de representacion de lo no-representable en la cultura contemporanea. Hoy
en dia, este “no-representable” lo situaria en la dimension fenomenoldgica discernida por

Marc Richir.

Por ultimo, el tema definitivo que di6 su titulo a la tesis sostenida en 1988 se convirtid
en : “La desimbolizacion en la cultura contemporanea”. El descubrimiento de determinado
texto, « Théories du symbole » de Todorov, me permitio dar un Ultimo paso antes de la
redaccion final del conjunto. Este libro, lo lei desde un punto de vista no ya literario sino
antropologico. Me ofrecid, sobre todo, un anclaje historico, y le dio un nombre a una
concepcion del simbolo cuyo perimetro habia tratado de cernir en autores que se aproximaban
all simbolo de modo manifiestamente “romantico”, asi lo reivindicasen de forma explicita o
no. Digamos que s6lo relativamnte tarde me percaté de que la concepcion del simbolo que
habia hecho mia para hablar de “de-simbolizacion” correspondia, punto por punto, a la teoria
romantica (se trata, claro esta, del primer romanticismo alemdn y en ningin caso, del

romanticismo francés, mas tardio y fundamentalmente distinto).

La tesis, en su version definitiva, comportaba dos partes. Una primera estaba dedicada
a la nocion de simbolizacion ; la segunda a la de desimbolizacion. Efectivamente, el concepto
de simbolizacion, a pesar de designar, de primeras, y de forma satisfactoria, los procesos de
puesta en forma y de puesta en sentido’', sobre los cuales habia trabajado largo tiempo antes
de adoptar esta terminologia, se revelaban como altamente problematicos, aunque solo fuera a
raiz de su polisemia que, en determinados casos, alcanzaba un grado tal, que la significacién
del término en dicho autor era rigurosamente la inversa de la que en otro acusaba ese mismo
término: por ejmplo, en Espace, Parole, Regard, Maldiney se refiere, con el término de

“simbolizacion”, a lo que la mayor parte de los autores a los que me refiero llaman

2INdT : « Mise en sens ».

478

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

“desimbolizacion”. En ambos casos, se trata de una desvinculacion del lenguaje con la
realidad, de un desleimiento de su union.

Por lo demaés, a dia de hoy me parece que el término de simbolizacion (y por ende el
de desimbolizacion) se emplea con demasiada ligereza : convendria precisar lo que con
dichos términos esta uno, cada vez, entendiendo. En todo caso, y por lo que a mi hace, no
parti de dicha nocidén, sino que llegué¢ a ella y la trasladé luego a mi propio campo de
interrogacion merced a un proceder en zigzag entre la cosa misma y su nombre (por presentar

el proceso de un modo relativamente ingenuo).

La teoria romantica del simbolo (la de Jena, la del Athenaeum, por lo tanto,
seflaladamente, la de los hermanos Schlegel, la de Novalis, pero, algo antes, la de Karl Philip
Moritz) ocupaba un lugar preponderante en la ultima version de la tesis. Constituia el polo
organizador de toda la primera parte. Aun cuando La désymbolisation dans la culture
contemporaine fue defendida en un departamento de Psicopatologia, la tesis trataba de
antropologia y del aludido fenémeno de deshumanizacidon. Sea como fuere, en la tesis
desempefié un papel fundamental la teoria romantica del simbolo, siendo la defendida por la
Athenaeum la que me interesaria en primer término: “el simbolo representa lo no-
representable”. Pretendia hacer entrar lo fuera de lenguaje en el lenguaje antes que abrir el
lenguaje a lo fuera de lenguaje, y me parecid que aquella formula tendia un puente entre
ambas instancias. En los afios ochenta, el uso que de esta nocidon “romantica” hacia no era, a
mi ver, literaria; y no lo era por cuanto la vinculé, inmediatamente, a la idea de que nuestra
cultura adolecia de una falta de representacion de lo no-representable, haciéndome eco de
determinadas observaciones de Leroi-Gourhan en Le geste et la parole. Entre las
observaciones del antrop6logo que llamaron poderosamente mi atencidon, mencionaré las
siguientes para permitirle al lector captar con mayor precision la dimension antropoldgica de
las cuestiones que aun a dia de hoy me solicitan. Por lo demas, ponen asimismo en claro el
anclaje que motivé una continuidad entre mi referencia de los afios 80 a la teoria romantica

del simbolo y mi referencia ulterior al pensamiento de Marc Richir.

En el segundo tomo de Le geste et la parole, Leroi-Gourhan hace notar lo siguiente :

479

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

“la escritura, en su primer estadio (...) sigue siendo apta para suscitar imagenes mentales no ya
imprecisas, sino nimbadas y susceptibles de extenderse sobre varias direcciones
divergentes.”

Asimismo, es importante hacer notar que el antropdlogo establece una relacion entre el
hecho de que ciertos pueblos primitivos dispongan de un sistema grafico y verbal
“coordenados” y el hecho de que se dé “una continuidad permanente entre el sujeto pensante
y el medio sobre el que se ejerce su pensamiento.” A lo que Leroi-Gourhan afiade lo
siguiente : “la discontinuidad aparece con la fijacion o sedentarizacion agricola y las primeras

b

escrituras.” Pues bien, determinadas observaciones de Leroi-Gourhan se esclarecieron

considerablemente cuando las retomé a la luz de la lectura del texto que Richir dedico al

“Origen de la geometria™*

, al final de su obra La crise du sens et la phénoménologie.

Sabemos que Leroi-Gourhan insiste en la idea de que técnica y lenguaje son
inseparables, y que evolucionan al mismo tiempo. La escritura se vuelve, de este modo, cada
vez mas “eficaz” (término que en Leroi-Gourhan acusa una valoracidon negativa) tan pronto
como empieza a eliminar el halo de imagenes asociadas caracteristico de las escrituras
ideograficas®®. Pero, al mismo tiempo, la linearizacion “corresponde a un empobrecimiento de
los medios de expresion irracional”. Imposible entrar aqui en el intrincado dédalo de detalles
de esta cuestion. Digamos que una lectura atenta del antropdlogo pone de manifiesto que el
término “‘irracional” suele ser empleado por €l como equivalente de “no-representable”.
Evoca, en suma, una dimension de la existencia que es imposible codificar.

A dia de hoy, diria mas bien que lo no-representable a que se refieren los romanticos
de Jena, primera pista para lo que durante mucho tiempo estuve llamado “simbolizacion”,
pero de lo que habla también Leroi-Gourhan, acaso corresponda a lo que terminé

denominando, siguiendo en esto a Marc Richir, la dimension fenomenolédgica. El propio Marc

Richir opera un acercamiento entre lo que designa con el término de “fenomenologico”, que

Leroi-Gourhan Le geste et la parole, Albin Michel, 1964, tomo 2, p. 290.

ibid, p. 292.

ibid, p. 292.
%% Existe una extraordinaria traduccion al espaiiol de este texto de Richir a cargo de Ivan Galan Hompanera en el
numero 34 de Eikasia. Marc Richir, Comentario al origen de la geometria, pp. 19-
112. http://revistadefilosofia.com/34-03.pdf
*NdT: Tan pronto como, por retomar el término de la cita anterior, los términos se hallan menos “nimbados”, es
decir, cada vez mas exentos y, por ende, mas facilmente combinables como Joélle Mesnil pondra luego de
manifiesto vinculando, de modo brillante, las investigaciones antropoldgicas de Leroi-Gourhan con las
intrinsecamente lingiiisticas de Gustave Guillaume.

480

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

para otros ha podido ser lo “misterioso”, lo “inefable”, y que podria corresponder en parte a lo
que Leroi-Gourhan Ilama lo “irracional”.

Ahora bien, lo que esta aqui en cuestion, no procede de un contenido, sino también de
un proceso de puesta en forma subjetiva e individualmente llevado a cabo. En cualquier caso,
Leroi-Gourhan percibe que en la evolucion de la escritura hacia lo audio-visual opera un

movimiento de “desimbolizacion’;

“La escritura alfabética conserva, para el pensamiento, un determinado nivel de simbolismo
personal (...) conserva, para el individuo, el beneficio del esfuerzo de interpretacion que de ¢él
exige”

Hagamos notar que la interpretacion remite aqui no ya a una u otra hermenéutica, sino
precisamente, y de modo radical, a la formacion personalmente efectuada y sentida de las
imdgenes. En este punto, estoy en desacuerdo con Marc Groenen, que en su libro sobre Leroi-
Gourhan escribe : “las imagenes suscitadas por la lectura de un texto varian en funcion del
individuo: el texto no nos habla a todos del mismo modo”. M. Groenen parece sugerir que lo
que aqui esta en tela de juicio es el sentido que el lector le confiere al texto. Pues bien, tengo
para mi que no es eso en absoluto lo que Leroi-Gourhan quiere decirnos : jel problema esta en
la puesta en forma! como ocurre también cuando habla de imaginacion. Y el sufijo “-cion” es
aqui crucial.

Asimismo, cuando Leroi-Gourhan se inquieta a proposito del desarrollo de las técnicas
que “tratan directamente sobre lo mas propio al hombre: el pensamiento reflexivo”, precisa,
efectivamente, que la pérdida de la imaginacion que entonces evoca remite al “sentido
etimologico” de la nocidon. Asi pues, es efectivamente de la imagen como formacion y no de
la imagen como contenido de lo que se trata. Evoca también la “desaparicion de las variantes
imaginativas personales”, y admitiremos entonces que se trata del sentido que cada quien
puede conferirle a un contenido; ahora bien, esa donacidon personal de sentido se da en
contadisimas ocasiones. Leroi-Gourhan insiste ante todo en la capacidad, tipicamente
humana, par formar tiempo y espacio y se muestra inquieto precisamente por la

exteriorizacion de esta formacion mas alld de un umbral histérico que considera franqueado

ibid, p. 294.
Groenen(M), Leroi-Gourhan. Essence et contingence dans la destinée humaine, De Boeck,1996, p. 48.
ibid, p. 295.
ibid, p. 297.

481

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

hacia el final del siglo X VIII.

“De los toros y los caballos de Lascaux a los signos mesopotamicos y al alfabeto griego, los

simbolos figurados pasan del mitograma al ideograma, del ideograma a la letra y asi la

civilizacion material se apoya en simbolos en los cuales el juego entre la cadena de conceptos
emitida y su restitucion se vuelve cada vez mds estrecho”

Precisamente en relacion a este juego, a este desajuste, situé la “desimbolizacion”
evocada por el propio Leroi-Gourhan cuando observa como, del mitogramo al alfabeto, se da
una “determinada reduccion del poder de simbolizacion individual”. Esta “simbolizacion, a
dia de hoy, la llamaré mas bien, y en los términos de Marc Richir, fenomenalizacion en
lenguaje o, dicho atin de modo mas preciso, elaboracion simbodlica (que supone poner en
juego o activar ambas dimensiones, la fenomenoldgica y la simbolica).

Leroi-Gourhan muestra pues inquietud por la captacion obrada por lo audiovisual y sus
consiguientes efectos reductores sobre la imaginacion en el sentido en el que se entiende ese
término (i.e. como formacion de imagen): cine con voz y television, nos dice Leroi-Gourhan,
“movilizan al mismo tiempo la visiéon del movimiento y la audicién, es decir, entrafian /a
participacion pasiva de todo el campo de percepcion. El margen de interpretacion individual
se encuentra excesivamente reducido puesto que el simbolo y su contenido se confunden en
un realismo que tiende hacia la perfeccion y puesto que, por otro lado, la situacion real asi
recreada deja al espectador fuera de toda posiblidad de intervencion activa (...) las técnicas
audiovisuales se ofrecen realmente como un estado nuevo en la evoluciéon humana, y un
estado que incide directamente sobre lo mas propio del hombre: el pensamiento reflexivo.”
(la cursiva es mia). Leroi-Gourhan observa en la evolucién de la grabacion de imagenes y
sonidos “la tendencia hacia el fendmeno que marca el artesanado: la pérdida del ejercicio de
la imaginacion en las cadenas operatorias vitales”. Esta pérdida de la imaginacion (como
proceso formador), este relativo atentado contra el pensamiento reflexivo, se salda con una
pérdida de fenomenalizacion, de esquematizacion, por reduccion del desajuste en virtud del
cual — y s6lo en virtud del cual — se cumplen. Y decir esto no es, simplemente, limitarse a
cambiar de vocabulario. Supone, dada esta equivalencia tedrica que hemos sentado, abrir un
campo propiamente conceptual que permita profundizar en lo que, en Leroi-Gourhan, no

pasa, en ocasiones, del solo estadio de la intuicion.

ibid, p. 294.
Le geste et la parole, Tome I, p. 69.
ibid, p. 295.
ibid, p. 296.

482

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

“La evolucién corporal y cerebral de la especie humana parecia permitirle escapar, mediante la
exteriorizacion del utensilio y de la memoria, al destino reservado al polipero o a la hormiga ; nada
nos prohibe pensar que la libertad del individuo no representa sino una etapa y que la domesticacion
del tiempo y del espacio conlleva la sujecion perfecta de todas las particulas del organismo supra
individual” ... “En definitiva, podemos preguntarnos si la humanidad ha escapado totalmente al
peligro que representa la perfeccion de las abejas y de las hormigas, al peligro de un condicionamiento

social practicamente total”.

Leroi-Gourhan nos dice entonces, una vez mas, que “la imaginacion corre el riesgo de
una sensible disminucion”. {Acaso no puede uno reconocer en el condicionamiento evocado
por Leroi-Gourhan el Gestell del que nos habla Marc Richir en varios de sus textos,
refiriéndose a Heidegger?

(Podemos considerar que Leroi-Gourhan tuvo la intuicion de la dimension
fenomenoldgica como dimension radicalmente no instituida o refractaria a toda institucion?
Tenderia a responder afirmativamente. De ahi que me extrafie que, en su introduccion al libro
de Marc Groenen, Marc Richir reproche a Leroi-Gourhan su “naturalismo”. Leroi-Gourhan
jamas dejo de insistir en la radical novedad que representa el hombre respecto del simio :

“Los hechos muestran que el hombre no es (...) una suerte de simio mejorado, suerte de

majestuosa coronacion del edificio paleontologico, sino, tan pronto como captamos su especificidad,
algo muy distinto a un simio”

Marc Richir precisa, aparentemente “contra” Leroi-Gourhan, que “las constricciones
fisico-bioldgicas (...) no son, precisamente, sino negativas...”. ;Pero no es eso mismo lo que

afirma Leroi-Gourhan? Por ejemplo cuando escribe:

“La mano humana es humana por lo que de ella se desprende y no por lo que ella es” ? (la
cursiva es mia).

Cuando deplora la eliminacion, en las escrituras fonéticas, del halo de imagenes

asociadas, siempre presentes en las formas anteriores de escritura, ;cabe seguir diciendo que

ibid, p. 186.

ibid, p. 204.

Groenen(M), ibid, introducciéon de Marc Richir, p VII: Richir habla del « masivo naturalismo de
Leroi-Gourhan ».

Tomo 1, p. 166.

Introduccion de Richir al libro de Groenen, p. IX.

Tomo 2, p. 41.

483

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

es naturalista? Leamos el texto:

“La escritura alfabética corresponde a un empobrecimiento de los medios de expresion
irracional. Si consideramos que la via seguida hasta ahora por la humanidad es totalmente favorable a
su porvenir, es decir, si acordamos una confianza total en sus enteras consecuencias a la fijacion
agricola, esta pérdida del pensamiento simbolico multi-dimensional no ha de considerarse como algo
esencialmente distinto a la mejora de la carrera de los équidos cuando sus tres dedos se redujeron a
uno solo”

Pero resulta que, precisamente, Leroi-Gourhan se opone a esta vision de las cosas :

“Si, por el contrario, consideramos que el hombre realizaria su plenitud en un equilibrio donde
guardaria contacto con la totalidad de lo real, podemos preguntarnos si el 6ptimo no se ve rapidamente
superado desde el momento en que el utilitarismo técnico encuentra, en una escritura completamente
canalizada, un medio para procurarse un desarrollo ilimitado”

Lo que concentra la inquietud de Leroi-Gourhan (porque no es neutro respecto de la
evolucion que describe, y que lo que observa le preocupa), ;no es del mismo orden que eso

mismo que preocupa a Richir? cuando en Phénoménologie et Institution symbolique, escribe:

“Decir que el hombre es un animal simbdlico, es decir, literalmente, que es el animal de lo
simbodlico, en tanto en cuanto, en el automatismo de repeticion, es el asiento de mecanismos
simbolicos de desencadenamiento. En este sentido, la cultura en tanto que intuicion simbélica no es
otra cosa que la prosecucion de las obras de la naturaleza por otros medios. Naturaleza que es,
ciertamente, todo lo contrario de aquella que libra la prodigalidad fenomenologica de los fendmenos
de mundo y de los fenémenos de lenguane, en tanto en cuanto aparece exactamente como la naturaleza
en el animal, que es un Gestell (en el sentido heideggeriano),...”

Ahora bien, lo que escapa al Gestell no puede figurar, positivamente, entre los
elementos de la “cultura”. Procede de la dimension fenomenologica, esencialmente negativa,
intrinsecamente negativa (pero sin haber de situarse respecto de una positividad previa).

Sin embargo, lo no-representable puede también ser del orden de la dimension
simbdlica bajo la forma de una Idea de la Razon, idea que no se encuentra, claro estd, en
Leroi-Gourhan (ni siquiera bajo otra terminologia). En este sentido, pero solo en este sentido,
podriamos llamarlo naturalista.

Conviene, a partir de entonces, y a mi parecer, distinguir dos no-representables : lo no-

ibid, p. 293
ibid, p. 293
Richir (M), Phénoménologie et institution symbolique, p. 278.

484

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

representabe fenomenoldgico y un no-representable simbolico. Lo no-representable
“simbolico” corresponde a lo que comencé, tras la tesis, a denominar, a falta de mejor
término, como “formas puras otras”. Motivo esta denominacién observar determinados
procesos (que no habia podido clasificar en sitio alguno hasta ahora) que me aparecian cada
vez mads, insoslayables. Con “formas puras otras” pretendia indicar que estas formas, con no
proceder de un realismo representativo ingenuo, no correspondian tampoco al significante
“puro”, i.e. sin significado, tal y como lo concibe Lacan la mayor parte del tiempo. No habia
pues autotelismo sino, ants bien, referencia “no objetual”. jFormas puras... impuras! Y que se
abrian, a pesar de todo, sobre “algo”, pero, por asi decirlo, desde si mismas y hacia su propio
interior. No habia, para ellas, nombre adecuado.

Estas “formas puras otras”, enigmaticas, laten, en régimen de ausencia, en cada pagina
de Maurice Blanchot. Paginas que leia con pasion al tiempo que estudiaba a Leroi-Gourhan.
Una “forma” negra, brillante e inmovil, por encima de una meseta moévil... (“El agujero
negro” del instituyente simbodlico del que habla Marc Richir ? ;Un agujero negro no

fenomenoldgico que induce efectos en lo fenomenologico?

La tesis no tuvo su continuacion en una version publicada, y ello a pesar de los &nimos
y el apoyo de Pierre Fédida. Se materializ6, de forma muy parcial, en un articulo que
presentaba el contenido de la misma de modo problematizado™.

Cuando pienso, a dia de hoy, en este trabajo, que data ya de 25 afios , y que exigid
unos quince, lo cierto es que deploro no haberme encontrado el pensamiento de Marc Richir
antes. Me hubiera permitido superar determinados bloqueos teoricos. Por otro lado, creo que
el camino, extraordinariamente sinuoso, que segui para llegar a este encuentro era la prueba
fehaciente de lo bien fundado de mi recorrido, del proceso entero en que consistidé mi
recorrido... mostrando, también, hasta qué punto el pensamiento de Marc Richir deparaba
conceptos a los que varios autores se habian aproximado sin haber conseguido jamas

tematizarlos con claridad. Retrospectivamente, es sorprendente constatar el tiempo que

* Joélle Mesnil, « La désymbolisation en question », in Psychanalyse a ’université, PUF, 1990. NdT : Este
texto esta disponible, en guisa de postfacio recapitulativo, al final del documento de la tesis de Joélle Mesnil (La
désymbolisation dans la culture contemporaine), publicada en este mismo numero de Eikasia. Recoge,
efectivamente, la problematica de la tesis, y presenta sus resultados principales de modo sintético.

485

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

requeri para dar con todos estos autores que defendian ese realismo tan particular que late
tras una concepcion no-objetual de la referencia. Como sorprendente es el largo tiempo que
transcurrié desde el descubrimiento de la diferencia fundamental entre sentido y significacién
hasta la relativa fijacion conceptual que separa claramente ambos tipos de referencia.
Sorprendente también reparar por fin en que autores tan diferentes como Fédida, Bonnefoy,
Blanchot, Baudrillard, Francastel, Sami-Ali y acaso otros quince mdas cuyos textos fueron
examinados de forma casi siempre exhaustiva en la tesis, hablaban de la misma cosa:
evocaban todos, de un modo u otro, la dimensién fenomenolégica de Marc Richir,
presintiéndola pero sin nombrarla jamas, lo cual no seria grave por si mismo, de no ser
porque suele saldarse con la incapacidad de distinguirla, con pulso firme, de la dimension
simbolica.

De ahi que todos estos autores ofrezcan la impresion recurrente de no estar en
posesion de los unicos conceptos que les permitirian escudrifiar claramente la naturaleza del

fenémeno que les inquieta.

Y este déficit conceptual les conduce, recurrentemente, a callejones sin salida, es
decir, a estructuras paradojicas que no siempre pueden revertirse en elaboraciones fructiferas.

En esta tesis, acordé una importancia particular a lo que he llamado la “paradoja de
Baudrillard” ; citaré pues un pasaje del citado articulo, publicado un afio después de mi
defensa de tesis, y que ofrece un ejemplo del modo en el que el pensamiento de Marc Richir
puede ser movilizado en un trabajo que procede de las ciencias humanas. Evidentemente,
Richir no esté citado en el articulo ya que tan s6lo me encontré con su obra meses después de
su redaccion. Entonces todo estaba habilitado para que el descubrimiento de su pensamiento
diese en terreno abonado.

“...Hay un concepto que corre bajo todos los textos de Baudrillard hasta 1976, y que
constituye, cabe pensar, la verdadera clave de boveda de éstos, sin por ello haber sido jamas
nombrado. Desaparecera en sus reflexiones ulteriores (...) con todo, podemos determinar de
modo muy preciso el lugar que ocupa este concepto en el sistema de pensamiento del autor.
La forma-signo se compone de un significante y de un significado (engendrado segun la
logica de un codigo preestablecido): este signo pone en obra una referencia ilusoria a algo
“pseudo-real”, y su significacion procede de la reduccion de un sentido. Lo que deja entender

que existe una referencia que no es ilusoria, algo real que no es “pseudo-real”, y un sentido

486

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

que no se reduce a una significacion. Este algo real, esta referencia, y este sentido
caracterizan al simbolo. Pero el simbolo ;de qué se compone ? En L'échange symbolique et la
mort, Baudrillard nos habla de su significante y nos dice que no tiene significado : en el
preciso lugar del significado de la forma-signo falta, en el lado de la serie simbolica, un
concepto, y falta tanto en el texto como en el pensamiento del autor. Si bien sitia algo en ese
lugar, Baudrillard vera como su simbolo recae en la forma-signo, lo cual le conducira a optar
por la via del significante puro. Error grave de consecuencias, ya que hablara de
desimbolizacion sobre la base de una definicion insuficiente de la simbolizacidén o, cuando

Ry fos 45
menos, sobre la de una definicidon paradojica™.

Baudrillard ha pretendido denunciar una desrealizacion de la sociedad “de consumo”
al tiempo que no concebia una apertura del lenguaje sobre otra cosa que no fuera mero
“efecto de lenguaje”, lo cual le condujo a una evidente aporia, sobre todo en sus textos
posteriores a 1976. De denunciador de la desimbolizacion, jse convirtiod, por asi decirlo, en su
prescriptor! No supo, en suma, concebir una referencia no-objetual, una puesta en juego de la
funcién referencial cuyo objeto no se redujese a un efecto de recorte y particion basado en el
signo.

La caracteristica mas irreductible de la funcion referencial repensada a la luz de un
realismo no objetual estd en que, en rigor, no apunta hacia un “objeto”; se dirige hacia una
realidad que, por el hecho mismo de no estar atin constituida en objeto, no puede ser “objeto”
ni de una designacion, ni de una representacion. La realidad aqui en cuestion es el punto de
partida de una puesta en forma verbal o pictdrica en la que algunos ven una simbolizacion
“verdadera” o “lograda”.

Pero ;qué es esta realidad?

“Hay ahi algo dificil de concebir y que ha hecho vacilar incluso el pensamiento de
aquellos que han ido mas lejos en la reflexion sobre el lenguaje, sobre la pintura o también
sobre la escritura. Hay que leer las escasas pero valiosas paginas que Blanchot dedica a esta
cuestion: “N. Sarraute, tanto como V. Woolf, habla de ‘realidad’, y dice que ‘el novelista
busca poner de manifiesto la parcela de realidad que le es propia’”. “Digamos pues realidad”.

Blanchot se apresura a afiadir que “esta realidad no nos es dada por adelantado”. Las comillas

* Joélle Mesnil, La désymbolisation en question, art. cit.

487

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

estin ahi como un remordimiento; quien siempre ha visto en la escritura una forma
intransitiva no puede, sin reticencias, hablar de una realidad que el texto diria. Pero esto no le
resulta menos facil a Y. Bonnefoy quien, un texto tras otro, y en ocasiones contra Blanchot,
expresa su preocupacion por vincular las palabras con las cosas. La naturaleza de este vinculo,
de estas cosas, y de las palabras que habrian de decirlo, son cuestiones que suele investigar a
partir de una reflexion sobre obras en las cuales muchos ven formas puras. Nos habla de un
cuadro de Mondrain, Le Nuage rouge; en su caso, las comillas estan ahi para dar testimonio
de la extrema dificultad de dar con palabras que no traicionen un pensamiento todavia en
curso de formacion. “Ciertamente, colores y ritmo se ve liberados de la imitacion, pero la
nube roja jacaso no es aun ‘figurativa’ o ‘transitiva’? ;Y como no decir otro tanto siquiera
respecto de los paisajes antes pintados por el realismo o el impresionismo ? Al hablarnos de

Mallarmé, nos encontramos con las comillas de nuevo:

“Podria pensarse que Mallarmé no se ocupa del referente, dicho de otro modo, que lo ‘real’
exterior a las palabras es la garantia del signo verbal »°. Por el contrario, para Bonnefoy, « lejos de
indicar el abandono de la idea de referente, esta poética del margen, de la gota negra para siempre en
el tintero de cristal, celebraria la presencia del referente, aunque en la distancia (...)”.

Quizd sea en el testimonio de su propia experiencia de creacidon poética donde
Bonnefoy nos permita hacernos una idea mas adecuada de la cuestion del referente: “Al
principio, nada preciso que decir... pues no hay conocimiento, no hay experiencia
verdaderamente entrada en materia y que preexista a la palabra misma que terminard por
expresarlo”. Al principio esté el “silencio”, pero también la insistencia de una realidad pues lo
cierto es que no es posible crear desde la nada. “Si nada se anticipa bajo la forma de la idea de
lo que serd, si nada presume su cristalizacién en una lengua, en una conciencia nueva, no por
ello todo lo que somos deja de estar presente, respirando en nuestra virtualidad verbal, por lo
demas ampliamente inconsciente”. Habra que cuidarse muy mucho de entender en ese “lo que
somos” cualquier género de realidad exclusivamente subjetiva, toda vez que, para Bonnefoy,
estamos siempre en el mundo, y este mundo estd ahi donde estamos. Aunque no se refiere
explicitamente a la fenomenologia, podemos aproximar el punto de vista de Bonnefoy al del
Maldiney, o también al de Fédida, sobre todo cuando este ultimo, en su prefacio al libro de

Binswanger, Discours, parcours et Freud, escribe:

“El mundo es originariamente lo que para la presencia es lo no-tematizado, lo no-objetivado,
lo no-conceptualizado”. Bonnefoy se esfuerza, contra el concepto y contra el objeto, por encontrar las

488

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

palabras que diran una parcela de realidad. La creacion, tal y como nos las describe, se sostiene a igual

distancia entre dos exigencias : la de no perder contacto con la “realidad”, y la de decirla con palabras
. - 46

que nos exponen al riesgo de alejarnos de ella™™.

Fue un pintor quien me hizo descubrir a Yves Bonnefoy. Marc Richir tuvo por maestro
a un filésofo, Max Loreau, que hablé magnificamente bien de la pintura. El propio Richir
escribié un notable texto sobre los andlisis poéticos de Jacques Garelli en Phénoménologie et
institution symbolique.

Mi descubrimiento de la fenomenologia de Marc Richir estuvo, desde el principio,
vinculada, para mi, con la conviccion de que el género de “realidad” cuya caracteristicas
particulares trataba de discernir era indisociable de una préctica artistica.

Mi interés por las puestas en forma y en sentido y mi inquietud por el destino de éstas
en la cultura contemporanea me llevo a inquirir sobre el arte contemporaneo, llegando a estar
verdaderamente obsesionada por una pregunta: ;donde hay arte? ;qué es arte y qué no lo es?
Cierto es que esta pregunta no es considerada como pertinente por la mayor parte de los que
lo practican y con quienes he podido intercambiar impresiones. Pero no es ello obice para que

la pregunta sigua azuzdndome. Entre 1990 y 2000 lei casi exclusivamente libros de estética.

La idea que subyacia a mi investigacion era que cuando determinados procesos de
“pensamiento” no se encarnaban y se sentian desde dentro, no podia haber, verdaderamente,
arte, ni, por ende, tampoco humanidad. Me parecia que, en algunos casos, determinadas
formas de arte contempordneo se habian desencarnado tanto, que ni siquiera cabia hablar de
arte; de lo contrario, efectivamente, cualquier cosa puede ser llamada arte. Los valedores de
esta idea (y que aun hoy la reivindican), tan sélo perciben la dimensién ideologica del arte.
Para ellos, ser subversivos consiste en no ceder a la tentacion de la obra. Pero ;se consuma la
obra en la mera afirmacion ideologica que la declara como obra? No lo creo. Para mi, hay arte
cuando hay puesta en marcha de la dimension reflexionante desde una esquematizacion,
cuando hay encarnacion verdaderamente sentida. No obstante, si esta Ultima es condicién
absolutamente necesaria del arte, obervaremos que jse trata exactamente de la misma
condicion, igualmente indispensable, para que exista ese “algo” que llamamos “humano”! ;Es

dicha condicion suficiente en lo que al arte se refiere? Lo cierto es que lo ignoro. En toda

* Joglle Mesnil, La désymbolisation en question, art. cit.

489

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

logica habria que admitir que no, pues se perderia con ello la especificidad del arte; ahora
bien, si se trata, a buen seguro, de una condicion necesaria. Me veria tentada, aun a sabiendas
de que “remo”, aqui, a contracorriente, en decir que hace falta cierta dosis de experiencia
sublime para hacer arte; sublime en el sentido de Kant. De lo contrario, la estética

9947

desapareceria por entero tras lo meramente “artistico”’, tras la simple pericia técnica, que por

otro lado se veria respaldado por un nominalismo, que calificaré aqui de “exuberante”®, y que

se contentaria con proclamar, performativamente: “esto es arte”®.

En todo caso, es evidente que tomar en consideracion la técnica y sus efectos sobre los
procesos de hominizacién y de humanizacion ha sido una caracteristica de primer orden para
mi a la hora de cuestionar el arte. La psicologia propiamente dicha vino mas adelante y, de
hecho, solo cuando empecé a leer a algunos psicologos de la escuela inglesa. Lo que en ellos
buscaba no era tanto psicologia, cuanto un pensar del pensamiento como proceso que, para
realizarse plenamente, habia de ser experimentado “desde dentro”. Este “desde dentro” me
obsesionaba tanto mas por cuanto puedo asegurar que, para bien, aunque, sobre todo, para
mal, tuve ocasion de experimentar en carne propia lo que es sentir que los pensamientos
propios parecen no venirle a una ya “desde dentro”: en una suerte de vertiginosa pendiente
deslizante, en un cegador destello de palabras completamente desancladas, desarraigadas de
todo suelo reconfortante, experimentarse, sentirse a si misma como no siendo apenas sino un
punto de interseccion dibujado por el pensamiento de los demds. He ahi el terreno, en mi
abonado desde muy pronto, en que prendié mi preocupacion por el realismo, con todo lo que
de problematico tiene dicho concepto. Por decirlo de otro modo: era necesario que las

palabras fueran algo mas que palabras. Era necearia otra cosa, algo distinto, algo sin lo cual

morimos como seres humanos aun cuando el corazén pueda seguir latiendo.

Incluso mi interés por la lingiiistica, y en especial por la de Gustave Guillaume, se

inscribia en el marco de mis preocupaciones de orden antropologico : la idea, propia de

*"NdT : Sobre la distincién entre el nivel de la estética y el nivel de lo artistico, puede consultarse el articulo de
Ricardo Ortiz de Urbina “L’obscurité de I’expérience esthétique” in Annales de Phénoménologie n°10, 2011.
Existe una version espafiola de ese mismo texto: “La oscuridad de la experiencia estética” in Eikasia n°47, 2013.
* Cf. Joélle Mesnil, “Un neo-nominalisme exubérant”. 4r¢. Cit.

4 Sobre esta cuestion, me permito remitir a mi articulo, traducido en este mismo numero: “El arte de perder el
tiempo”. También puede accederse a la version original : « L’art de perdre son temps », Flux News, N°38, julio,
agosto, septiembre 2005. http://www.scribd.com/doc/36720017/L-Art-de-Perdre-Son-Temps-flux-News

490

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Guillaume, de un acrecentamiento de lo que llama la “exofrastia” [« exophrastie »] sobre la
“endofrastia” [« endophrastie »]*° constituia, a mi parecer, un aspecto de la exteriorizacion
creciente de los artefactos. Encontraba, en ambos conceptos guillaumianos, mi antigua
distincion entre los procesos sentidos desde el interior y aquellos que se llevan a cabo, por
asi decirlo, sin nosotros, por mucho que fuéramos, en ocasiones, autores de los mismos.
Abhora bien, también en ese caso, fue la lectura de Marc Richir la que me permitié comprender
mejor, y comprender por mi misma, la particular naturaleza de estos procesos sentidos o
experimentados “desde dentro”: la division entre Leib interno y Leib externo se hacia
indispensable para marcar la diferencia entre procesos sentidos desde dentro y procesos que,
por mucho que fueran puestos en marcha o lanzados por un sujeto, no se sentian “desde
dentro”. La distincién que, sobre la base de la diferencia entre Kérper y Leib, traza Marc
Richir entre incorporacion y incarnacion, y que descubri, por vez primera, en Du sublime en
politique, resultd absolumente crucial. En las Meéditations phénoménologiques ahondara
Richir en dicha distincion, y serd entonces cuando, desde las primeras paginas de la obra,
aparezca esa nueva subdivision entre Leib interno y externo. Al releer los pasajes en los que
Leroi-Gourhan evoca la pérdida del pensamiento reflexivo merced a las cadenas operatorias
vitales, me parece que la reduccion del margen que, como hemos visto, tanto inquietaba al
antropdlogo francés, no es sino el margen que se da entre ambos tipos de Leib. Tipos de Leib
que, evidentemente, Leroi-Gourhan no tematiza como tales.

Cuando crei ver, en la aceleracion del fendmeno de exteriorizacion de los artefactos,
un comienzo de deshumanizacion de lo humano, se trataba, dicho con mayor precision, de un
fenémeno que corria el riesgo de desembocar en una situacién en la que no cupiera ya
experimentar “desde dentro” actos y pensamientos. No parecia entonces descabellado que
pudiéramos asistir a una suerte de psicotizacion generalizada de la especie humana. Temia
entonces, como sigo temiendo ahora, que algunas de las afirmaciones de Leroi-Gourhan en Le
geste et la parole, asi como algunas otras de Bolk o también, y antes de ambos, de Herder, no
terminasen confirmando su alcance premonitorio. Y es que esta deshominizacion consistia,

esencialmente, en lo que, mucho después de haber emprendido la tesis, e incluso después de

¥ NdT : Debemos a Javier Arias esta referencia al diccionario de términos guillaumianos, y que puede ser muy
orientadora para el lector que desee ulteriores informaciones relativas a dicha distincion:
http://nlip.pcu.ac.kr/guillaume/oldguillaume/dico/endo-p.htm

491

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

haberla defendido, denominé, a tenor de mi lectura de las Meéditations phénoménologiques, la
desencarnacion. Sin embargo, cuando empecé mi tesis, e incluso después de haber trabajado
en ella varios afios, mi intuicion, a falta de conceptos adecuados, bogaba sin el anclaje de una
clara expresion. Era preciso hallar la manera de pasar de la angustia al método [de |’angoisse
a la méthode], por retomar el titulo de una obra de G. Devereux.

La mediacion de los textos de Marc Richir es la que me conduce ahora a sostener que
el término de “desimbolizacion”, que terminé por adoptar a falta de otro mejor, designaba, en
realidad, y ante todo, una pérdida en Leiblichkeit. Lo cierto es que habia dado con los
preliminares de esta idea en el antropdlogo M. Jousse, que distingue “mimismo [mimisme]” y
“mimetismo [mimétisme]”. Por lo demads, ya en el Athenaeum, observamos la distincion entre
“buena” imitacion (desde el interior) y “mala” (desde el exterior), pero todavia era preciso

comprender mejor cdmo el cuerpo mismo era movilizado en estos procesos.

Si, al tiempo que leia a Richir, volvia a algunos textos de Husserl, fue porque dichos
textos me permitian avanzar en la comprension del proceso de deshumanizacion. La crisis de
las ciencias europeas o El origen de la geometria son, al fin y al cabo, textos en los que
percibimos como Husserl presintio la idea de pérdida de Leiblichkeit en el mundo
contemporaneo (en lo que de no-mundo tiene). No obstante, Richir ha explicitado esas
intuiciones de Husserl. También ha sabido hacernos sentir la necesidad de leer a Kant para
comprender ciertos fendmenos contemporaneos.

Mi relectura tardia de Kant, sobre todo en lo referente a la tercera Critica, también
debe mucho a la lectura de Marc Richir, que fue, para mi, muy esclarecedora. El concepto de
Idea estética y el de Idea de la Razén me parecian también, en ultimo término, corresponder a
esos dos tipos de no representables de los que hablo (en términos richirianos, el fenomeno
fuera de lenguaje y el instituyente simbolico). La lectura de Richir no hizo sino confortar esta
intuicion.

Asi, me parecid encontrar, en la arquitectonica kantiana tal y como Richir la
presentaba en La crise du sens, una verdad de orden antropoldgico. Lo cierto es que una cosa
es leer a Kant, y otra, bien distinta, es captar su entero alcance en el seno de una problematica

antropologica precisa. He de admitir que si volvi a los textos de Kant de un modo no escolar,

492

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

fue gracias a Marc Richir.

Un amigo me reprochd un dia que, en mis referencias tanto al juicio determinante
como a los jucios reflexionantes estético y teleoldgico, hacia como si éstos correspondieran a
aspectos reales, efectivos, y no a conceptos propios de una filosofia : pero es que para mi,
efectivamente, jlo eran ! Y lo cierto es que no acabo de ver, a dia de hoy, como cabria pensar
efectivamente lo que es del orden de lo humano renunciando a la “realidad” que evocan las
nociones de determinante y de reflexionante, junto a la division suplementaria, en este tltimo
apartado, entre jucio reflexionante estético y juicio reflexionante teleoldgico. No se trata, a mi
entender, de puras construcciones culturales que le hubieran sido impuestas, desde fuera, a un
material inerte. Se trata de nociones que remiten a procesos que han de ser realmente
efectuados por todo miembro de la especie humana para convertirse en efectivamente
humano. En todo caso, es obvio que estos procesos existian antes de que Kant los
conceptuase. La dificultad estd en que estos procesos no son de orden empirico. Siempre se
sittan en intervalos, ahi donde, aparentemente, nada hay. Pero es que una nada [rien]
encuadrada en dos “algos”, y por nonada que sea es... jalgo también! Asi pues, estos
procesos no son ni empiricos, ni ontoldgicos, ni puramente conceptuales. Se fraguan en una
zona donde los “conceptos” son, por asi decirlo, directamente activos. Sobre este punto, como
sobre otros muchos, no soy relativista y, sobre todo, no soy en absoluto historicista (en el
sentido peyorativo del término). Como Laplanche, a cuyas posiciones me acerqué a raiz de la
posicion “realista” que defiende en lo relativo al inconsciente, o como Castoriadis, sostengo
que la teoria, lejos de ser una pura constuccion simbdlica, remite a “fendémenos” que
prosiguen su curso, queramoslo o no, pensemos en ellos 0 no, tengamos o no conocimiento de
los mismos. Creo que en toda vida verdaderamente humana (es decir, en toda vida que no se
haya mecanizado por entero), y que no esté completamenta presa de un Gestell simbodlico, se
ponen en juego intuiciones y juicios reflexionantes en el mas estricto sentido kantiano. Si
éstos desaparecieran de la vida de alguien, ello serian razén de franca inquietud en punto a la
vida psiquica de la persona en cuestion, y por lo tanto en punto a su vida de ser humano.

Richir otorga un lugar de privilegio a estas nociones kantianas, y ello se manifesta en
varios de sus libros, muy en especial en Phénoménologie et Institution symbolique y en La

crise du sens et la phénoménologie. Sin embargo, no pocos autores se han aproximado, sin

493

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

alcanzarla, a la diferencia entre lo que Richir designa con los términos de simbolico y
fenomenolodgico, y que corresponden, como ¢l mismo dice, a lo que Kant denomina Razon e
Imaginacion, pero con la salvedad de que Richir introduce, en el seno de la Razon kantiana,
una nueva subdivision que permitird pensar los procesos que se ponen en marcha en las
patologias “psiquicas” tanto individuales como colectivas.

Entre los autores que se han acercado, sin discernirla claramente, a la diferencia entre
fenomenoldgico y simbdlico, podemos citar a los romanticos de Jena, que oponen a la
alegoria una forma, el simbolo, del que, ante todo, se nos dice que representa lo no-
representable. Ahora bien, cuando examinamos de cerca los textos, nos damos cuenta de que
hay, en alguno de ellos, no ya una, sino dos nociones simbolo que no son, ni la uno ni la otra,
reducibles a la alegoria: bien pensado, corresponderian al “simbolo fenomenologico” y al
“simbolo simbdlico”, del que Marc Richir habla también en Phénoménologie et institution
symbolique. Sin embargo, hay que conceder que, con anterioridad a estos autores romanticos,
alegoria y simbolo se empleaban con total indiferencia ; y que esos mismos autores llaman
“simbolo” a ambas formas, diferentes a pesar de todo. La confusién entre simbolo
“simbolico” y simbolo “fenomenologico” es pues recurrente. Marc Richir la localiza incluso
en Maldiney que, por lo demads, suele ser, en el pensador valon, una referencia muy
positivamente valorada.

Esta diferencia entre simbolico y fenomenologico constituye una instancia critica que
no he visto tematizada en ningun otro sitio aparte de en la obra del autor de Phénoménologie
et institution symbolique.

Bien podria hacer mia una idea que Marc Richir expresa en el prologo a
Phénoménologie en esquisses. Nouvelles fondations, cuando deplora la tendencia
contemporanea hacia el relativismo, y en particular la que toma la forma de un
deconstructivismo que, como Richir hace notar, es “de hecho de inspiracion semiotica”.

Al igual que Marc Richir, al igual que Cornélius Castoriadis, rehuso creer que todas las
interpretaciones, reducidas, por ende, a opiniones, son equivalentes, y que no hay instancia

critica alguna que limte la proliferacion de interpretaciones.

El “realismo” que yo perseguia sin haber conseguido jamas discernir claramente sus

494

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

contornos hallaba finalmente, en Marc Richir, un adecuado acercamiento conceptual. Me
aproximé a dicho “realismo” mediante autores no filésofos. Lo hice pues de un modo mas
bien intuitivo. Mi propio recorrido constituye, creo, una suerte de critica en acto de
determinado nominalismo contemporaneo. Efectivamente, para mi, la cosa siempre vino antes
de la palabra; pero jhabia que dar con un concepto para darle un nombre y asi volver a la
cosa!

Lo que siempre me ha chocado, y me sigue chocando, es la insistencia
extraordinariamente fuerte de ese algo que no se deja encerrar en una conceptualidad
establecida y que, sin embargo, exige concepto. Y también me choca que responder a dicha
exigencia pudiese tomar tanto tiempo. Tanto, que ello exige no desfallecer jamas. Tanto, que

puede tomar — y tomarse — el tiempo de toda una vida.

El descubrimiento del pensamiento de Marc Richir me permiti6 captar hasta qué punto
la insatisfaccion sentida al final de la tesis tenia su razon de ser, y en qué sentido no logré
introducir, en el seno del mentado concepto de simbolizacidon (en base al cual forjaba el de
desimbolizacidon) una subdivision suplementaria que me permitiese salir airosa de no pocas
celadas y engorros tedricos. Tomé clara conciencia de que lo que entonces habia llamado
“simbolizacion” resultaba casi siempre ser del orden de lo que Marc Richir, cuya terminologia
he adoptado ahora, llama ‘“fenomenalizacidon”, es decir, una esquematizacion (una
temporalizacidon y una espacializacion que son, en primer término, fuera de lenguaje y, solo
después, de lenguaje’') que no pone en juego a la institucion simbolica. Este fuera de lenguaje
que rastreaba... era el fendomeno como nada sino fenomeno. Este ultimo es todo menos
“efecto de lenguaje”. Y lo que llamé desimbolizacion era, en suma, lo que, en los términos de
Marc Richir, corresponderia, mas bien, a una “desfenomenalizacion”. Ahora bien, tan pronto
como cobré conciencia de ello, empez6 a dibujarse en el horizonte otro problema: el relativo a
una “desimbolizacion” que también existe, pero de la que, a fin de cuentas, no hablé en mi
tesis.

Si se trata, ciertamente, de una “desfenomenalizacion” en lenguaje de algo fuera de
9 9

*I'NdT: Lo cual corresponde, en suma, a una reesquematizacion (en lenguaje) de la previa esquematizacion (de
mundo y de mundos).

495

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

lenguaje, la preocupacion por lo fuera de lenguaje procede de una suerte de realismo.
Consiste, con todo, en un realismo muy singular en torno al cual tan s6lo Marc Richir ha
elaborado un pensamiento fenomenoldgico articulado que se adentre mas alla del simple
umbral limitado al mero constato de una pura paradoja>*; constato emitido en clave de pasmo
o de celebracion, siendo ambas recepciones igualmente pasivas e infecundas.

Tan es asi que no resistiré a la tentacion de dar término a este relato con esta frase de

Laszl6 Tengelyi :

“Puede decirse que a Richir corresponde el mérito de haber enraizado la fenomenologia del
lenguaje — y, de ese modo, toda la fenomenologia refundida — en lo real, y ello sin por ello
volver a una concepcidn ingenua o dogmatica de lo real.”

Ahora bien, a dia de hoy, las ciencias humanas adolecen, draméaticamente, de la falta
de una dimension de lo real concebida fuera de las sendas dogmaticas y/o ingenuas.
Asistimos, por el contrario, a la yuxtaposicion de varios tipos de “nominalismos”, ora
reivindicados como tales (se trata de la version “post-moderna” del nominalismo
contemporaneo), ora inconscientes en aquellos que no ven o no quieren ver lo que la
“realidad” que entronizan debe a las particiones simbdlicas instiladas por categorias

conceptuales.

Para concluir, quisiera decir que si acaso nosotros, sus lectores, sus estudiantes, sus
amigos, tenemos, ante nosotros, una tarea que cumplir, ésta no es otra que la de mirar por que
este pensamiento, tan arduo, se vuelva accesible también a no filésofos. Serd, sin duda alguna,
lo més dificil de lograr, ya que no por lo noble del fin habremos de limar las asperezas que
hacen que un determinado pensamiento sea irreductible a otro. El propio Marc Richir parece
poco optimista en este punto, pero nada nos obliga a renunciar a dicho proposito.

A decir verdad, no estoy aun segura de que sea posible llevarlo a cabo, pero, cuando
menos, eso espero, aunque solo sea porque creo, muy profundamente, que el pensamiento de

Marc Richir no solo es util, sino también imprescindible.

>* Alexander Schnell llega al extremo de sostener, en « Le statut de la ‘réalité’ en J. G. Fichte et M. Richir », lo
siguiente : “el Ginico tratado explicito sobre lo real en fenomenologia son los fragmentos fenomenoldgicos sobre
el tiempo y el espacio (2006) de M. Richir.” in Annales de Phénoménologie, 2012, p.99.

496

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Apéndice:

Sentido. Significacion. Referencia. De la distincion
sentido/significacion a la distincion referencia
objetual/referencia no objetual.

Propuesta de direccién de seminario” en el Collége Internation de Philosophie. Afio 1994.
Joélle Mesnil

Psicéloga clinica (Université Paris VII Denis Diderot). Filésofa (Université Paris X
Nanterre). www .jmesnil5.blogspot.com

Traducido del francés por Pablo Posada Varela

Mi intencion no es otra que esclarecer la pertinencia y fecundidad de la diferencia
sentido/significacion (a partir de una lectura de textos filos6ficos y no filoséficos), y mostrar
en qué respectos esta diferencia entre dos modalidades de la significancia puede abrir un
nuevo espacio para un pensamiento de la referencia que consiga evitar — o cuando menos, asi
me parece — determinados escollos del pensamiento analitico tal y como éste se ha
desarrollado desde Frege hasta nuestros dias, incluso en autores como Hintikka que han
intentado un acercamiento entre filosofia analitica y fenomenologia. Esta nueva perspectiva
conduce a pensar que a la oposicion de dos modos de significancia sentido/significacion
podrian corresponder dos modos de referencia: objetual/no objetual (también podriamos decir
tematica/pre-tematica,  individual/pre-individual,  reflexiva/pre-reflexiva, o  acaso

predicativa/antepredicativa).

Esta diferencia, que aparece con una acusada insistencia en numerosos textos
contemporaneos procedentes de diversas aproximaciones (evoquemos, por ejemplo, a
H.Lefebvre, J. Baudrillard, M.Blanchot, Y. Bonnefoy, y, en filosofia, a H. Maldiney, J.
Garelli, M.Richir) no es nueva. Asi, y hasta las ultimas décadas de la retdrica clasica,
Fontanier, Beauzé, Du Marsais se esfuerzan por distinguir dos modos de significancia; al uno
lo llaman “sentido”, y al otro “significacion”. Sin embargo, es importante hacer notar que esta
diferencia (presentada como una oposicion en la que queda valorizado uno de los dos
términos, a saber, el sentido) jno siempre tiene el mismo... sentido! Y ni siquiera las mismas
resonancias. Efectivamente, no pone en juego los mismos envites, y su contenido es, también,

diferente. Alli donde los retdricos se esfuerzan por establecer una diferencia que se antoja,

" El seminario tuvo lugar durante el primer trimestre del curso 1994/1995.

497

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

ante todo, como descriptiva, y en un clima de pensamiento relativamente sereno, sus
sucesores en esta linea de pensamiento, los primeros romanticos alemanes, en su esfuerzo por
resaltar la irreductibilidad del modo de significancia simbolica (el sentido) al modo de
significancia alegdrico (la significacion), manifestardn una inquietud al tiempo que un
entusiasmo que parecen dar fe de la presencia de una apuesta importante, cuando no vital,
para el pensamiento. La pasion que anima su reflexion y sus debates beberd, a partir de
entonces, de las fuentes mismas de una pregunta cuando menos inquietante: ;hay, de veras,
tras el lenguaje, “algo”? Algo irreductible a un objeto definido; algo que se revelaria como
excesivo, sito en fundamental exceso respecto de toda designacion.

Esta pregunta, ocultada por la mayoria de las lecturas contemporaneas (semioldgicas y
post-estructuralistas sobre todo) de los textos de ese periodo, deja entender que tras la
voluntad feraz de no reducir el simbolo (con sentido) a la alegoria (significativa), se impone
una cuestion en apariencia completamente distinta, y que trata sobre lo que, a dia de hoy,
entenderiamos como el valor referencial de los enunciados. Puede que el pensamiento
romantico del simbolo jamés haya sido tan unilateralmente arrebatado por el impulso
“autotélico” como en Todorov, que situa este aspecto en el primer plano de su interpretacion.
Si he prestado una atencion particular a las formulaciones, normalmente paradojicas, del
Athenaum, es porque creo que abren un espacio de reflexion enteramente nuevo para las
cuestiones no s6lo de significancia, sino también de referencia. Podria ocurrir que en el
momento mismo en que los romanticos de Jena reivindican el ejercicio de los poderes propios
del lenguaje poético, no lo hagan uUnicamente para excluir toda referencia, sino sélo la
referencia que trata sobre lo ya conocido, es decir, sobre lo ya identificado en la cultura, y que
ya estd designado mediante un nombre en el marco de una institucion simbolica.
Efectivamente, algunos textos de este periodo, los de los hermanos Schlegel notablemente,
dan a entender que esos pensadores albergaban, por aquel entonces, una inquietud en punto a
un lenguaje cuya dimension poiética hiciera posible una referencia mas “verdadera” a una
realidad que, por lo demaés, no es, claro estd, equiparable a la realidad empirica.

Pero entonces ;cudl es entonces la naturaleza de dicho lenguaje?

Esforzandonos por tener presente esta vertiente de sus preocupacines, conviene que
nos preguntemos qué relacion puede, efectivamente, anudarse entre la diferencia
simbolo/alegoria, la diferencia sentido/significacion, y la cuestion de la referencia, y ello tanto
mas por cuanto que las paradojas, tan frecuentes en los textos de este final del siglo XVIII, no

han dejado de invocarse desde entonces.

498

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Ejemplo de paradoja: F.Schlegel defiende, como Novalis, la idea de autonomia del
lenguaje poético, lo cual no le impide afirmar que la poesia es “espejo del mundo™; ;co6mo
conciliar entonces la idea de autonomia con la idea del espejo?

De igual modo, a dia de hoy, Baudrillard, a la par que piensa la pérdida del sentido
simbdlico como, entre otras cosas, pérdida de referencia a una realidad que excede toda
definicion, ofrece como ejemplo de simbolo el que nos depara la poesia como forma

autotélica por antonomasia.

En un contexto logico, positivista, suele generalmente considerarse que a todo sentido
no corresponde necesariamente un referente (“Pegaso” tiene un sentido, pero no tiene
referente). Pero ;cabe, por el contrario, pensar que el sentido, desde el momento que en no es
reducido a la significacion, nos reconduce siempre a una “referencia”, sin que desaparezca
por ello la diferencia entre referencia y sentido? Si las comillas (fenomenoldgicas, como diria
Marc Richir) son, aqui, indispensables para el término referencia, es porque la filosofia
analitica hace uso del mismo término, y ello puede cobrarse confusiones problematicas:
efectivamente, esta “referencia”, que no es objectual, ya ha sido anunciada en reflexiones no
fenomenolodgicas, por ejemplo en el caso de Jakobson, que propone el concepto de referencia
segunda, o “desdoblada” para pensar la referencia propia de obras poéticas. Pero ;qué es esta
referencia desdoblada? Es, a pesar de su polisemia, una referencia a un objeto tematico a
pesar de todo. Esta referencia desdoblada es una nocion que Jakobson reintroduce en su teoria
de la poesia; una teoria que, en principio, excluia toda apertura del poema sobre una
referencia. Jakobson viene asi a decirnos que la supremacia de la funcidon poética sobre la
funcién referencial en el poema no oblitera la referencia, la denotacion, sino que la vuelve
ambigua. Sugiere entonces la idea de una referencia desdoblada en correspondencia con un
sentido desdoblado. Ahora bien, el pensamiento de Jakobson, demasiado positivista, no
consigue volver a otorgarle un lugar a un tipo de referencia aparentemente excluida por su
teoria literaria, si no es en detrimento del coeficiente de realidad del referente. En ultimo
término podemos preguntarnos: ;qué distingue un referente imaginario de una significacion
(sentido tematizado)?

Podemos, claro estd, responder que la diferencia no separa aqui substancias, sino
funciones. Ahora bien, queda pendiente la siguiente pregunta : ;cOmo mantener un coeficiente
de realidad para ese referente ? Esta pregunta puede, asimismo, serle planteada al conjunto de

la filosofia analitica.

499

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Cuando Russell o Meinong, contra Frege, vuelven a conferirles a los nombres “Ulises”
o “Zeus” un referente, precisando que los individuos mitoldgicos tienen entonces un ser
aunque no tengan existencia, podemos preguntarnos si esta soluciébn es enteramente
satisfactoria bajo el patrén de la cuestion ontologica. Este proceder no permite distinguir lo
puramente “descabellado”, la fantasia enteramente arbitraria, de un imaginario en el que lo
que estd en obra no sea una simple “Fantasia” (fantasia fantasiosa) sino una auténtica
Einbildungskraft que ponga en juego no ya imagenes empiricas recortadas y digitadas por una
instituciéon simbdlica, sino un realismo transcendental fenomenoldgico, una “irrealidad
efectiva”. Sobre todo, la solucion propuesta tanto por Jakobson como por ciertos logicos, no
permite distinguir algo real que se imponga con un determinado caracter de necesidad, de un
imaginario superfluo que no tuviera dicho caracter. La solucion propugnada por Russell o
Meinong amenaza con desembocar en un pensamiento “débil” en orden al cual bien
podriamos aducir, en Ultimo término, que lo imaginario constituye, también, un tipo de
realidad. Pero ;qué significan entonces las palabras “realidad” y “real”?

Se impone pues distinguir, por un lado, un imaginario que se inserta en un marco
simbolico donde, en principio, la diferencia entre lo imaginario y lo real est4 bien establecida
(siendo entonces lo imaginario todo lo que es fantasioso y puramente subjetivo) y, por otro
lado, un imaginario transcendental-fenomenologico, y que atesoraria de suyo un coeficiente
de realidad, y no seria en absoluto subjetivo en un sentido psicologico del término. La nocion
de coeficiente de realidad indica aqui la presencia de una instancia critica que limita la
creacion, instancia critica que seria, en Richir, el fenomeno como nada sino fenomeno, una
suerte de realidad negativa que no por permanecer indeterminada equivale, con todo, a ser
cualquier cosa.

Mucho ganariamos en claridad si, al referente “imaginario”, muy problemadtico, de
Jakobson, asi como al de Russell o Meinong, les opusiéramos un “referente” totalmente
diferente: precisamente el que nos libran fenomenoélogos como M.Richir, J.Garelli, o
H.Maldiney. Este “referente”, por no empirico que sea, no por ello deja de acusar un
coeficiente de ralidad. Propugno la tesis de que el sentido, en su irreductibilidad a la
significacion — i.e. irreductible a un contenido de pensamiento determinado — se cifra en
aquello que nos confiere acceso a ese “referente” tan singular. El sentido, asi concebido,
habilitaria pues un acceso a un “referente”; “referente” en cierto modo negativo, aunque
“constituido” — entendiendo aqui “constitucion” con suma latitud — por el sentido, pero

constituido no a partir de nada (como pronto echaremos de ver).

500

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

A efectos de comprender mejor en qué sentido esta concepcion se me antoja fundada,
aduciré que habiendo partido de una lectura de los textos de los primeros romanticos
alemanes, lectura que dista bastante de la propuesta por Todorov, consegui elaborar una
interpretacion propia trabajando simultdneamente sobre textos como los de Y.Bonnefoy, por
ejemplo, asi como sobre textos fenomenoldgicos contemporaneos como los de H.Maldiney,
J.Garelli y M.Richir. La diferencia introducida por Marc Richir entre fenémeno de mundo /
fenémeno de lenguaje de un lado y lenguaje de la institucion simbolica (lenguaje para el que
Richir reserva el término de “lengua”) acredit6 una particular fecundidad.

Efectivamente, mientras no hayamos distinguido fendmenos-de-mundo y fenémenos-
de-lenguaje por un lado, es decir, mientras no hayamos introducido una distinciéon en el seno
del campo fenomenoldgico y mientras, por el otro lado, no hayamos distinguido fenémeno-
de-lenguaje y lenguaje simbolico, mientras no hayamos introducido una distincioén en el seno
de lo que llamamos lenguaje ;podremos verdaderamente llegar a pensar de modo convincente
la diferencia sentido/significacion? Y, de no hacerlo ;no corremos el riesgo de permanecer
prisioneros de una concepcion de la referencia que bien podriamos calificar de “nominalista”
(en un sentido peyorativo del término) toda vez que pone en juego un referente que no es sino
“la sombra proyectada” de una particion introducida, en la realidad empirica, por una
institucion simbolica?

Para ofrecer una primera panoramica de un paisaje que apenas empezamos a acariciar,
observemos que Marc Richir concibe el fenomeno de lenguaje como oriundo de la
fenomenalizacion en lenguaje de un fendmeno de mundo; no hay pues solucion de
continuidad entre fendmeno-de-mundo y fenémeno-de-lenguaje; solucion de continuidad que
si hay, por el contrario, entre los signos de una institucién simbodlica y lo que éstos designan
(es lo que se entiende por el caracter de arbitrariedad del signo); en resumidas cuentas, el
vinculo entre fendmeno de lenguaje y fendémeno de mundo es irreductible al vinculo entre
significante y significado.

Si el sentido (fenomenoldgico), en la precisa medida en que se muestra irreductible a
la significacion (siempre tributaria de un sistema simbodlico) reconduce siempre a una
referencia sin por ello coincidir jamés con ella, es porque el fendémeno-de-lenguaje procede de
una reflexion no especular del fendmeno-de-mundo sobre si mismo, es decir, de una suerte de
puesta en sentido tributaria, a su vez, de una puesta en forma originaria. Esta reflexion no
especular introduce un margen o desajuste que corresponderia al espacio mismo de la

formacion de un sentido. Quizd seria preferible hablar no ya de “un” sentido sino

501

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

simplemente de “sentido”, enunciado en partitivo [ “du” sens]. El sentido asi entendido seria
la Gnica forma de remitir a una dimension fenoménica. Esta apareceria entonces como el
referente del fendémeno de lenguaje. El lenguaje fenomenoldgico conoceria pues una
continuidad que se romperia en el lenguaje simbolico; el lenguaje fenomenologico estaria, en
cierto modo, enraizado en el “ser” fenomenoldgico, siendo éste punto menos que su referente
(fenomenologico). A eso mismo denomino, en la estela de un pensar labrado por Merleau-

Ponty y desarrollado par Marc Richir, “encarnacion”.

Tan pronto como concebimos el fendmeno-de-lenguaje como el efecto de una
fenomenalizacion en lenguaje, y esta fenomenalizacion como la puesta en sentido de lo que
podria calificarse de “proto-sentido”, nos vemos conducidos a pensar que ni hay ni puede
haber sentido fenomenolodgico en precision de algo asi como un “referente” fenomenoldgico.

Sospechamos, entonces, que el sentido que tantos autores han querido distinguir de la
significacion para evitar reducir el primero a la segunda acaso sea, precisamente, o al menos
las més veces, el sentido tal y como la fenomenologia contemporanea pretende pensarlo.

Pero ;por qué las mds veces? Sencillamente porque me parece que todavia hay otra
modalidad de la significancia que no radica ni en la significacion enteramente determinada
dentro del marco de una Institucion Simbolica, ni en el sentido absolutamente indeterminado
del campo fenomenoldgico; se trataria del sentido (que no la “significacion”) simbolico pero
de acuerdo con un significado de la expresion simbolico que no escamotearemos precisar. Se
trata, en suma, del sentido puesto en juego por la elaboracion simbdlica, y que responde
aquello a lo que, dentro de la institucion simbdlica, aun asiste vida y vivacidad.

Un sentido indeterminado es inconcebible en el marco objetual que preside al
pensamiento analitico. Dicho marco se caracteriza por ser excluyente de toda dimension
pretematica. Lo afirmamos incluso teniendo presentes las sutilezas que, a dia de hoy, conoce
dicha tradicion de pensamiento; sutilezas alumbradas en ocasion de tentativas mas o menos
felices de acercamiento a la fenomenologia, como ocurre con Hintikka. Conviene,
efectivamente, que permanezcamos atentos al hecho de que el acercamiento en cuestion se
opera en base a aquellos textos de Husserl que traducen una concepcion objetual del sentido,
es decir, textos en los que la dimension pretematica de la experiencia humana no esta de veras
pensada. Algunos textos tardios de Husserl, o incluso otros publicados en sus obras completas
no se toman en cuenta (pensemos en la reelaboracion de la VI“ Investigacion Logica, o incluso

en las Lecciones sobre la teoria de la significacion de 1908), lo cual es cuando menos

502

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

problematico. El sentido no significativo pone en obra una intenciéon que, efectivamente, se
muestra irreductible a lo que la filosofia analitica entiende como la “intensioén”. La citada
intencidn se inscribe en un espacio no ya “gnosico” sino “patico” (por retomar la diferencia
organizadora del pensamiento de E. Straus, cuya riqueza ha sido puesta de relieve por
Maldiney). Esta dimension patica de la experiencia se descubre, a su vez, como indisociable
de una vivencia de encarnacion que serd, por lo que a ella toca, fuente de una expresion que
no dejard de ser concebida como la exteriorizacion de un contenido de pensamiento ya
objetivado. Asi pues, no bien pensamos la diferencia sentido/significaciéon con un minimo de
seriedad, obervamos como se desata toda una serie de inevitables vuelcos conceptuales que
conducen a que determinadas nociones hayan de ser reinterrogadas; asi, por caso, la de

expresion, pero también la de verdad.

503

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Cuadro indicativo de las principales nociones puestas en juego en este seminario.

Referente Sentido Significacion

Realidad empirica (positiva) <=sentido 1ogico significacion

Referencia objetual

« Realidad » transcendental

Proto-sentido <=>>sentido fenomenolégico significacion
« Referente » fenomenologico

(negativo)

Referencia no objetual

/ / 504

SEPTIEMBRE
2015

Fenémeno de mundo ==>fenémeno de lenguaje  lenguaje simbdlico, lengua.

Leib interno Leib externo Korper




Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Este cuadro pone en claro hasta qué punto es decisiva la puesta en juego de una
referencia segun sea ésta objetual o no objetual:

En el caso de la referencia objetual (flecha retroactiva), el referente empirico, positivo,
es un efecto de la particion del signo obrada en la institucion. En este caso, la expresion en
lenguaje no es productiva. Lo que podria aparecer como antepredicativo no sera,
entonces,sino el reflejo de lo predicativo.

En el caso de la referencia no objetual (flecha de doble direccion), el “referente”
fenomenoldgico, si bien se constituye también (en tanto que referente) después de la
operacion de fenomenalizacion en lenguaje, no es mero “efecto” de su particion ya que la
fenomenalizacion propiamente hablando no recorta nada. Antes bien pone en obra una
reflexion, lo cual es algo enteramente distinto.

La diferencia entre ambas situaciones, en el plano, digamos, provisionalmente
ontoldgico, reside en que, en la segunda de ellas, siempre hay “algo” antes de la operacion de
lenguaje, algo que resiste, insiste, y que no podemos reducir de forma fantasiosa, mientras
que, en la primera de las tesituras, bien podemos estar bogando en un nominalismo total.
(Advierto que puede sorprender la imprecision del término “algo”; si he querido mantenerlo,
ha sido por eliminacion: cualquer otro concepto, merced a un exceso de precision, aqui
gravosa, resultaba problematico y desmerecia en justeza).

Si estas diferenciaciones cobran una importancia crucial, es, aqui, porque el objetivo a
largo plazo del trabajo, y del que este seminario no actualizard sino una parte (aunque una
parte determinante para el conjunto) persigue poner en solfa los conceptos de “sentido” y de
“referencia”, tal y como se movilizan en diversas interpretacines del arte y de la literatura
contemporaneas, pero también en el dominio de la psicopatologia. “Sentido” y “referencia” se
ven arrastrados en una espiral acelerada por otros conceptos como los de “desimbolizacion”, o
“autonomizacion de las formas” pictoricas y literarias; acusada es la tendencia al
“autotelismo”, que consagra, a su vez, la cerrazon del lenguaje artistico sobre si mismos.
Todo ello propende a una “equizofrenizacién” de las formas culturales contemporaneas,
comprendida como desvinculacion de los significantes y de los signicados. Pues bien,
conviene remontar mas acéa de esta Gltima division entre significante y significado para pensar
la autonomizacion de los lenguajes pues lo cierto es que una vez la division

significante/significado ocupa el campo del sentido y lo estria, la Aybris de la autonomia,

505

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

tenaz e irredenta, no puede por menos de asomar también, mostrandonos la suculenta
pendiente de un autotelismo satisfecho.

En el contexto de la elaboracion de mi tesis en psicopatologia, hice observar que las
interpretaciones que levantaban acta de una pérdida de sentido en la cultura contemporanea
(no solo en el dominio del arte, pues parte de mi trabajo procedia de la psicopatologia) apenas
si se limitaban a soslayabar contradicciones y paradojas llegado el momento, crucial, de
elaborar la distincion entre “sentido” y “significacion” (particularmente evidente es el caso de
Baudrillard).

Esta distincion entre sentido y significacion se constituyd entonces en una suerte de
“hilo rojo” que otorgaba coherencia al conjunto de mi propia interpretacion. Con todo y con
ello, la distincion merecia un estudio aparte en la medida en que, en estos autores a los que
entonces me referia, el sentido tan solo se define negativamente, como lo irreductible a la
significacion. Pero ;no cabe acaso decir algo mas sobre su naturaleza intrinseca?

Este cuestionamiento es el que el seminario entiende proseguir. Asi queda atisbado el
horizonte que le confiere ahora su sentido al estudio de la diferencia sentido/significacion.
Incidir en esta diferencia abre el espacio de un nuevo pensamiento de la referencia (no-
objetual) que persigue la articulacion entre dos corrientes de ideas que constituyen los dos
ejes en torno a los cuales se organiza un conjunto tematico mas vasto y dentro del cual este
seminario se inserta:

- uno de los ejes segun el cual las formas artisticas (literarias y pictdricas)
contemporaneas tienden a autonomizarse y a cerrarse a todo afuera extra-pictérico o extra-
lingtiistico.

- el otro, que defiende una concepcion del simbolo que cobra forma en los ultimos
afios del siglo XVIII, en particular en el seno del pequefio grupo que se retine en Jena en torno
a los hermanos Schlegel y Novalis, y que descansa, ante todo, en la oposicion
simbolo/alegoria. Esta dupla, opone, de hecho, dos modalidades del sentido y dos
modalidades de la referencia. Ahora bien, en los primeros romanticos, tan sélo el sentido del
simbolo estd claramente diferenciado del sentido de la alegoria, mientras que la cuestion de la
referencia del simbolo no aparece de forma sintomadtica sino a través de contridicciones o de
paradojas; efectivamente, el simbolo romantico, que suele ser definido como forma
intransitiva, se piensa, en ocasiones, como una forma que pone en obra una referencia a la

realidad mas “verdadera”.

506

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

La cuestion de una referencia de las formas simbolicas a una exterioridad se convierte,
por el contrario, en prevaleciente en el ambito de una aproximacion de tipo fenomenologico
tal y como nos la encontramos hoy en H.Maldiney, P.Ricoeur, J.Garelli, y M.Richir. Nos
haremos entonces cuestion de la naturaleza particular de esta referencia, y que es, ante todo,
no-objetual, no descriptiva y no-ostensiva (Ricoeur), o también no-representativa
(H.Maldiney), poniendo en obra un “transcendental encarnado” (J.Garelli).

Los aportes de esta Ultima reflexion en punto a la referencia “no-objetual” permiten
abordar sobre bases conceptuales aparentemente mas adecuadas la cuestion del vinculo de las
formas artisticas con una exterioridad, y nos conducen a matizar fuertemente la interpretacion
sistematica de formaciones o elaboraciones contempordneas en términos de
“desimbolizacion”. Dicho con mayor precision, alcanzamos asi a pensar de una forma mas
sutil la oposicion entre formas autotélicas y formas heterotélicas. Determinadas expresiones
poéticas que Todorov, en la estela de los formalistas rusos, pero también M.Blanchot (jque
nadie podra considerar sospechoso de incurrir en positivismo!) han vinculado al autotelismo,
aderezando la cerrazon del lenguaje a un afuera extralingiiistico, acaso, interpretadas desde

otro angulo, pongan en juego una suerte de heterotelismo pretematico.

Es notable que la puesta en duda de los fundamentos filosoficos implicitos de los
conecptos de sentido y de referencia movilizados en las interpretaciones de las elaboraciones
contemporaneas en general, y de las formas artisticas y literatias en particular, tiende a
resaltar una linea de pensamiento del simbolo que parece vincular el simbolo roméntico con el
“simbolo fenomenoldgico”. Efectivamente, el origen de la diferencia sentido/significacion tal
y como es pensada hoy por un gran nimero de autores, filosofos o no, radica,
manifiestamente, en la distincion romantica simbolo/alegoria; pero no por ello es la primera
reducible a la segundo. Quisiera precisamente mostrar, en base a referencias bibliograficas
precisas, como un esfuerzo de pensamiento ha hecho su camino a lo largo de dos siglos, hasta
desembocar, a dia de hoy, en un pensamiento fenomenoldgico que propende a la
desobjetualizacion y que precisamente en virtud de ello despeja un pensar de la referencia
enteramente nuevo. Por lo demads, advirtamos que los términos mismos de “referencia” y de
“referente” se antojan tan sumamente problematicos (siquiera del peso de los conceptos que
tradicionalmente llevan aparejados) que algunos prefieren hablar de “apertura al mundo”. En
todo caso, se hace aqui cuestion tanto de una superacion de la concepcion autotélica, como de

una critica del realismo naturalista.

507

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Este cuestionamiento renovado de los concepts de sentido y de referencia a partir de la
diferencia sentido/significacion conduce, en definitiva, a mostrar que la cuestion de la
referencia de las obras artisticas y literarias no puede plantearse con minimas garantias de
justeza si no es al precio de un auténtico vuelco de los conceptos de sentido y de referencia tal
y como los moviliza la critica contemporanea. Lo cierto es que los conceptos no objectuales
de sentido y de referencia no dejan de verse cubiertos apenas son descubiertos, con arreglo a
un movimiento de subito confinamiento que da fe de la extrema dificultad de cambiar, de
modo efectivo, de marco de pensamiento. Sobre este punto, puede ser interesante cotejar los
textos de filésofos con textos de criticos literarios o artisticos, o de ensayistas que, sin
reivindicar una posicion filoséfica explicita, no dejan por ello de proponer una critica de los
conceptos de sentido y de referencia de que hacen uso (tal es, por ejemplo, el caso de Yves
Bonnefoy). Me ha parecido igualmente esclarecedor convocar a la psicopatologia, o més bien
a la psiquiatria fenomenologica (Binswanger,Tatossian, Blankenburg, Tellenbach, etc..), en
tanto en cuanto ésta pone en marcha la diferencia conceptual sentido/significacion aun cuando
no recurra, por regla general a dichos términos.

Los textos de los cuales se ha alimentado mi reflexion pertenecen a regiones variadas
de la cultura. No podia ser de otro modo. En mi trabajo, la referencia filosofica fue la mas
tardia. En un primer momento, la inmensa mayoria de autores a los que me referi no eran
filésofos, y me parece importante subrayarlo. Si, al cabo de un larguisimo recorrido, terminé
por encontrar, en la fenomenologia contemporanea, sobre todo en M.Richir, una forma de
plantear la pregunta de las relaciones entre sentido y referencia que posibilitaba, al menos, un
esbozo de respueta, fue porque ya en los citados no filésofos pude discernir una intuicién de
cuya justeza y pertinencia estaba convencida. Otra cosa es que la expresion que vehiculaba tal
intuicion me pareciera innegablemente contradictoria y, en determinados casos, paraddjica.
Tuve pues que trabajar en dos niveles: el de los horizontes de pensamiento, y el de las
formulaciones tematizadas, con el riesgo, indeclinable, de que estas tiltimas suelen contradecir

o ahogar los horizontes intuitivos al punto de ser vislumbrados.

508

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

Esquema del seminario, en seis sesiones

Seminario 1 : Establecimiento de un marco mas amplio en el interior del cual halla su
lugar esta reflexion: para una lectura critica de las ideas sobre la “desimbolizacion” en la cultura

contemporanea.

Puesta en claro de la utilidad, para abordar dicha tematica, de una reflexion sobre la

diferencia sentido/significacion.

Seminario 2: Dos lineas de pensamiento en que aparece esta diferencia:
-La retdrica clasica. Rapido examen de las tesis de Fontanier, Beauzée, Du Marsais.

-La crisis romantica. En qué respectos la oposicion romantica simbolo/alegoria conduce
directamente a la oposicion contemporanea sentido/significacion. Puesta en claro de algunas
ambigiiedades. Puesta en duda de la nocion de simbolo: ;autotélico o bien heterotélico a pesar de

todo, pero poniendo entonces en juego una referencia no-objetual?

Seminario 3: La diferencia simbolo/alegoria y la diferencia sentido/significacion en
determinadas aproximaciones de la critica literaria contemporanea: M.Blanchot, Y.Bonnefoy,

pero también Sartre.

Seminario 4: Sinn 'y Bedeutung en Husserl y Frege.

Evidenciacion de un contrasentido debido, principalmente, al empleo, por parte de Frege, del
término Bedeutung alli donde uno habria esperado el término Gegenstand. La diferencia
sentido/significacion tal y como se la piensa hoy, si bien estd en el horizonte del pensamiento de
Husserl, jamas esta de veras tematizada por €l. Aparece, sin embargo, como diferencia conceptual,
pero sin que haya términos especificos que marquen esta diferencia. Quizé si en una sefalada
ocasion: el pensamiento de la encarnacion, donde Husserl opone Leib interno a Leib externo, estando
ambos, a su vez, opuestos al Kdrper. Se pondra entonces de manifiesto que estas diferencias son
esenciales para una verdadera comprension de la profunda necesidad de la diferencia
sentido/significacion. El Leib, efectivamente, no s6lo evoca el cuerpo humano, vivo, y vivido desde

dentro, a la diferencia del Kérper; se tratara, en tltimo término, de mostrar como el vinculo que se

509

SEPTIEMBRE
2015



Mi camino hacia Marc Richir | Joélle Mesnil

anuda entre el Leib interno y el Leib externo es un vinculo expresivo productor de sentido (y no un
vinculo de significacion; y ello aparecera tan pronto como los distingamos a ambos), y de mostrar
también que el modelo de esta expresion es igualmente valido cada vez que se hace cuestion de la

expresion fuera de la dimension especificamente “corporea”.

Seminario 5 : Benvéniste y Baudrillard.

-La oposicion del linguista entre semiotica y semantica.

-La oposicion del socidlogo entre semiologico 'y simbdlico.

Es particularmente interesante darle beligerancia al acercamiento entre estos dos
pensamientos, ya que aun cuando ambas duplas no se superponen (a pesar de tener cierto “aire de
familia”), los desjustes evidencian lo que, en una dupla de opuestos que englobase tanto la oposicion
del lingtiista como la del socidlogo, resulta de todo punto irreductible.

-Puesta en claro de la institucion como fundamento de la linea de fractura tanto entre

semidtica y semantica, como entre lo semiologico y lo simbolico.

Seminario 6: La polaridad sentido/significacion en la fenomenologia contemporanea (H.
Maldiney, J.Garelli y M. Richir principalmente).

El pensamiento de la encarnacién en la fenomenologia post-merleau-pontiana, y en los
senalados textos que Husserl dedica a esta cuestion.

Encarnacion y expresion. Encarnacion y sentido. Desencarnacion y reduccion del sentido a la
significacion.

Al término de este ultimo seminario, comprenderemos mejor la naturaleza del vinculo que
puede anudarse entre sentido y referencia tan pronto como ponemos cuidado en distinguir sentido y
significacion. Lo que aparecia de modo intuitivo en el campo literario, por ejemplo en un autor como
Y. Bonnefoy, parce ahora hallar un fundamento en determinadas orientaciones de la fenomenologia

contemporanea.

510

SEPTIEMBRE
2015



