
457  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Mi  camino  hacia  Marc  Richir  
Joëlle  Mesnil  
Psicóloga  clínica  (Université  Paris  VII  Denis  Diderot).  Filósofa  (Université  Paris  X  
Nanterre).  www.jmesnil5.blogspot.com  
Traducido  del  francés  por  Pablo  Posada  Varela  

 
Advertencia preliminar :  

  “Mi camino hacia Marc Richir”1, redactado en 2003, constituía, inicialmente, el 

prefacio de una obra que ha quedado inacabada: “El ser salvaje y el significante”, y en la 

cual me proponía poner de manifiesto, en el cruce entre las aproximaciones fenomenológica 

y lacaniana, el aporte específico del pensamiento de Marc Richir a la psicopatología. 

 Durante estos últimos doce años, la lectura de las obras de Marc Richir, acometida al 

hilo de su publicación, así como los intercambios en seminarios varios, me ha ido 

convenciendo, cada vez más, de que este filósofo abría pistas que habían permanecido, hasta 

la fecha, inexploradas, y que permitían captar la peculiar naturaleza de los desórdenes y 

trastornos que yo misma había estudiado desde comienzos de los años 70, en el transcurso de 

una tesis que defendí en 1988 sobre “La desimbolización en la cultura contemporánea”2. 

Advertimos también que, en apéndice a este “Camino hacia Marc Richir” hemos incluido un 

documento que nos ha parecido altamente informativo. Se trata de un proyecto razonado de 

seminario propuesto al Collège International de Philosophie en el año 1994 y titulado 

“Sentido. Significación. Referencia. De la distinción sentido/significación a la distinción 

referencia objetual/referencia no objetual”, seminario que se llevaría a cabo durante el 

primer trimestre del curso 1994/1995 y que en cierto modo oficia de puente entre el trabajo 

de tesis y este encuentro con la obra de Marc Richir. Dicho seminario consigna la entrada 

explícita de la obra de Marc Richir en el seno de una problemática propia a la 

fenomenología richiriana pero que, como se verá, se había venido desarrollando a la luz de 

otros autores, y apoyada, mal que bien, en otro instrumental conceptual. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 NdT: El texto que aquí presentamos, en español, constituye una versión ampliada y en no pocos puntos 
claramente mejorada del texto: “Mon chemin vers Marc Richir”, publicado en el número 47 de la revista 
Eikasia. No es pues una estricta traducción de dicho texto, sino una versión algo distinta y algo más completa.  
2 El texto de la tesis está disponible en este mismo número de Eikasia. Advertimos que al final del documento de 
la tesis, hemos incluido, a modo de post-facio, un texto que recoge de modo sintético la problemática de la tesis 
y que se titula “La désymbolisation en question”. A él puede empezar por remitirse el lector si quiere tener una 
panorámica de la problemática de la tesis. 



458  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Podría decir que me encontré con el pensamiento de Marc Richir por casualidad y, a 

pesar de todo, lo que fue una simple casualidad terminó revelándose como 

extraordinariamente esclarecedor para mi propio trabajo; de ahí que, retrospectivamente, 

parece como si todo me hubiese conducido a dicho encuentro. 

Un día de otoño de 1989 ó 1990 subía por la calle Descartes, en París, en las 

inmediaciones del Panteón; hasta allí me habían llevados mis pasos, sin destino determinado. 

Me paseaba, mecida por la bella luz que alumbraba ese día. En ese momento divisé el hall de 

entrada del Colegio Internacional de Filosofía. Había gente que entraba, salía, miraba los 

carteles, tomaba el catálogo de seminarios. Entré por curiosidad. Miré el tablón de anuncios y, 

de súbito, noté que algo saltaba a la vista. ¡Al menos a mí! 

La diferencia. 

¡"Mi" diferencia! 

La que me rondaba desde hacía años, la que, desde largo tiempo, incluso me acechaba 

y acezaba. La había encontrado primero de modo involuntario y, más tarde, me puse a 

rastrearla en varios autores, rara vez filósofos. Dicha referencia respondía, sencillamente, a lo 

que se había convertido en una necesidad vital para mi propio pensamiento. 

E incluso una suerte de obsesión. El índice, tan sólo presentido, de una verdad. 

El lastre de un pensamiento ausente. Poso esquivo y centro de gravedad a un tiempo. 

De hecho, los términos de la diferencia no tenían idéntico peso. El fiel de la balanza se 

decantada hacia el sentido que, precisamente, no había que confundir con la significación.  

Ahora bien ¿qué es eso del sentido? Y ¿qué era entonces para mí? 

Por aquel entonces, nadie como Yves Bonnefoy me había aproximado tanto a una 

respuesta lo suficientemente articulada como para no resumirse en el simple alegato de que el 

sentido... no es la significación. En Bonnefoy, los ámbitos del sentido eran los de la poesía y 

la pintura, cuya "transitividad" se esforzaba en poner en claro, ayudándose, para ello, de obras 

que solían (y a veces suelen aún) considerarse como autotélicas e incluso como 

antonomásicamente autotélicas, es decir, como obras señaladamente desprovistas de cualquier 

referencia, de toda apertura sobre "otra cosa", sobre "algo otro o distinto" a la obra misma. 

Con Marc Richir descubrí, precisamente, ese nuevo continente que entonces empezaba 

a adivinar gracias a aquellas primeras lecturas. Richir conseguía decir, desde la filosofía, lo 

que era el sentido, negativo por esencia, sin por ello positivizarlo. Nos "describía" procesos 

varios, y lo hacía con pulso firme y con una precisión inolvidable. O, mejor dicho, nos 

mostraba algo que no puede, estrictamente hablando, ser descrito, ya que carece de contornos 



459  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

estables. Nos hacía sentir las cosas en su oscura precisión, que no por oscura deja de ser 

precisa3. Sí, sentirlas. Y ese "algo" de que se trata podemos, efectivamente, sentirlo, pero 

jamás verlo ante nosotros. 

Era como una inquietud y, a la vez, una seguridad, una irritación y un punto de apoyo. 

Una posibilidad de anclaje en un terreno que, sin embargo, era extraordinariamente 

movedizo. 

Pero siendo, con todo y con ello, un suelo. 

Marc Richir conseguía pensar los procesos formadores de un lenguaje que se abría 

sobre otra cosa que sí mismo sin por ello reducirse a una simple designación. Un lenguaje 

cuya dimensión creativa le aseguraba su dimensión referencial, aunque no objetiva, o mejor 

dicho no objetual por retomar la expresión que había comenzado a emplear hacia el final de 

los años 80 cada vez que evocaba la "referencia" tal y como la conciben pensadores como Y. 

Bonnefoy o H. Maldiney, pero también muchos otros, acaso de forma menos clara. 

Este lenguaje no había cesado de invocarlo, sobre todo en mi tesis sobre La 

desimbolización en la cultura contemporánea4 defendida algo antes mi descubrimiento de la 

obra de Richir. Sin embargo, no había conseguido discernir del todo la verdadera naturaleza 

de ese lenguaje con referencia no objetual. Abrigaba, todo lo más, la convicción de que ese 

tipo de lenguaje, de quehacer de sentido, se hallaba, a día de hoy, francamente amenazado; 

quizá como jamás antes lo había estado. Se trataba, en suma, del lenguaje que decía "la cosa" 

entendida como Sache. La cosa otra. Incluso la enteramente otra. Esa misma que mucho antes 

había creído hallar en narradores como J.M.G. Le Clézio y M. Tournier (contemporáneos de 

Tel Quel en los años 70, conviene recordarlo y, sin embargo, en las antípodas el uno del otro), 

pero también el escritor inglés John Cowper Powys. 

Esta cosa otra, y que había sido el acicate que me hizo correr y brincar, de lectura en 

lectura, de autor en autor, zozobrar de la incertidumbre a la desesperación, y de la 

desesperación a una nueva iluminación, eso mismo estaba en el corazón del pensamiento de 

Marc Richir. Y dicho pensamiento decía, de ella… algo, algo articulado que iba más allá de 

una simple mención en negativo. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 NdT: A este respecto, los desarrollos, extraordinarios, de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina sobre la “oscuridad 
distinta”. Cf. Estromatología. Teoría de los niveles fenomenológicos. Ed. Brumaria / Ed. Eikasia. Madrid. 2014. 
Puede consultarse también el magnífico artículo “La oscuridad de la experiencia estética”. In Eikasia 47 (enero 
2013). http://revistadefilosofia.com/47-02.pdf  
4 Joëlle Mesnil. La désymbolisation dans la culture contemporaine. Tesis de Doctorado en Psicopatología, 
Universidad Paris 7, 1988. Bajo la dirección de Yvon Brès. Tesis disponible en este mismo número de Eikasia y 
provista de un post-facio suplementario titulado “La désymbolisation en question”. 



460  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Sostuve, en mi tesis, que sólo un sentido no reducido a significación ofrecía las 

condiciones para que se diera una referencia no reducible a simple designación unívoca. Lo 

que llamé "desimbolización" consistía en una creciente reducción, incoada desde el final del 

siglo XVIII, de ese sentido a una significación puramente lingüística. Dicha reducción 

devenía en una pérdida de contacto con cierta realidad, es decir, y como quiera que ésta se 

concebida, con "algo" irreductible a un "efecto de lenguaje". No disponía, sin embargo, de 

argumentos decisivos. Digamos que era una intuición que se había ido convirtiendo en una 

convicción. La obra de Henri Maldiney ya supuso, para mí, un encuentro fructífero. Pero 

Marc Richir me ofrecía argumentos. Si bien acaso no sea aquí el de "argumento" el término 

más adecuado.  

Marc Richir es, en suma, el filósofo de cuyo pensamiento y proceder más próxima me 

he sentido, y ello apenas desde el momento en que me topé con su obra. Me pareció que se 

había aventurado en un territorio que yo apenas si había conseguido presentir confusamente, 

sin de veras dar con una vía de acceso solvente. Ahora bien, nunca dejé de merodear en torno 

a la entrada. Evidentemente, él, ayudado por sus instrumentos filosóficos y su talento para 

implementarlos se había adentrado mucho más hondo en esa tierra y había comenzado a 

catografiarla, a elaborar, precisamente, una arquitectónica. 

 

Vayamos poco a poco y ataquemos la primera y crucial de las dificultades: sentido y 

significación. 

E, indisociablemente, la apertura del lenguaje sobre otra cosa que ello mismo. 

Lo enteramente otro respecto del lenguaje. Aquello con que me había topado ya, 

esencialmente en novelistas y en poetas. Desde el principio de los años 70 hasta el final de los 

años 80, en particular en el campo de la literatura, había experimentado enormes reticencias a 

seguir a los estructuralistas. No terminaba de dar con esa "tercera vía" que echaba en falta. 

“Tercera” porque tampoco estaba especialmente convencida por un realismo plano, en 

realidad ideológico, y que aún se auto-proclamaba "socialista". Paso a paso, había encontrado 

textos que me parecían evocar, de una forma u otra, esa tercera vía, pero sin que jamás los 

procesos de acceso fueran explicitados.  

Esa cosa otra que no es ni "efecto de lenguaje" (como se decía entonces), ni "ilusión 

referencial" (Riffaterre), ni objeto ya constituido sobre el que bastaría colocar una etiqueta, 

me la encontré en varios autores pertenecientes a no pocas disciplinas, pero sólo al leer a 



461  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Marc Richir pude convertir todo ello en algo más que un mero dedo índice apuntando en 

dirección a un enigma. 

¿Cómo, trabajando desde la materia del lenguaje y la expresión, tratando, en suma, de 

decir algo, podemos hacer aparecer cosas que, en cierto modo, ya estaban ahí, que habíamos 

presentido, pero que no habían accedido del todo a la existencia antes de haber sido dichas? Y 

es que algo estaba ahí "antes", a pesar de todo. Resistiéndome a aceptar el autotelismo o el 

heterotelismo "naturalista", había terminado por considerar que "gracias al vínculo 'horizontal' 

de los elementos de la figuración, acababa anudándose un vínculo 'vertical', referencial."5 

Evidentemente, había hallado, en algunos filósofos, un esbozo de tratamiento de los 

problemas que me preocupaban. Por ejemplo en Merleau-Ponty. Sin embargo, en él, encontré 

otro problema, que pronto se convirtió, desde mi punto de vista, en una reticencia ante lo que, 

a todas luces, constituía una falencia: lo simbólico, eso simbólico con que me había 

encontrado en mis estudios de antropología y luego de psicopatología, de la mano de la fuerte 

influencia de Lacan ¿dónde estaba en Merleau-Ponty? Era esa falencia lo que me impedía 

seguirlo del todo. Los Wesen salvajes no son, claro está, efectos de lenguaje... pero es que 

¡también hay efectos de lenguaje! Y, señaladamente, en el ámbito de la patología. Me parecía 

que aunque el autor de Le visible et l’invisible ofrecía, qué duda cabe, una aproximación 

convincente de ese algo real que "precede" al lenguaje sin por ello estar determinado de 

antemano, algo fallaba, en cambio, en la vertiente de lo simbólico, algo que no hacía justicia a 

su especificidad (de tipo, digamos, estructuralista). 

De todas y cada de las lecturas que por entonces hacía, se desprendía una suerte de 

tensión entre dos concepciones, que era una tensión entre dos relaciones del lenguaje con "la 

realidad". Concepciones antagonistas, desde ninguno de cuyos fundamentos podía enunciar 

ese "algo" que pesaba e insistía en el curso de mi reflexión sin que pudiese aún nombrarlo. 

Permanecí, años enteros, en una especie de limbo teórico, en el no man's land del "ni... ni...", 

suelo insostenible y, a la larga, inhabitable. Ni efecto de lenguaje, ni algo constituido con 

antelación a toda intervención humana... ¿cuál era entonces el estatuto de eso "real" o de esa 

"realidad" con la cual me parecía, por lo demás, que la "cultura contemporánea" perdía 

contacto? Precisaré que, precisamente por ello, la cuestión de lo que quiera decir "real" no ha 

constituido, para mí, algo así como el punto de partida de un trabajo filosófico dedicado desde 

el principio y por entero a dicha cuestión. No. Dicha pregunta surgió, en primer término, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 Ibid, p 80. 



462  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

como un obstáculo en el curso de un trabajo antropológico sobre la de-simbolización: ¿Cómo 

hablar de pérdida de referencia respecto de la realidad si no somos siquiera capaces de decir 

lo que real significa? La cuestión se me presentó, durante cierto tiempo, como, hasta cierto 

punto, "técnica": como un asunto que cumplía esclarecer primero, antes de proseguir. Dar un 

paso de lado, un paso en dirección a lo que los filósofos bien pudieran aportar, para volver 

luego, con un bagaje suficiente, a retomar el camino inicial. Como bien habrá podido 

imaginar el lector, no fue así como ocurrieron las cosas. Cualquier nuevo aporte filosófico 

hacía tambalearse el conjunto de la investigación, de tal suerte que ¡mi tema de tesis se 

modificaba de continuo! 

A pesar de todo, proseguía la navegación entre el Carbdis de un determinado 

naturalismo y el Escila de los "efectos de sentido".  

 

¡Los efectos de sentido! 

Cuando entré en la universidad, en 1968 ¡no se hablaba de otra cosa! Estaba 

convencida de que "eso existía", de que "lo había", de que los efectos de sentido “se daban”, 

pero estaba segura también de que había "otra cosa". Otra cosa que se había perdido en el 

transcurso de una suerte de hiper-rigidez teórica. 

¡Y qué decir del nominalismo entonces reinante! Era aplastante (aunque, en cierto 

sentido, invertido respecto del de Ockham u otros medievales, de tal suerte que este 

nominalismo de nuevo cuño multiplicaba las entidades en vez de limitarlas6). NO había MÁS 

QUE lenguaje. Un nominalismo impuesto a la fuerza había terminado por ahogar al mundo 

bajo las palabras. Y ello orientaba prácticas, notablemente las psicoanalíticas. Conducía, en 

todo caso, a una des-realización generalizada, ratificada de la mano del nuevo espíritu 

"posmoderno" o, cuando menos, ya en franca vía de convertirse en espíritu de una época. 

Pues bien, esa ofensiva nominalista suscitaría, a su vez, reacciones "realistas" que, a mi 

parecer, pecaban de ser demasiado positivistas, y que a su vez se oponían, aunque de otro 

modo, a esa tercera vía abierta por Marc Richir, y que por aquel entonces no conocía. 

En Richir tenemos, por el contrario: un lenguaje abierto sobre algo otro que sí mismo. 

Sobre una cosa otra, en cualquier caso ¡muy problemática! Mi primer gran descubrimiento 

dentro de la obra de Richir fue el de la dimensión fenomenológica; dimensión que no se 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 NdT : Para un tratamiento más detallado de esta cuestión: cf. Mesnil, Joëlle “Un neonominalisme exubérant”. 
Eikasia nº47. 2013. http://revistadefilosofia.com/47-20.pdf. 



463  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

situaba ni del lado de un realismo ingenuo, ni tampoco del lado de un neo-nominalismo 

"posmoderno". 

Más adelante contaron, para mí, el descubrimiento de la phantasia pura y de la 

phantasia perceptiva. Términos, distinciones, territorios que se antojaban sumamente extraños 

a la gran mayoría de psicoanalistas con los que, al menos hasta la fecha, me había topado o 

que había leído. A día de hoy, creo, muy profundamente, que no puede uno ser psicoanalista 

sin poner dichas distinciones en juego. El espacio transicional de Winnicott, tan a menudo 

malinterpretado, tan a menudo reducido al objeto transicional, y reducido éste, a su vez, a un 

símbolo, es decir, a una simple estructura de remisión, a una representación, se manifestaba, a 

la luz de la obra richiriana y del recurso a la fenomenología husserliana de la phantasia, es su 

verdad y operatividad concretas: el espacio transicional consiste, por el contrario, en una 

suerte de – cabría decir – "cuerpo inmaterial conductor", lo cual es muy distinto.  

Sí. En el fondo, quizá haya sido eso mismo lo más importante para mí: una salida 

radical de la semiótica a través de la meditación sobre un lenguaje que no es reducible a una 

mera estructura de remisión. Ahora bien, renunciar al exclusivismo de esta estructura de 

remisión no por ello convierte dice lenguaje en autotélico. 

Antes bien abre a un modo de la “referencia” que, sin ser autotélica (hay un referirse a 

lo otro que sí), tampoco es designativa (eso otro que sí no es objetual, no está lingüísticamente 

recortado, y precisamente por ello es un “algo” genuinamente “otro”7). 

 

Era este el lenguaje cuya prefiguración había creído yo poder rastrear en los primeros 

románticos. Mucho antes de mi encuentro con Marc Richir, el Athenaeum y su fórmula "el 

símbolo representa lo no-representable" se presentó a mí como una suerte de revelación. Sin 

embargo, años después, tras haber leído Phénoménologie et institution symbolique, me 

pareció que este “símbolo” seguía confundiendo ambas dimensiones, irreductibles entre sí: la 

fenomenológica y la simbólica. Si tuviera que quedarme con una distinción terminológica 

esencial en el pensamiento de Marc Richir, creo que sería con esa. Me parece que resume el 

conjunto de su singular aporte a la fenomenología. Si, por ejemplo, la mayor parte de los 

psicoanalistas son, a mi parecer, incapaces de pensar la especificidad de la phantasia, que 

sistemáticamente confunden con la imaginación, es por no distinguir ambas dimensiones; 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 NdT : Es, sin embargo, una alteridad que alimenta el lenguaje, que se mantiene en una relativa coalescencia 
con el decir. No es un “algo” esencialmente refractario al decir, sino, todo lo más, no enteramente reductible al 
decir. Sobre este punto, cf. Pablo Posada “L’imprépensable et l’indisponible. Sens, expression et narrativité dans 
l’œuvre de László Tengelyi” in Eikasia nº 64, 2015. http://revistadefilosofia.com/64-15.pdf 



464  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

dimensiones entre las cuales se despliega toda vida humana, pero que resultan irreductibles 

entre sí. Cuando redacté mi artículo sobre Marc Richir en 19948, a pesar de algunos errores, 

mi meta, perfectamente consciente y muy determinada, era que psicoanalistas y psicólogos 

tuvieran acceso a su pensamiento porque pensaba que era absolutamente necesario para sus 

prácticas respectivas. Conocía bien a Pierre Fédida, que había frecuentado como profesor y 

también como terapeuta, y estaba convencida de que estaría muy abierto al pensamiento de 

Marc Richir. No me equivoqué, ni me decepcionó su reacción. A pesar de todo, hube de 

esperar mucho tiempo para que jóvenes psicólogos empezaran a interesarse por la obra de 

Richir. Pienso, en especial, en Thamy Ayouch. 

 

Si me permito, a día de hoy, presentar "mi camino hacia Marc Richir", es porque me 

parece que esclarecer cómo el pensamiento de este filósofo me permitió superar determinadas 

dificultades teóricas en mi personal recorrido intelectual va bastante más allá, precisamente, 

de un mero caso personal: revela cuestiones atinentes a la cosa misma. Además, solía oír decir 

que Marc Richir era ilegible, que todo aquello no llevaba a gran cosa, que era demasiado 

abstracto etc... Se trata pues de una suerte de testimonio que propongo al lector, y que hará 

aparecer cómo este pensamiento puede ser movilizado en un trabajo que no es de filosofía 

"pura", un trabajo que, como en mi caso, se enmarca, más bien en la antropología y la 

psicología.  

 

Al volver la vista sobre mi recorrido, sobre el trabajo que llevo acometiendo desde 

hace más de treinta años, puedo decir que el hilo de Ariadna que le confiere unidad reside en 

la búsqueda de un realismo que, tiempo atrás, tan sólo me aparecía en negativo, a través de 

reticencias, de protestas mal expresadas, de rechazos no formulados aunque vehementes, 

rastro ausente de una insatisfacción recurrente. 

La búsqueda de este realismo se imponía tan pronto como las dificultades conceptuales 

ganaban mi trabajo. Éstas aparecían en el momento en que mi trabajo, que por aquel entonces 

trataba de antropología, se topaba con obstáculos atinentes a los conceptos de que disponía. 

Éstos se revelaban de todo punto insuficientes para pensar los procesos que estudiaba. Mi 

investigación estaba gravada por esa "carencia" de mi utillaje conceptual, y ello al extremo de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8  Cf. Joëlle Mesnil, « L’anthropologie phénoménologique de Marc Richir », in Revue Internationale de 
psychopathologie, n°16, 1994 y « Aspects de la phénoménologie contemporaine. Vers une phénoménologie non 
symbolique » in L’art du comprendre, n°3, juin 1995, pp. 112-129. 



465  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

perder, en repetidas ocasiones, cualquier punto fijo, indispensable apoyo para llevar a buen 

puerto todo trabajo de pensamiento coherente. A día de hoy, podría decir que los conceptos 

con ayuda de los cuales quise entonces pensar la "desimbolización" estaban demasiado 

marcados por esa temática, de tal suerte que se me hacía imposible esclarecer lo que, sin 

embargo, y al albur de esa temática de la desimbolización, había entrevisto: esa otra cuestión 

atinente a un realismo de nuevo cuño, un realismo intrínsecamente fenomenológico, esencial, 

por lo demás, para pensar la problemática de la desimbolización. Dicho con más radicalidad, 

el concepto de simbolización al que comencé a recurrir a principios de los años ochenta ya 

estaba "desimbolizado"9, de tal suerte que se volvía imposible conservarlo, tal cual, a modo 

de instrumento de análisis de una desimbolización. 

Si he dado este ejemplo de las nociones de simbolización y de desimbolización, ha 

sido porque éstas se han convertido en nociones centrales de mi trabajo aunque, en rigor, tan 

sólo aparecieran tardíamente, diez años largos después del comienzo de mi investigación.  

Durante mucho tiempo, tuve que contentarme, en la más extrema de las incomodidades, con 

decir que "algo" que tenía que ver con procesos vitales de puesta en forma y de puesta en 

sentido, así como con nuestra relación con la "realidad" estaba deshaciéndose, y que este 

proceso era deshumanizante, o más bien deshominizante; deshominizante en el sentido en que 

Leroi-Gourhan identificó dicho proceso desde 1964, en Le geste et la parole. 

Bastante antes del descubrimento de la teoría romántica del símbolo, que constituiría 

un nuevo punto de anclaje de "mi" noción de desimbolización (aunque me centré, sobre todo, 

en el alcance antropológico de dicha noción), y algo después de mi lectura de Leroi-Gourhan, 

fue ciertamente el libro de Serge Moscovici : L’essai sur l’histoire humaine de la nature 

aquella obra que me dio la pista que habría de seguir más adelante. (Preciso, por lo demás, 

que Moscovici no trataba, en propio, de deshominización; era yo quien, antes bien, y a partir 

de los materiales que éste me proveía, aventuraba dicha interpretación).  

 

A principios de los años 70 empecé, en el departamento de Antropología de París 7, 

una tesis sobre J. M. G. Le Clézio ; trabajaba entonces, simultáneamente, sobre las teorías 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 NdT : “Desimbolizado” en el sentido que el término toma en la tesis de Joëlle Mesnil, y que ha de distinguirse 
del sentido de “simbólico”, como opuesto a “fenomenológico” en la obra de Marc Richir. Joëlle Mesnil ofrece 
ulteriores precisiones más adelante. 



466  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

literarias y sobre la relación del hombre con el mundo "natural". La intuición de partida era la 

siguiente: el mundo de las novelas de Le Clézio presentaba características materiales 

particulares que, hasta entonces, no habían sido tomadas en consideración en la literatura. 

Huelga señalar que se trataba del "primer" Le Clézio; el segundo, cuyo nacimiento sitúo en 

1976 con la publicación de Haï, no existía aún. 

La idea directriz residía en la novedad radical de una relación al mundoque, a su vez, 

había que relacionar con los descubrimientos científicos y técnicos de la época. Pues bien, 

precisamente Le Clézio nos franqueaba, a través de sus novelas, un acceso a ese mundo. 

Se trataba de un universo electromagnético y cibernético, y no ya de un universo 

termodinámico. La primera versión de la tesis trataba pues de lo que llamaba yo, de acuerdo 

con una expresión empleada entonces por Serge Moscovici, “la cuestión natural”. A 

diferencia de la cuestión social, que concierne la relación entre los hombres, la cuestión 

natural involucraba ante todo la relación del hombre con su universo material desde un punto 

de vista técnico10. Moscovici fue conducido a distinguir "categorías naturales" irreductibles a 

las clases sociales, categorías que consistían en agrupamientos humanos que se organizaban 

en torno a al trabajo sobre la naturaleza que permitía el saber técnico. 

Moscovici distinguía sucesivamente varios "estados de naturaleza" que determinaban, 

cada vez, el nacimiento de una nueva categoría natural: así, por ejemplo, el orden natural 

"orgánico", el orden natural "mecánico" y, más adelante, el orden natural "cibernético". Esta 

cuestión “natural”, y que planteaba yo al hilo de una lectura de la primera obra de Le Clézio, 

me condujo a tener en cuenta el orden natural cibernético, donde "El único trabajo, el único 

talento que sigue siendo propio del hombre, es la invención"11, allí donde "la intervención 

experimental alcanza y constituye, hasta cierto punto, el objeto y lo real..."12. El orden natural 

cibernético se caracterizaba por el desarrollo de las ciencias aplicadas y por una inversión de 

la relación conocimiento/producción material. Lo que, dada esta nueva situación, requería 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10 NdT : Nos permitimos señalar, dada la importante recepción que Marc Richir ha tenido entre algunos 
integrantes heterodoxos de la llamada “Escuela de Oviedo”, señaladamente a través de publicaciones en la 
revista Eikasia, que Joëlle Mesnil remite aquí a algo semejante a lo que Gustavo Bueno distingue como el “eje 
radial” del espacio antropológico. Lo que Joëlle Mesnil llama, en la frase anterior, la “cuestión social” 
correspondería, en cambio, al “eje circular” del espacio antropológico. Evidentemente, Joëlle Mesnil trata de 
pensar, aquí, la conjugación entre ambos; así, el modo no arbitrario (y, precisamente por ello, no lisológico sino, 
si se quiere, rugoso) en que ambos se envuelven y penetran (de modo, diría G. Bueno, diamérico). 
11 Moscovici(S), Essai sur l’histoire humaine de la nature, Flammarion, 1968, p. 103. 
12 ibid, p. 405. 



467  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

particularmente mi atención, estribaba en el hecho de que el trabajo se autonomizaba 

respecto del cuerpo del individuo. 

En el marco de estas investigaciones, mi encuentro con Pierre Bernard en 1972 habría 

de revelarse como decisivo. Éste mostraba interés tanto por la literatura como por las ciencias 

y, particularmente, por la astrofísica. Muy cercano a Serge Moscovici, no tanto como 

psicosociólogo, sino como historiador de las ciencias, era un gran lector de Blanchot, cuya 

obra me hizo descubrir justo a principios de los años 70, pero también de Le Clézio y de 

Tournier. Nuestro encuentro se dio con ocasión de una discusión sobre estos autores en el 

marco del seminario que impartía en el departamento de Antropología de París 7 dirigido, en 

aquella época, por Robert Jaulin. Su repentina muerte, en 1974, cuando estaba yo en segundo 

o tercer año de tesis, me dejó en una posición incómoda, poco menos que a la intemperie. 

¿Cómo y bajo la dirección de quién proseguir mi investigación? 

Pensé, en un primer momento, en Serge Moscovici, pero finalmente fue Yvon Brès 

quien se convirtió en mi segundo director de tesis, aunque, esta vez, ya no en Antropología 

sino en Psicopatología. Estábamos en 1980. Muchos años habían transcurrido sin que 

detuviese jamás mi investigación. Y, sin embargo, no había obtenido resultados tangibles. La 

muerte de mi director de tesis supuso no sólo la pérdida de un ser querido, sino también la 

desaparición del interlocutor que me era, entonces, más cercano. 

¿Por qué ese interés, que ambos compartíamos, por Le Clézio? 

Lo chocante en las primeras novelas de Le Clézio es que sus personajes no tienen 

identidad fija; se dibujan más a modo de puntos de intersección que como identidades estables 

y localizables. Me pareció que esta característica entraba en resonancia con lo que a todas 

luces conformaba la "personalidad" del hombre contemporáneo. Una suerte de 

desencarnación. Pues bien, la desencarnación, bastante más tarde, una veintena de años 

después de mi primera bifuración hacia la filosofía a partir de la antropología, se había 

convertido en un tema central de mi reflexión. 

Me planteaba también la pregunta de la relación forma/contenido con la impresión de 

hallarme ante un problema mal planteado. ¿Bastaría con alegar que este nuevo orden natural 

era el contenido de una novela que, por lo demás, no conocía cambios en su forma? 

Obviamente no. Sin embargo, no terminaba de ver con claridad cómo articular la cuestión de 



468  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

la forma con la del contenido. Peor aún: esa misma partición se me antojaba cada vez más 

sospechosa, sin que por ello renunciar completamente a ella me pareciese una opcion a 

considerar. No, en todo caso, a menos de ser capaces de reemplazarla por una conceptualidad 

más convincente. 

 

Lo que me planteaba un inmenso problema, lo que suscitaba, en mis lecturas, una 

incomodidad considerable, una reticencia que sentía con fuerza aunque nunca consiguiera 

formularla claramente, era la coexistencia conflictual entre dos concepciones, una de las 

cuales servía, todo lo más, de contraste para resaltar la otra sin que jamás ninguna de ellas me 

pareciera aceptable del todo. No podía alinearme sin más con uno de los campos, de tal suerte 

que me veía empujada, una y otra vez, a muñirme, por cuenta propia, una tercera vía. 

- sí, me oponía al "realismo socialista" (término caído, a día de hoy, en desuso, pero 

que, por aquel entonces, se empleaba con frecuencia), pero también a "Tel quel" y a su 

reivindicación del un autotelismo radical. 

- sí, pensaba que la literatura hacía algo distinto (y algo más) que limitarse a reflejar 

una realidad social y material ya constituida. 

-no, no aceptaba que la literatura fuese un mero juego entre significantes. Pero, 

entonces, no encontraba respuesta satisfactoria alguna a una pregunta, la mía, que se había 

convertido, grosso modo, en esta que sigue: ¿cómo concebir un realismo que no se redujese a 

un simple "reflejo" de una realidad ya enteramente constituida? 

Tan sólo bastante más tarde encontré elementos de respuesta en textos que, en parte, ya 

existían, pero cuya simple existencia desconocía por completo (por ejemplo, La gravitation 

poétique, obra de Jacques Garelli publicada en 1964 y cuya lectura habría podido dar un 

empujón decisivo a mi investigación de haber tenido noticia del mismo).  

A pesar de que, en el transcurso de mi primer año de Filosofía en la Universidad de 

París X Nanterre (en 1968-69), hubiéramos estudiado no pocos textos de Ricoeur, aquel de 

entre ellos que me hubiese permitido un decisivo paso adelante no se había publicado aún. 

Más adelante, me desinteresé, por desgracia, del autor de Lo voluntario y lo involuntario, y no 

fue sino en 1980 cuando, por fin, leí La metáfora viva, a pesar de que llevaba publicado desde 

1975. ¡Ya disponía, gracias al concepto de "referencia segunda", y que el autor tomaba de 



469  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Jakobson, aunque modificándola, de un primer elemento de respuesta a mi pregunta! 

Algo después, en 1978, vino el encuentro con Pierre Fédida y que durante veinticinco 

años frecuenté tanto en un registro que convendremos en llamar personal o existencial, como 

en un registro más intelectual (formaba parte de mi tribunal de tesis). Gracias a Pierre Fédida 

descubrí nuevos autores, sobre todo Erwin Straus y Henri Maldiney. La lectura, a principios 

de los años ochenta, de la obra de Maldiney Regard parole espace, que, sin embargo, ya 

conoció una primera publicación en 1973 (pero que también desconocía) constituyó no sólo 

un verdadero interés e incluso encanto, sino que me aportó los conceptos de los que tan 

dramáticamente carecía mi elaboración inicial. Puedo asegurar sin pestañear que en Pierre 

Fédida y en Henri Maldiney descubrí, verdaderamente, el interés que mi propio trabajo 

podría tener para la fenomenología. El primer año de de Filosofía nos hizo descubrir Ideas I, 

y a dicha obra dedicamos un tiempo considerable. No era, con todo, el texto que más y mejor 

podía ayudarme. En cuanto los textos de Heidegger, reunidos en la edición francesa titulada 

Questiosn 1, y que formaban parte de nuestro programa del último año de bachillerato, diré 

que presentaban, a mi parecer, dificultades insuperables. 

Por fin encontraba en Henri Maldiney a alguien que defendía un realismo no 

naturalista, "no-objectual", que se revolvía contra la exclusión del referente o referende (que 

escribía con una "d" [référend] para indicar que ese “referente” no es una noción estática, un 

punto de referencia fijo) en la poesía, pero que, al mismo tiempo, se interesaba mucho por el 

trabajo específico de la lengua, de tal suerte que era precisamente ese trabajo el que incluso le 

permitía dejar atrás un realismo no crítico. De la mano de Henri Maldiney y de Pierre Fédida 

me puse también a leer la obra del linguista Gustave Guillaume, y vi claramente que no 

podría hallar respuesta satisfactoria a mis preguntas en Saussure o, mejor dicho, en la lectura 

que de él solía hacerse en los años en los que el estructuralismo dominaba. En realidad, con el 

tiempo fui descubriendo a un Saussure completamente distinto, infinimente más matizado, y 

que acaso no exlcuya la dimensión fenomenológica del propio lenguaje por mucho que, claro 

está, no la piense como tal. Sobre este punto, la lectura de la obra que Patrice Maniglier ha 

dedicado a Saussure (La vie énigmatique des signes. Saussure et la naissance du 

structuralisme13) constituyó para mí, años más tarde, una auténtica revelación. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Ediciones Léo Scheer, 2006. 



470  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Había pues un problema recalcitrante debido al hecho de que mi verdadera 

preocupación no era ni literaria, ni lingüística, sino antropológica. Ante mí aguardaba la tarea 

de articular esta noción de referencia no-objetual con el fenómeno de deshominización, que 

seguía siendo la principal de mis preocupaciones. 

En todo caso, resultaba frustrante e incluso doloroso no acceder a resultado alguno al 

cabo de una búsqueda encarnizada que se proseguía. De hecho, la publicación de textos 

inacabados, de preparaciones incoativas, y de fragmentos cuya práctica tanto se estilaba por 

aquells tiempos (i.e. hacia los años setenta) siempre me pareceron facilidades inaceptables. El 

proceder bien pudo parecerme, por veces, interesante, pero quizá demasiado preso de un 

pathos de lo inacabado. Necesitaba, por un lado, aprender a plantear mejor mis preguntas y, 

por el otro, aportarles una respuesta aceptable; y, dicho sea aparte, defender una tesis jamás 

fue mi verdadero objetivo. Estaba, sencillamente, habitada por una cuestión azuzante; he ahí 

todo; e inscribir dicha cuestión en un contexto universitario representaba, a pesar de todo, una 

suerte de parapeto. No me imaginaba enseñando. Así, no me quedaba más que trabajar para 

alcanzar una forma conceptual más o menos acabada, aún cuando el "objeto" de la 

investigación pareciera sostenerse fuera de cualquier tipo de dimensión accesible a los 

conceptos. Y eso fue, por consiguiente, lo que traté de hacer. Sin embargo, el momento de la 

redacción final fue una y otra vez pospuesto. Se me hacía intolerable interrumpir la 

investigación para ofrecer un texto acabado. Y no sólo era intolerable; era también 

irrealizable : me resultaba, sencillamente, imposible. 

A pesar de todo, sí que hubo, por fin, una tesis, defendida en 1988 en el Departamento 

de Psicopatología de la Universidad París 7, pero que jamás me pareció satisfactoria: ni en el 

momento de la defensa, ni tampoco más adelante. Aún cuando mi tribunal de tesis 

(compuesto por Pierre Fédida, Yvon Brès, Jacques Gagey, y Michelle Huguet) apreció mi 

trabajo, yo albergaba, por mi lado, la firme convicción de haber fallado, de marrado, y por 

mucho, el blanco de mi idea, y ello a pesar de sentir que me había acercado 

considerablemente a esa idea al correr de los años. Tras casi quince años de trabajo y 

seiscientas páginas de redacción final, me parecía que algo fallaba en "mi" concepto de 

simbolización: alimentaba la cuasi certeza de que incluso una vez operada una primera 

diferenciación esencial entre alegoría y símbolo, y correlativamente entre significación y 



471  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

sentido, una nueva subdivisión se imponía como necesaria, pero sin que consiguiese aún 

vislumbrar de cuál se trataba. Fue en ese punto en el que, dos años después de mi defensa de 

tesis, la obra de Marc Richir aportó un elemento que habría de conllevar una reorganización 

del conjunto de mi trabajo. 

En la época posterior a la tesis, seguí pues trabajando, leyendo, y la diferencia entre 

sentido y significación cobró cada vez más importancia para mí, y ello al punto de dedicarle 

un seminario entero, que impartiría en el Collège International de Philosophie en 199414. Sin 

embargo, será en 1990 cuando se produzca el que, sin lugar a dudas, ha sido el giro más 

radical de toda mi empresa de pensamiento, y ello sucedió cuando tuve la impresión de que 

Marc Richir había pensado esos mismos conceptos que venía yo buscando. 

 

Eso mismo que desde hace mucho sospechaba se fue volviendo indudable: la cuestión 

de que quise tratar exigía un "instrumental" filosófico mucho más sofisticado que aquel del 

que disponía yo hasta entonces. Momentos hubo en que empecé, una vez más, a preguntarme 

si de veras tenía sentido proseguir un trabajo que no parecía jamás llegar a término, ni ofrecer 

nunca seguridad definitiva: si no había logrado resolver mi problema, ello se debía a su 

particular dificultad, jamás tratada con la suficiente radicalidad. Efectivamente, los que se 

habían aproximado a dicho problema no supieron resistir a la tentación de imprimirle al 

pensar ese empujoncito gracias lo que inevitablemente se tambalea parece caer de pie, 

cuando, en el fondo, el problema sigue sin resolver. Era evidente que me faltaba un concepto 

y que dicho concepto (me) hacía falta.  No haber cedido a "la rabia de concluir" me permitió, 

al menos, proseguir mi investigación de tal suerte que un encuentro que se revelaría más 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 Collège International de Philosophie. 1er semestre de 1994. La totalidad del proyecto de seminario se 
encuentra en apéndice a este mismo texto. Nos limitamos a reproducir lo que luego resultó ser el “argumento” 
del curso: “La desencarnación del sentido. (Sobre la diferencia entre sentido y significación)”. Argumento: “Se 
tratará, en el presente seminario, de poner de manifiesto la fecundidad de la diferencia entre ‘sentido’ y 
‘significación’ a partir de una lectura de textos filosóficos y de otro tipo, y mostrar en qué sentido esta diferencia 
entre dos modalidades del significar permite, tanto más allá del autotelismo como más allá de un naturalismo 
ingenuo, concebir una referencia no objetual (es decir, pre-reflexiva, pre-temática, antepredicativa, pática…). 
Mostraremos, en base a un corpus pluridisciplinar que va desde los últimos decenios de la retórica clásica, y 
atraviesa ese momento fuerte que es la teoría romántica del símbolo, la continuidad y prosecución de un mismo 
esfuerzo de pensamiento que, a día de hoy, se concretiza en un acercamiento fenomenológico para el que la 
noción de encarnación reviste una relevancia esencial. Pudiera ser, efectivamente, que la diferencia más 
irreductible del sentido en relación a la significación resida en su elemento de encarnación. Así pues, 
inquiriremos en particular sobre la noción de lenguaje encarnado con el fin de ver si acaso no sería dicha noción 
más útil para una interpretación de las formas culturales contemporáneas (señaladamente las psicopatológicas) 
de lo que lo es la oposición, más habitual, entre lenguaje ‘autotélico’ y ‘heterotélico’”. 



472  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

adelante como decisivo tuvo tiempo y ocasión de tener lugar. 

Antes de haber accedido a los textos de Marc Richir, muchos fueron los autores que 

ofrecían la impresión de estar muy cerca de la “buena pregunta”. Sin embargo, tarde o 

temprano, terminaba siempre por darme cuenta de que no debía – ni podía – seguirlos, sopena 

de traicionar la especificidad de mi interrogación, así como su radicalidad. Acababa 

sobreviniendo un desacuerdo no ya respecto de un detalle, sino en relación a un punto 

esencial, central, y se imponía entonces, una vez más, buscar en otro sitio, rastrear otras 

pistas. Este desacuerdo se centraba, las más veces, en el sentido de lo que llamaremos “real” y 

“sentido”. Y también, de forma aún más oscura, pero particularmente insistente, en una suerte 

de negligencia de una determinada dimensión – dicho, por de pronto, de forma vaga – de la 

experiencia humana.  

Un ejemplo : si el pensamiento de la dimensión “fenomenológica”, “pre-temática”, 

“pre-conceptual”, o también “pre-simbólica” que encontré en Maldiney constituyó una 

incursión considerable, un avance decisivo, no tardé en percatarme de que, esta vez, algo 

faltaba del lado de lo que, a día de hoy, designaría con el término de “simbólico” (y que 

corresponde al uso de “simbólico” que hace Richir, uso próximo, a su vez, al sentido 

estructuralista; sentido diferente del que privilegié en mi tesis. En ese momento, era Lacan 

quien, efectivamente, me servía de instancia crítica para resistir al “todo fenomenológico” de 

Maldiney, para resquebrajarlo). Por eso, llegado un cierto punto, tampoco pude seguir a 

Maldiney. En su célebre artículo « Comprendre »15, publicado en 1960, cuestionaba éste, 

principalmente, las obras de Freud y de Binswanger, pero se refiría también a Lacan. En el 

caso de las obras de Freud y de Lacan, Maldiney parecía “fenomenologizarla”. Si su 

aproximación del sentido me parecía rica y convincente, la que hacía del no-sentido que 

insiste y polariza en el ámbito de la psicopatología se me antojaba, en cambio, deficiente. En 

cierto modo ¡todo funcionaba demasiado bien! El “todo fenomenológico” se presentaba 

incólume, sin fisuras. La misma impresión tuve leyendo a De Waelhens 16. Los textos más 

tardíos de Maldiney me parecieron seguir la misma tendencia. Por precisar lo dicho aportando 

un ejemplo, diría que la idea de que “la dimensión pática es la que falla en la psicosis”17, por 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Maldiney(H), Regard Parole Espace, L’âge d’Homme, 1973. 
16 De Waelhens(A), La psychose. Essai d’interprétation analytique et existentiale, Nauwelaerts, 1972. 
17 Maldiney(H), Penser l’homme et la folie, Jérôme Millon, 1991. 



473  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

seductora que se presente, no me resultaba enteramente aceptable. Debía haber también algo 

“marrado” o “fallado” en la vertiente relativa al ingreso en el orden de lo simbólico (en el 

sentido de Lacan), un ángulo muerto necesario para que quede sellado el aterrizaje simbólico. 

¿No era otra dimensión, que hemos llamado simbólica, claramente situada del lado de 

la institución, precisamente, la que, cuando no siempre al menos sí a menudo, estaba en juego 

en las patologías llamadas psíquicas? 

La lecutra de Phénoménologie et Institution symbolique 18  me permitió superar 

muchísimas dificultades que radicaban en una falta de distingos conceptuales. La noción de lo 

simbólico, que ya había debidamente discernido de la de alegoría, pedía, a su vez, una 

subdivisión suplementaria. Precisamente en esa medida la diferencia operada por Marc Richir 

entre dimensión simbólica y fenomenológica se convirtió en una auténtica clave de bóveda de 

mi propia construcción teórica. La dimensión “fenomenológica” correspondía más o menos a 

lo que otrora había llamado “simbólico”, tomando siempre, y ya entonces, las debidas 

precauciones, consciente como era de que, efectivamente, el modo en que empleaba ese 

término resultaba, cuando menos, problemático. Y lo cierto es que, en la mayoría de las 

ocurrencias, resultaba de repente clarísimo que se trataba de lo “fenomenológico” en Marc 

Richir; ¡aunque correspondía también, en toda una serie de acepciones, a lo que el propio 

Richir llama también “lo simbólico”! Se imponía pues retomar el conjunto de mi trabajo, 

tratando de desentrañar esa mutua intricación de lo simbólico en lo fenomenológico, de lo 

fenomenológico en lo simbólico. 

 

Mi recorrido, como ya he señalado, ha atravesado varias disciplinas. Si, al cabo, 

terminé defendiendo la tesis en Psicopatología, su contenido llevaba la impronta de mi 

primera formación, la filosófica, y después, el rastro de esa corta « excursión » en literatura 

(Filología francesa), donde esperé hallar una aproximación a la referencia algo más 

convincente que aquellas que entonces conocía (había estudiado, principalmente, las teorías 

de Georges Lukacs, Lucien Goldman y Jacques Leenhardt ). Fue después cuando me volví 

hacia la antropología, y he de admitir que fue la psicopatología lo que prendió en mí o, más 

bien, lo que me alcanzó y me encontró incluso antes de ser yo quien hacia ella fuese. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 Richir(M), Phénoménologie et Institution symbolique, Jerôme Millon, 1988. 



474  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Largo tiempo antes del encuentro con el pensamiento de Marc Richir diría que la 

pregunta esencial que me movía, enunciada de modo harto impreciso, se refería a los procesos 

de puesta en forma y en sentido necesarios a todo individuo para vivir humanamente en un 

mundo que, efectivamente, habita. Y me preguntaba, más particularmente, de qué modo, 

desde el final del siglo XVIII, estos procesos parecían haberse visto profundamente 

trastocados. La cuestión seguía siendo, en definitiva, la misma, pero debía apartarme de los 

estudios literarios para tratar de darle respuesta. 

Concederé que una temática tal es vastísima y que puede evocar innúmeras 

orientaciones teóricas. 

Leía la revista Topique, y descubrí los textos de Piera Aulagnier, sobre todo La 

violence de l’interprétation. Proseguí con la lectura de Cornelius Castoriadis, cuya obra 

L’institution imaginaire de la société me había impresionado particularmente, en especial el 

capítulo dedicado al inconsciente19 . Nóteses que, precisamente, es éste un texto que Richir 

encarece a la hora de abordar su propio noción de inconsciente fenomenológico. 

Poco a poco, sin haberlo decidido verdaderamente, me acercaba a la psicopatología. 

Mi reflexión sobre un eventual proceso de deshominización encontró en su recorrido 

varios estudios sobre el modo en el que los propios procesos de pensamiento se veían 

comprometidos en algunas patologías llamadas psíquicas. Desde 1975, empezaba a leer 

autores de la escuela inglesa : Donald W. Winnicott, Marion Milner, Masud Khan, aunque 

también Bion ; autores que me aportaban tantos más elementos para pensar el pensamiento 

mismo por cuanto los pacientes no eran, en su gran mayoría, neuróticos, sino que en ellos  

eran los procesos mismos del pensamiento los que se veían afectados, y no sólo sus 

contenidos. Entre los primeros textos que, tiempo después, habrían de conducirme hasta Marc 

Richir, citaré los estudios sobre los procesos que operan en el pensamiento psicótico, pero, 

más radicalmente aún, en los simples procesos del pensar. Así pues, no tanto el pensamiento 

en sentido sustantivo cuanto el pensar en sentido infinito. A día de hoy, el propio Marc Richir 

ha tratado de escrutar qué sucede en la psicosis, buscando respuestas especialmente en 

Winnicott, mientras que en la época de Phénoménologie et Institution symbolique sus 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19  Castoriadis(C), L’institution imaginaire de la société; Seuil, 1975, capítulo VI. « L’institution social-
historique: l’individu et la chose », pp. 371-456. 



475  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

referencias en psicoanálisis eran, más bien, Freud y Lacan (L. Binswanger perteneciendo, más 

bien, al ámbito de la psiquiatría).  

 

Sin duda alguna, el tema que vertebraría lo que, más adelante, se convertiría en mi 

tesis, tan sólo se dibujó tardíamente. A día de hoy he de admitir que los albores del trabajo 

que todavía persigo se dibujaron más claramente tras el abandono del trabajo sobre Le Clézio, 

y de ese otro trabajo sobre Michel Tournier. El “nervio” o, si se quiere, la “columna 

vertebral” del conjunto, se constituyó de veras tras la súbita desaparición de Pierre Bernard, 

fallecido de un infarto y, por otro lado, de la mano de la relectura simultánea de Leroi-

Gourhan y de Lacan en torno a 1974. El choque entre estos dos pensamientos que nada 

parecían tener en común, pero cuyo encontronazo conducía, a mi entender, a una 

problemática tan difícil de captar como insistente, se refería a la función de lo imaginario, o 

más bien la imaginación en las sociedades o también al efecto de la imaginación en la vida 

de los individuos (cumple señalar que, por aquel entonces, no había leído aún a Castoriadis). 

Me preguntaba qué relación podría haber entre la imaginación de la que en repetidas 

ocasiones nos habla Leroi-Gourhan en Le geste et la parole y lo imaginario en Lacan. Treinta 

años más tarde, aún tengo la impresión de que Lacan, bajo el concepto de lo imaginario, 

termina reduciendo la imaginación a racionalizaciones e incluso, a veces, a mero raciocinio 

[ratiocinations] como escribe Richir. En cambio, Leroi-Gourhan sí estuvo mucho más cerca 

de intuiciones que encontramos ya en Castoriadis. No es casualidad que el pensador de origen 

griego emitiese no pocas reservas sobre la obra de Lacan. En Le geste et la parole, la 

imaginación de Leroi-Gourhan está, a mi parecer, muy próxima del imaginario radical de 

L’institution imaginaire de la société. 

 

Entre la muerte de Pierre Bernard y el giro que supuso para mí, años más tarde, mi 

nueva inscripción de tesis en Psicopatología bajo la dirección de Yvon Brès, descubrí autores 

que se convirtieron en esenciales para mí, en particular, en 1975, Cornélius Castoriadis. La 

lectura de L’institution imaginaire de la société supuso una verdadera inflexión en mi 

recorrido. Fue uno de los libros más importantes de mi vida. Puede decir sin temor a exagerar 

que marcó un antes y y un después. Exactamente como sucedería con Phénoménologie et 



476  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

institution symbolique de Marc Richir, quince años más tarde. La noción de imaginario 

radical reforzó mi sentimiento de que Lacan había pasado, inadvertidamente, al lado de una 

vertiente esencial de la actividad imaginaria. La lectura de Richir me permitió, 

fundamentalmente, pasar de una impresión a un concepto. 

 

Desde el instante en que Yvon Brès se convirtió en mi director de tesis, cambié varias 

veces de tema. Para mí, fue aquella una época que se situaba en la prolongación de mi trabajo 

sobre Le Clézio, « L’imaginaire du scientifique »; pero no se trataba del imaginario de los 

científicos; antes bien, “lo” científico designaba el agente productor del conocimiento en el 

orden natural cibernético tal y como Serge Moscovici lo define en L’essai sur l’histoire 

humaine de la nature. Se trataba de un universo electromagnético en el que la noción de 

comunicación había adquirido una importancia de primer orden. Ya he ofrecido algunos 

elementos relativos a ese universo; aún precisaré que el hecho de que lo real se convierta, 

hasta cierto punto, en un efecto del conocimiento, que en el orden “científico” los fenómenos 

aparezcan como efectos de la acción del científico “que ‘prácticamente’ pasa a convertirse en 

su inventor”20, y que, de ese modo, la relación entre invención y descubrimiento se viese 

modificada en profundidad, todo ello me parecía ofrecer argumentos a favor de la tesis de 

Leroi-Gourhan, tesis según la cual cuando la exteriorización de los artefactos sobrepasa 

determinado umbral, conduce a una pérdida del contacto con lo real. 

En L’imaginaire du scientifique, lo que había solicitado mi atención era la inversión 

del orden habitual (traditionnel) entre teoría y práctica. Lo que retenía de L’histoire humaine 

de la nature, del orden natural cibernético, o electromagnético, o incluso del científico, por 

retomar los distintos calificativos que le atribuía Serge Moscovici, era, como he señalado, la 

inversión de la relación conocimientos/producción, y la aparición de una ciencia aplicada. 

Estaba convencida de que la relación de un ser humano con el mundo en el que vive se había 

visto radicalmente volteada desde el momento en que dicha inversión se produce. Lo 

importante residía para mí en el hecho de que había una ruptura en el sentido de la sensación 

corporal y psíquica del trabajador respecto de su trabajo, y que el científico concebía como 

algo que otro realizaría sin tener que experimertar “desde el interior” su necesidad. Así, surgía 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Moscovici(S.), ibid, p . 404. 



477  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

una ruptura de continuidad que, a mi parecer, había de comprometer el trabajo formador de la 

imaginación, es decir, lo que, por aquel entonces, llamaba la función de lo imaginario. 

Precisamente en este punto presentía un riesgo de deshumanización. He de precisar que, en 

aquella época, no leía a Heidegger, y que tan sólo bastante más tarde tuve conocimiento de la 

noción de Gestell. Los textos de Bernard Stiegler afines a esta temática no se habían 

publicado aún ; pienso, con todo, que habrían podido ayudarme ; al menos los primeros, es 

decir, la trilogía de La technique et le temps (los textos que ha publicado después de 1995 me 

parecen, por desgracia, haber perdido toda rigor teórico). Áun desconocía la existencia de la 

obra de Jacques Ellul, de tal suerte que (aunque, a día de hoy, mi juicio sería más reservado 

sobre la obra de este último) me faltaban apoyos teóricos. Los autores que entonces leía se 

aproximaban a la cuestión sin forjar, creo yo, los conceptos necesarios para tratarla de veras. 

Se trata, entre otros, de Lewis Mumford, Mac Luhan..., y otros autores de libros varios de 

historia de las ciencias y de las técnicas, libros en los cuales hallaba informaciones empíricas 

útiles, pero sin la elaboración teórica, conceptual, que me habría permitido pensar el proceso 

de la “deshominización” como tal. 

 

En un segundo periodo del trabajo efectuado bajo la dirección de Yvon Brès, empecé a 

elaborar una reflexión sobre “Las perturbaciones de la representación en la cultura 

contemporánea”, que más adelante se convirtió en “Las perturbaciones de la función de lo 

imaginario en la cultura contemporánea” al pairo del interés por el pensamiento de 

Castoriadis, que prevalecía entonces en mí. Éste había comenzado a publicar la serie de los 

Carrefours du labyrinthe : un primer tomo, luego un segundo (Domaines de l’homme), en 

1977 y, los siguientes, publicados tan sólo años más tarde.  En dichos textos, más que en los 

de Frank Tinland, hallé elementos que me permitieron articular algunos aspectos de la 

reflexión de Leroi-Gourhan con el psicoanálisis. También encontré en Castoriadis un 

pensamiento ya elaborado que me otorgó la posibilidad de formular mejor algunas de mis 

propias opiniones, cuando menos reservadas, respecto de Lacan (y ello aún cuando jamás me 

haya apartado completamente de ese pensamiento, dado que, a día de hoy, entiendo que mis 

reticencias tienen más que ver con el “lacanismo” que con el propio Lacan). Lo cierto es que 

hay varias formas de leer a Lacan. Por limitarnos a un solo ejemplo, las lecturas que de Lacan 



478  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

hacen Jean Oury y, hasta cierto punto, Jacques Schotte, autorizan un acercamiento a la 

fenomenología que otras lecturas sencillamente bloquean.  

Más adelante, se impuso a mí la noción de “no-representable”. Lo hizo en un texto 

escrito entonces cuyos términos exactos he olvidado, pero cuyo contenido giraba en torno a la 

idea de un defecto de representación de lo no-representable en la cultura contemporánea. Hoy 

en día, este “no-representable” lo situaría en la dimensión fenomenológica discernida por 

Marc Richir. 

 

Por último, el tema definitivo que dió su título a la tesis sostenida en 1988 se convirtió 

en : “La desimbolización en la cultura contemporánea”. El descubrimiento de determinado 

texto, « Théories du symbole » de Todorov, me permitió dar un último paso antes de la 

redacción final del conjunto. Este libro, lo leí desde un punto de vista no ya literario sino 

antropológico. Me ofreció, sobre todo, un anclaje histórico, y le dio un nombre a una 

concepción del símbolo cuyo perímetro había tratado de cernir en autores que se aproximaban 

all símbolo de modo manifiestamente “romántico”, asi lo reivindicasen de forma explícita o 

no. Digamos que sólo relativamnte tarde me percaté de que la concepción del símbolo que 

había hecho mía para hablar de “de-simbolización” correspondía, punto por punto, a la teoría 

romántica (se trata, claro está, del primer romanticismo alemán y en ningún caso, del 

romanticismo francés, más tardío y fundamentalmente distinto). 

 

La tesis, en su versión definitiva, comportaba dos partes. Una primera estaba dedicada 

a la noción de simbolización ; la segunda a la de desimbolización. Efectivamente, el concepto 

de simbolización, a pesar de designar, de primeras, y de forma satisfactoria, los procesos de 

puesta en forma y de puesta en sentido21, sobre los cuales había trabajado largo tiempo antes 

de adoptar esta terminología, se revelaban como altamente problemáticos, aunque sólo fuera a 

raíz de su polisemia que, en determinados casos, alcanzaba un grado tal, que la significación 

del término en dicho autor era rigurosamente la inversa de la que en otro acusaba ese mismo 

término: por ejmplo, en Espace, Parole, Regard, Maldiney se refiere, con el término de 

“simbolización”, a lo que la mayor parte de los autores a los que me refiero llaman 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 NdT : « Mise en sens ». 



479  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

“desimbolización”. En ambos casos, se trata de una desvinculación del lenguaje con la 

realidad, de un desleimiento de su unión. 

Por lo demás, a día de hoy me parece que el término de simbolización (y por ende el 

de desimbolización) se emplea con demasiada ligereza : convendría precisar lo que con 

dichos términos está uno, cada vez, entendiendo. En todo caso, y por lo que a mí hace, no 

partí de dicha noción, sino que llegué a ella y la trasladé luego a mi propio campo de 

interrogación merced a un proceder en zigzag entre la cosa misma y su nombre (por presentar 

el proceso de un modo relativamente ingenuo). 

  

La teoría romántica del símbolo (la de Jena, la del Athenaeum, por lo tanto, 

señaladamente, la de los hermanos Schlegel, la de Novalis, pero, algo antes, la de Karl Philip 

Moritz) ocupaba un lugar preponderante en la última versión de la tesis. Constituía el polo 

organizador de toda la primera parte. Aún cuando La désymbolisation dans la culture 

contemporaine fue defendida en un departamento de Psicopatología, la tesis trataba de 

antropología y del aludido fenómeno de deshumanización. Sea como fuere, en la tesis 

desempeñó un papel fundamental la teoría romántica del símbolo, siendo la defendida por la 

Athenaeum la que me interesaría en primer término: “el símbolo representa lo no-

representable”. Pretendía hacer entrar lo fuera de lenguaje en el lenguaje antes que abrir el 

lenguaje a lo fuera de lenguaje, y me pareció que aquella fórmula tendía un puente entre 

ambas instancias. En los años ochenta, el uso que de esta noción “romántica” hacía no era, a 

mi ver, literaria; y no lo era por cuanto la vinculé, inmediatamente, a la idea de que nuestra 

cultura adolecía de una falta de representación de lo no-representable, haciéndome eco de 

determinadas observaciones de Leroi-Gourhan en Le geste et la parole. Entre las 

observaciones del antropólogo que llamaron poderosamente mi atención, mencionaré las 

siguientes para permitirle al lector captar con mayor precisión la dimensión antropológica de 

las cuestiones que aún a día de hoy me solicitan. Por lo demás, ponen asimismo en claro el 

anclaje que motivó una continuidad entre mi referencia de los años 80 a la teoría romántica 

del símbolo y mi referencia ulterior al pensamiento de Marc Richir. 

 

En el segundo tomo de Le geste et la parole, Leroi-Gourhan hace notar lo siguiente : 



480  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

  
“la escritura, en su primer estadio (…) sigue siendo apta para suscitar imágenes mentales no ya 
imprecisas, sino nimbadas y susceptibles de extenderse sobre varias direcciones 
divergentes.”22  
 
Asimismo, es importante hacer notar que el antropólogo establece una relación entre el 

hecho de que ciertos pueblos primitivos dispongan de un sistema gráfico y verbal 

“coordenados” y el hecho de que se dé “una continuidad permanente entre el sujeto pensante 

y el medio sobre el que se ejerce su pensamiento.”23  A lo que Leroi-Gourhan añade lo 

siguiente : “la discontinuidad aparece con la fijación o sedentarización agrícola y las primeras 

escrituras.” 24  Pues bien, determinadas observaciones de Leroi-Gourhan se esclarecieron 

considerablemente cuando las retomé a la luz de la lectura del texto que Richir dedicó al 

“Origen de la geometría”25, al final de su obra La crise du sens et la phénoménologie. 

Sabemos que Leroi-Gourhan insiste en la idea de que técnica y lenguaje son 

inseparables, y que evolucionan al mismo tiempo. La escritura se vuelve, de este modo, cada 

vez más “eficaz” (término que en Leroi-Gourhan acusa una valoración negativa) tan pronto 

como empieza a eliminar el halo de imágenes asociadas carácterístico de las escrituras 

ideográficas26. Pero, al mismo tiempo, la linearización “corresponde a un empobrecimiento de 

los medios de expresión irracional”. Imposible entrar aquí en el intrincado dédalo de detalles 

de esta cuestión. Digamos que una lectura atenta del antropólogo pone de manifiesto que el 

término “irracional” suele ser empleado por él como equivalente de “no-representable”. 

Evoca, en suma, una dimensión de la existencia que es imposible codificar.
 
 

A día de hoy, diría más bien que lo no-representable a que se refieren los románticos 

de Jena, primera pista para lo que durante mucho tiempo estuve llamado “simbolización”, 

pero de lo que habla también Leroi-Gourhan, acaso corresponda a lo que terminé 

denominando, siguiendo en esto a Marc Richir, la dimensión fenomenológica. El propio Marc 

Richir opera un acercamiento entre lo que designa con el término de “fenomenológico”, que 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 Leroi-Gourhan Le geste et la parole, Albin Michel, 1964, tomo 2, p. 290. 
23 ibid, p. 292. 
24 ibid, p. 292. 
25 Existe una extraordinaria traducción al español de este texto de Richir a cargo de Iván Galán Hompanera en el 
número 34 de Eikasia. Marc Richir, Comentario al origen de la geometría, pp. 19-
112.  http://revistadefilosofia.com/34-03.pdf  
26 NdT: Tan pronto como, por retomar el término de la cita anterior, los términos se hallan menos “nimbados”, es 
decir, cada vez más exentos y, por ende, más fácilmente combinables como Joëlle Mesnil pondrá luego de 
manifiesto vinculando, de modo brillante, las investigaciones antropológicas de Leroi-Gourhan con las 
intrínsecamente lingüísticas de Gustave Guillaume. 



481  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

para otros ha podido ser lo “misterioso”, lo “inefable”, y que podría corresponder en parte a lo 

que Leroi-Gourhan llama lo “irracional”. 

Ahora bien, lo que está aquí en cuestión, no procede de un contenido, sino también de 

un proceso de puesta en forma subjetiva e individualmente llevado a cabo. En cualquier caso, 

Leroi-Gourhan percibe que en la evolución de la escritura hacia lo audio-visual opera un 

movimiento de “desimbolización”:  

 
“La escritura alfabética conserva, para el pensamiento, un determinado nivel de simbolismo 
personal (…) conserva, para el individuo, el beneficio del esfuerzo de interpretación que de él 
exige”27   
 

Hagamos notar que la interpretación remite aquí no ya a una u otra hermenéutica, sino 

precisamente, y de modo radical, a la formación personalmente efectuada y sentida de las 

imágenes. En este punto, estoy en desacuerdo con Marc Groenen, que en su libro sobre Leroi-

Gourhan escribe : “las imágenes suscitadas por la lectura de un texto varían en función del 

individuo: el texto no nos habla a todos del mismo modo”28. M. Groenen parece sugerir que lo 

que aquí está en tela de juicio es el sentido que el lector le confiere al texto. Pues bien, tengo 

para mí que no es eso en absoluto lo que Leroi-Gourhan quiere decirnos : ¡el problema está en 

la puesta en forma! como ocurre también cuando habla de imaginación. Y el sufijo “-ción” es 

aquí crucial. 

Asimismo, cuando Leroi-Gourhan se inquieta a propósito del desarrollo de las técnicas 

que “tratan directamente sobre lo más propio al hombre: el pensamiento reflexivo”29, precisa, 

efectivamente, que la pérdida de la imaginación que entonces evoca remite al “sentido 

etimológico” de la noción. Así pues, es efectivamente de la imagen como formación y no de 

la imagen como contenido de lo que se trata. Evoca también la “desaparición de las variantes 

imaginativas personales”30, y admitiremos entonces que se trata del sentido que cada quien 

puede conferirle a un contenido; ahora bien, esa donación personal de sentido se da en 

contadísimas ocasiones. Leroi-Gourhan insiste ante todo en la capacidad, típicamente 

humana, par formar tiempo y espacio y se muestra inquieto precisamente por la 

exteriorización de esta formación más allá de un umbral histórico que considera franqueado 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 ibid, p. 294. 
28 Groenen(M), Leroi-Gourhan. Essence et contingence dans la destinée humaine, De Boeck,1996, p. 48. 
29 ibid, p. 295. 
30 ibid, p. 297. 



482  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

hacia el final del siglo XVIII.
 

 
“De los toros y los caballos de Lascaux a los signos mesopotámicos y al alfabeto griego, los 
símbolos figurados pasan del mitograma al ideograma, del ideograma a la letra y así la 
civilización material se apoya en símbolos en los cuales el juego entre la cadena de conceptos 
emitida y su restitución se vuelve cada vez más estrecho”31.   
 
Precisamente en relación a este juego, a este desajuste, situé la “desimbolización” 

evocada por el propio Leroi-Gourhan cuando observa cómo, del mitogramo al alfabeto, se da 

una “determinada reducción del poder de simbolización individual”32. Esta “simbolización, a 

día de hoy, la llamaré más bien, y en los términos de Marc Richir, fenomenalización en 

lenguaje o, dicho aún de modo más preciso, elaboración simbólica (que supone poner en 

juego o activar ambas dimensiones, la fenomenológica y la simbólica). 

Leroi-Gourhan muestra pues inquietud por la captación obrada por lo audiovisual y sus 

consiguientes efectos reductores sobre la imaginación en el sentido en el que se entiende ese 

término (i.e. como formación de imagen): cine con voz y televisión, nos dice Leroi-Gourhan, 

“movilizan al mismo tiempo la visión del movimiento y la audición, es decir, entrañan la 

participación pasiva de todo el campo de percepción. El margen de interpretación individual 

se encuentra excesivamente reducido puesto que el símbolo y su contenido se confunden en 

un realismo que tiende hacia la perfección y puesto que, por otro lado, la situación real así 

recreada deja al espectador fuera de toda posiblidad de intervención activa (…) las técnicas 

audiovisuales se ofrecen realmente como un estado nuevo en la evolución humana, y un 

estado que incide directamente sobre lo más propio del hombre: el pensamiento reflexivo.”33  

(la cursiva es mía). Leroi-Gourhan observa en la evolución de la grabación de imágenes y 

sonidos “la tendencia hacia el fenómeno que marca el artesanado: la pérdida del ejercicio de 

la imaginación en las cadenas operatorias vitales”34. Esta pérdida de la imaginación (como 

proceso formador), este relativo atentado contra el pensamiento reflexivo, se salda con una 

pérdida de fenomenalización, de esquematización, por reducción del desajuste en virtud del 

cual – y sólo en virtud del cual – se cumplen. Y decir esto no es, simplemente, limitarse a 

cambiar de vocabulario. Supone, dada esta equivalencia teórica que hemos sentado, abrir un 

campo propiamente conceptual que permita profundizar en lo que, en Leroi-Gourhan, no 

pasa, en ocasiones, del solo estadio de la intuición. 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31 ibid, p. 294. 
32 Le geste et la parole, Tome I, p. 69. 
33 ibid, p. 295. 
34 ibid, p. 296. 



483  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

“La evolución corporal y cerebral de la especie humana parecía permitirle escapar, mediante la 

exteriorización del utensilio y de la memoria, al destino reservado al pólipero o a la hormiga ; nada 

nos prohibe pensar que la libertad del individuo no representa sino una etapa y que la domesticación 

del tiempo y del espacio conlleva la sujeción perfecta de todas las partículas del organismo supra 

individual”35 … “En definitiva, podemos preguntarnos si la humanidad ha escapado totalmente al 

peligro que representa la perfección de las abejas y de las hormigas, al peligro de un condicionamiento 

social prácticamente total”.  

 

Leroi-Gourhan nos dice entonces, una vez más, que “la imaginación corre el riesgo de 

una sensible disminución”36. ¿Acaso no puede uno reconocer en el condicionamiento evocado 

por Leroi-Gourhan el Gestell del que nos habla Marc Richir en varios de sus textos, 

refiriéndose a Heidegger? 

¿Podemos considerar que Leroi-Gourhan tuvo la intuición de la dimensión 

fenomenológica como dimensión radicalmente no instituida o refractaria a toda institución? 

Tendería a responder afirmativamente. De ahí que me extrañe que, en su introducción al libro 

de Marc Groenen, Marc Richir reproche a Leroi-Gourhan su “naturalismo”37. Leroi-Gourhan 

jamás dejó de insistir en la radical novedad que representa el hombre respecto del simio : 
 
 

“Los hechos muestran que el hombre no es (...) una suerte de simio mejorado, suerte de 
majestuosa coronación del edificio paleontológico, sino, tan pronto como captamos su especificidad, 
algo muy distinto a un simio”38. 

   
Marc Richir precisa, aparentemente “contra” Leroi-Gourhan, que “las constricciones 

físico-biológicas (…) no son, precisamente, sino negativas…”39. ¿Pero no es eso mismo lo que 

afirma Leroi-Gourhan? Por ejemplo cuando escribe: 

  

“La mano humana es humana por lo que de ella se desprende y no por lo que ella es”40 ? (la 
cursiva es mía).

 

 
Cuando deplora la eliminación, en las escrituras fonéticas, del halo de imágenes 

asociadas, siempre presentes en las formas anteriores de escritura, ¿cabe seguir diciendo que 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35 ibid, p. 186. 
36 ibid, p. 204. 
37  Groenen(M), ibid, introducción de Marc Richir, p VII: Richir habla del « masivo naturalismo de 
Leroi-Gourhan ». 
38 Tomo 1, p. 166. 
39 Introducción de Richir al libro de Groenen, p. IX. 
40 Tomo 2, p. 41. 



484  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

es naturalista? Leamos el texto: 

 

“La escritura alfabética corresponde a un empobrecimiento de los medios de expresión 
irracional. Si consideramos que la vía seguida hasta ahora por la humanidad es totalmente favorable a 
su porvenir, es decir, si acordamos una confianza total en sus enteras consecuencias a la fijación 
agrícola, esta pérdida del pensamiento simbólico multi-dimensional no ha de considerarse como algo 
esencialmente distinto a la mejora de la carrera de los équidos cuando sus tres dedos se redujeron a 
uno solo”41  

 

Pero resulta que, precisamente, Leroi-Gourhan se opone a esta visión de las cosas : 
 

“Si, por el contrario, consideramos que el hombre realizaría su plenitud en un equilibrio donde 
guardaría contacto con la totalidad de lo real, podemos preguntarnos si el óptimo no se ve rápidamente 
superado desde el momento en que el utilitarismo técnico encuentra, en una escritura completamente 
canalizada, un medio para procurarse un desarrollo ilimitado”42.  

 

Lo que concentra la inquietud de Leroi-Gourhan (porque no es neutro respecto de la 

evolución que describe, y que lo que observa le preocupa), ¿no es del mismo orden que eso 

mismo que preocupa a Richir? cuando en Phénoménologie et Institution symbolique, escribe: 

 

“Decir que el hombre es un animal simbólico, es decir, literalmente, que es el animal de lo 
simbólico, en tanto en cuanto, en el automatismo de repetición, es el asiento de mecanismos 
simbólicos de desencadenamiento. En este sentido, la cultura en tanto que intuición simbólica no es 
otra cosa que la prosecución de las obras de la naturaleza por otros medios. Naturaleza que es, 
ciertamente, todo lo contrario de aquella que libra la prodigalidad fenomenológica de los fenómenos 
de mundo y de los fenómenos de lenguane, en tanto en cuanto aparece exactamente como la naturaleza 
en el animal, que es un Gestell (en el sentido heideggeriano),…”43  

 

Ahora bien, lo que escapa al Gestell no puede figurar, positivamente, entre los 

elementos de la “cultura”. Procede de la dimensión fenomenológica, esencialmente negativa, 

intrínsecamente negativa (pero sin haber de situarse respecto de una positividad previa). 

Sin embargo, lo no-representable puede también ser del orden de la dimensión 

simbólica bajo la forma de una Idea de la Razón, idea que no se encuentra, claro está, en 

Leroi-Gourhan (ni siquiera bajo otra terminología). En este sentido, pero sólo en este sentido, 

podríamos llamarlo naturalista. 

Conviene, a partir de entonces, y a mi parecer, distinguir dos no-representables : lo no-

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
41 ibid, p. 293 
42 ibid, p. 293 
43 Richir (M), Phénoménologie et institution symbolique, p. 278. 



485  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

representabe fenomenológico y un no-representable simbólico. Lo no-representable 

“simbólico” corresponde a lo que comencé, tras la tesis, a denominar, a falta de mejor 

término,  como “formas puras otras”. Motivó esta denominación observar determinados 

procesos (que no había podido clasificar en sitio alguno hasta ahora) que me aparecían cada 

vez más, insoslayables. Con “formas puras otras” pretendía indicar que estas formas, con no 

proceder de un realismo representativo ingenuo, no correspondían tampoco al significante 

“puro”, i.e. sin significado, tal y como lo concibe Lacan la mayor parte del tiempo. No había 

pues autotelismo sino, ants bien, referencia “no objetual”. ¡Formas puras… impuras! Y que se 

abrían, a pesar de todo, sobre “algo”, pero, por así decirlo, desde sí mismas y hacia su propio 

interior. No había, para ellas, nombre adecuado. 

Estas “formas puras otras”, enigmáticas, laten, en régimen de ausencia, en cada página 

de Maurice Blanchot. Páginas que leía con pasión al tiempo que estudiaba a Leroi-Gourhan. 

Una “forma” negra, brillante e inmóvil, por encima de una meseta móvil… ¿“El agujero 

negro” del instituyente simbólico del que habla Marc Richir ? ¿Un agujero negro no 

fenomenológico que induce efectos en lo fenomenológico? 

  

La tesis no tuvo su continuación en una versión publicada, y ello a pesar de los ánimos 

y el apoyo de Pierre Fédida. Se materializó, de forma muy parcial, en un artículo que 

presentaba el contenido de la misma de modo problematizado44. 

Cuando pienso, a día de hoy, en este trabajo, que data ya de 25 años , y que exigió 

unos quince, lo cierto es que deploro no haberme encontrado el pensamiento de Marc Richir 

antes. Me hubiera permitido superar determinados bloqueos teóricos. Por otro lado, creo que 

el camino, extraordinariamente sinuoso, que seguí para llegar a este encuentro era la prueba 

fehaciente de lo bien fundado de mi recorrido, del proceso entero en que consistió mi 

recorrido… mostrando, también, hasta qué punto el pensamiento de Marc Richir deparaba 

conceptos a los que varios autores se habían aproximado sin haber conseguido jamás 

tematizarlos con claridad. Retrospectivamente, es sorprendente constatar el tiempo que 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
44 Joëlle Mesnil, « La désymbolisation en question », in Psychanalyse à l’université, PUF, 1990. NdT : Este 
texto está disponible, en guisa de postfacio recapitulativo, al final del documento de la tesis de Joëlle Mesnil (La 
désymbolisation dans la culture contemporaine), publicada en este mismo número de Eikasia. Recoge, 
efectivamente, la problemática de la tesis, y presenta sus resultados principales de modo sintético. 



486  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

requerí para dar con todos estos autores que defendían  ese realismo tan particular que late 

tras una concepción no-objetual de la referencia. Como sorprendente es el largo tiempo que 

transcurrió desde el descubrimiento de la diferencia fundamental entre sentido y significación 

hasta la relativa fijación conceptual que separa claramente ambos tipos de referencia. 

Sorprendente también reparar por fin en que autores tan diferentes como Fédida, Bonnefoy, 

Blanchot, Baudrillard, Francastel, Sami-Ali y acaso otros quince más cuyos textos fueron 

examinados de forma casi siempre exhaustiva en la tesis, hablaban de la misma cosa: 

evocaban todos, de un modo u otro, la dimensión fenomenológica de Marc Richir, 

presintiéndola pero sin nombrarla jamás, lo cual no sería grave por sí mismo, de no ser 

porque suele saldarse con la incapacidad de distinguirla, con pulso firme, de la dimensión 

simbólica. 

De ahí que todos estos autores ofrezcan la impresión recurrente de no estar en 

posesión de los únicos conceptos que les permitirían escudriñar claramente la naturaleza del 

fenómeno que les inquieta. 

Y este déficit conceptual les conduce, recurrentemente, a callejones sin salida, es 

decir, a estructuras paradójicas que no siempre pueden revertirse en elaboraciones fructíferas.
 

En esta tesis, acordé una importancia particular a lo que he llamado la “paradoja de 

Baudrillard” ; citaré pues un pasaje del citado artículo, publicado un año después de mi 

defensa de tesis, y que ofrece un ejemplo del modo en el que el pensamiento de Marc Richir 

puede ser movilizado en un trabajo que procede de las ciencias humanas. Evidentemente, 

Richir no está citado en el artículo ya que tan sólo me encontré con su obra meses después de 

su redacción. Entonces todo estaba habilitado para que el descubrimiento de su pensamiento 

diese en terreno abonado.  

 “…Hay un concepto que corre bajo todos los textos de Baudrillard hasta 1976, y que 

constituye, cabe pensar, la verdadera clave de bóveda de éstos, sin por ello haber sido jamás 

nombrado. Desaparecerá en sus reflexiones ulteriores (…) con todo, podemos determinar de 

modo muy preciso el lugar que ocupa este concepto en el sistema de pensamiento del autor. 

La forma-signo se compone de un significante y de un significado (engendrado según la 

lógica de un código preestablecido): este signo pone en obra una referencia ilusoria a algo 

“pseudo-real”, y su significación procede de la reducción de un sentido. Lo que deja entender 

que existe una referencia que no es ilusoria, algo real que no es “pseudo-real”, y un sentido 



487  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

que no se reduce a una significación. Este algo real, esta referencia, y este sentido 

caracterizan al símbolo. Pero el símbolo ¿de qué se compone ? En L'échange symbolique et la 

mort, Baudrillard nos habla de su significante y nos dice que no tiene significado : en el 

preciso lugar del significado de la forma-signo falta, en el lado de la serie simbólica, un 

concepto, y falta tanto en el texto como en el pensamiento del autor. Si bien sitúa algo en ese 

lugar, Baudrillard verá cómo su símbolo recae en la forma-signo, lo cual le conducirá a optar 

por la vía del significante puro. Error grave de consecuencias, ya que hablará de 

desimbolización sobre la base de una definición insuficiente de la simbolización o,  cuando 

menos, sobre la de una definición paradójica”45. 

 

Baudrillard ha pretendido denunciar una desrealización de la sociedad “de consumo” 

al tiempo que no concebía una apertura del lenguaje sobre otra cosa que no fuera mero 

“efecto de lenguaje”, lo cual le condujo a una evidente aporía, sobre todo en sus textos 

posteriores a 1976. De denunciador de la desimbolización, ¡se convirtió, por así decirlo, en su 

prescriptor! No supo, en suma, concebir una referencia no-objetual, una puesta en juego de la 

función referencial cuyo objeto no se redujese a un efecto de recorte y partición basado en el 

signo. 

La característica más irreductible de la función referencial repensada a la luz de un 

realismo no objetual está en que, en rigor, no apunta hacia un “objeto”; se dirige hacia una 

realidad que, por el hecho mismo de no estar aún constituida en objeto, no puede ser “objeto” 

ni de una designación, ni de una representación. La realidad aquí en cuestión es el punto de 

partida de una puesta en forma verbal o pictórica en la que algunos ven una simbolización 

“verdadera” o “lograda”. 

Pero ¿qué es esta realidad? 

 

“Hay ahí algo difícil de concebir y que ha hecho vacilar incluso el pensamiento de 

aquellos que han ido más lejos en la reflexión sobre el lenguaje, sobre la pintura o también 

sobre la escritura. Hay que leer las escasas pero valiosas páginas que Blanchot dedica a esta 

cuestión: “N. Sarraute, tanto como V. Woolf, habla de ‘realidad’, y dice que ‘el novelista 

busca poner de manifiesto la parcela de realidad que le es propia’”. “Digamos pues realidad”. 

Blanchot se apresura a añadir que “esta realidad no nos es dada por adelantado”. Las comillas 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
45 Joëlle Mesnil, La désymbolisation en question, art. cit. 



488  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

están ahí como un remordimiento; quien siempre ha visto en la escritura una forma 

intransitiva no puede, sin reticencias, hablar de una realidad que el texto diría. Pero esto no le 

resulta menos fácil a Y. Bonnefoy quien, un texto tras otro, y en ocasiones contra Blanchot, 

expresa su preocupación por vincular las palabras con las cosas. La naturaleza de este vínculo, 

de estas cosas, y de las palabras que habrían de decirlo, son cuestiones que suele investigar a 

partir de una reflexión sobre obras en las cuales muchos ven formas puras. Nos habla de un 

cuadro de Mondrain, Le Nuage rouge; en su caso, las comillas están ahí para dar testimonio 

de la extrema dificultad de dar con palabras que no traicionen un pensamiento todavía en 

curso de formación. “Ciertamente, colores y ritmo se ve liberados de la imitación, pero la 

nube roja ¿acaso no es aún  ‘figurativa’ o ‘transitiva’? ¿Y cómo no decir otro tanto siquiera 

respecto de los paisajes antes pintados por el realismo o el impresionismo ? Al hablarnos de 

Mallarmé, nos encontramos con las comillas de nuevo: 

 

“Podría pensarse que Mallarmé no se ocupa del referente, dicho de otro modo, que lo ‘real’ 
exterior  a las palabras es la garantía del signo verbal »3. Por el contrario, para Bonnefoy, « lejos de 
indicar el abandono de la idea de referente, esta poética del margen, de la gota negra para siempre en 
el tintero de cristal, celebraría la presencia del referente, aunque en la distancia (…)”. 

 

Quizá sea en el testimonio de su propia experiencia de creación poética donde 

Bonnefoy nos permita hacernos una idea más adecuada de la cuestión del referente: “Al 

principio, nada preciso que decir… pues no hay conocimiento, no hay experiencia 

verdaderamente entrada en materia y que preexista a la palabra misma que terminará por 

expresarlo”. Al principio está el “silencio”, pero también la insistencia de una realidad pues lo 

cierto es que no es posible crear desde la nada. “Si nada se anticipa bajo la forma de la idea de 

lo que será, si nada presume su cristalización en una lengua, en una conciencia nueva, no por 

ello todo lo que somos deja de estar presente, respirando en nuestra virtualidad verbal, por lo 

demás ampliamente inconsciente”. Habrá que cuidarse muy mucho de entender en ese “lo que 

somos” cualquier género de realidad exclusivamente subjetiva, toda vez que, para Bonnefoy, 

estamos siempre en el mundo, y este mundo está ahí donde estamos. Aunque no se refiere 

explícitamente a la fenomenología, podemos aproximar el punto de vista de Bonnefoy al del 

Maldiney, o también al de Fédida, sobre todo cuando este último, en su prefacio al libro de 

Binswanger, Discours, parcours et Freud, escribe:  

 
“El mundo es originariamente  lo que para la presencia es lo no-tematizado, lo no-objetivado, 

lo no-conceptualizado”. Bonnefoy se esfuerza, contra el concepto y contra el objeto, por encontrar las 



489  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

palabras que dirán una parcela de realidad. La creación, tal y como nos las describe, se sostiene a igual 
distancia entre dos exigencias : la de no perder contacto con la “realidad”, y la de decirla con palabras 
que nos exponen al riesgo de alejarnos de ella”46. 

 

Fue un pintor quien me hizo descubrir a Yves Bonnefoy. Marc Richir tuvo por maestro 

a un filósofo, Max Loreau, que habló magníficamente bien de la pintura. El propio Richir 

escribió un notable texto sobre los análisis poéticos de Jacques Garelli en Phénoménologie et 

institution symbolique.  

Mi descubrimiento de la fenomenología de Marc Richir estuvo, desde el principio, 

vinculada, para mí, con la convicción de que el género de “realidad” cuya características 

particulares trataba de discernir era indisociable de una práctica artística. 

Mi interés por las puestas en forma y en sentido y mi inquietud por el destino de éstas 

en la cultura contemporánea me llevó a inquirir sobre el arte contemporáneo, llegando a estar 

verdaderamente obsesionada por una pregunta: ¿dónde hay arte? ¿qué es arte y qué no lo es? 

Cierto es que esta pregunta no es considerada como pertinente por la mayor parte de los que 

lo practican y con quienes he podido intercambiar impresiones. Pero no es ello óbice para que 

la pregunta sigua azuzándome. Entre 1990 y 2000 leí casi exclusivamente libros de estética.  

 

La idea que subyacía a mi investigación era que cuando determinados procesos de 

“pensamiento” no se encarnaban y se sentían desde dentro, no podía haber, verdaderamente, 

arte, ni, por ende, tampoco humanidad. Me parecía que, en algunos casos, determinadas 

formas de arte contemporáneo se habían desencarnado tanto, que ni siquiera cabía hablar de 

arte; de lo contrario, efectivamente, cualquier cosa puede ser llamada arte. Los valedores de 

esta idea (y que aún hoy la reivindican), tan sólo perciben la dimensión ideológica del arte. 

Para ellos, ser subversivos consiste en no ceder a la tentación de la obra. Pero ¿se consuma la 

obra en la mera afirmación ideológica que la declara como obra? No lo creo. Para mí, hay arte 

cuando hay puesta en marcha de la dimensión reflexionante desde una esquematización, 

cuando hay encarnación verdaderamente sentida. No obstante, si esta última es condición 

absolutamente necesaria del arte, obervaremos que ¡se trata exactamente de la misma 

condición, igualmente indispensable, para que exista ese “algo” que llamamos “humano”! ¿Es 

dicha condición suficiente en lo que al arte se refiere? Lo cierto es que lo ignoro. En toda 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
46  Joëlle Mesnil, La désymbolisation en question, art. cit. 



490  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

lógica habría que admitir que no, pues se perdería con ello la especificidad del arte; ahora 

bien, sí se trata, a buen seguro, de una condición necesaria. Me vería tentada, aun a sabiendas 

de que “remo”, aquí, a contracorriente, en decir que hace falta cierta dosis de experiencia 

sublime para hacer arte; sublime en el sentido de Kant. De lo contrario, la estética 

desaparecería por entero tras lo meramente “artístico”47, tras la simple pericia técnica, que por 

otro lado se vería respaldado por un nominalismo, que calificaré aquí de “exuberante”48, y que 

se contentaría con proclamar, performativamente: “esto es arte”49. 

En todo caso, es evidente que tomar en consideración la técnica y sus efectos sobre los 

procesos de hominización y de humanización ha sido una característica de primer orden para 

mí a la hora de cuestionar el arte. La psicología propiamente dicha vino más adelante y, de 

hecho, sólo cuando empecé a leer a algunos psicólogos de la escuela inglesa. Lo que en ellos 

buscaba no era tanto psicología, cuanto un pensar del pensamiento como proceso que, para 

realizarse plenamente, había de ser experimentado “desde dentro”. Este “desde dentro” me 

obsesionaba tanto más por cuanto puedo asegurar que, para bien, aunque, sobre todo, para 

mal, tuve ocasión de experimentar en carne propia lo que es sentir que los pensamientos 

propios parecen no venirle a una ya “desde dentro”: en una suerte de vertiginosa pendiente 

deslizante, en un cegador destello de palabras completamente desancladas, desarraigadas de 

todo suelo reconfortante, experimentarse, sentirse a sí misma como no siendo apenas sino un 

punto de intersección dibujado por el pensamiento de los demás. He ahí el terreno, en mí 

abonado desde muy pronto, en que prendió mi preocupación por el realismo, con todo lo que 

de problemático tiene dicho concepto. Por decirlo de otro modo: era necesario que las 

palabras fueran algo más que palabras. Era necearia otra cosa, algo distinto, algo sin lo cual 

morimos como seres humanos aun cuando el corazón pueda seguir latiendo. 

 

Incluso mi interés por la lingüística, y en especial por la de Gustave Guillaume, se 

inscribía en el marco de mis preocupaciones de orden antropológico : la idea, propia de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
47 NdT : Sobre la distinción entre el nivel de la estética y el nivel de lo artístico, puede consultarse el artículo de 
Ricardo Ortiz de Urbina “L’obscurité de l’expérience esthétique” in Annales de Phénoménologie nº10, 2011. 
Existe una versión española de ese mismo texto: “La oscuridad de la experiencia estética” in Eikasia nº47, 2013. 
48 Cf. Joëlle Mesnil, “Un neo-nominalisme exubérant”. Art. Cit. 
49 Sobre esta cuestión, me permito remitir a mi artículo, traducido en este mismo número: “El arte de perder el 
tiempo”. También puede accederse a la versión original : « L’art de perdre son temps », Flux News, N°38, julio, 
agosto, septiembre 2005. http://www.scribd.com/doc/36720017/L-Art-de-Perdre-Son-Temps-flux-News 



491  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Guillaume, de un acrecentamiento de lo que llama la “exofrastia” [« exophrastie »] sobre la 

“endofrastia” [« endophrastie »]50 constituía, a mi parecer, un aspecto de la exteriorización 

creciente de los artefactos. Encontraba, en ambos conceptos guillaumianos, mi antigua 

distinción entre los procesos sentidos desde el interior y aquellos que se llevan a cabo, por 

así decirlo, sin nosotros, por mucho que fuéramos, en ocasiones, autores de los mismos. 

Ahora bien, también en ese caso, fue la lectura de Marc Richir la que me permitió comprender 

mejor, y comprender por mí misma, la particular naturaleza de estos procesos sentidos o 

experimentados “desde dentro”: la división entre Leib interno y Leib externo se hacía 

indispensable para marcar la diferencia entre procesos sentidos desde dentro y procesos que, 

por mucho que fueran puestos en marcha o lanzados por un sujeto, no se sentían “desde 

dentro”. La distinción que, sobre la base de la diferencia entre Körper y Leib, traza Marc 

Richir entre incorporación y incarnación, y que descubrí, por vez primera, en Du sublime en 

politique, resultó absolumente crucial. En las Méditations phénoménologiques ahondará 

Richir en dicha distinción, y será entonces cuando, desde las primeras páginas de la obra, 

aparezca esa nueva subdivisión entre Leib interno y externo. Al releer los pasajes en los que 

Leroi-Gourhan evoca la pérdida del pensamiento reflexivo merced a las cadenas operatorias 

vitales, me parece que la reducción del margen que, como hemos visto, tanto inquietaba al 

antropólogo francés, no es sino el margen que se da entre ambos tipos de Leib. Tipos de Leib 

que, evidentemente, Leroi-Gourhan no tematiza como tales. 

Cuando creí ver, en la aceleración del fenómeno de exteriorización de los artefactos, 

un comienzo de deshumanización de lo humano, se trataba, dicho con mayor precisión, de un 

fenómeno que corría el riesgo de desembocar en una situación en la que no cupiera ya 

experimentar “desde dentro” actos y pensamientos. No parecía entonces descabellado que 

pudiéramos asistir a una suerte de psicotización generalizada de la especie humana. Temía 

entonces, como sigo temiendo ahora, que algunas de las afirmaciones de Leroi-Gourhan en Le 

geste et la parole, así como algunas otras de Bolk o también, y antes de ambos, de Herder, no 

terminasen confirmando su alcance premonitorio. Y es que esta deshominización consistía, 

esencialmente, en lo que, mucho después de haber emprendido la tesis, e incluso después de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
50 NdT : Debemos a Javier Arias esta referencia al diccionario de términos guillaumianos, y que puede ser muy 
orientadora para el lector que desee ulteriores informaciones relativas a dicha distinción: 
http://nlip.pcu.ac.kr/guillaume/oldguillaume/dico/endo-p.htm 



492  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

haberla defendido, denominé, a tenor de mi lectura de las Méditations phénoménologiques, la 

desencarnación. Sin embargo, cuando empecé mi tesis, e incluso después de haber trabajado 

en ella varios años, mi intuición, a falta de conceptos adecuados, bogaba sin el anclaje de una 

clara expresión. Era preciso hallar la manera de pasar de la angustia al método [de l’angoisse 

à la méthode], por retomar el título de una obra de G. Devereux. 

La mediación de los textos de Marc Richir es la que me conduce ahora a sostener que 

el término de “desimbolización”, que terminé por adoptar a falta de otro mejor, designaba, en 

realidad, y ante todo, una pérdida en Leiblichkeit. Lo cierto es que había dado con los 

preliminares de esta idea en el antropólogo M. Jousse, que distingue “mimismo [mimisme]” y 

“mimetismo [mimétisme]”. Por lo demás, ya en el Athenaeum, observamos la distinción entre 

“buena” imitación (desde el interior) y “mala” (desde el exterior), pero todavía era preciso 

comprender mejor cómo el cuerpo mismo era movilizado en estos procesos. 

 

Si, al tiempo que leía a Richir, volvía a algunos textos de Husserl, fue porque dichos 

textos me permitían avanzar en la comprensión del proceso de deshumanización. La crisis de 

las ciencias europeas o El origen de la geometría son, al fin y al cabo, textos en los que 

percibimos cómo Husserl presintió la idea de pérdida de Leiblichkeit en el mundo 

contemporáneo (en lo que de no-mundo tiene). No obstante, Richir ha explicitado esas 

intuiciones de Husserl. También ha sabido hacernos sentir la necesidad de leer a Kant para 

comprender ciertos fenómenos contemporáneos. 

Mi relectura tardía de Kant, sobre todo en lo referente a la tercera Crítica, también 

debe mucho a la lectura de Marc Richir, que fue, para mí, muy esclarecedora. El concepto de 

Idea estética y el de Idea de la Razón me parecían también, en último término, corresponder a 

esos dos tipos de no representables de los que hablo (en términos richirianos, el fenómeno 

fuera de lenguaje y el instituyente simbólico). La lectura de Richir no hizo sino confortar esta 

intuición. 

Así, me pareció encontrar, en la arquitectónica kantiana tal y como Richir la 

presentaba en La crise du sens, una verdad de orden antropológico. Lo cierto es que una cosa 

es leer a Kant, y otra, bien distinta, es captar su entero alcance en el seno de una problemática 

antropológica precisa. He de admitir que si volví a los textos de Kant de un modo no escolar, 



493  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

fue gracias a Marc Richir. 

Un amigo me reprochó un día que, en mis referencias tanto al juicio determinante 

como a los jucios reflexionantes estético y teleológico, hacía como si éstos correspondieran a 

aspectos reales, efectivos, y no a conceptos propios de una filosofía : pero es que para mí, 

efectivamente, ¡lo eran ! Y lo cierto es que no acabo de ver, a día de hoy, como cabría pensar 

efectivamente lo que es del orden de lo humano renunciando a la “realidad” que evocan las 

nociones de determinante y de reflexionante, junto a la división suplementaria, en este último 

apartado, entre jucio reflexionante estético y juicio reflexionante teleológico. No se trata, a mi 

entender, de puras construcciones culturales que le hubieran sido impuestas, desde fuera, a un 

material inerte. Se trata de nociones que remiten a procesos que han de ser realmente 

efectuados por todo miembro de la especie humana para convertirse en efectivamente 

humano. En todo caso, es obvio que estos procesos existían antes de que Kant los 

conceptuase. La dificultad está en que estos procesos no son de orden empírico. Siempre se 

sitúan en intervalos, ahí donde, aparentemente, nada hay. Pero es que una nada [rien] 

encuadrada en dos “algos”, y por nonada que sea es… ¡algo también ! Así pues, estos 

procesos no son ni empíricos, ni ontológicos, ni puramente conceptuales. Se fraguan en una 

zona donde los “conceptos” son, por así decirlo, directamente activos. Sobre este punto, como 

sobre otros muchos, no soy relativista y, sobre todo, no soy en absoluto historicista (en el 

sentido peyorativo del término). Como Laplanche, a cuyas posiciones me acerqué a raíz de la 

posición “realista” que defiende en lo relativo al inconsciente, o como Castoriadis, sostengo 

que la teoría, lejos de ser una pura constucción simbólica, remite a “fenómenos” que 

prosiguen su curso, querámoslo o no, pensemos en ellos o no, tengamos o no conocimiento de 

los mismos. Creo que en toda vida verdaderamente humana (es decir, en toda vida que no se 

haya mecanizado por entero), y que no esté completamenta presa de un Gestell simbólico, se 

ponen en juego intuiciones y juicios reflexionantes en el más estricto sentido kantiano. Si 

éstos desaparecieran de la vida de alguien, ello serían razón de franca inquietud en punto a la 

vida psíquica de la persona en cuestión, y por lo tanto en punto a su vida de ser humano. 

Richir otorga un lugar de privilegio a estas nociones kantianas, y ello se manifesta en 

varios de sus libros, muy en especial en Phénoménologie et Institution symbolique y en La 

crise du sens et la phénoménologie. Sin embargo, no pocos autores se han aproximado, sin 



494  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

alcanzarla, a la diferencia entre lo que Richir designa con los términos de simbólico y 

fenomenológico, y que corresponden, como él mismo dice, a lo que Kant denomina Razón e 

Imaginación, pero con la salvedad de que Richir introduce, en el seno de la Razón kantiana, 

una nueva subdivisión que permitirá pensar los procesos que se ponen en marcha en las 

patologías “psíquicas” tanto individuales como colectivas. 

Entre los autores que se han acercado, sin discernirla claramente, a la diferencia entre 

fenomenológico y simbólico, podemos citar a los románticos de Jena, que oponen a la 

alegoría una forma, el símbolo, del que, ante todo, se nos dice que representa lo no-

representable. Ahora bien, cuando examinamos de cerca los textos, nos damos cuenta de que 

hay, en alguno de ellos, no ya una, sino dos nociones símbolo que no son, ni la uno ni la otra, 

reducibles a la alegoría: bien pensado, corresponderían al “símbolo fenomenológico” y al 

“símbolo simbólico”, del que Marc Richir habla también en Phénoménologie et institution 

symbolique. Sin embargo, hay que conceder que, con anterioridad a estos autores románticos, 

alegoría y símbolo se empleaban con total indiferencia ; y que esos mismos autores llaman 

“símbolo” a ambas formas, diferentes a pesar de todo. La confusión entre símbolo 

“simbólico” y símbolo “fenomenológico” es pues recurrente. Marc Richir la localiza incluso 

en Maldiney que, por lo demás, suele ser, en el pensador valón, una referencia muy 

positivamente valorada. 

Esta diferencia entre simbólico y fenomenológico constituye una instancia crítica que 

no he visto tematizada en ningún otro sitio aparte de en la obra del autor de Phénoménologie 

et institution symbolique. 

Bien podría hacer mía una idea que Marc Richir expresa en el prólogo a 

Phénoménologie en esquisses. Nouvelles fondations, cuando deplora la tendencia 

contemporánea hacia el relativismo, y en particular la que toma la forma de un 

deconstructivismo que, como Richir hace notar, es “de hecho de inspiración semiótica”. 

Al igual que Marc Richir, al igual que Cornélius Castoriadis, rehúso creer que todas las 

interpretaciones, reducidas, por ende, a opiniones, son equivalentes, y que no hay instancia 

crítica alguna que limte la proliferación de interpretaciones.  

 

El “realismo” que yo perseguía sin haber conseguido jamás discernir claramente sus 



495  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

contornos hallaba finalmente, en Marc Richir, un adecuado acercamiento conceptual. Me 

aproximé a dicho “realismo” mediante autores no filósofos. Lo hice pues de un modo más 

bien intuitivo. Mi propio recorrido constituye, creo, una suerte de crítica en acto de 

determinado nominalismo contemporáneo. Efectivamente, para mí, la cosa siempre vino antes 

de la palabra; pero ¡había que dar con un concepto para darle un nombre y así volver a la 

cosa! 

Lo que siempre me ha chocado, y me sigue chocando, es la insistencia 

extraordinariamente fuerte de ese algo que no se deja encerrar en una conceptualidad 

establecida y que, sin embargo, exige concepto. Y también me choca que responder a dicha 

exigencia pudiese tomar tanto tiempo. Tanto, que ello exige no desfallecer jamás. Tanto, que 

puede tomar – y tomarse – el tiempo de toda una vida. 

 

El descubrimiento del pensamiento de Marc Richir me permitió captar hasta qué punto 

la insatisfacción sentida al final de la tesis tenía su razón de ser, y en qué sentido no logré 

introducir, en el seno del mentado concepto de simbolización (en base al cual forjaba el de 

desimbolización) una subdivisión suplementaria que me permitiese salir airosa de no pocas 

celadas y engorros teóricos. Tomé clara conciencia de que lo que entonces había llamado 

“simbolización” resultaba casi siempre ser del orden de lo que Marc Richir, cuya terminología 

he adoptado ahora, llama “fenomenalización”, es decir, una esquematización (una 

temporalización y una espacialización que son, en primer término, fuera de lenguaje y, sólo 

después, de lenguaje51) que no pone en juego a la institución simbólica. Este fuera de lenguaje 

que rastreaba… era el fenómeno como nada sino fenómeno. Éste último es todo menos 

“efecto de lenguaje”. Y lo que llamé desimbolización era, en suma, lo que, en los términos de 

Marc Richir, correspondería, más bien, a una “desfenomenalización”. Ahora bien, tan pronto 

como cobré conciencia de ello, empezó a dibujarse en el horizonte otro problema: el relativo a 

una “desimbolización” que también existe, pero de la que, a fin de cuentas, no hablé en mi 

tesis. 

Si se trata, ciertamente, de una “desfenomenalización” en lenguaje de algo fuera de 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
51 NdT: Lo cual corresponde, en suma, a una reesquematización (en lenguaje) de la previa esquematización (de 
mundo y de mundos). 



496  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

lenguaje, la preocupación por lo fuera de lenguaje procede de una suerte de realismo. 

Consiste, con todo, en un realismo muy singular en torno al cual tan sólo Marc Richir ha 

elaborado un pensamiento fenomenológico articulado que se adentre más allá del simple 

umbral limitado al mero constato de una pura paradoja52; constato emitido en clave de pasmo 

o de celebración, siendo ambas recepciones igualmente pasivas e infecundas. 

Tan es así que no resistiré a la tentación de dar término a este relato con esta frase de 

László Tengelyi : 

 
“Puede decirse que a Richir corresponde el mérito de haber enraizado la fenomenología del 
lenguaje – y, de ese modo, toda la fenomenología refundida – en lo real, y ello sin por ello 
volver a una concepción ingenua o dogmática de lo real.” 
 
Ahora bien, a día de hoy, las ciencias humanas adolecen, dramáticamente, de la falta 

de una dimensión de lo real concebida fuera de las sendas dogmáticas y/o ingenuas. 

Asistimos, por el contrario, a la yuxtaposición de varios tipos de “nominalismos”, ora 

reivindicados como tales (se trata de la versión “post-moderna” del nominalismo 

contemporáneo), ora inconscientes en aquellos que no ven o no quieren ver lo que la 

“realidad” que entronizan debe a las particiones simbólicas instiladas por categorías 

conceptuales.  

 

Para concluir, quisiera decir que si acaso nosotros, sus lectores, sus estudiantes, sus 

amigos, tenemos, ante nosotros, una tarea que cumplir, ésta no es otra que la de mirar por que 

este pensamiento, tan arduo, se vuelva accesible también a no filósofos. Será, sin duda alguna, 

lo más difícil de lograr, ya que no por lo noble del fin habremos de limar las asperezas que 

hacen que un determinado pensamiento sea irreductible a otro. El propio Marc Richir parece 

poco optimista en este punto, pero nada nos obliga a renunciar a dicho propósito. 

A decir verdad, no estoy aún segura de que sea posible llevarlo a cabo, pero, cuando 

menos, eso espero, aunque sólo sea porque creo, muy profundamente, que el pensamiento de 

Marc Richir no sólo es útil, sino también imprescindible. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
52 Alexander Schnell llega al extremo de sostener, en « Le statut de la ‘réalité’ en J. G. Fichte et M. Richir », lo 
siguiente : “el único tratado explícito sobre lo real en fenomenología son los fragmentos fenomenológicos sobre 
el tiempo y el espacio (2006) de M. Richir.” in Annales de Phénoménologie, 2012, p.99. 



497  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Apéndice:  
Sentido.   Significación.   Referencia.   De   la   distinción  
sentido/significación   a   la   distinción   referencia  
objetual/referencia  no  objetual.  
Propuesta  de  dirección  de  seminario*  en  el  Collège  Internation  de  Philosophie.  Año  1994.  
Joëlle  Mesnil  
Psicóloga  clínica  (Université  Paris  VII  Denis  Diderot).  Filósofa  (Université  Paris  X  
Nanterre).  www.jmesnil5.blogspot.com  
Traducido  del  francés  por  Pablo  Posada  Varela  
 

 

 Mi intención no es otra que esclarecer la pertinencia y fecundidad de la diferencia 

sentido/significación (a partir de una lectura de textos filosóficos y no filosóficos), y mostrar 

en qué respectos esta diferencia entre dos modalidades de la significancia puede abrir un 

nuevo espacio para un pensamiento de la referencia que consiga evitar – o cuando menos, así 

me parece – determinados escollos del pensamiento analítico tal y como éste se ha 

desarrollado desde Frege hasta nuestros días, incluso en autores como Hintikka que han 

intentado un acercamiento entre filosofía analítica y fenomenología. Esta nueva perspectiva 

conduce a pensar que a la oposición de dos modos de significancia sentido/significación 

podrían corresponder dos modos de referencia: objetual/no objetual (también podríamos decir 

temática/pre-temática, individual/pre-individual, reflexiva/pre-reflexiva, o acaso 

predicativa/antepredicativa). 

 

 Esta diferencia, que aparece con una acusada insistencia en numerosos textos 

contemporáneos procedentes de diversas aproximaciones (evoquemos, por ejemplo, a 

H.Lefebvre, J. Baudrillard, M.Blanchot, Y. Bonnefoy, y, en filosofía, a H. Maldiney, J. 

Garelli, M.Richir) no es nueva. Así, y hasta las últimas décadas de la retórica clásica, 

Fontanier, Beauzé, Du Marsais se esfuerzan por distinguir dos modos de significancia; al uno 

lo llaman “sentido”, y al otro “significación”. Sin embargo, es importante hacer notar que esta 

diferencia (presentada como una oposición en la que queda valorizado uno de los dos 

términos, a saber, el sentido) ¡no siempre tiene el mismo… sentido! Y ni siquiera las mismas 

resonancias. Efectivamente, no pone en juego los mismos envites, y su contenido es, también, 

diferente. Allí donde los retóricos se esfuerzan por establecer una diferencia que se antoja, 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
* El seminario tuvo lugar durante el primer trimestre del curso 1994/1995. 



498  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

ante todo, como descriptiva, y en un clima de pensamiento relativamente sereno, sus 

sucesores en esta línea de pensamiento, los primeros románticos alemanes, en su esfuerzo por 

resaltar la irreductibilidad del modo de significancia simbólica (el sentido) al modo de 

significancia alegórico (la significación), manifestarán una inquietud al tiempo que un 

entusiasmo que parecen dar fe de la presencia de una apuesta importante, cuando no vital, 

para el pensamiento. La pasión que anima su reflexión y sus debates beberá, a partir de 

entonces, de las fuentes mismas de una pregunta cuando menos inquietante: ¿hay, de veras, 

tras el lenguaje, “algo”? Algo irreductible a un objeto definido; algo que se revelaría como 

excesivo, sito en fundamental exceso respecto de toda designación. 

 Esta pregunta, ocultada por la mayoría de las lecturas contemporáneas (semiológicas y 

post-estructuralistas sobre todo) de los textos de ese periodo, deja entender que tras la 

voluntad feraz de no reducir el símbolo (con sentido) a la alegoría (significativa), se impone 

una cuestión en apariencia completamente distinta, y que trata sobre lo que, a día de hoy, 

entenderíamos como el valor referencial de los enunciados. Puede que el pensamiento 

romántico del símbolo jamás haya sido tan unilateralmente arrebatado por el impulso 

“autotélico” como en Todorov, que situa este aspecto en el primer plano de su interpretación. 

Si he prestado una atención particular a las formulaciones, normalmente paradójicas, del 

Athenaum, es porque creo que abren un espacio de reflexión enteramente nuevo para las 

cuestiones no sólo de significancia, sino también de referencia. Podría ocurrir que en el 

momento mismo en que los románticos de Jena reivindican el ejercicio de los poderes propios 

del lenguaje poético, no lo hagan únicamente para excluir toda referencia, sino sólo la 

referencia que trata sobre lo ya conocido, es decir, sobre lo ya identificado en la cultura, y que 

ya está designado mediante un nombre en el marco de una institución simbólica. 

Efectivamente, algunos textos de este periodo, los de los hermanos Schlegel notablemente, 

dan a entender que esos pensadores albergaban, por aquel entonces, una inquietud en punto a 

un lenguaje cuya dimensión poiética hiciera posible una referencia más “verdadera” a una 

realidad que, por lo demás, no es, claro está, equiparable a la realidad empírica. 

 Pero entonces ¿cuál es entonces la naturaleza de dicho lenguaje? 

 Esforzándonos por tener presente esta vertiente de sus preocupacines, conviene que 

nos preguntemos qué relación puede, efectivamente, anudarse entre la diferencia 

símbolo/alegoría, la diferencia sentido/significación, y la cuestión de la referencia, y ello tanto 

más por cuanto que las paradojas, tan frecuentes en los textos de este final del siglo XVIII, no 

han dejado de invocarse desde entonces. 



499  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

 Ejemplo de paradoja: F.Schlegel defiende, como Novalis, la idea de autonomía del 

lenguaje poético, lo cual no le impide afirmar que la poesía es “espejo del mundo”; ¿cómo 

conciliar entonces la idea de autonomía con la idea del espejo? 

 De igual modo, a día de hoy, Baudrillard, a la par que piensa la pérdida del sentido 

simbólico como, entre otras cosas, pérdida de referencia a una realidad que excede toda 

definición, ofrece como ejemplo de símbolo el que nos depara la poesía como forma 

autotélica por antonomasia. 

 

 En un contexto lógico, positivista, suele generalmente considerarse que a todo sentido 

no corresponde necesariamente un referente (“Pegaso” tiene un sentido, pero no tiene 

referente). Pero ¿cabe, por el contrario, pensar que el sentido, desde el momento que en no es 

reducido a la significación, nos reconduce siempre a una “referencia”, sin que desaparezca 

por ello la diferencia entre referencia y sentido? Si las comillas (fenomenológicas, como díría 

Marc Richir) son, aquí, indispensables para el término referencia, es porque la filosofía 

analítica hace uso del mismo término, y ello puede cobrarse confusiones problemáticas: 

efectivamente, esta “referencia”, que no es objectual, ya ha sido anunciada en reflexiones no 

fenomenológicas, por ejemplo en el caso de Jakobson, que propone el concepto de referencia 

segunda, o “desdoblada” para pensar la referencia propia de obras poéticas. Pero ¿qué es esta 

referencia desdoblada? Es, a pesar de su polisemia, una referencia a un objeto temático a 

pesar de todo. Esta referencia desdoblada es una noción que Jakobson reintroduce en su teoría 

de la poesía; una teoría que, en principio, excluía toda apertura del poema sobre una 

referencia. Jakobson viene así a decirnos que la supremacía de la función poética sobre la 

función referencial en el poema no oblitera la referencia, la denotación, sino que la vuelve 

ambigua. Sugiere entonces la idea de una referencia desdoblada en correspondencia con un 

sentido desdoblado. Ahora bien, el pensamiento de Jakobson, demasiado positivista, no 

consigue volver a otorgarle un lugar a un tipo de referencia aparentemente excluida por su 

teoría literaria, si no es en detrimento del coeficiente de realidad del referente. En último 

término podemos preguntarnos: ¿qué distingue un referente imaginario de una significación 

(sentido tematizado)? 

 Podemos, claro está, responder que la diferencia no separa aquí substancias, sino 

funciones. Ahora bien, queda pendiente la siguiente pregunta : ¿cómo mantener un coeficiente 

de realidad para ese referente ? Esta pregunta puede, asimismo, serle planteada al conjunto de 

la filosofía analítica. 



500  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

 Cuando Russell o Meinong, contra Frege, vuelven a conferirles a los nombres “Ulises” 

o “Zeus” un referente, precisando que los individuos mitológicos tienen entonces un ser 

aunque no tengan existencia, podemos preguntarnos si esta solución es enteramente 

satisfactoria bajo el patrón de la cuestión ontológica. Este proceder no permite distinguir lo 

puramente “descabellado”, la fantasía enteramente arbitraria, de un imaginario en el que lo 

que está en obra no sea una simple “Fantasía” (fantasía fantasiosa) sino una auténtica 

Einbildungskraft que ponga en juego no ya imágenes empíricas recortadas y digitadas por una 

institución simbólica, sino un realismo transcendental fenomenológico, una “irrealidad 

efectiva”. Sobre todo, la solución propuesta tanto por Jakobson como por ciertos lógicos, no 

permite distinguir algo real que se imponga con un determinado carácter de necesidad, de un 

imaginario superfluo que no tuviera dicho carácter. La solución propugnada por Russell o 

Meinong amenaza con desembocar en un pensamiento “débil” en orden al cual bien 

podríamos aducir, en último término, que lo imaginario constituye, también, un tipo de 

realidad. Pero ¿qué significan entonces las palabras “realidad” y “real”? 

 Se impone pues distinguir, por un lado, un imaginario que se inserta en un marco 

simbólico donde, en principio, la diferencia entre lo imaginario y lo real está bien establecida 

(siendo entonces lo imaginario todo lo que es fantasioso y puramente subjetivo) y, por otro 

lado, un imaginario transcendental-fenomenológico, y que atesoraría de suyo un coeficiente 

de realidad, y no sería en absoluto subjetivo en un sentido psicológico del término. La noción 

de coeficiente de realidad indica aquí la presencia de una instancia crítica que limita la 

creación, instancia crítica que sería, en Richir, el fenómeno como nada sino fenómeno, una 

suerte de realidad negativa que no por permanecer indeterminada equivale, con todo, a ser 

cualquier cosa. 

 Mucho ganaríamos en claridad si, al referente “imaginario”, muy problemático, de 

Jakobson, así como al de Russell o Meinong, les opusiéramos un “referente” totalmente 

diferente: precisamente el que nos libran fenomenólogos como M.Richir, J.Garelli, o 

H.Maldiney. Este “referente”, por no empírico que sea, no por ello deja de acusar un 

coeficiente de ralidad. Propugno la tesis de que el sentido, en su irreductibilidad a la 

significación – i.e. irreductible a un contenido de pensamiento determinado – se cifra en 

aquello que nos confiere acceso a ese “referente” tan singular. El sentido, así concebido, 

habilitaría pues un acceso a un “referente”; “referente” en cierto modo negativo, aunque 

“constituido” – entendiendo aquí “constitución” con suma latitud – por el sentido, pero 

constituido no a partir de nada (como pronto echaremos de ver). 



501  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

 A efectos de comprender mejor en qué sentido esta concepción se me antoja fundada, 

aduciré que habiendo partido de una lectura de los textos de los primeros románticos 

alemanes, lectura que dista bastante de la propuesta por Todorov, conseguí elaborar una 

interpretación propia trabajando simultáneamente sobre textos como los de Y.Bonnefoy, por 

ejemplo, así como sobre textos fenomenológicos contemporáneos como los de H.Maldiney, 

J.Garelli y M.Richir. La diferencia introducida por Marc Richir entre fenómeno de mundo / 

fenómeno de lenguaje de un lado y lenguaje de la institución simbólica (lenguaje para el que 

Richir reserva el término de “lengua”) acreditó una particular fecundidad. 

 Efectivamente, mientras no hayamos distinguido fenómenos-de-mundo y fenómenos-

de-lenguaje por un lado, es decir, mientras no hayamos introducido una distinción en el seno 

del campo fenomenológico y mientras, por el otro lado, no hayamos distinguido fenómeno-

de-lenguaje y lenguaje simbólico, mientras no hayamos introducido una distinción en el seno 

de lo que llamamos lenguaje ¿podremos verdaderamente llegar a pensar de modo convincente 

la diferencia sentido/significación? Y, de no hacerlo ¿no corremos el riesgo de permanecer 

prisioneros de una concepción de la referencia que bien podríamos calificar de “nominalista” 

(en un sentido peyorativo del término) toda vez que pone en juego un referente que no es sino 

“la sombra proyectada” de una partición introducida, en la realidad empírica, por una 

institución simbólica? 

 Para ofrecer una primera panorámica de un paisaje que apenas empezamos a acariciar, 

observemos que Marc Richir concibe el fenómeno de lenguaje como oriundo de la 

fenomenalización en lenguaje de un fenómeno de mundo; no hay pues solución de 

continuidad entre fenómeno-de-mundo y fenómeno-de-lenguaje; solución de continuidad que 

sí hay, por el contrario, entre los signos de una institución simbólica y lo que éstos designan 

(es lo que se entiende por el carácter de arbitrariedad del signo); en resumidas cuentas, el 

vínculo entre fenómeno de lenguaje y fenómeno de mundo es irreductible al vínculo entre 

significante y significado. 

 Si el sentido (fenomenológico), en la precisa medida en que se muestra irreductible a 

la significación (siempre tributaria de un sistema simbólico) reconduce siempre a una 

referencia sin por ello coincidir jamás con ella, es porque el fenómeno-de-lenguaje procede de 

una reflexión no especular del fenómeno-de-mundo sobre sí mismo, es decir, de una suerte de 

puesta en sentido tributaria, a su vez, de una puesta en forma originaria. Esta reflexión no 

especular introduce un margen o desajuste que correspondería al espacio mismo de la 

formación de un sentido. Quizá sería preferible hablar no ya de “un” sentido sino 



502  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

simplemente de “sentido”, enunciado en partitivo [“du” sens]. El sentido así entendido sería 

la única forma de remitir a una dimensión fenoménica. Ésta aparecería entonces como el 

referente del fenómeno de lenguaje. El lenguaje fenomenológico conocería pues una 

continuidad que se rompería en el lenguaje simbólico; el lenguaje fenomenológico estaría, en 

cierto modo, enraizado en el “ser” fenomenológico, siendo éste punto menos que su referente 

(fenomenológico). A eso mismo denomino, en la estela de un pensar labrado por Merleau-

Ponty y desarrollado par Marc Richir, “encarnación”. 

 

 Tan pronto como concebimos el fenómeno-de-lenguaje como el efecto de una 

fenomenalización en lenguaje, y esta fenomenalización como la puesta en sentido de lo que 

podría calificarse de “proto-sentido”, nos vemos conducidos a pensar que ni hay ni puede 

haber sentido fenomenológico en precisión de algo así como un “referente” fenomenológico. 

 Sospechamos, entonces, que el sentido que tantos autores han querido distinguir de la 

significación para evitar reducir el primero a la segunda acaso sea, precisamente, o al menos 

las más veces, el sentido tal y como la fenomenología contemporánea pretende pensarlo. 

 Pero ¿por qué las más veces? Sencillamente porque me parece que todavía hay otra 

modalidad de la significancia que no radica ni en la significación enteramente determinada 

dentro del marco de una Institución Simbólica, ni en el sentido absolutamente indeterminado 

del campo fenomenológico; se trataría del sentido (que no la “significación”) simbólico pero 

de acuerdo con un significado de la expresión simbólico que no escamotearemos precisar. Se 

trata, en suma, del sentido puesto en juego por la elaboración simbólica, y que responde 

aquello a lo que, dentro de la institución simbólica, aún asiste vida y vivacidad. 

 Un sentido indeterminado es inconcebible en el marco objetual que preside al 

pensamiento analítico. Dicho marco se caracteriza por ser excluyente de toda dimensión 

pretemática. Lo afirmamos incluso teniendo presentes las sutilezas que, a día de hoy, conoce 

dicha tradición de pensamiento; sutilezas alumbradas en ocasión de tentativas más o menos 

felices de acercamiento a la fenomenología, como ocurre con Hintikka. Conviene, 

efectivamente, que permanezcamos atentos al hecho de que el acercamiento en cuestión se 

opera en base a aquellos textos de Husserl que traducen una concepción objetual del sentido, 

es decir, textos en los que la dimensión pretemática de la experiencia humana no está de veras 

pensada. Algunos textos tardíos de Husserl, o incluso otros publicados en sus obras completas 

no se toman en cuenta (pensemos en la reelaboración de la VIª Investigación Lógica, o incluso 

en las Lecciones sobre la teoría de la significación de 1908), lo cual es cuando menos 



503  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

problemático. El sentido no significativo pone en obra una intención que, efectivamente, se 

muestra irreductible a lo que la filosofía analítica entiende como la “intensión”. La citada 

intención se inscribe en un espacio no ya “gnósico” sino “pático” (por retomar la diferencia 

organizadora del pensamiento de E. Straus, cuya riqueza ha sido puesta de relieve por 

Maldiney). Esta dimensión pática de la experiencia se descubre, a su vez, como indisociable 

de una vivencia de encarnación que será, por lo que a ella toca, fuente de una expresión que 

no dejará de ser concebida como la exteriorización de un contenido de pensamiento ya 

objetivado. Así pues, no bien pensamos la diferencia sentido/significación con un mínimo de 

seriedad, obervamos cómo se desata toda una serie de inevitables vuelcos conceptuales que 

conducen a que determinadas nociones hayan de ser reinterrogadas; así, por caso, la de 

expresión, pero también la de verdad.  



504  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Cuadro indicativo de las principales nociones puestas en juego en este seminario. 

 

 

Referente    Sentido    Significación  
__________________________/______________________/_________________________ 

 

Realidad empírica (positiva)  <=sentido lógico  significación 

Referencia objetual 

_________________________/______________________/__________________________ 

 

« Realidad » transcendental 

Proto-sentido    <=>sentido fenomenológico significación 

« Referente » fenomenológico 

(negativo) 

Referencia no objetual 

_________________________/_______________________/__________________________ 

 

Fenómeno de mundo  ==>fenómeno de lenguaje     lenguaje simbólico, lengua. 

 

_________________________/_______________________/__________________________ 

 

Leib interno    Leib externo   Körper 

 

_________________________/________________________/_________________________ 

 

 

 



505  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

 

 Este cuadro pone en claro hasta qué punto es decisiva la puesta en juego de una 

referencia según sea ésta objetual o no objetual: 

 En el caso de la referencia objetual (flecha retroactiva), el referente empírico, positivo, 

es un efecto de la partición del signo obrada en la institución. En este caso, la expresión en 

lenguaje no es productiva. Lo que podría aparecer como antepredicativo no será, 

entonces,sino el reflejo de lo predicativo. 

 En el caso de la referencia no objetual (flecha de doble dirección), el “referente” 

fenomenológico, si bien se constituye también (en tanto que referente) después de la 

operación de fenomenalización en lenguaje, no es mero “efecto” de su partición ya que la 

fenomenalización propiamente hablando no recorta nada. Antes bien pone en obra una 

reflexión, lo cual es algo enteramente distinto. 

 La diferencia entre ambas situaciones, en el plano, digamos, provisionalmente 

ontológico, reside en que, en la segunda de ellas, siempre hay “algo” antes de la operación de 

lenguaje, algo que resiste, insiste, y que no podemos reducir de forma fantasiosa, mientras 

que, en la primera de las tesituras, bien podemos estar bogando en un nominalismo total. 

(Advierto que puede sorprender la imprecisión del término “algo”; si he querido mantenerlo, 

ha sido por eliminación: cualquer otro concepto, merced a un exceso de precisión, aquí 

gravosa, resultaba problemático y desmerecía en justeza). 

 Si estas diferenciaciones cobran una importancia crucial, es, aquí, porque el objetivo a 

largo plazo del trabajo, y del que este seminario no actualizará sino una parte (aunque una 

parte determinante para el conjunto) persigue poner en solfa los conceptos de “sentido” y de 

“referencia”, tal y como se movilizan en diversas interpretacines del arte y de la literatura 

contemporáneas, pero también en el dominio de la psicopatología. “Sentido” y “referencia” se 

ven arrastrados en una espiral acelerada por otros conceptos como los de “desimbolizacion”, o 

“autonomización de las formas” pictóricas y literarias; acusada es la tendencia al 

“autotelismo”, que consagra, a su vez, la cerrazón del lenguaje artístico sobre sí mismos. 

Todo ello propende a una “equizofrenización” de las formas culturales contemporáneas, 

comprendida como desvinculación de los significantes y de los signicados. Pues bien, 

conviene remontar más acá de esta última división entre significante y significado para pensar 

la autonomización de los lenguajes pues lo cierto es que una vez la división 

significante/significado ocupa el campo del sentido y lo estría, la hybris de la autonomía, 



506  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

tenaz e irredenta, no puede por menos de asomar también, mostrándonos la suculenta 

pendiente de un autotelismo satisfecho. 

 En el contexto de la elaboracion de mi tesis en psicopatología, hice observar que las 

interpretaciones que levantaban acta de una pérdida de sentido en la cultura contemporánea 

(no solo en el dominio del arte, pues parte de mi trabajo procedía de la psicopatología) apenas 

si se limitaban a soslayabar contradicciones y paradojas llegado el momento, crucial, de 

elaborar la distinción entre “sentido” y “significación” (particularmente evidente es el caso de 

Baudrillard). 

 Esta distinción entre sentido y significación se constituyó entonces en una suerte de 

“hilo rojo” que otorgaba coherencia al conjunto de mi propia interpretación. Con todo y con 

ello, la distinción merecía un estudio aparte en la medida en que, en estos autores a los que 

entonces me refería, el sentido tan sólo se define negativamente, como lo irreductible a la 

significación. Pero ¿no cabe acaso decir algo más sobre su naturaleza intrínseca? 

 Este cuestionamiento es el que el seminario entiende proseguir. Así queda atisbado el 

horizonte que le confiere ahora su sentido al estudio de la diferencia sentido/significación. 

Incidir en esta diferencia abre el espacio de un nuevo pensamiento de la referencia (no-

objetual) que persigue la articulación entre dos corrientes de ideas que constituyen los dos 

ejes en torno a los cuales se organiza un conjunto temático más vasto y dentro del cual este 

seminario se inserta: 

 - uno de los ejes según el cual las formas artísticas (literarias y pictóricas) 

contemporáneas tienden a autonomizarse y a cerrarse a todo afuera extra-pictórico o extra-

lingüístico. 

 -  el otro, que defiende una concepción del símbolo que cobra forma en los últimos 

años del siglo XVIII, en particular en el seno del pequeño grupo que se reúne en Jena en torno 

a los hermanos Schlegel y Novalis, y que descansa, ante todo, en la oposicion 

símbolo/alegoría. Esta dupla, opone, de hecho, dos modalidades del sentido y dos 

modalidades de la referencia. Ahora bien, en los primeros románticos, tan sólo el sentido del 

símbolo está claramente diferenciado del sentido de la alegoría, mientras que la cuestión de la 

referencia del símbolo no aparece de forma sintomática sino a través de contridicciones o de 

paradojas; efectivamente, el símbolo romántico, que suele ser definido como forma 

intransitiva, se piensa, en ocasiones, como una forma que pone en obra una referencia a la 

realidad más “verdadera”. 

 



507  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

 La cuestión de una referencia de las formas simbólicas a una exterioridad se convierte, 

por el contrario, en prevaleciente en el ámbito de una aproximación de tipo fenomenológico 

tal y como nos la encontramos hoy en H.Maldiney, P.Ricoeur, J.Garelli, y M.Richir. Nos 

haremos entonces cuestión de la naturaleza particular de esta referencia, y que es, ante todo, 

no-objetual, no descriptiva y no-ostensiva (Ricoeur), o también no-representativa 

(H.Maldiney), poniendo en obra un “transcendental encarnado” (J.Garelli).  

 Los aportes de esta última reflexión en punto a la referencia “no-objetual” permiten 

abordar sobre bases conceptuales aparentemente más adecuadas la cuestión del vínculo de las 

formas artísticas con una exterioridad, y nos conducen a matizar fuertemente la interpretación 

sistemática de formaciones o elaboraciones contemporáneas en términos de 

“desimbolización”. Dicho con mayor precisión, alcanzamos así a  pensar de una forma más 

sutil la oposición entre formas autotélicas y formas heterotélicas. Determinadas expresiones 

poéticas que Todorov, en la estela de los formalistas rusos, pero también M.Blanchot (¡que 

nadie podrá considerar sospechoso de incurrir en positivismo!) han vinculado al autotelismo, 

aderezando la cerrazón del lenguaje a un afuera extralingüístico, acaso, interpretadas desde 

otro ángulo, pongan en juego una suerte de heterotelismo pretemático.  

 

 Es notable que la puesta en duda de los fundamentos filosóficos implícitos de los 

conecptos de sentido y de referencia movilizados en las interpretaciones de las elaboraciones 

contemporáneas en general, y de las formas artísticas y literatias en particular, tiende a 

resaltar una línea de pensamiento del símbolo que parece vincular el símbolo romántico con el 

“símbolo fenomenológico”. Efectivamente, el origen de la diferencia sentido/significación tal 

y como es pensada hoy por un gran número de autores, filósofos o no, radica, 

manifiestamente, en la distinción romántica símbolo/alegoría; pero no por ello es la primera 

reducible a la segundo. Quisiera precisamente mostrar, en base a referencias bibliográficas 

precisas, cómo un esfuerzo de pensamiento ha hecho su camino a lo largo de dos siglos, hasta 

desembocar, a día de hoy, en un pensamiento fenomenológico que propende a la 

desobjetualización y que precisamente en virtud de ello despeja un pensar de la referencia 

enteramente nuevo. Por lo demás, advirtamos que los términos mismos de “referencia” y de 

“referente” se antojan tan sumamente problemáticos (siquiera del peso de los conceptos que 

tradicionalmente llevan aparejados) que algunos prefieren hablar de “apertura al mundo”. En 

todo caso, se hace aquí cuestión tanto de una superación de la concepción autotélica, como de 

una crítica del realismo naturalista.  



508  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

 Este cuestionamiento renovado de los concepts de sentido y de referencia a partir de la 

diferencia sentido/significación conduce, en definitiva, a mostrar que la cuestión de la 

referencia de las obras artísticas y literarias no puede plantearse con mínimas garantías de 

justeza si no es al precio de un auténtico vuelco de los conceptos de sentido y de referencia tal 

y como los moviliza la crítica contemporánea. Lo cierto es que los conceptos no objectuales 

de sentido y de referencia no dejan de verse cubiertos apenas son descubiertos, con arreglo a 

un movimiento de súbito confinamiento que da fe de la extrema dificultad de cambiar, de 

modo efectivo, de marco de pensamiento. Sobre este punto, puede ser interesante cotejar los 

textos de filósofos con textos de críticos literarios o artísticos, o de ensayistas que, sin 

reivindicar una posición filosófica explícita, no dejan por ello de proponer una crítica de los 

conceptos de sentido y de referencia de que hacen uso (tal es, por ejemplo, el caso de Yves 

Bonnefoy). Me ha parecido igualmente esclarecedor convocar a la psicopatología, o más bien 

a la psiquiatría fenomenológica (Binswanger,Tatossian, Blankenburg, Tellenbach, etc..), en 

tanto en cuanto ésta pone en marcha la diferencia conceptual sentido/significación aun cuando 

no recurra, por regla general a dichos términos. 

 Los textos de los cuales se ha alimentado mi reflexión pertenecen a regiones variadas 

de la cultura. No podía ser de otro modo. En mi trabajo, la referencia filosófica fue la más 

tardía. En un primer momento, la inmensa mayoría de autores a los que me referí no eran 

filósofos, y me parece importante subrayarlo. Si, al cabo de un larguísimo recorrido, terminé 

por encontrar, en la fenomenología contemporánea, sobre todo en M.Richir, una forma de 

plantear la pregunta de las relaciones entre sentido y referencia que posibilitaba, al menos, un 

esbozo de respueta, fue porque ya en los citados no filósofos pude discernir una intuición de 

cuya justeza y pertinencia estaba convencida. Otra cosa es que la expresión que vehiculaba tal 

intuición me pareciera innegablemente contradictoria y, en determinados casos, paradójica. 

Tuve pues que trabajar en dos niveles: el de los horizontes de pensamiento, y el de las 

formulaciones tematizadas, con el riesgo, indeclinable, de que estas últimas suelen contradecir 

o ahogar los horizontes intuitivos al punto de ser vislumbrados. 

 

 

 

 

 



509  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

Esquema del seminario, en seis sesiones 

 Seminario 1 : Establecimiento de un marco más amplio en el interior del cual halla su 

lugar esta reflexión: para una lectura crítica de las ideas sobre la “desimbolización” en la cultura 

contemporánea. 

 Puesta en claro de la utilidad, para abordar dicha temática, de una reflexión sobre la 

diferencia sentido/significación. 

 

 Seminario 2: Dos líneas de pensamiento en que aparece esta diferencia: 

 -La retórica clásica. Rápido examen de las tesis de Fontanier, Beauzée, Du Marsais. 

 -La crisis romántica. En qué respectos la oposición romántica símbolo/alegoría conduce 

directamente a la oposición contemporánea sentido/significación. Puesta en claro de algunas 

ambigüedades. Puesta en duda de la noción de símbolo: ¿autotélico o bien heterotélico a pesar de 

todo, pero poniendo entonces en juego una referencia no-objetual?  

 

 Seminario 3: La diferencia símbolo/alegoría y la diferencia sentido/significación en 

determinadas aproximaciones de la crítica literaria contemporánea: M.Blanchot, Y.Bonnefoy, 

pero también Sartre. 

 

 Seminario 4: Sinn y Bedeutung en Husserl y Frege. 

 Evidenciación de un contrasentido debido, principalmente, al empleo, por parte de Frege, del 

término Bedeutung allí donde uno habría esperado el término Gegenstand. La diferencia 

sentido/significación tal y como se la piensa hoy, si bien está en el horizonte del pensamiento de 

Husserl, jamás está de veras tematizada por él. Aparece, sin embargo, como diferencia conceptual, 

pero sin que haya términos específicos que marquen esta diferencia. Quizá sí en una señalada 

ocasión: el pensamiento de la encarnación, donde Husserl opone Leib interno a Leib externo, estando 

ambos, a su vez, opuestos al Körper. Se pondrá entonces de manifiesto que estas diferencias son 

esenciales para una verdadera comprensión de la profunda necesidad de la diferencia 

sentido/significación. El Leib, efectivamente, no sólo evoca el cuerpo humano,  vivo,  y vivido desde 

dentro, a la diferencia del Körper; se tratará, en último término, de mostrar cómo el vínculo que se 



510  

S E P T I E M B R E  
2 0 1 5  

 
	
  

 
 

Mi camino hacia Marc Richir | Joëlle Mesnil 

	
  
 

	
  

anuda entre el Leib interno y el Leib externo es un vínculo expresivo productor de sentido (y no un 

vínculo de significación; y ello aparecerá tan pronto como los distingamos a ambos), y de mostrar 

también que el modelo de esta expresión es igualmente válido cada vez que se hace cuestión de la 

expresión fuera de la dimensión específicamente “corpórea”. 

 Seminario 5 : Benvéniste y Baudrillard. 

 -La oposición del linguista entre semiótica y semántica. 

 -La oposición del sociólogo entre semiológico y simbólico. 

 Es particularmente interesante darle beligerancia al acercamiento entre estos dos 

pensamientos, ya que aun cuando ambas duplas no se superponen (a pesar de tener cierto “aire de 

familia”), los desjustes evidencian lo que, en una dupla de opuestos que englobase tanto la oposicion 

del lingüista como la del sociólogo, resulta de todo punto irreductible. 

 -Puesta en claro de la institución como fundamento de la línea de fractura tanto entre 

semiótica y semántica, como entre lo semiológico y lo simbólico. 

 

 Seminario 6: La polaridad sentido/significación en la fenomenología contemporánea (H. 

Maldiney, J.Garelli y M. Richir principalmente). 

 El pensamiento de la encarnación en la fenomenología post-merleau-pontiana, y en los 

señalados textos que Husserl dedica a esta cuestión. 

 Encarnación y expresión. Encarnación y sentido. Desencarnación y reducción del sentido a la 

significación. 

 Al término de este último seminario, comprenderemos mejor la naturaleza del vínculo que 

puede anudarse entre sentido y referencia tan pronto como ponemos cuidado en distinguir sentido y 

significación. Lo que aparecía de modo intuitivo en el campo literario, por ejemplo en un autor como 

Y. Bonnefoy, parce ahora hallar un fundamento en determinadas orientaciones de la fenomenología 

contemporánea. 


