
77 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la 
transformación biopolítica de la subjetividad.  
Dr. Adolfo Vásquez Rocca 
Universidad Andrés Bello – Universidad Complutense de Madrid 
 

 

	
	
1.- El acoso de la noción de sujeto, desfondamiento y psicopatologías del yo. 

  

Como señala Morin1 “Durante el siglo XX, se asiste a la invasión de la cientificidad clásica 

en las ciencias humanas y sociales. Se ha expulsado al sujeto de la psicología y se lo ha 

reemplazado por estímulos y respuestas, por una ciencia del comportamiento. Se ha 

expulsado al sujeto de la historia, se han eliminado las decisiones, las personalidades, para 

sólo ver determinismos sociales. Se ha expulsado al sujeto de la antropología, para ver sólo 

estructuras, y también se lo ha expulsado de la sociología. Se puede incluso decir que, en 

determinado momento y cada uno a su manera, Lévi-Strauss, Althusser, Lacan liquidaron a 

la vez la noción de hombre y la noción de sujeto, adoptando la inversa de la famosa máxima 

de Freud según la cual: “Ahí donde está el ello debe advenir el yo”. Por el contrario, según la 

visión estructuralista y cientificista, ahí donde está el yo, hay que liquidarlo, debe advenir el 

ello2.  

 

Un examen de la noción de sujeto no puede dejar de considerar figuras conceptuales  

(abordajes) como la del sujeto trascendentalizado en Descartes, el sujeto histórico en 

Zemelman, el sujeto empírico en Morin, el sujeto de la acción en Touraine, el sujeto de la 
																																																								
1 MORIN, Edgar, (1994) La Complexité humaine, p. 68,  Textes choisis, Paris, Champs Flammarion,  coll. 
l’Essentiel 
2 SCHNITMAN, D. F., Nuevos Paradigmas, Cultura y Subjetividad, Editorial Paidós, Buenos Aires, 1998, p. 
68. 



78 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

individuación y de la autonomía en Fromm, el sujeto contingente (el ironista liberal) de 

Rorty, a partir de estas construcciones podemos recrear el emerger del sujeto, ese momento 

memorable en que un animal mudo levanta la vista.3  

 

Se ha dicho que “sobre la filosofía del sujeto pesa la amenaza de su desaparición”4,  es 

posible, sin embargo, esta filosofía nunca ha dejado de ser cuestionada. Jamás existió la 

filosofía del sujeto, sino más bien una serie de estilos reflexivos procedentes de un trabajo de 

redefinición impuesta por la discusión misma. 

 

¿Qué es el sujeto? o ¿qué se puede decir de él? ¿Dónde se encuentra ese sujeto? quedan 

resignificadas y problematizadas bajo el prisma de estas controversias. Se mostrará cómo 

una vez desubstancializada la subjetividad, la categoría de sujeto se torna una ficción 

regulativa, una categoría útil y acorde con la necesidad de logicización del mundo, un 

esquema operativo. 

 

Asimismo para Hegel, la unidad del sujeto está dada en su movimiento dialéctico desde una 

identidad incompleta hacia otra plenamente desarrollada (autoconciencia); el sujeto se hace 

idéntico a sí mismo en tanto despliega su "negatividad" inherente.5 Ello se encuentra en la 

base de la comprensión marxista de la historia en tanto movimiento de autorrealización del 

sujeto a través del trabajo. Para Marx6, las condiciones de explotación en el modo de 

producción capitalista impiden el reconocimiento del sujeto con su propia identidad (su 

condición de clase "para sí"). Dicho de otro modo, detrás de la "falsa conciencia" ideológica 

se esconde una identidad que busca desplegarse como sujeto no alienado. Precisamente 

aquello constituirá uno de los principales mitos modernos: suponer la existencia de una 

identidad más allá de las relaciones sociales. Así, de Hegel a Marx, la idea de 

"reconciliación" constituyó la utopía de un sujeto que descubriría su identidad en el fin de la 

historia... 

 

Este sujeto –elusivo– no ha podido pues ser descrito ni resuelto ni desde la hermenéutica, la 

fenomenología, o la antropología cultural, ni desde la persecución de fines, ni desde su 
																																																								
3 MARIN, Germán,. Un animal mudo levanta la vista. Santiago de Chile: Editorial Sudamericana,  2002 
4 RICOEUR,  Paul, (1969) El Conflicto de las Interpretaciones. Ensayos de hermenéutica, México, FCE, 20  
5 HEGEL, G.W.F., Fenomenología del espíritu. Buenos Aires: FCE., 2007. 
6 MARX, Karl, Manuscritos económico-filosóficos. México D.F. FCE. Marx (1970) 



79 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

condición deficitaria, ni tampoco desde la superación de sus déficits (cuando a causa de su 

infradotación orgánica el ser humano pareciera que despliega su potencial técnico)7.  

     

El avance científico y la emergencia de nuevas concepciones neuroquímicas han 

desencadenado un proceso de reconfiguración de la subjetividad, un rediseño de lo humano.8 

Las neurociencias describen la transformación biopolítica de los individuos,    a través de los 

procesos de subjetivación encarnada que experimentan, procesos de reinvención de las 

identidades en la complejidad ambiental.  La hermenéutica del yo y la intersubjetividad se 

fundan en un diálogo de saberes, en una ética de la otredad y una política de la diferencia.9   
 

“La modernidad, que es la época de la constitución del sujeto, es al mismo tiempo el 

proceso de su destrucción, de su división, escisión. Como tesis general podríamos 

decir que a medida que el sujeto quiere ser fundamento del todo y al mismo tiempo 

fundamento de sí mismo, y por tanto fundamento único y último, se experimenta 

como desfondado, sin fundamento, y en consecuencia se experimenta como remitido 

a otro, sea Dios (Kierkegaard), la sociedad (Marx), la historia (Marx, historicismo), 

la evolución de las especies (Darwin), la voluntad de poder (Nietzsche), el 

inconsciente (Freud), el ser (Heidegger), el lenguaje (estructuralismo, etc.). Por eso 

la modernidad misma inicia un proceso de descentramiento o desfondamiento, que 

comienza inmediatamente después de haber empezado su centramiento”.10 

 

No se nos da a la experiencia la intuición de un ser sujeto, aunque se haya construido como 

obvia, en su vinculación a la capacidad agencial del ser humano y a los rasgos específicos en 

los que se hace consistir la humanidad de cada ser singular. De allí que cabe preguntar si ¿es 

pensable que no exista en absoluto el sujeto tal como nos hemos habituado a 

																																																								
7 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, “Peter Sloterdijk: El animal acrobático, prácticas antropotécnicas y diseño de lo 
humano”, En NÓMADAS, Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas - Universidad Complutense de 
Madrid, NÓMADAS. Nº 39 – 2014. Ver: 
http://pendientedemigracion.ucm.es/info/nomadas/39/adolfovrocca_es.pdf 
8 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, “En torno al diseño de lo humano en Sloterdijk: De la ontotecnología a las 
fuentes filosóficas del posthumanismo”, En La lámpara de Diógenes,  Revista de Filosofía, BUAP, Año 13, 
Números 24 y 25, Vol. 13 – enero-junio –  julio-diciembre 2012-2013, pp. 127 – 140 
9 LEFF, Enrique, “El desvanecimiento del sujeto y la reinvención de las identidades colectivas en la era de la 
complejidad ambiental”, Polis [En línea], 27 | 2010; http://polis.revues.org/862 
10 AMENGUAL. Gabriel, Modernidad y crisis del sujeto: hacia la construcción del sujeto solidario, Caparrós, 
Madrid, 1998, p. 163 



80 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

representárnoslo, a saber, el sujeto como una realidad sustancial, es decir, como el lugar de 

procesos de experiencia y formación? ¿Es pensable que ya no se dé (más) dicho lugar? 

 

De la ruptura de la identidad metafísica del sujeto, se extraen consecuencias como que no 

existe una “naturaleza humana”, un hombre genéricamente considerado, una  “humanitas”, 

sino más bien individuos en los cuales se recrea constantemente “lo humano” como devenir y 

contingencia, como diseño plástico de sí mismo en una multiplicidad de subjetividades.  

 

La humanidad que nos constituye no ha podido ser objeto incondicional de ninguna 

experiencia ni de intuición alguna, sino que se ha constituido, bien como una forma de 

identidad social, a través de los medios tradicionales que han amalgamado rasgos de 

identidad y valores, o bien filosóficamente, como fruto de una abstracción de lo específico 

que emerge –como lo evidencia Aristóteles en la noción de sustancia. 

 

La sensibilidad postmoderna comporta un intento de desmontar la imagen moderna de una 

identidad autotransparente e indisoluble. El primer impulso en este sentido es el esfuerzo de 

Nietzsche11 por demostrar que la interioridad atribuida al ser humano no es sino el resultado 

de una perversión de los instintos: al no poder desahogar sus instintos hacia fuera, el ser 

humano los descarga hacia dentro, creando así esa instancia que denominamos "yo". Aquel 

instinto reprimido del cual habla Nietzsche sin duda es un antecedente del descubrimiento 

freudiano del inconsciente, acontecimiento decisivo para descentrar la concepción de la 

identidad y del sujeto forjada desde Descartes hasta la fenomenología. Ahora bien, será 

Derrida12  quien con su proyecto de "deconstrucción" de las categorías de la metafísica 

occidental, denunciará todo intento por fijar una identidad. Sometida al juego de suplencia de 

toda estructura, la identidad ya no quedará fijada como centro, sino como un mero lugar 

vacío. Así, por ejemplo, la noción derridiana de diferencia ("différance"), busca mostrar cómo 

es que no hay sino diferencia entre entidades dadas. En tal sentido, toda identidad difiere, 

retarda su cumplimiento: lo idéntico está siempre más allá de sí mismo, o podríamos decir 

también, implica un recurso infinito de identificación. 

 

																																																								
11 NIETZSCHE, Friedrich,  Genealogía de la moral. Alianza editorial, Madrid, 1997  
12 DERRIDA, Jacques, Márgenes de la Filosofía. Editorial Cátedra. Madrid, 1998 



81 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

2.- Un “yo” asediado: De las tecnologías del yo a las filosofías de la muerte del sujeto. 

 

Por otra parte, si bien Foucault, en sus últimos escritos, sobre las tecnologías del yo, hecho 

mano de la noción de sujeto, cabe precisar que en todo momento se negó (y se opuso) a 

aceptar la obligación de concebir la subjetividad a partir de la idea del sujeto absoluto, del 

sujeto fundador (fundamento), del sujeto entendido como substancia invariable y ahistórica.  

Y cuando el sujeto cae de su antiguo pedestal, cuando se agrieta su privilegio de representar el 

papel de fundamento originario, lo que queda, no es la eliminación del sujeto, sino que, más 

bien, se abre la posibilidad de entenderlo como forma variable, y estudiar, por lo tanto, los 

diferentes procesos de subjetivación propios de nuestra cultura.13 

 

A la luz de los resultados de las así llamadas “filosofías de la muerte del sujeto” preguntas 

tales como: ¿Qué es el sujeto? o ¿qué se puede decir de él? ¿dónde se encuentra ese sujeto? 

¿en qué se basa? ¿es un epifenómeno, una ilusión, o bien, una realidad fundamental? quedan 

resignificadas y problematizadas bajo el prisma de estas controversias. El diagnóstico inicial 

acerca del actual estatus de la cuestión es, entonces, que la noción de sujeto se ha vuelto 

extremadamente controvertida como producto de una filosofía que ha criticado una noción 

de cuño cientificista para remplazarla por otros cientificismos.14 

 

Es así como a mediados del siglo XIX aparece (tanto en el campo de la literatura como en el 

de las artes plásticas) un yo amenazado, asediado, inasible. Se inicia una revolución en la 

idea del sujeto que pone en duda la soberanía del yo. Se vislumbra el estado del alma como 

un paisaje vacío, un mundo desierto e ilimitado, sin fronteras. El avance científico y la 

emergencia de nuevas concepciones psicológicas desencadenarán un proceso que 

fragmentará gravemente la unidad del yo.15 

 

De este modo se producen una serie de rupturas: la crisis del concepto clásico de verdad, la 

imposibilidad de una conciencia trascendental de la existencia, la disolución de la noción de 

totalidad y el cuestionamiento de la identidad del ser humano hacían necesarias nuevas 

																																																								
13QUINTANAS, Anna, M. Foucault: el cuerpo-vida y el cuerpo-cosa, Revista Debats Nº 119,  Institució Alfons 
el Magnànim, 2013/02, p. 48 
14 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, “La crisis de la noción de sujeto; desubjetivación y psicopatologías del yo”,    
PSIKEBA: Revista de Psicoanálisis y Estudios Culturales, Buenos Aires, ISSN 1850-339X, Nº. 2, 2006  
15   CORTEZ, Orden y caos,  “La amenaza Esquizoide o la desposesión de la identidad”,  pp. .93 - 95. 



82 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

formas de comunicación, dado que las palabras por sí solas se mostraban incapaces de 

nombrar todas las formas de experiencia. Se abrieron enormes zonas de precariedad y 

abismos de inseguridad donde los individuos veían fragmentados en metafóricos espacios, 

tiempos caducos y experiencias disgregadoras. Si las teorías de Copérnico (planteando que el 

hombre no es el centro del universo) y las de Darwin (inscribiendo al hombre en un 

continuum de las generaciones animales, donde ya no es el centro de la creación) habían 

tenido un carácter vejatorio para el antropocentrismo del ser humano, los avances en 

psicología van a plantear (y ello tendrá repercusiones más graves y profundas) que el ser 

humano no es ni siquiera el centro de sí mismo.16 Se evidencia que el aparato psíquico no 

está constituido de una, sino de dos partes, que nuestra vida psíquica es esencialmente 

inconsciente y que tan sólo ciertas partes se hacen temporalmente conscientes. Según Freud 

los sueños no son tan sólo la manifestación psíquica de un proceso corporal, son un acto 

enteramente psíquico, es decir, “el yo ya no es dueño de su propia casa”.17  

 

En cuanto a la discusión filosófica sobre el sujeto metafísico, la reacción antiespeculativa del 

materialismo decimonónico y el reconocimiento de la naturaleza animal del hombre por 

parte del darwinismo traen como consecuencia, sino el abandono de toda idea de sujeto, sí al 

menos el rechazo de su versión idealista que lo entronizó como soberano y fundamento de 

todo valor. El sujeto se nos presenta ahora no sólo marcado por la contingencia y la finitud –

en lo que ya había insistido Kierkegaard- , sino determinado además por la naturaleza y la 

vida social. En cuanto no reconoce en sí la base de su propio ser, la unidad de su yo 

consciente se le presenta como una ilusión acaso demasiado humana,   o como un producto 

derivado de su propia mismidad. Esa falta de transparencia consigo mismo, que La 

Rochefoucauld describió antes que Freud18, es también un signo de la finitud del sujeto.  

 

El psicoanálisis debe ser invocado en primer lugar pues lleva la discusión al punto preciso 

donde Descartes había creído encontrar la tierra firme de la certeza. Freud socava los efectos 

de sentido que constituyen el campo de la conciencia y pone al desnudo el juego de fantasías 

																																																								
16 Una exposición detenida, de gran alcance y rigor, sobre este punto es posible encontrarla en el Capítulo “La 
Humillación por las Máquinas; Sobre la significación de la novísima tecnología médica para la época”, pp. 221 – 
240  de SLOTERDIJK, Peter,  (2001) Sin Salvación: Tras las huellas de Heidegger , Ediciones Akal, Madrid, 
2011, – Nicht gerettet: Versuche nach Heidegger, Frankfurt am Main 2001. 
17 FREUD, Sigmund, “Una dificultad del psicoanálisis”, en Obras completas, Editorial Biblioteca Nueva, 
Madrid 1968, vol. II, p. 1112.  
18 La Cuestión del sujeto, p. 12 



83 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

e ilusiones en el que se enmascara nuestro deseo. En la metafísica de Descartes19, el ente es 

definido por primera vez como la objetividad de una representación y la verdad, como 

certeza de dicha representación. Ahora bien, con la objetividad sobreviene la subjetividad, en 

el sentido de que este ser que tiene certeza del objeto es la contrapartida del planteo de un 

sujeto.  

Ahora bien, la idea de un sujeto autónomo, emplazado en un supuesto lugar neutral, desde el 

cual juzga la corrección de las afirmaciones epistemológicas o éticas aparece destruida por 

aquello que esta idealización se proponía precisamente superar: la naturalidad o, en términos 

más concretos, la ambivalencia del cuerpo. Y es a formas diversas de esa naturalidad a las 

que el yo –siempre a punto de zozobrar- finalmente ha de acabar sirviendo.20 Por esa razón, 

Freud habla, en el capítulo final de El yo y el ello, de las tres servidumbres del yo: 
 

“Mas, por otra parte, se nos muestra el yo como una pobre cosa sometida a tres 

distintas servidumbres y amenazada por tres diversos peligros, emanados, 

respectivamente, del mundo exterior, de la libido del yo y del rigor del superyó. [...] En 

calidad de instancia fronteriza quiere el yo constituirse en mediador entre el mundo 

exterior y el ello, intentando adoptar el ello al mundo exterior y alcanzar en éste los 

deseos del ello por medio de su actividad muscular.”21 

 

3.-  El elusivo sujeto: nuevos paradigmas, narratividades y reconfiguración de la 

subjetividad. 

 

El sujeto aparece, pues, como un efecto móvil y cambiante, de determinadas relaciones entre 

el saber y el poder. Y el cuerpo representará, precisamente, uno de los puntos de anclaje a 

través del cual se podrán construir determinados tipos de subjetividad. 

Con la irrupción de nuevos movimientos sociales (feministas, étnicos, homosexuales, etc.), 

reaparece en las ciencias sociales –con la emergencia de los estudios culturales–  el problema 

de la identidad (y la diferencia). El problema de los estudios culturales es que, a pesar de 

																																																								
19 RICOEUR, Paul,  (Op. Citada)  plantea la discusión de Heidegger y la cuestión del sujeto, donde cuestiona la 
primacía del cogito, cuestión que conduce a superar el concepto de la metafísica del sujeto; asumir que el sujeto 
es susceptible de ser conocido por introspección. Dado que el sujeto se hace en la medida que experimenta el 
mundo, el sujeto cambia y el mundo también, es una tarea hermenéutica, pues mientras el sujeto construye el 
mundo se construye así mismo, descartando la escisión entre sujeto y mundo. 
20 PLA VARGAS, Lluís, La redescripción de la idea clásica de subjetividad en Freud y su influencia en Rorty, 
en Revista Observaciones Filosóficas - Nº 5 / 2007  
21 FREUD, Sigmund, El yo y el ello, Alianza, Madrid, 1977, p. 47 



84 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

promover nociones como identidades descentradas, flexibles o subalternas, se mantienen 

dentro de la lógica moderna de la identidad, la diferencia y la individualidad.22  Para superar 

esta lógica podría sostenerse que las identidades son puntos de identificación temporal a las 

posiciones subjetivas que nos construyen las prácticas discursivas. 

 

El individuo parece cada vez más móvil; pero esta fluidez, en vez de afirmar al sujeto como 

dueño de sí mismo, hace cada vez más volátil su vivencia subjetiva, provocando cierta 

desestabilización emocional e imposibilitando desarrollar un relato de identidad que organice 

su conducta. Y es que el proceso de "individualización" en el contexto neoliberal significa 

algo muy diferente de lo que significaba a inicios de la modernidad. Dicho en los términos de 

Bauman23, a diferencia de la "modernidad sólida", donde existían las clases que dotaban de 

identidad en un sistema de producción fordista que aseguraba un espacio definido y 

localizado en el mundo del trabajo, en la "modernidad líquida" no existen lugares previstos 

para re-arraigarnos como individuos, salvo los recursos para construir una identidad 

ofrecidos por la vía de los objetos en el mercado del consumo. Así, la erosión de las 

identidades colectivas haría cada vez más difícil la construcción de la identidad individual. 

 

Si bien existe una contribución de la teoría Narrativa de la Mente en la constitución de la 

subjetividad -como efecto de un relato manifiesto, autobiográfico-, no puede sostenerse que 

el sujeto esté construido sólo por “un relato biográfico” (explícito o implícito), sino que más 

bien está determinado por escenas en torno a las que se constituye la articulación del relato a 

través del que producimos las múltiples versiones de nosotros mismos, las que obran como 

condiciones de posibilidad de nuestro actuar o padecer, tanto en serie como en paralelo, sin 

que el “yo” resulte ser necesariamente el centro de gravedad de la narración: 
 

“Nuestras historias se urden, pero en gran parte no somos nosotros quienes las urdimos; 

ellas nos urden a nosotros. Nuestra conciencia humana, nuestra egoticidad narrativa, es 

su producto, no su origen. Estas secuencias o flujos narrativos surgen como si fueran 

emitidos por una misma fuente, no en el claro sentido físico de surgir de una boca, de un 

lápiz o de una pluma, sino en un sentido más sutil: su efecto sobre una audiencia es el de 

																																																								
22 GROSSBERG, Lawrence (2003) “Identidad y estudios culturales”, en Stuart Hall y Paul du Gay (comps.) 
Cuestiones de identidad cultural. Buenos Aires - Madrid: Amorrortu., 1996. 
23 BAUMAN, Z., (2007) 



85 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

animarla a (intentar) postular un agente unificado a quien pertenecen esas palabras y 

sobre quien son esas palabras: es decir, la animan a postular un centro de gravedad 

narrativo.”24  
 
Sin embargo tal como lo muestra el Psicoanálisis25 en la investigación de los sueños, la 

relación entre la narración explícita y el sujeto es menos transparente. El sujeto ha de ser 

“localizado”, “inferido” en la superficie de la narración, donde puede estar representado tanto 

por el personaje del propio yo como por cualquiera de los personajes del relato onírico; es 

posible que varios de los rasgos de los personajes representen al sujeto.26 

 

Ahora bien, se han construido narraciones para dar cuenta de la cuestión antropológica de las 

configuraciones humanas, buscando lo que nos constituye, esto en el entendido  que somos un 

curioso animal que precisa hacer de si mismo un problema por desentrañar. 

Héroes, centauros,  cíclopes, titanes, cyborg, etc., conforman una procesión de héroes y 

tiranos, de Caligarí a Hitler - como ha señalado Kracauer27, en su legendaria Historia 

psicológica del cine alemán. El Golem o Frankenstein han sido cauce de nuestra vinculación 

con la magia, con la técnica o con nuestra simbiosis con la cyborg-artificialidad.28 Con Blade 

Runner29 hemos contemplado como campo de proyección de la experiencia los componentes 

emocionales y los condicionantes artificiales –como la caducidad– que entreveran lo humano.  

Si bien se puede prescindir de la idea de sujeto, esto es posible sólo cuando se trata del 

modelo del sujeto trascendental. Aunque se trate de un sujeto entendido como producto 

derivado, ¿no es acaso esta noción de sujeto –que ya no sería lógico-trascendental–   una 

																																																								
24 DENNETT, Daniel  (1995). La conciencia explicada. Una teoría interdisciplinar, Paidós,  Barcelona,  1995 
25 Freud, 1900 
26 CANTEROS, Jorge, “La Subjetividad Encarnada”,  En Subjetividad y Procesos Cognitivos, 2002, pp. 34-70 
27  KRACAUER, Siegfried, De Caligari a Hitler. Una historia psicológica del cine alemán, Paidós, Barcelona, 
1995 
28 . 250 
29 Blade Runner es una película estadounidense de Ciencia Ficción del año 1982 dirigida por Ridley Scott y 
basada en la novela ¿Sueñan los androides con ovejas eléctricas? de Philip K. Dick, un clásico de la ciencia 
ficción y precursora del género cyberpunk. La historia transcurre en una versión distópica de la ciudad de Los 
Ángeles, EE.UU., durante el mes de noviembre de 2019. 
El título de la película viene de la novela The Bladerunner, de Alan E. Nourse, cuyo protagonista contrabandea 
instrumentos quirúrgicos en el mercado negro y de Bladerunner, A Movie (en algunas ediciones Blade Runner), 
un tratado de cine escrito por William S. Burroughs. Blade Runner debe mucho a Metrópolis de Fritz Lang.2 
Scott da crédito al cuadro Nighthawks, de Edward Hopper, y a la historieta breve The Long Tomorrow, escrita 
por Dan O'Bannon y dibujada por Moebius (alias de Jean Giraud), como fuentes estilísticas para la 
ambientación. Scott contrató a Syd Mead como artista conceptual, y ambos recibieron gran influencia de la 
revista francesa de ciencia ficción Métal hurlant (Heavy Metal), en la que Moebius contribuía. 



86 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

condición –ella sí– trascendental del sentido que damos a la experiencia de nosotros mismos? 

Por otro lado ¿qué derivaciones tiene el proclamado final del sujeto metafísico  por lo que 

hace al sujeto estético, moral o político? 

 

Con todo, hemos hecho concurrir al sujeto como la idea unificadora de todo un conjunto de 

variados procesos que se han ido tratando e investigando a lo largo de nuestra tradición 

occidental y que, sobre la búsqueda de una especificidad de género, han ido configurando los 

contenidos de una realidad intelectiva, volitiva o emocional.30  

 

En Blade Runner31 los replicantes experimentan un desdoblamiento esquizofrénico entre lo  

'humano' y lo técnico. Los replicantes han sido programados para preguntar desde el punto de 

vista humano sobre su constitución ontogénica, en su diseño se implantó una memoria32 –y 

con ello- un ansia de conciencia, inquietud por la trascendencia y la caducidad programada.33 

¿Cuánto tiempo viviré? Esta sola pregunta hace de Roy Batty, un replicante singular –un 

mediador (un tránsito)– furiosamente empeñado en quebrantar sus fronteras y rebasar sus 

límites y no permanecer recluido en el estatuto de último cyborg; y es que ya se ha asomado a 

lo humano y piensa como hombre, sueña más allá de las fronteras cuando percibe que ha 

llegado “el tiempo de la muerte”.34 Roy se está deteriorando muy rápidamente (sus cuatro 

años de vida se acaban), se sienta y relata con elocuencia los grandes momentos de su vida. 

Desde su naturaleza fuerte e inocente ha visto cosas portentosas. Ha intuido la salvaje belleza 

del mundo. Asimismo el peor dolor, desvanecerse como las lágrimas que se pierden en la 

lluvia. En su último acto, cuando puede destruir a su cazador, valora la vida como no es 

imaginable y en una curiosa economía de la venganza: la piedad humana contra la frialdad de 

las corporaciones, en un parlamento de culto pronuncia sus últimas palabras.  

 

																																																								
30 ADLER, Alfred, Conocimiento del hombre, Madrid, Espasa-Calpe, 1925 
31 “Blade Runner,” Film: Dirección: Ridley Scott;  Estados Unidos, Hong Kong , 1982, 117 min. 
32 Los recuerdos -y la memoria-  es el gran tema de Philip K. Dick el maestro norteamericano de la ciencia 
ficción y la literatura de anticipación, antiutopias futuristas; digno heredero de Asimow y Bradbury 
33 Los replicantes fueron declarados ilegales en el planeta Tierra tras un sangriento motín ocurrido en el planeta 
Marte, donde trabajaban como esclavos. Un cuerpo especial de la policía, Blade Runners, se encarga de 
identificar, rastrear y matar —o “retirar”, en términos de la propia policía— a los replicantes fugitivos que se 
encuentran en la Tierra. Con un grupo de replicantes suelto en Los Ángeles; Rick Deckard, el mejor agente que 
ha existido en lo que a detección y retiro de replicantes se refiere, es sacado de su semi-retiro para que use algo 
de “la vieja magia Blade Runner”. 
34 AA.VV., Blade Runner, Barcelona, Tusquets Editores, 1996 



87 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

“"Yo he visto cosas que vosotros no creeríais. Atacar naves en llamas más allá de Orión. 

He visto rayos C brillar en la oscuridad cerca de la puerta de Tannhäuser. Todos esos 

momentos se perderán en el tiempo, como lágrimas en la lluvia. Es hora de morir."35 

 

No menos memorable es la reflexión del agente Deckard (recuperado tras su 

desvinculación) -el mejor- en lo que a detección y retiro de replicantes se refiere, pero "No 

sé por qué me salvó la vida. Quizá en esos últimos él amó la vida con más intensidad que 

nunca, no sólo su vida, la de cualquiera, mi vida. Y lo único que quería eran las mismas 

respuestas que el resto de nosotros: ¿de dónde vengo?, ¿a dónde voy?, ¿cuánto tiempo me 

queda? Todo lo que podía hacer era quedarme allí y verlo morir".36 

 

4.- La subjetividad en el capitalismo clásico o el Psicoanálisis como transformación de 

la desgracia histérica en desdicha trivial.   

 

En medio de tales controversias y problematizaciones filosóficas en torno a la noción de 

sujeto, Jameson introduce una nota discordante respecto de aquellas posiciones que apuestan 

por una nueva subjetividad. Desde una perspectiva sociológica, Jameson limita el alcance de 

la supuesta muerte del sujeto. No se trataría tanto de la muerte del sujeto en general como de 

"el fin de la mónada, del ego o del individuo autónomo burgués", que se caracterizó por "una 

subjetividad fuertemente centrada, en el período del capitalismo clásico y la familia 

nuclear"37, y que se ha disuelto en una multiplicidad de funciones complejas y variables, 

arrastrando consigo en esta disolución "las psicopatologías de este yo" y esa "soledad sin 

ventanas de la mónada encerrada en vida y sentenciada en la celda de una prisión sin salida", 

la de su propia autosuficiencia38. En unos y otros la muerte o la crisis de disolución del sujeto 

apunta al sujeto individuado que protagoniza el proceso de la Modernidad. Es el sujeto dueño 

de la razón y centro del universo que comenzara a elaborar el Renacimiento, que llegó a su 

madurez teórica con la Ilustración y que desplegó su hegemonía histórica tras las revoluciones 

burguesas, en las sociedades capitalistas y liberales del siglo XIX, en la poesía romántica y en 

la novela realista, en la filosofía idealista y en el positivismo europeo, en las modernas 

																																																								
35 Blade Runner, Op. Cit. 
36 Ibid. 
37 JAMESON, F., El postmodernismo o la lógica cultural del capitalismo avanzado, Barcelona-Buenos Aires, 
Paidós, 1991, pp. 37 y 38. 
38 Ibid 



88 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

ciencias de la naturaleza, en los procesos de racionalización del Estado, del derecho, o de la 

economía, en las utopías del progreso y de la historia. La Modernidad encuentra, según 

Habermas, uno de sus principios determinantes en la razón centrada en el sujeto39, en una 

razón objetivante, homogeneizadora, totalizadora, controladora y disciplinadora, como la 

analizaría su maestro T. W. Adorno en los años cincuenta. Los síntomas de la crisis de este 

modelo de hombre que fue el sujeto de la filosofía occidental entre el Renacimiento y las 

Vanguardias se acumularon decisivamente en el fin de siglo, y la crisis misma fue elaborada 

teóricamente a través de, al menos, tres vías decisivas: el vitalismo e irracionalismo 

nietzscheano, de un lado, el marxismo, de otro, y el psicoanálisis de un tercero.  

La concepción que Nietzsche tiene del sujeto no se limita a la supeditación de su razón a su 

voluntad de poder, ni a su condición de lisiado por la educación y la cultura. En su estado 

actual "el hombre es algo que debe ser superado"40, superado en dirección al hombre superior, 

y desde éste superado hasta alcanzar la condición de superhombre. Nietzsche propone por 

consiguiente un nuevo egocentrismo, una nueva subjetividad, la del superhombre, pero éste 

sólo podrá nacer de los escombros del lisiado sujeto de la civilización occidental. 

 

“Lo que Nietzsche tenía ante los ojos, en su visión de los últimos hombres era la elevación 

maníaca de la mediocridad autosatisfecha y  semidepresiva. Los últimos hombres habrían de 

celebran el abaratamiento del hombre mediante los hombres como su realización. ¿Quién 

podría negar que la época de los medios de comunicación ha conducido a un triunfo de la 

vitalidad atontada? Pero en toda civilización superior, coexisten ejemplares de excepción, 

hombres de rango aristocrático, que se auto-exigen -como animales de lujo, que se elevan 

mientras el espíritu de la época decae. Para Nietzsche, el aserto “Dios está muerto” anuncia el 

desafío de que los hombres pueden aprender, según Ecce homo, a producir sus entusiasmos en 

régimen de propia administración. La palabra superhombre es una cifra para el tránsito de la 

manía a la época de su reproducción artificial.”41 

 

Freud, por su parte, concibe la historia del individuo como la historia de su deseo, y la 

neurosis como la enfermedad del se gregario, es decir, el producto de que el hombre, al vivir 
																																																								
39 HABERMAS, J.,Teoría de la acción comunicativa, Madrid, Taurus, 1987, 2 vols.  
40 NIETZSCHE, Friedrich, Así habló Zaratustra, Prólogo, 4. Alianza Editorial, 2004. 
41 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, "Nietzsche y Sloterdijk; Depauperación del Nihilismo, Posthumanismo y 
Complejidad Extrahumana", En Konvergencias, Filosofía y Culturas en Diálogo ©, Nº 18, 2008, ADEFYC 
Asociación de Estudios Filosóficos y Culturales, Buenos Aires. p. 95 
http://www.konvergencias.net/vasquezrocca188.pdf 



89 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

en sociedad, debe reprimir sus instintos primarios para no romper el pacto que hace posible la 

convivencia. En El Malestar en la Cultura42 Freud refiere cómo la humanidad ha debido 

pagar por el progreso el elevado precio de sacrificar la dimensión pulsional, su vida instintiva 

y reprimir su espontaneidad.  

Sin embargo la actual forma que ha adoptado en nuestro tiempo el psicoanálisis como forma 

burguesa de costosa orientación “espiritual” basada en técnicas de adecuación y 

reconciliación con la cultura, muestra de los limites del propio pensamiento de Freud y 

evidencia su incapacidad de transformar el psicoanálisis en crítica social, esto es en un 

proyecto emancipador de lo instintivo; más bien, en forma decepcionante, devuelve el deseo 

humano a la represión.  

Freud, como señala Susan Sontag43, pese a su aparente mentalidad revolucionaria, apoyó las 

perennes (perpetuas) aspiraciones de la cultura represiva y conservadora.  

Es así como Freud aceptó la aparente inevitabilidad de la cultura, con las dos características 

que se le suscriben como propias, a saber: “Un reforzamiento del intelecto que comienza a 

gobernar la vida instintiva, y una internalización de los impulsos agresivos, con todas sus 

consiguientes ventajas y desventajas”.44  

Quizá quienes ven en Freud el gran defensor de la expresividad instintiva y la espontaneidad 

se sorprendan de lo que él denomina “el ideal psicológico”, puesto que no es otra cosa que “la 

primacía del intelecto”.  

Eros y civilización, procura la reconciliación del marxismo con el pensamiento freudiano, 

demuestra ya un elemento esencial de la concepción marcusiana de la “sociedad industrial”. 

El psicoanálisis nace en plena época “liberal”, en la cual el “desarrollo del individuo libre” 

aparece como el motor del desarrollo económico y social. Freud demuestra que “la 

compulsión, el rechazo y la renunciación son el material que forma a la personalidad libre”. 

De allí que el psicoanálisis deviniera en una práctica sofisticada y lujosa –asociada a la 

																																																								
42 FREUD, S, El malestar en la Cultura, 1930.  
43 FREUD, Sigmund, El Malestar de la Cultura, Alianza Editorial, Madrid ,1998  
44 FREUD, Sigmund, El Malestar de la Cultura, Alianza Editorial, Madrid ,1998  



90 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

intelectualidad neoyorquina y la intelligentsia francesa45–. Como Marcuse comprueba a su 

llegada a los Estados Unidos el psicoanálisis, originariamente una práctica terapéutica y 

liberadora orientada a enfrentar el malestar propio de la cultura, se ha convertido en factor de 

integración: “Mientras el psicoanálisis reconocía que la enfermedad del individuo es, en 

última instancia, ocasionada y mantenida por la civilización, la terapéutica psicoanalítica 

intenta curar al individuo de manera que pueda continuar actuando como parte de una 

civilización enferma, sin capitular completamente ante ella”46. La terapéutica es un curso de 

resignación que transforma –decía Freud- la desgracia histérica en desdicha trivial.  

Debemos pues -en este contexto- dar cuenta de la crisis del sujeto como una crisis del deseo, 

respecto al cual -hasta ahora- el sujeto parecía tener un privilegio absoluto, puesto que era él 

quien deseaba. Pero con la crítica cultural –al modo de Debord y Baudrillard– asentada en el 

pensamiento de la seducción todo se invierte y ya no es el sujeto el que desea, sino más bien 

es el objeto quien seduce. Todo parte del objeto y todo vuelve a él, de la misma manera que 

todo parte de la seducción y no del deseo. El privilegio inmemorial del sujeto se invierte. 

Pues éste es frágil, no puede hacer otra cosa que desear, mientras que el objeto, por su parte, 

juega perfectamente con la ausencia de deseo, seduce por esta ausencia de deseo, representa 

en el otro el efecto de deseo, lo provoca o lo anula, lo exalta o lo decepciona –hemos querido 

o preferido olvidar esa fuerza.   

 

5.-  Foucault, Barthes y Juan Luis Martínez: la tacha de la autoría  y 

fragmentación esquizoide en la escritura.  

 
En el ámbito puramente estético la asunción de la muerte del sujeto lleva a la del autor, 

sujeto desautorizado en tanto principio creador y unificador del sentido de la obra artística. 

La noción de "autor" -como creador individual de una obra artística o literaria- se puede 

situar histórica y culturalmente en el tránsito de la modernidad a la posmodernidad, la 

																																																								
45 La filosofía francesa de los dos últimos tercios del siglo pasado ha ido progresivamente afinando su gusto por 
una solemne frivolidad. Asumió el tono declamatorio de quien describe el Apocalipsis y el hábito singular de los 
virajes intelectuales hacia cualquier rumbo en el mejor estilo de la moda y sus pasarelas femeninas.  
46 MARCUSE, Herberet, Eros y Civilización., Ariel, Barcelona, 1989 



91 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

noción de creador individual empieza a problematizarse; desde fines del siglo XIX y a lo 

largo del siglo XX, cuando la noción se hace insostenible47.  

Un planteamiento interesante en torno a las relaciones conflictuadas sobre sujeto y autor es 

la de Juan Luis Martínez48. La propuesta del poeta es la de una autoría transindividual, que 

quiere superar desde oriente la noción de intertextualidad según se ha entendido en 

occidente, donde los textos de base están presentes en las transformaciones del texto que los 

procesa; pero en J. L. Martínez ella parece resolverse en la negación de la existencia de las 

individualidades en la literatura, al hacer fluir bajo nombres distintos una misma corriente, 

que es y no es él49 . “No sólo ser otro, sino escribir la obra de otro”50	ese es el programa de J. 

L. Martínez.  

Ahora bien, tal como lo refiere Michel Foucault51, el autor que desde el siglo XIX venía 

jugando el papel de regulador de la ficción, papel característico de la era industrial y 

burguesa, del individualismo y de la propiedad privada, habida cuenta de las modificaciones 

históricas posteriores, no tuvo ya ninguna necesidad de que su función permaneciera 

constante en su forma y complejidad. Para Foucault recusar las nociones modernas asociadas 

a la función “autor” (originalidad de la obra, singularidad del discurso, subjetividad del 

autor) permitía desplegar un enfoque crítico y genealógico de los discursos. El rostro del 

autor implicaba una manera de entender los textos biográficamente. Aquella experiencia del 

lenguaje que se aleja de la interioridad del yo, Foucault la denomina como 'pensamiento del 

afuera'52; esto es, la práctica caracterizada como una constante referencia a sí misma desde 

una exterioridad desplegada. Pues, el sujeto que escribe no cesa de desaparecer, indicando la 

ausencia del autor que se instituye como un emplazamiento vacío.  

																																																								
47 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, “La reconfiguración del concepto de autor; Alteridad e Identidad en la poesía 
de Juan Luis Martínez”, En Cyber Humanitatis Nº 33 (Verano 2005) Revista de la Facultad de Filosofía y 
Humanidades, Universidad de Chile ISSN 0717-2869.  
http://www.cyberhumanitatis.uchile.cl/index.php/RCH/article/view/5786/5654 
48 Juan Luís Martínez, poeta que a fines de los 70 y principios de los 80 irrumpió en la escena literaria chilena 
con una poesía rupturita, escéptica e iconoclasta, incomprendida por buena parte de la crítica y rechazada por 
más de un editor. Los versos de Martínez han circulado por más de 20 años como fotocopias, aunque ahora la 
situación empieza a cambiar. La Nueva Novela –curiosamente a pesar del nombre– obra paradigmática de la 
vanguardia poética chilena se ha convertido en un objeto de un nuevo culto, el de la tacha de la autoría y la 
disolución del autor.  
49 LIHN, Enrique, El Circo en Llamas, Ed. LOM, 1997, Santiago, 1997, p.200; cap. "Señales de Ruta de Juan 
Luis Martínez" Santiago. Archivo, 1987, escrito en colaboración con Pedro Lastra.  
50 MARTINEZ, J. L., Poemas del otro, Ediciones Universidad Diego Portales, Santiago, 2004, p. 51.  
51 FOUCAULT, Michel, "¿Qué es un autor?”, conferencia de 1979 publicada en 1984.  
52 Ibid. 



92 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

En la concepción clásica, el autor no era un eje articulador de sentido, una subjetividad 

cerrada sobre sí misma, sino el referente de un universo de significados que actuaba como 

sustrato de una multiplicidad de subjetividades –que penetraba la densidad de las cosas y las 

dotaba de significado a partir de un discurso interior– no como aparece hoy, como fuente 

individual, sino como un punto de fuga o un desplazamiento de lo personal hacia lo 

impersonal.  

Ahora, al ver las modificaciones históricas que ha sufrido el concepto de autor, no parece 

indispensable que la función “autor” permanezca constante en su forma, en su complejidad e 

incluso en su existencia. Puede imaginarse, sugiere Foucault, “una cultura en que los 

discursos circulasen y fuesen recibidos sin que la función-autor apareciese nunca”53. El 

mismo Foucault señala en la lección inaugural en el Collège de France, que “hubiera 

querido poder deslizarse subrepticiamente. Que más que tomar la palabra, hubiese querido 

ser envuelto por ella, llevado mucho más allá de todo comienzo posible”54. Le hubiese 

gustado percatarse de que en el momento de hablar una voz sin nombre le precedía desde 

hacía mucho: le hubiese bastado entonces concatenar, proseguir la frase, alojarse, sin que se 

percibiese demasiado, en sus intersticios, como si ella le hubiese dado una señal 

manteniéndose un instante en suspenso. “No habría pues comienzo, y en lugar de ser aquel 

del que surge el discurso, estaría más bien en el azar de su despliegue, como una delgada 

laguna, el punto de su posible desaparición”55.  

El autor, o lo que se ha llamado "autor-función", es indudablemente sólo una de las posibles 

especificaciones del sujeto y, considerando sus transformaciones históricas, parece ser que la 

forma, la complejidad, e incluso la existencia de esta función, se encuentran muy lejos de ser 

inmutables. Podemos imaginar fácilmente una cultura donde el discurso circulase sin 

necesidad alguna de su autor. Los discursos, cualquiera sea su status, forma o valor, e 

independientemente de nuestra manera de manejarlos, se desarrollarían en un generalizado 

anonimato.  

Foucault y Barthes proclamaron la muerte del autor, ellos sostenían que el sujeto de la 

escritura es un sujeto vacío. Para Barthes, la escritura es la destrucción de toda voz, de todo 
																																																								
53 “Qu`est-ce qu’un auteur”, Dits et écrits, t. I. 1964-1969, págs. 789-821 (cita, pág. 811). 
54 Ibid. 
55 FOUCAULT, M., L’ordre du discours. Lechón inaugurale au Collège de France prononcée le 2 décembre 
1970, Paris Gallimard, 1970, págs. 7-8. [Trad. Cast. El orden del discurso, Barcelona, Tusquets, 1987.]  



93 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

origen. La escritura es un lugar neutro, un fundido a negro, “donde se pierde toda identidad, 

comenzando por la propia identidad del cuerpo que escribe”.56 

Como sucesor del autor, el escritor ya no tiene pasiones, humores, sentimientos, 

impresiones, sino un rol bifurcador de discursos propios y ajenos, en una intertextualidad57	

que prolifera hasta perder los lindes del yo, hasta la escisión de la identidad o su 

fragmentación esquizoide en la escritura.  

La muerte del autor responde, de este modo, al proyecto de desubjetivación, que intenta 

eliminar la referencia a un sujeto originario sustentador de la verdad y el sentido del texto. 

En efecto, el sujeto que comienza a pensarse en la escritura, es un sujeto deudor de las citas 

de la cultura que tejen su obra. El entramado que constituye al texto posee una 

referencialidad infinita, que multiplica desde distintas vertientes elementos refractarios de 

otras58.	 Aquello que preexiste de trasfondo es la muerte de un referente máximo que 

establezca los linderos –los alcances– de las miradas; es la proliferación de las 

perspectivas.59  

El lugar que sustenta actualmente el autor sigue siendo problemático y confuso. Eliminarlo, 

como lo hizo Foucault y Barthes, sería una trasposición facilista. A más de veinticinco años 

de proclamarse su muerte, es necesario repensar de nuevo estas perspectivas, en vistas de la 

explosión de algunos epifenómenos que ponen en duda su muerte total.  

6.- Mentes sin yo, cuerpo, encarnación e intersubjetividad: buscando el mundo. 

 

Ahora bien, como señala  el neurobiólogo  Francisco Varela60 las experiencias humanas son 

siempre encarnadas.61 Varela considera que las ciencias cognitivas se han mantenido hasta 

																																																								
56 BARTHES, R. "La muerte del autor" en El susurro del lenguaje, Paidós, Barcelona, 1994. p.65.  
57 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, “El Hipertexto y las nuevas retóricas de la postmodernidad; textualidad, redes y 
discurso excéntrico“ en Philoshophica N º 27 - 2004, Instituto de Filosofía Pontificia Universidad Católica de 
Valparaíso. pp. pp.331 – 350.   
58 Según Barthes, "El escritor se limita a imitar un gesto siempre anterior, nunca original; el único poder que 
tiene es el de mezclar las escrituras, llevar las contrarias unas con otras, de manera que uno nunca se pueda 
apoyar en una de ellas" Cfr: op.cit.6.p.69. Pese a esta afirmación, Barthes no profundiza en este escrito el sujeto 
que aquí podría asomarse.  
59 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, Ensayo “Mundos posibles y ficciones narrativas” A Parte Rei 37, Enero de 
2005 Revista de Filosofía de la Sociedad de Estudios Filosóficos de Madrid.  
60 Francisco Varela es un neurobiólogo chileno nacido en 1946, doctor de la Universidad de Hardvard con su 
tesis "Insect Retinas: Information processing in the compound eye", dirigida por el Premio Nobel de Medicina 



94 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

hace poco tiempo, en una tradición "abstracta", que no sólo las caracteriza a ellas sino 

también al "mundo occidental". Sin embargo, estas ciencias "lentamente han ido cobrando 

conciencia de que las cosas han sido planteadas al revés y han comenzado un radical viraje 

paradigmático o epistémico(...), la convicción de que las verdaderas unidades de 

conocimiento son de naturaleza eminentemente concreta, incorporadas, encarnadas, vividas; 

que el conocimiento se refiere a una situacionalidad(...) Lo concreto no es un paso hacia otra 

cosa –concluye–,  es cómo llegamos y dónde permanecemos".62 

Uno de los más importante avances en la ciencia en los últimos años es la convicción de que 

no podemos tener nada que se asemeje a una mente o a una capacidad mental sin que esté 

totalmente encarnada o inscrita corporalmente, envuelta en el mundo. Surge como una 

evidencia inmediata, inextricablemente ligada a un cuerpo que es activo, que se mueve y que 

interactúa con el mundo. "El mundo no es algo que nos haya sido entregado: es algo que 

emerge a partir de cómo nos movemos, tocamos, respiramos y comemos. Esto es lo que 

denomino -nos dice- la cognición como enacción, ya que la acción connota el producir por 

medio de una manipulación concreta".63  

Examinemos la cuestión – siguiendo a Varela–, que desde la neurobiología,  vuelve a nuestra 

pregunta original ¿Qué significa "yo"?  O ¿qué es el “yo”? La vivencia, cuál sea ella, se da 

en una situacionalidad(...) En cada momento de nuestra vida algo acontece, vivimos alguna 

experiencia. Vemos, oímos, olemos, saboreamos, tocamos, pensamos. Podemos estar 

complacidos, coléricos, atemorizados, cansados, perplejos, interesados, sufrir una agobiante 

timidez o estar absortos en una búsqueda. Siento que yo soy abrumado por mis propias 

emociones, que tengo mayor valía cuando otro me elogia, que una pérdida me destruye. 

¿Qué es este yo, este centro que va y viene, tan constante pero tan frágil, tan familiar pero 

tan elusivo? 

																																																																																																																																																																													
Torsten Wiesel. Fue Director de Investigaciones en el Centro Nacional de Investigaciones Científicas de Francia 
y Director del Laboratorio de Neurociencias Cognitivas en el Hospital de La Salpêtrière, en Paris.  
 En sus primeros años, Varela trabajó con Humberto Maturana, otro biólogo chileno, de cuya alianza 
nacieron los libros "De Máquinas y Seres Vivos: Una teoría sobre la organización biológica" (1973) y "El Árbol 
del Conocimiento: Las bases biológicas del entendimiento humano" (1985). En sus investigaciones, los 
científicos avanzaron en la teoría de la autopoiesis, que se ha extendido a la sociología a través del pensamiento 
de Niklas Luhmann y la teoría de sistemas complejos. 
61 VARELA, F., THOMPSON E, ROSCH E., De cuerpo presente. Barcelona, Ed. Gedisa, 1992  
62 Ibid. 
63 VARELA Francisco,  Ética y Acción. Santiago, Dolmen, 1996 



95 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

Estamos atrapados en una contradicción. Por una parte, aun el más somero vistazo a la 

experiencia nos indica que ella está en cambio constante, más aun, que siempre depende de 

una situación particular. Ser humano, estar vivo, es estar siempre en una situación, un 

contexto, un mundo. No hay en nosotros nada que sea objeto de la experiencia y permanezca 

constante o independiente de las situaciones. Pero la mayoría de nosotros estamos 

convencidos de nuestra identidad: tenemos una personalidad, recuerdos y remembranzas, 

planes y expectativas, que parecen confluir en un punto de vista coherente, un centro desde 

el cual oteamos el mundo, el terreno donde estamos plantados. ¿Cómo sería posible 

semejante punto de vista si no estuviera arraigado en un yo o ego singular e independiente, 

dotado de existencia real? 

La creencia en un yo substancial se vio fuertemente influida por la tradición cartesiana. El 

método de la duda sistemática condujo a Descartes a afirmar su ya conocido aforismo 

pienso, luego existo. Sin embargo, aun cuando al parecer es lícito transcurrir desde la 

experiencia consciente a la afirmación de existencia contingente, el error de Descartes habría 

consistido en apresurarse a postular la existencia de una res cogitans, siendo que de buenas a 

primeras solo tenía evidencia para afirmar la existencia de los pensamientos. 

 

Es sabido que en Occidente fue David Hume quien inauguró en los tiempos modernos el 

pensamiento escéptico en torno a la existencia de un Yo substancial y permanente. 

 

Esta postura empirista de herencia humeana, perteneciente a lo que se conocerá (en las 

ciencias cognitivas) como  modelo conexionista rechaza la existencia de una entidad 

cognitiva central coordinadora de los estados mentales, esta posición anticipaba más de 100 

años la incipiente teoría de Varela acerca de las Redes autoorganizativas.64  

 

"La mente no está en la cabeza": La cognición está enactivamente encarnada. "Enactiva" es 

una etiqueta que utilizo aquí en su sentido literal ya que la cognición es algo que producimos 

por el acto de manipular, por medio de una manipulación activa: es el principio fundacional 

de lo que es la mente. Esto implica una profunda co-implicación, una co-determinación entre 

																																																								
64 Estrechamente ligada a las líneas propuestas por Paul Smolensky, y por otro, a la teoría de las Ideas 
Cognoscentes de William James y los neorrealistas de comienzos del siglo XX, al interior de lo que 
posteriormente se conoció como la Teoría del Monismo Neutral. 



96 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

lo que parece estar afuera y lo que parece estar adentro. En otras palabras, el mundo ahí 

afuera y lo que hago para estar en ese mundo son inseparables.65  

 

Esta perspectiva de la mente como enactivamente encarnada tiene dos consecuencias ya que, 

si la mente no está en la cabeza, ¿dónde está? Este es precisamente el punto: es en este lugar 

de la co-determinación entre lo interno y lo externo, luego no podemos decir que está afuera 

o adentro. La otra consecuencia que se deriva de esto y que ha sido menos enfatizada, es que 

la mente es inseparable del organismo como un todo. Tendemos a creer que la mente está en 

el cerebro, en la cabeza, pero el hecho es que el ambiente también incluye al resto del 

organismo: incluye el hecho de que el cerebro está íntimamente conectado con todos los 

músculos, con el esqueleto, los intestinos y el sistema inmunitario, los flujos hormonales y 

así sucesivamente. 

 

Es precisamente, la naturaleza del organismo como una red de elementos co- determinados 

la que estatuye que nuestra mente sea, literalmente, inseparable, no sólo del ambiente 

externo, sino también de aquello que Claude Bernard denominó el milieu intérieur66, el 

hecho de que no sólo estamos dotados de un cerebro sino de todo un cuerpo. Cuando 

tratamos con un ser vivo, la individualidad aporta un elemento de inquietante complejidad: 

más allá de las condiciones externas, es necesario considerar también las reacciones 

orgánicas intrínsecas, a las que Bernard llama 'medio interior' (milieu intérieur). 

 

El pensamiento abstracto y su soporte simbólico han sido los pilares del paradigma 

cognitivista, base de la inteligencia artificial tradicional. Sin embargo, los resultados 

provenientes de finales de la década de los 90 del siglo pasado sobre corporización y 

situacionalidad de la cognición, complementados por la puesta al día en los últimos años del 

trabajo de autores como el neurofisiólogo Francisco Varela, están permitiendo definir un 

constructo teórico alternativo al computacionalismo. 

 

El cerebro transforma información en estados funcionales bioquímicos y celulares. Allí 

toman parte las propiedades del agua, las propiedades de los canales, etc. Es decir, no hay 

																																																								
65 VARELA, Francisco,  El Fenómeno de la Vida, Santiago, Dolmen, 2000 
66 BERNARD, Claude, The "Milieu Intérieur", and Regulatory Physiology Frederic L. Holmes History and 
Philosophy of the  Vol. 8, No. 1 (1986), pp. 3-25 Published by: Stazione Zoologica Anton Dohrn - Napoli 



97 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

simplemente “información que pasa”. Esa información cambia el sistema profundamente, lo 

cambia hasta su estructura molecular: construye nuevas proteínas. El sistema nervioso no es 

simplemente un sistema de comunicación. El cerebro establece estados funcionales internos 

que ya tiene cuando nació. 

 

7.-  Ética, acción y sabiduría: Del saber-qué al saber-cómo. (Saber–hacer ético) 

 

Varela invita a poner atención a cómo opera la lógica y se aplican sus principios de identidad 

y calculan los valores de verdad o consistencia –los procesos categoriales, etc., pero luego 

nos invita a que nos demos cuenta que en la vivencia –que la vida humana en su operar o 

transcurrir operacional– no es así, que la vida humana tiene esa curiosa capacidad de ser 

completamente descentrada, esto es la mente (y los pensamientos) no está localizada como 

una especie de proceso que existe en algún lugar que típicamente se ubica en la cabeza, sino 

que está descentrada, es una concurrencia de muchos flujos, de lo emocional, de lo postural, 

de lo relacional, que van cada uno en una especie de flujos cambiantes constantemente, por 

lo tanto, la primera cosa es que el know how (saber-cómo), es simplemente y completamente 

la manifestación de ese flujo permanente.  Hay que ser capaz de recuperar el “saber cómo” 

(el saber hacer), hay que incorporar en la reflexión y el análisis todo ese dominio de 

fenómenos, desde el punto de vista de la educación, por ejemplo, hay un entrenamiento 

dirigido a esa área, el área de lo emocional, de lo que es la instancia del saber hacer 

corporal, del dominio de lo que son las intuiciones y de los flujos y de lo que uno podría 

llamar también los procesos pre-conceptuales o pregnoéticos, precategoriales. La mente no 

está en la cabeza, está distribuida en el cuerpo, porque también pensamos con y en el cuerpo, 

no pensamos compartimentadamente, con abstracciones conceptuales, representaciones 

mentales separadas.  

 

El saber-qué corresponde a la importante tradición de la ética de corte racionalista que ha 

marcado buena parte de la modernidad en filosofía. Es más, subrayando su impronta, las 

tendencias y corrientes contractualistas actuales la suscriben y hasta la subrayan, procurando 

encontrar sólidos argumentos en el juicio moral, para lo que es fundamental el discurso 

racional basado en cadenas de argumentaciones. 

 



98 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

El saber-cómo, en cambio, refiere al movernos en el mundo y al comprender, que no es 

distinto de nuestra actividad sensorio-motriz. Asimismo tiene en cuenta el mundo, que se 

integra a una con el sujeto de la acción: El mundo no es algo que nos haya sido entregado; es 

algo que emerge a partir de cómo nos movemos, tocamos, respiramos y comemos. Está 

plenamente comprometido con lo que somos. Emerge en un círculo autopoiético con 

nosotros. De manera que no sucede que el yo y el mundo se encuentren separados. Emergen 

en una dependencia mutua, en una co-dependencia.  

 

Varela, al igual que Rafael Echeverría67, toma la idea de "transparencia" y "quiebres" de 

Fernando Flores. Se refiere con ellas a la trama que constituye nuestras vidas, a la manera 

inmediata en que operamos en una situación dada, al mundo en tanto vivido y no 

"construido" mediante abstracciones. A esto designa know-how (saber-cómo), que diferencia 

del know-what (saber-qué), es decir, entre la habilidad espontánea y el conocimiento o juicio 

racional.  

 

Así Varela hace notar ésta inmediatez que tenemos con el mundo, y cómo desarrollamos una 

serie de habilidades para relacionarnos con él. No es posible separar los procesos sensoriales 

y motores, la percepción y la acción, de la cognición –enfoque enactivo de la cognición–. La 

percepción no es una simple recuperación de un mundo predefinido, sino que es la acción 

guiada perceptualmente en un mundo que es inseparable de nuestras capacidades 

sensomotoras, así la cognición “no está constituida por representaciones, sino por acciones 

corporeizadas” –micromundos y microidentidades–. 

En síntesis, para responder la primera cuestión: "¿Cuál es el mejor modo de comprender el 

saber–hacer ético?", Varela parte de una determinada concepción de ética como objeto de 

reflexión, la de que "la ética está más próxima a la sabiduría que a la razón". Argumenta que 

"es en la percepción inmediata donde está la clave para una comprensión más amplia del 

comportamiento ético y no en la percepción mediada, aquella derivada de la reflexión o de 

los varios razonamientos lógicos", y concluye que la mayor parte del saber–hacer ético 

emerge de la confrontación directa con la realidad, por lo tanto, a lo largo de la reflexión que 

produce mediación.  

 

																																																								
67 ECHEVERRÍA, Rafael, Ontología del lenguaje. Santiago, Dolmen, 1994 



99 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

A partir de esta innovadora reflexión Varela nos introduce –desde una perspectiva 

pragmática– en la problemática ética, “¿Cómo se puede aplicar al estudio de la ética y a la 

noción de habilidad ética la distinción entre comportamientos espontáneos y enjuiciamientos 

abstractos, entre las filosofías morales del hacer y las del ser?”. Varela encuentra que en el 

pensamiento oriental no hay un olvido de la confrontación ética inmediata como eje central, 

es posible entender que adquirimos un comportamiento ético de la misma manera que 

cualquier otro tipo de comportamiento.68 

 

El comportamiento ético se mira desde un punto de vista pragmático y progresivo. Se 

considera que existen unas capacidades básicas, las cuales fomentadas sin obstáculos 

generan las cualidades que se persiguen.69 El comportamiento ético no surge de hábitos, o la 

obediencia a reglas establecidas, los individuos expertos actúan a partir de inclinaciones 

extendidas, lo que trasciende las limitaciones del repertorio de respuestas cotidianas.70 

 

Así como las tradiciones orientales y aun el psicoanálisis consideran un ser cognitivo no 

unitario, a diferencia un yo estable o transcendental tan arraigado en toda la tradición 

occidental. El yo se define pues, a partir de propiedades emergentes, el resultado de una 

actividad lingüística recursiva y su capacidad para la autodescripción y la narración.71 De esta 

manera, para Varela la habilidad ética “es el conocimiento progresivo y directo de la 

virtualidad del ser”.72  

 

Tenemos pues que entre las múltiples tendencias en la ética contemporánea Varela postula 

que la ética es una habilidad, y con esto quiere decir que se trata de una conducta 

espontánea, no regida por reglas: una persona sabe cuál es la acción adecuada en 

circunstancias determinadas y actúa en consonancia.  

 

Según la teoría de la enacción, el conocimiento es conocimiento de lo concreto, de la manera 

en que funciona el sentido común, que es el trasfondo cognitivo de donde emergen nuestras 

																																																								
68 VARELA, Francisco, La habilidad ética, Barcelona, Debate, 2002,  
69   NOVOA., Edgar A., Reseña de "La habilidad ética" de VARELA, Francisco, En  Revista Colombiana de 
Bioética, vol. 1, núm. 2, julio-diciembre, 2006, pp. 169-171. 
http://www.redalyc.org/pdf/1892/189217259008.pdf 
70 VARELA, Francisco, La habilidad ética, Barcelona, Debate, 2002, p. 170 
71 Ver RORTY, R., Contingencia, ironía y solidaridad,  
72 VARELA, Francisco, La habilidad ética, Barcelona, Debate, 2002, p. 109 



100 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

acciones en la resolución de problemas cotidianos. El conocimiento es acción, más 

precisamente, es la emergencia de acciones adecua-das en contextos concretos y específicos.  

 

¿Cuál es nuestro interés?  Fundamentar a la ética con argumentaciones distintas a las 

habituales en el panorama actual, dominado por concepciones demasiado constreñidas a una 

racionalidad de fuente iluminista. No se trata solo de argumentar teóricamente sino de 

resituar a la ética como práctica, como práctica del bien. 

 

Varela desarrolló estas vinculaciones en varios lugares pero especialmente en el texto que 

recoge una serie de conferencias dictadas en la universidad de Bolonia en 1991 bajo el título 

Ética y acción.73 

 

El planteo inicial de esta obra es que la ética se aproxima más a la sabiduría que a la razón. 

Sabiduría es comprendida aquí en el sentido en que la utilizan las Tradiciones de Sabiduría 

oriental (Hinduismo, Taoísmo, Confucionismo y Budismo) y no como se le entiende 

habitualmente.  

 

Si bien existen múltiples diferencias entre estas Tradiciones, una de sus convergencias es la 

que el autor aprovecha y que puede ser presentada de la siguiente manera: la consideración 

de la ética como práctica y no solo como asunto de clarificación conceptual sobre las 

prácticas De este modo, la ética se aproxima más al conocimiento de lo que es ser bueno que 

a un juicio concreto en una situación dada. 

 

8.- De un yo psicológico a un yo neuroquímico: Experimentos con uno mismo y nuevo 

estatuto ontológico-epistémico del cuerpo. 

 
“Cuando uno se percibe existir, se experimenta la sensación de un demente 

maravillado que sorprende su propia locura y se empecina en vano en darle un 

																																																								
73 Ética y acción: conferencias italianas dictadas en la Universidad de Bolonia 16-18 de diciembre, 1991 / Por 
Varela G., Francisco, 1946-2001, Conferencias italianas / Santiago de Chile, Dolmen Ediciones, 1996. [Primera 
conferencia: Know-how y know-what. Segunda conferencia: La maestría ética. Tercera conferencia: La vacuidad 
encarnada]. 
 



101 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

nombre. La costumbre embota nuestro asombro de existir: somos, y ya no le damos 

mas vueltas, simplemente ocupamos nuestra plaza en el asilo de los existentes.”74 
 
Como se ha señalado, la mente no esta en la cabeza, tampoco el saber, lo que nos aparece 

(comparece) es el mundo, con sus tonalidades y matices, las preferencias y los rechazos pre-

racionales, es lo constitutivamente dado desde ese flujo pulsional y neuroquímico que yo no 

escojo, sino que más bien me constituye; lo emocional (el querer), el deseo tras del cual 

estamos direccionados, y que no es más que el abrazo del organismo, del cuerpo entero, 

instancia originaria y principial que nos aparece como el mundo. 

 

Así –es posible– una radical reconfiguración de la propia identidad. El reconocimiento de un 

yo neuroquímico (que con el lenguaje del romanticismo Schopenhauer  denominaría 

'magnetismo' y que según Sloterdijk sería la herencia del “mesmerismo”75 a la teoría del 

psicoanálisis, constituyéndose en uno de los secretos bizarros de Freud76;  y que para 

Varela77 y Jean - Luc Nancy obedece a un proceso de “encarnación” de nuestra identidad 

donde devenimos sujetos “somáticos”.78 

Autores como J. L. Nancy han desarrollado una filosofía del cuerpo en la cual se trastoca la 

interpretación generalmente aceptada en torno al lugar (subordinado) del cuerpo en la 

constitución del sujeto moderno, para emplazar una nueva antropología, según la cual “no es 

que tengamos un cuerpo, sino que somos un cuerpo”. De este modo, con el nuevo estatuto 

ontológico y epistémico del cuerpo,  no sólo se conforman nuevas formas de subjetividad79, 

sino también una “nueva carne”.80 Así en las fronteras entre lo natural y lo artificial surge la 

																																																								
74 CIORAN, E. M., Breviario de Podredumbre, Madrid , Ed. Santillana, 1997, p. 214 
75 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, "Sloterdijk; Secretos bizarros de Freud, discretas obsesiones telecomunicativas 
y primeras formaciones de psicología profunda europea", En NÓMADAS, Revista Crítica de Ciencias Sociales y 
Jurídicas - Universidad Complutense de Madrid, NÓMADAS. 31  | Julio-Diciembre.2011 (I),  pp. 339 - 
368   http://www.ucm.es/info/nomadas/31/adolfovasquezrocca_2.pdf 
76 Ibid. 
77 VARELA Francisco,  Ética y Acción. Santiago, Dolmen, 1996 
78   VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, “Ontología  del  cuerpo  y  estética  de la enfermedad  en  Jean–
Luc  Nancy;  de la téchne de los cuerpos a la apostasía de los órganos", En EIKASIA, Revista de Filosofía, Nº 
44 - Mayo 2012- ISSN 1885-5679 - Oviedo,  España, pp. 59-84. 
http://www.revistadefilosofia.com/44-04.pdf 
79 GUATTARI, Felix, Producción de subjetividades, Caosmosis. Buenos Aires,. Manantial. 1992 
80  VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, “Ontología  del  cuerpo  y  estética  de la enfermedad  en  Jean–Luc  Nancy;  
de la téchne de los cuerpos a la apostasía de los órganos", En EIKASIA, Revista de Filosofía, Nº 44 - Mayo 
2012- ISSN 1885-5679 – SAF, Sociedad Asturiana de Filosofía, Oviedo,  España, pp. 59-84. 



102 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

posibilidad de pensar en un cuerpo cuyos órganos se hayan emancipado, en lo que Deleuze y 

Guattari llamarían el Cuerpo sin órganos.81  

El sujeto no es más que esa intimidad dislocada respecto de sí que es alteridad radical, 

Novum Organum, espectral e ilocalizable.  

Los cambios en el cuerpo, como se demuestra en fenómenos clínicos de miembro fantasma, 

pueden asimismo alterar la experiencia de lo que consideramos como nuestra mente, y de los 

límites que contienen nuestro yo. 

Generalmente se ha dado por hecho que nuestro “Self”82 está anclado a un cuerpo único que 

permanece estable y permanente hasta la muerte.  

La preocupación por el cuerpo es así una clave hermenéutica para leer el momento post-

humano. El tema del cuerpo nos traslada a posiciones filosóficas, artísticas, científicas y 

tecnológicas halladas donde intentan predominar intereses coligados a la nueva industria de 

la ingeniería genética y las prácticas biotecnológicas a ella asociadas. El uso y abuso de la 

imagen del cuerpo en la publicidad, el arte, la prensa y el cine, aumenta el desvelo ante un 

cuerpo humano que sabe su constante reestructuración y rehechura, escindido entre lo 

natural y lo artificial.83 El cuerpo pierde así sus dimensiones, su capacidad representativa 

para acoplarse indiferenciadamente con nuevas máquinas y nuevas sustancias (psicotrópicas) 

transformándose en un híbrido biológico-químico. 

Este proceso de “encarnación” de nuestra identidad ha de determinar que cualquier 

exploración pisco-biológica que queramos llevar a cabo debe estar orientada en una 

dirección similar a los Experimentos con uno mismo84, una suerte de tratado de intoxicación 

																																																								
81  DELEUZE, Gilles y GUATTARI. Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia: Lo liso y lo estriado. Valencia: 
Pretextos, 2008. 
82  BLUM, Harold,  dice que los conceptos referentes al Self varían tremendamente, comprendiendo diferentes 
marcos de referencia y distintos niveles de discurso. Varían desde un modo de expresión coloquial-fenoménico 
(como cuando uno habla de ‘la conciencia de uno mismo’) hasta construcciones metapsicológicas muy 
abstractas. 
83 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, “En torno al diseño de lo humano en Sloterdijk: De la ontotecnología a las 
fuentes filosóficas del posthumanismo”, En La lámpara de Diógenes,  Revista de Filosofía, BUAP, Año 13, 
Números 24 y 25, Vol. 13 – enero-junio –  julio-diciembre 2012-2013, pp. 127 – 140 
http://www.ldiogenes.buap.mx/revistas/24/127.pdf 
84 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, "Peter Sloterdijk: Experimentos con uno mismo, ensayos de intoxicación 
voluntaria y constitución psico-inmunitaria de la naturaleza humana", En EIKASIA, Revista de la Sociedad 
Asturiana de Filosofía SAF, Nº 49 - Mayo  2013 -  ISSN 1885-5679 - Oviedo,  España, pp. 47-76 
http://www.revistadefilosofia.com/49-02.pdf 



103 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

voluntaria dentro de un programa general encaminado a la experimentación con el propio 

cuerpo, método inspirado en la medicina romántica, y aquí donde se origina una ambiciosa 

semiótica de la medicación farmacológica, no sólo del endomorfinismo de la especulación, 

sino también de mecanismos endocrinos o quimioéticos, donde Sloterdijk da cuenta de una 

micropolítica de la subjetividad.  El cuerpo, como se ve, está deviniendo el lugar 

privilegiado para experimentar con uno mismo. 

El dominio sobre el genoma humano, la codificación de la conducta, la asociación de ciertas 

secuencias con dominios funcionales ya identificados, el desarrollo de las máquinas 

inteligentes; las biotecnologías y la puesta en operación de las fuerzas de la vida, trazan una 

nueva cartografía de los biopoderes. Estas estrategias ponen en discusión las formas mismas 

de la vida dando lugar, a su vez, a una nueva ética del cuerpo, que pone un énfasis especial 

en administrar los impulsos, sobre todo cuando estaban relacionados con la fecundación y la 

descendencia. He aquí “el nacimiento del biopoder moderno como condición de posibilidad 

de los racismos tardo modernos”.85  

 

Sloterdijk, por su parte, entiende al hombre como una deriva biotecnológica asubjetiva que 

vive hoy –con el desarrollo de la inteligencia artificial y el descubrimiento del genoma 

humano- un momento decisivo en términos de política de la especie.  

 

De un yo psicológico a un yo neuroquímico, a una radical reconfiguración de la propia 

identidad. La construcción de estos nuevos yos neuroquímicos obedece a un proceso de 

“encarnación” de nuestra identidad donde devenimos sujetos “somáticos”. 

 

¿ Qué ocurre cuando es el yo es el que se encuentra sujeto a transformaciones por parte de la 

tecnología médica, cuando la cognición, la emoción, la volición, el estado de ánimo se abren 

a la intervención?86 

 

Los seres humanos siempre se han trabajado a sí mismos, para mejorarse. esto no es nuevo, 

en cada época aparece de manera específica. Este trabajo tiene que ver, evidentemente, en la 

																																																								
85 DÍAZ, Esther, “Filosofía de los saberes. Ciencia, amor, y muerte”, Revista Argentina de Sociología 
(Argentina) Num.15-16 Vol.8-9,  2011 
86  ROCA JUSME, Luis, “El Yo neuroquímico”, entrada del 20 de enero de 2015, en “Biopolítica y Filosofía”  / 
y “Materiales para pensar” -Blogspot- En referencia a: ROSE, Nikolas. (2012). Políticas de la vida ...,  



104 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

manera como los humanos nos vemos a nosotros mismos y cómo nos queremos ver. En la 

primera mitad del siglo XX y en las sociedades liberales avanzadas, los ciudadanos se veían 

a sí mismos desde una creencia psicologista: con un espacio interior profundo sobre el que 

trabajar.  Manifestación de ello fueron la proliferación de terapias, de test psicológicos, de 

literatura psicológica. Lo que se ha llamado el desarrollo progresivo de las técnicas "Psi". 

Pero a partir de los años 60 va apareciendo otra tendencia, que es la de pasar de ciudadanos 

psicológicos a ciudadanos somáticos, es decir, biológicos. O dicho de otra manera, de un yo 

mental a un yo cerebral.87 

 

Durante la segunda mitad del siglo XX los psiquiatras han trazado las bases neurológicas y 

neuroquímicas de la vida mental y sobre este mapa se ha constituido el nuevo yo, que no es 

un yo mental sino un yo cerebral y un yo cerebral quiere decir un yo neuroquímico. 

 

Los cerebros son órganos físicos con sustancias químicas y unas determinadas funciones. 

Existen drogas, como los psicofármacos, que pueden sustituir funciones cerebrales, 

estimularlas o inhibirlas. Hay sistemas modélicos experimentales para investigar : cerebros 

humanos, cultivos de células in vitro similares a las neuronas, cerebros animales... hay 

también técnicas de investigación: ensayos químicos de fluidos corporales, 

electroencefalogramas, técnicas de imágenes cerebrales. Hay diagnósticos sobre trastornos 

de estados de ánimo, emociones, cognición o voluntad que pueden ser tratadas 

farmacológicamente. El régimen de verdad es la experimentación. El espacio mental no es 

ahora una caja negra de la que no podemos saber nada, como decían los conductistas, es que 

sencillamente la mente es el cerebro. Mejor dicho: lo que llamamos mente es el conjunto de 

actividades y procesos que realiza el cerebro. Los trastornos funcionales son, finalmente, 

trastornos orgánicos.88 

 

Pero todo este razonamiento científico y comercial debe conjugarse con el pensamiento 

neoliberal, que entiende que el sujeto debe y puede decidir lo que quiere, no está sometido a 

un destino biológico. Las investigaciones en epigenética plantean que ni tan solo la genética 

																																																								
87  ROSE, Nikolas. (2012). Políticas de la vida. Biomedicina, poder y subjetividad en el siglo XXI. La Plata: 
UNIPE, Editorial Universitaria. 
88 Ibid 



105 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

es determinista. Ya no se trata solamente de decidir que tratamiento recibir para un trastorno 

sino también de identificar susceptibilidades genéticas en individuos asintomáticos. 

 

Pero los psicofármacos juegan un papel ambivalente.89 Sirvieron en su momento para que 

los considerados enfermos mentales abandonasen los hospitales psiquiátricos y puedan vivir 

en comunidad. También se plantean cada vez más no en un sentido disciplinario 

normalizante sino como una manera de ajustar la propia conducta.  

 

Las consideraciones anteriores dan cuenta de los efectos que tiene la nueva “política de la 

vida” o bio-política sobre los procesos de subjetivación; una “biopolítica de la población”, 

más centrada en el cuerpo-especie, donde han predominado más las tecnologías reguladoras 

y aseguradoras. Por primera vez, subraya Foucault, la vida, lo biológico, pasa a reflejarse en 

lo político. Si durante siglos se pensó, con Aristóteles, que el hombre era un animal viviente 

que, además, como característica propia, era capaz de llevar a cabo una existencia política, 

“el hombre moderno –declara Foucault– es un animal en cuya política está puesta en 

entredicho su vida de ser viviente”.90 

 

Hechos como la aparición de la neuroética nos estarían mostrando hasta qué punto se están 

modificando las tecnologías de subjetivación, unas tecnologías que nos están convirtiendo en 

“individuos somáticos”. Nuestros juicios y actuaciones están cada vez más mediatizados por 

el lenguaje de la biomedicina. Es posible hablar de la transición de un “yo psicológico” a un 

“yo neuroquímico”, de una nueva forma de comprensión de la propia identidad –que 

evidentemente influye, no sólo en lo que pensamos de nosotros mismos, sino también en 

nuestra práctica cotidiana–, en la cual se destaca que somos un cuerpo y un cerebro. Este 

proceso de “encarnación” de nuestra identidad provoca que cualquier reconstrucción 

personal que queramos llevar a cabo, se supone que debe realizarse a través de nuestro 

propio cuerpo. El cuerpo está deviniendo el lugar privilegiado para experimentar con uno 

																																																								
89 A mediados de los años 90 se da un cambio importante en el pensamiento y la práctica psiquiátrica. Se trata 
de un estilo de razonar que considera que todos los trastornos mentales pasan por el cerebro y su funcionamiento 
molecular, neuroquímico. Los elementos biográficos se tienen en cuenta pero entendiendo que sus efectos 
dependen de las características de cada cerebro. Se da un cambio en la consideración económica de los que 
padecen trastornos mentales. Si antes se les consideraba una carga social hoy se ve como una oportunidad para la 
inversión y el beneficio. Se teje aquí una gran alianza entre el gran capital farmacéutico, la salud pública y el 
reclamo para los accionistas privados.  
90 FOUCAULT, M., Historia de la sexualidad. La voluntad de saber, 17 a edición, México, Siglo XXI, p. 173. 



106 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

mismo. Pensemos, por ejemplo, en los discursos sobre la dieta o el ejercicio físico, en los 

piercings, los tatuajes o la cirugía estética. 

 

A inicios de la década del '70, la idea de un espacio psicológico interior, que había sido el 

centro de nuestra forma e autocomprensión, se estaría desdibujando. Hoy ya no se habla 

tanto de traumas y neurosis asociados a la biografía peculiar de cada cual, sino más bien de 

problemas relacionados con algún desequilibrio bioquímico existente en el cerebro, o de 

ciertas predisposiciones genéticas. Multitud de fenómenos de la vida humana –desde la 

ansiedad y la depresión, pasando por los cambios de humos relacionados con el ciclo 

menstrual, hasta los déficits de atención de ciertos niños–, son interpretados como 

desequilibrios bioquímicos tratables a través de drogas capaces de reajustarlos. Esta 

recodificación del yo no sólo está influyendo en la psiquiatría, sino que está teniendo 

incidencia también en ámbitos tan diversos como el mundo laboral, el deporte, la escuela o 

la prisión. Se puede hablar de “sociedades psicofarmacológicas” porque se está convirtiendo 

en rutinario el hecho de pretender transformar nuestra capacidades subjetivas a través de 

drogas.  

La aparición de nuevos “expertos somáticos”. El gobierno de estos nuevos yos 

neuroquímicos no proviene principalmente de los políticos o de tipo de profesionales que 

predominaron en la sociedad del bienestar (trabajadores sociales, educadores, terapeutas), 

sino que la biopolítica, en la actualidad, depende, en buena parte, del trabajo constante y 

minucioso de los laboratorios; del complejo poder informático necesario para llevar a cabo 

digitalizaciones de las funciones cerebrales o para establecer relaciones entre historia 

clínicas y genealogías familiares, con determinadas secuencias genéticas; y, evidentemente, 

de la búsqueda de ganancias que estas nuevas formas de conocimiento prometen. Es en este 

tipo de prácticas donde debemos buscar la emergencia de nuevas formar de autoridad. 

Agenciamientos de poder clínico, con una nueva generación de profesionales médicos: los 

genetistas, los neurobiólogos, los neurocientíficos, los gerontólogos, los expertos en bioética 

(y biopolítica), los dietistas, los expertos en reproducción, sexualidad, y control de la 

natalidad, y en aquel, difuso y amplio ámbito, que denominamos “salud mental”, y que 

presenta rasgos similares al  “poder pastoral”91 (de un claro eco heideggeriano).  

																																																								
91 VÁSQUEZ ROCCA, Adolfo, "Sloterdijk y Heidegger: Normas para el Parque Zoológico-Temático Humano, 
Culturas Post-Humanísticas y Capitalismo Cárnico Contemporáneo", En NÓMADAS, Revista Crítica de 



107 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 El elusivo sujeto: de las tecnologías del yo a la transformación biopolítica de la subjetividad | Adolfo Vásquez Rocca 
 

 

	

	

 

 

 

																																																																																																																																																																													
Ciencias Sociales y Jurídicas - Universidad Complutense de Madrid UCM,, NÓMADAS. 32 - Julio-Diciembre. 
2011 (II), pp. [102-125]  
  


