
111 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Las muchas vidas de la bios. Preguntas sobre el vínculo vida y política | Elsa Ponce 
 
 

	

	

Las muchas vidas de la bios. Preguntas sobre el vínculo 
vida y política.  
Elsa Ponce 
Profesora de la cátedra Filosofía Política. Dpto. de Filosofía, Universidad Nacional de Catamarca, 
Argentina 

  

 
	
Una marca viene asumiendo el debate sobre la biopolítica en los encuentros académicos 

argentinos, la problematización de la nomenclatura con la cual ella se diferencia de la idea de 

gubernamentalidad. En ese registro pensar el alcance de una de sus nociones biopolíticas más 

potentes, la vida, puede fecundar más aún la idea de política, que en esta literatura aparece 

remozada al asociarse al arte de gobernar, a la razón de Estado, a la razón gubernamental, a 

los regímenes de verdad, en fin, a los dispositivos y procedimientos que dan sustento al 

gobierno de la vida.  

Intento aquí traducir algunos interrogantes que provoca un recorrido por esas lecturas solo a 

los efectos de sembrar germinales aportes al debate señalado. 

Tomando como matriz fundacional de los estudios biopolíticos la obra de Foucault, nos 

deparamos con que en ellos la categoría vida se reconoce como status que encarna en el 

cuerpo, radicado y radicalizado en la salud y la enfermedad, diferenciado en la sexualidad a la 

vez que acotado bajo la norma y punido mediante ella. Ilustra brillantemente esa tesis el 

siguiente pasaje: “Ejecución de Benoît, triplemente infame —matricida, homosexual, 

asesino—, el primero de los parricidas a quien la ley evitó que se le cortara la mano: 

"Mientras se leía la sentencia, él estaba en pie sobre el patíbulo, sostenido por los verdugos. 

Era algo horrible de ver aquel espectáculo: envuelto en un amplio sudario blanco, cubierto el 

rostro con un crespón negro, el parricida se sustraía a las miradas de la multitud silenciosa, y 

bajo aquel ropaje misterioso y lúgubre, no se manifestaba la vida más que por espantosos 

aullidos, que pronto se apagaron bajo la cuchilla" (Foucault, 2002:16). Vida encarnada en el 

cuerpo, que goza, comete latrocinio y sufre, a la que cualquiera puede dar muerte, en nombre 

de cualquier principio, mediante cualquier forma.  

En estas dos faenas, vigilar y castigar, concurre la política interviniendo sobre la vida jurídica, 

médica, ética e incluso, religiosamente pero lo hace mediante procedimientos especializados, 



112 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Las muchas vidas de la bios. Preguntas sobre el vínculo vida y política | Elsa Ponce 
 
 

	

	

instituidos bajo la forma de poderes especializados, como la policía, la educación, la familia. 

Se nos abre aquí una primera pregunta: ¿la política en ese sentido no es sino una forma 

general de producción de la verdad, de aplicación de instrumentos mediante los cuales ella se 

asimila en un orden social?  

Foucault inscribe la categoría vida en el orden de lo sobredeterminado por la posibilidad de la 

falta, ella rebasa el yo y la experiencia, produciendo un estado de suspensión de la 

racionalidad, mientras que la política compone el no lugar de la vida, un eco de ella, 

empeñado en encausarla hacia su mejor gobierno. Es en ese sentido un exterior ya constituido 

lo que abre otro interrogante ante el programa foucaultiano. ¿Qué hay entre esa bios, como 

humana existencia en la polis y la vida puesta en entredicho en la Modernidad? Las 

discusiones reunidas en Seguridad, Territorio y Población (Foucault, 2006) se proponen 

como recorrido por ese largo instante que constituye lo que ha llamado el desarrollo del 

biopoder en la sociedad occidental, definiendo por ello al repertorio de mecanismos que hace 

posible un tratamiento específico de la política hacia la especie humana, con el fin de 

regularizar su conducta, tornarla útil en definitiva.  

Foucault emprende el camino de mostrar que en el pensamiento griego hay un modo de 

cuidado de la vida, que ha devenido en una especie de hipertrofia cuando la política recondujo 

dicho cuidado mediante la estatalización del poder pastoral. Mientras la vida fue objeto de 

intervención especializada de los poderes y saberes en decisivo y singular despliegue con la 

Modernidad, los límites de esa intervención los trazó y traza aún, el liberalismo, que se abrió 

paso alentando la recreación del espíritu individualista cuya traducción más incisiva en la 

conducta humana es el cuidado de sí. 

Sin embargo, Foucault ve en ese auto-cuidado que ha dado en llamar estética de la existencia 

una gramática de vida que encarna la forma, por excelencia, de la política porque implica un 

ejercicio de autocrítica, de puesta en cuestión de los propios hábitos prácticas, pensamientos, 

relaciones con el mundo en definitiva (Foucault, 1999). Entonces se nos provoca un nuevo 

planteo: ¿la política verdadera consiste entonces en una experiencia autorreflexiva sobre la 

propia vida? 

Ya con la literatura italiana la vida se define como objeto de intervención devenida en 

monstruo, adefesio, erosión amenazante sobre sí misma. Así, por ejemplo, el prólogo de 



113 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Las muchas vidas de la bios. Preguntas sobre el vínculo vida y política | Elsa Ponce 
 
 

	

	

Gabriel Giorgi y Fermín Rodriguez (2007) al texto Ensayos Sobre Biopolítica. Excesos de 

Vida, pone un mojón en esta incursión al señalar que en los debates contemporáneos que 

sitúan al ser vivo como objeto y cifran el núcleo biológico de lo humano como especie, el 

sintagma vida designa un campo de conceptos y prácticas no dominado por el hombre como 

categoría ordenadora de la experiencia. Es decir, concluye que la noción no refiere a un orden 

fáctico, concreto, inmediato, ya que la vida se ha tornado el más allá de la subjetividad, 

aquello que excede los límites del sujeto individual, arrancándolo del sitio de la experiencia, 

retirándole su interioridad, tensando violentamente su lenguaje, reorganizando sus políticas, 

rearmando sus modos de producción. La vida toma cuenta de todo.  

Asimismo Giorgi y Rodriguez declaman la remanida tesis según la cual la vida supera el 

orden singular con que los griegos la distinguieron, mediante la noción zoe o vida animal, 

diferenciada de la vida cualificada o bios, gracias a la política. La política en ese sentido, pone 

en relevancia la vida, la torna asunto de dominio común a todos, haciéndola objeto de 

gobierno en la medida que la legisla y administra. Y el interrogante aquí no se hace esperar, 

porque si la vida solo es posible bajo los designios de la política, ¿no puede ser abordada más 

que como mero acontecimiento biológico por fuera de esa localización?  

Con otro énfasis Negri invierte aún más la definición afirmativa deleuzeana. En “El Monstruo 

político, vida desnuda y potencia” (2001), refiere a la vida como continuun objeto de poder, 

que es monstruoso, depredador. Bajo esa voracidad la vida se mueve en un campo de 

despliegues que no se dejan capturar, al mismo tiempo que encarnan en la multitud creadora y 

creativa. La multitud prueba que la vida es anárquica, que puede regenerarse como status de 

lo político una y otra vez, como poder omnímodo. En esa clave, la vida se sobrepone a la 

política como injerencia, como externalidad. Si por una parte con ese postulado hay una 

proximidad con Foucault, Negri le deja aberturas porque lo sujeta a la lógica del capital, 

siempre mutable, de modo que atribuye a la vida un carácter incesantemente conspirativo 

contra esa externalidad.  

Pero Negri objeta también la categoría agambeniana de vida desnuda, y le contrapone la de 

vida cubierta de pasiones, de defensas, de historicidad, de potencia transformativa, que la 

hace resistirse a la monstruosidad del poder. Historicidad que en el apartado “La producción 

de la vida”, de Imperio, ciñe la categoría a insumo para la reproducción del capital, de modo 

que se constituye dentro suyo, ya que por fuera de él nada existe, aún cuando asuma formas 



114 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Las muchas vidas de la bios. Preguntas sobre el vínculo vida y política | Elsa Ponce 
 
 

	

	

invisibles o inmateriales, como el trabajo individual, intelectual, o las operaciones simbólicas 

de la multitud, que se queja y se mueve intentando escapar a la totalización. Negri subraya en 

esa diagnosis que la tendencia necrofílica del capitalismo, o en sus términos, eugenésica, 

afianzada en Occidente en las últimas décadas confinando a la política la paradójica tarea de 

regular ese desmadre destructivo, a través del potencial transformador de la multitud. Y mi 

pregunta aquí es ¿la política es efectiva solo a través la multitud, porque es monstruosa, 

respecto del cauce eugenésico, que hace del ser un otro ser, su reverso, su propia auto – 

transformación? Siendo así, ¿no hay potencial transformador o al menos disruptivo en una 

versión individual de la política entonces? 

Ya en Agamben la definición se abre desde Deleuze, para quien la vida es inmanencia, pura 

virtualidad y sigue paso con la crítica a Foucault inquiriendo por qué no se ha ocupado del 

campo de concentración y las megaestructuras totalitarias, como espacio radicalizado de 

negación de la vida. Ruidrejo1 nos ha señalizado ya cómo responderle eso al molesto 

Agamben: la Biopolítica es el orden desplazado de la gubernamentalidad, es decir, el orden en 

el cual se hace efectivo el gobierno de la vida a través del gobierno de la conducta humana. 

Gobierno que, como delimitara Foucault, se aplica “a los hombres en relación con las cosas, 

con las cuáles ellos se relacionan, como las riquezas, los recursos, las provisiones, el 

territorio, por supuesto, en sus fronteras, con sus condiciones, su clima, su aridez, su 

fertilidad; son los hombres en sus relaciones con esas diferentes cosas que son los usos, las 

costumbres, los hábitos, las maneras de hacer o de pensar, y, finalmente, son los hombres en 

sus relaciones también con esas otras cosas que pueden ser los accidentes o las desgracias, 

como el hambre, las epidemias o la muerte” (Foucault, 1994). Gobernar la conducta entonces 

es gobernar la vida, lo segundo funda lo primero, que es la política en definitiva. 

Bien, pero luego Agamben postula la vida como un orden pasible de violentarse en el estado 

de excepción, en el cual la norma ha ocluido toda posibilidad de protección desinteresada. La 

vida es un estado susceptible de tornarse objeto de la política también por otra vía, como 

cuidado en la polis para que se vuelva un buen vivir. La vida como bios y como zoe asume un 

lugar específico en el derecho, se singulariza en nuda vida, aquella a la que cualquiera puede 

dar muerte, que es la vida propia del ser humano, cuya existencia se delata en el cuerpo, 

encarnando la doble posibilidad de sujeción o libertad.  
																																																								
1 Alejandro Ruidrejo, filósofo de la Universidad Nacional de Salta, coordina la mesa de discusión sobre 
Biopolítica y Gubernamentalidad del Norte Grande, Argentina. 



115 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Las muchas vidas de la bios. Preguntas sobre el vínculo vida y política | Elsa Ponce 
 
 

	

	

Pero Agamben acuña o re- nomina la propuesta del derecho romano: a la vida asediada por la 

muerte el derecho la declara preservable, sagrada. Hay no obstante otra noción a la que 

Agamben liga la vida, en la que subyace la idea de política, la de soberanía del viviente, como 

capacidad de autodeterminación, en cuyo caso el derecho no tiene facultad de sanción, 

particularmente en circunstancias de enfermedad incurable o incapacidad, ya que constituye 

una vida que no merece ser vivida. En tal caso la bios se torna zoé y la política, en el formato 

del derecho, media autorizando su clausura, por ejemplo, mediante la eutanasia. La pregunta 

que se habilita aquí es si ¿el límite de actuación de la política entonces es el derecho como 

definición y aplicación de la norma? 

En Homo Sacer advertimos otra acepción de la noción vida, ligada a la política, cuando 

Agamben la señala en términos de ejercicio que da forma a la vida de un pueblo. Pasa allí de 

un orden individual y corpóreo de la categoría a otro supraindividual, el de los cuerpos 

gregarios en un territorio, categoría que funda la política como gestión de la paz y la guerra. 

Agamben apunta a ésta como la preocupación por excelencia del nacionalsocialismo, que la 

habría optimizado mediante la relación entre biología y economía, como cometido de la 

política, toda vez que ha rescatado (cifrado, tratado, administrado) la salud del pueblo o se ha 

anticipado a patrimoniar la riqueza de la población.  

Por su parte Espósito (2005), en su Inmunitas. Negación y protección de la vida, trae la 

categoría vida al locus de la idea de contagio, para evidenciar su condición de lábil objeto de 

maltrato, incluso hasta la muerte. Tal alteración de un estado dado en un cuerpo individual o 

colectivo, pone al descubierto no solo la vulnerabilidad de la vida como materialidad pasible 

de protegerse, sino que somete a los discursos jurídicos, médicos y éticos, que asumen esa 

misión, a un trabajo controversial, porque deben lidiar con las implicancias de afectar el 

principio de soberanía en que se inscribe la vida, ya sea individual o colectiva. El ejemplo 

más ilustrativo lo constituye, como apunta Esposito, la resistencia de los órganos de justicia 

nacionales a aceptar los tribunales internacionales como jueces para procesar y condenar los 

delitos de lesa humanidad, porque ello desplaza la competencia o autoridad de los Estados 

definidos soberanos hacia una esfera que los trasciende.  

Para Espósito, la vida es gobernable continuamente, lo que compromete dos valencias 

políticas, o alcances, esto es, su preservación o reparación de daños perpetrados contra ella, o 

bien, su negación o malversación, toda vez que los principios y medios con que se la aborda 



116 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Las muchas vidas de la bios. Preguntas sobre el vínculo vida y política | Elsa Ponce 
 
 

	

	

restringen algunas de sus facultades o condicionan algunas de sus posibilidades realizativas. 

Pensemos en, por ejemplo, las políticas de educación sexual, orientadas a la prevención de las 

dolencias contemporáneas como el sida, que crearon nuevos códigos de conducta sexual, 

experimentados por todos los géneros como de carácter restrictivo del goce. En todo caso, no 

se aparta de la tesis foucaultiana según la cual la vida se hace en el cuerpo, pero sujetándose 

siempre a una tutela externa a ella.  

Sin embargo, también Esposito halla en la capacidad creativa que la vida produce para 

defenderse de la agresión, cualquiera sea, como su reverso inexorable la subordinación a otros 

órdenes y a la amenaza continua que ello representa. Esa no es otra que la capacidad de 

producir mecanismos defensivos ante lo negativo, ya sean los de carácter general producidos 

por saberes y discursos, tal como lo hace el derecho cuando opera sobre la vida social 

acudiéndola ante las amenazas a su identidad, integridad, etc., o la medicina cuando 

contrarresta los efectos del virus que erosiona el organismo; o bien, tal como lo hacen los 

anticuerpos cuando actúan preservando el organismo de la dolencia o alertando sobre ella.  

El gobierno de la vida en los términos de Espósito supone una intervención decidida del 

Estado sobre el cuerpo social y los cuerpos individuales, mediante mecanismos presentados 

como protectores de la vida. Pero en cualquiera de esas formas incuba el peligro del daño 

sobre ella. La protección contiene en sí la posibilidad de la negación de la vida, ya el derecho 

mediante la restricción de libertades o facultades, el saber científico, mediante la vulneración 

de algunas condiciones vitales del organismo o el Estado, a través de la vigilancia o la 

punición de la falta o delito. Ello se explica en términos de que para administrarse la defensa 

de la vida, ha sido necesario su encerramiento en espacios especializados. El cuerpo enfermo 

en el nosocomio o el psiquiátrico, el cuerpo delictivo en la cárcel, el desvalido en el orfanato, 

el ignorante en la escuela, el niño en la familia, en fin, debió recluírsele y con ello, cercenarse 

condiciones que no necesita bajo tales vulnerabilidades. En los términos del autor, el encierro 

aísla la vida de toda posibilidad comunitaria, lo que constituye el efecto político más 

gravitante sobre la idea de seguridad en la Modernidad.  

Podría aventurarse provisoriamente entonces una distinción. De un lado las visiones en las 

que la vida se define como inmanencia, como resolución en sí misma a través de la política, 

que escribe una gramática con sus propias grafías. En este locus podría situarse Negri.   



117 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Las muchas vidas de la bios. Preguntas sobre el vínculo vida y política | Elsa Ponce 
 
 

	

	

Del otro lado, un repertorio más bien teológico - político, en que la vida procede de un afuera 

que le trasciende, en el que pueden inscribirse Agamben y Espósito.  

¿Y Foucault? ¿Sostiene los extremos? ¿O acaso invierte la inmanencia y la teología política 

en la tesis según la cual la vida es un ya dado orgánicamente que se traduce mediante 

dispositivos de verdad en proceso, dinámica, historia, discurso y prácticas? En todo caso, el 

giro foucaultiano nos deja cual fantasma la pregunta ¿qué media entre el mando y la 

obediencia según estas dos modalidades de la relación vida y política o cómo esa mediación 

se despliega cual creatividad?  

En el primero de los registros, parece preponderar una idea de saber que se instrumentaliza 

para dar cuenta de la conciencia de la política como amenaza. En el segundo, ese saber 

evidencia que hay planos o instancias de la vida, libres de los juegos de verdad o pasibles de 

reemplazarse, mediante el derecho, centralmente.  

¿Hacia dónde voy? Quería merodear en la conjura ontológica que pesa sobre el debate 

biopolítico. Pensar si el fondo residual en todos estos autores es un nihilismo que asigna al 

vínculo entre vida y política, un estado pendular entre la destrucción y la extinción, de la una 

por la otra, indistintamente. Siendo así, ¿cómo los procesos, las dinámicas, biopolíticas, 

genealogizables, a lo Foucault, se inscriben en ese orden pendular? O ¿cómo hemos de cifrar 

la insubordinación del nuevo sujeto histórico, la multitud, a lo Negri?. O ¿cómo hemos de 

anotar las autoinmunizaciones del cuerpo social, a lo Espósito.?  

Me interesa en todo caso avistar la posibilidad de reconocer la contingencialidad de la política 

que arrastran todas estas definiciones, tal vez por su implicancia para la idea de sujeto, o más 

bien de subjetividad, como garita en la que se reparan los individuos del estado pendular ya 

referido. Interesa también para otras coordenadas de la filosofía y la teoría políticas, la acción, 

por ejemplo, y esto con vistas al trabajo que nos mueve en torno a la posibilidad de una 

biopolítica situada.  

Pero todos los caminos conducen a una filosofía del agobio. A la incertidumbre que impregna 

la vida como orden orgánico, en continuo despliegue, y a la vida como producción social. 

Filosofía en la que no parece posible la pregunta que los debates de otras vertientes de la 

ciencia y la filosofía política se han permitido. Emancipación, por ejemplo. Lo más próximo a 



118 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Las muchas vidas de la bios. Preguntas sobre el vínculo vida y política | Elsa Ponce 
 
 

	

	

esa gramática es una idea de la des-sujeción, la des-domesticación, la revuelta contra los 

contratos de veridicción.  

En todo caso, parece quedarnos otra vez la misma vieja pregunta abierta, ¿hay un lugar o un 

no-lugar, en el orden biopolítico en que la vida sea posible de vivirse? Los estudios y debates 

biopolíticos en los centros de su invención, la filosofía política continental, como en la 

periferia académica, siguen abriendo agenda aventurando responder la pregunta so- pretexto 

de revisitar la historia de la filosofía, liando ese empeño al análisis de las especulaciones 

sobre los contextos actuales mediante las mismas matrices   epistémicas que desagregaron la 

relación entre vida y política. 

Bibliografía:  

AGAMBEN, Giorgio (1998), Homo Sacer. El Poder Soberano y la Nuda Vida. Pre -Textos, España. 

Introducción  

DELEUZE, Gilles (2005), Derrames. Entre el Capitalismo y la Esquizofrenia. Cactus, Buenos Aires.  

ESPÓSITO, Roberto (2005), Inmunitas. Protección y Negación de la Vida. Amorrortu, Buenos Aires-

Madrid. Págs. 160-204  

ESPÓSITO, Roberto, GALLI, Carlo y VITIELLO, Vincenzo compiladores (2008), Nihilismo y 

Política. Manantial, Buenos Aires.  

FOUCAULT, Michel (2006), Seguridad, Territorio y Población. Cursos en el College de France 

1977-1978. Fondo de Cultura Económica, Buenos Aires. 

FOUCAULT, Michel (2002), Vigilar y castigar. El nacimiento de la prisión. Siglo XXI, Buenos 

Aires. 

FOUCAULT, Michel (1999), Ética, estética y hermenéutica. Paidós, Barcelona. 

FOUCAULT, Michel (1994), “La gubernamentalidad” en GIORGI, Gabriel y RODRIGUEZ, Fermín 

compiladores (2007), Ensayos Sobre Biopolítica. Excesos de Vida. Paidós, Buenos Aires.  

FOUCAULT, Michel (1979), “El Nacimiento de la Biopolítica”. Conferencia. In Revista 

Archipiélago, núm. 30, págs. 119-124. Versión digitalizada.  

GIORGI, Gabriel y RODRIGUEZ, Fermín compiladores (2007), Ensayos Sobre Biopolítica. Excesos 

de Vida. Paidós, Buenos Aires.  

HARDT, Michael y Negri, Toni (2000), Imperio. Edición de Harvard University Press, Cambridge, 

Massachussets. Versión digitalizada.  

 


