l‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de

Kant al surrealismo

Florencia Abadi
(UBA, CONICET)

1. Introduccion

En 1917 Walter Benjamin escribe “Sobre el programa de la filosofia venidera”, donde
realiza una critica radical al concepto kantiano de experiencia. Este recibe diversas
caracterizaciones —todas negativas— a lo largo del texto: experiencia “de grado
inferior” o “de grado cero”, experiencia “desnuda”, “primitiva”, “de peso metafisico
bajo”, con un “minimo de significado”, “superficial”. Esta impugnacion de ese
concepto de experiencia aparece estrechamente ligada con la centralidad del sujeto en
la teoria del conocimiento de Kant. Como “programa” para la filosofia por venir,
Benjamin propone ampliar dicha nocion, de modo que abarque no solo la ciencia
fisico-matematica, sino también otros ambitos, especialmente la religion. Sin
embargo, no continia ocupandose de este problema en los afios siguientes. Desde
1918 hasta mediados de la década de 1920 se dedica, principalmente, a elaborar una
fundamentacion de la critica de arte, que no incluye en absoluto el concepto de
experiencia. Sera recién bajo el influjo del surrealismo que podemos encontrar algunos
pasos en aquella direccion. En efecto, el surrealismo ofrece a Benjamin elementos
para desarrollar tal ampliacion del concepto de experiencia, y lo hace precisamente a
partir de una transformacion de la idea de sujeto. Esta es caracterizada por Benjamin
como un “aflojamiento del yo” [Lockerung des Ich]. En esta clave, nos proponemos
realizar una lectura de “El surrealismo. La ultima instantanea de la inteligencia
europea”, de 1929, y también de “Traumkitsch. Glosa sobre el surrealismo”, de 1925.
Sostenemos que estos textos deben leerse como respuesta a las exigencias del
Programa, donde el planteo tedrico denuncia un saqueo de la experiencia por parte de
la Tlustracion, en contraste con una destruccion o empobrecimiento de la experiencia
en relacion con la Primera Guerra o con los shocks de la gran ciudad, como ocurre por
ejemplo en “El narrador” (1932 / 1933), en “Experiencia y pobreza” (1933), y otros.

Asimismo, mostramos que los vinculos conceptuales que Benjamin realiza a partir del

193

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

surrealismo —entre cuerpo, inervacion, ebriedad, sueio, despertar, iluminacion
profana— permiten observar no s6lo una recusacion implicita de la nocion de
experiencia de Kant, sino también de su idea de libertad (e incluso de contemplacion
estética). Nuestro recorrido sigue los siguientes pasos: 1) una exposicion de la critica
al concepto kantiano de experiencia y su relacion con el papel del sujeto y 2) un
analisis de los textos mencionados en torno al surrealismo como respuesta a aquel
problema. Asimismo, sefialamos discontinuidades entre ambos planteos, que
responden a transformaciones del pensamiento de Benjamin en el tiempo transcurrido
—especialmente, el paso de un concepto de conocimiento vinculado con la religion a

uno vinculado con la accion politica—.
2. La critica a las nociones kantianas de experiencia y de sujeto

Benjamin inicia la redaccion del Programa con veinticinco afios de edad, mientras se

debate en torno al tema de su tesis doctoral. Por esa época, planifica escribir su
disertacion sobre la filosofia kantiana. Insiste en que la filosofia debe continuar el

camino de la critica kantiana del conocimiento, precisamente en la medida en que
considera que Kant, junto con Platon, ha sido el tnico filésofo que se ha ocupado del 194
problema de la justificacion del conocimiento.' Sin embargo, a esta declaracion sigue

una serie de criticas a la teoria del conocimiento kantiano, especialmente una oS LEMBRE
recusacion de su concepto de experiencia y de la centralidad que otorga al sujeto en el
proceso cognoscitivo. El ejercicio que Benjamin propone es, entonces, evaluar qué
elementos del pensamiento kantiano deberian preservarse, cudles transformarse, y

cuales rechazarse, en pos de la construccion de la filosofia venidera. El término

2 .
“programa” se opone al de “dogma”:” se trata de repensar la filosofia kantiana en el

marco de un nuevo contexto, no de afirmarla como credo.

Al comienzo de su exposicion, Benjamin establece que el problema de toda teoria
del conocimiento supone dos cuestiones: 1) la certeza del conocimiento, que es lo
permanente, ya que hace referencia a su validez intemporal 2) la dignidad de la

experiencia, que es pasajera, temporal. La primera se desarrolla exitosamente en la

' Cf. Benjamin (1991, II/1: 157). En el intercambio epistolar de fines de 1917 con Gershom Scholem aparecen
varias afirmaciones en la misma direccion, ¢f. Benjamin (1966).

? Benjamin contrapone estos dos términos en una carta a Ludwig Strauss de 1912, al referirse al modo en que se
leia a Hegel en el circulo liderado por Gustav Wyneken: “als Programm, nicht als Dogma!” (1995-2000, p. 70).



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

obra de Kant, mientras que la segunda fracasa. El criterio de la certeza es definido
como “la unidad sistematica o la verdad” (1991, 11I/1: 158). Benjamin considera que si
bien Kant consigue realizar un admirable sistema de justificacion de la validez del
conocimiento, no incorpora la temporalidad de la experiencia, y en definitiva, su
concepto de experiencia, y con ello de realidad, resulta estéril para la filosofia

venidera.

Hemos mencionado las diversas caracterizaciones negativas que recibe el concepto
de experiencia en el texto: experiencia “de grado inferior” o “de grado cero”, “de peso
metafisico bajo”, “superficial”, etc. El inico significado que habria podido conservar
seria, precisamente, la certeza. En tanto “vision del mundo” [Weltanschauung], la
experiencia kantiana estuvo limitada sobre todo por razones histéricas, ya que no
habria podido escapar a las carencias de la Ilustracion. Segiin Benjamin, la concepcion
ilustrada de la experiencia, cuyos rasgos principales comparte con la modernidad en
general, presenta la experiencia como carente de contenido: “La Ilustracion no
reconocia autoridades; pero no en el sentido de tener que subordinarse a ellas sin
critica, sino en tanto que fuerzas espirituales [geistige Mdchte] que pudieran dar a la
195

experiencia un gran contenido”; en ello consiste la “ceguera religiosa e historica de la

Tustracion” (id.: 158-159).° Lo religioso se constituye entonces en cifra de aquel
DICIEMBRE
. . . . . . 2015

contenido ausente en el concepto moderno de experiencia. En ese sentido, Benjamin

considera fundamental ampliar 1a nocion de experiencia de modo que pueda abarcar la

religion.

Para apoyar esta interpretacion de Kant y de su concepto de experiencia, Benjamin
se basa en los Prolegomenos a toda metafisica futura que pueda presentarse como
ciencia (1783), escritos con el objetivo de hacer mas comprensibles las tesis
formuladas en la Critica de la razon pura (cuya dificultad parecia haber condenado la
obra al silencio). Benjamin sostiene que alli Kant busca extraer los principios de la
experiencia de la ciencia fisico-matemadtica, en detrimento de la riqueza de su
concepto de experiencia, y por tanto de una verdadera metafisica. Sin embargo, a su
vez considera que en la Critica de la razon pura no se produce una efectiva

identificacion de los objetos de las ciencias con el concepto de experiencia. En esta

? Salvo ligeras modificaciones, para las citas de este escrito seguimos la traduccién de J. Navarro Pérez, en:
Benjamin, W., Obras, 11, 1, Madrid, Abada, 2007, pp. 162-175.



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

direccion, afirma que “los neokantianos” condujeron la interpretacion de Kant en el
sentido de una tal identificacion, es decir, resolvieron la ambivalencia kantiana de un

modo contrario a las pretensiones benjaminianas.

El concepto de experiencia implica una cuestion de gran alcance: un
posicionamiento frente a la metafisica. Tal como se colige de este programa, una
experiencia de grado inferior implica una realidad [Wirklichkeit] de grado inferior.
Pero Benjamin cree que, en aquellas tensiones inherentes al sistema kantiano, puede
rescatarse una potencia metafisica que ha quedado coartada por algunos supuestos de
su teoria del conocimiento, precisamente de caracter metafisico, pero estériles.
Benjamin vacila —“Kant no discutié nunca la posibilidad de la metafisica” (1991, II/1:
160)— y remite a paragrafos de la KrV en que se abre, segun €l, la posibilidad de una
“metafisica de la naturaleza”. * Pero ciertos elementos metafisicos primitivos,
rudimentarios, que se introducen en la teoria del conocimiento hacen de ésta una
mitologia carente de profundidad. Estos elementos son: 1) “la concepcion [...] del
conocimiento como una relacion entre ciertos sujetos y objetos, o entre un cierto
sujeto y un objeto” y 2) “la relacion [...] entre el conocimiento y la experiencia con la
conciencia empirica del hombre” (id.: 161). Aquello que aun resta como tarea consiste
en eliminar el caracter subjetivo de la conciencia conocedora. La eliminacion del
caracter objetivo de la cosa en si estaria ya consumada por Kant y los neokantianos de
Marburgo. Pero el sujeto ha permanecido, perturbando asi una concepcidon auténtica
del conocimiento. En la teoria del conocimiento de Kant operaria “atn sublimada” la
idea de un “yo individual corporal-espiritual que recibe las sensaciones mediante los
sentidos y forma sus representaciones a partir de esa base” (id.: 161). Y esto a pesar
del carécter trascendental del sujeto. Segin Benjamin, esa trascendentalidad debe

desembarazarse de todas las “vestiduras del sujeto”.

* Kant, Kritik...A 841/ B 869. Esta cuestion, que aqui aparece apenas esbozada, encuentra un desarrollo mas
profundo en un fragmento escrito por Benjamin también en 1917, meses antes del Programa, editado bajo el
titulo “Sobre la percepcion” [Uber die Wahrnehmung]. Alli afirma que la célebre oposicion de Kant a la
metafisica, que lo conduce a afirmar una dependencia de las categorias respecto de las intuiciones sensibles para
el conocimiento de la naturaleza, no impide a Kant rescatar un sentido valido de metafisica: el de una metafisica
de la naturaleza como constitucion aprioristica de sus objetos [ Naturdinge]. En consonancia con lo que afirma en
el Programa, Benjamin sostiene aqui que “es posible preservar las mas elevadas condiciones del conocimiento
que ha ofrecido Kant y rechazar sin embargo su interpretacion gnoseolédgica de la estructura del conocimiento de
la naturaleza o la de la experiencia” (GS VI, p. 33).

196

DICIEMBRE
2015



l‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

Eliminando estos elementos, surgiria un nuevo concepto de experiencia y una
nueva vision del mundo, cuyo marco debe ser, a pesar de las criticas, el sistema

kantiano:

De este modo, queda planteada la principal exigencia a la filosofia del presente [...]:
acometer, bajo la tipica que se corresponde al pensamiento kantiano, la fundamentacion
epistemologica de un concepto superior de la experiencia. Y el tema de la filosofia que se
espera consistird en mostrar en el sistema kantiano una tipica que se halle en condiciones

de hacer justicia a una experiencia superior (id.: 161, énfasis agregado).

La tipica del sistema de Kant comprende los conceptos del entendimiento, las ideas de
la razon y el principio de finalidad de la facultad de juzgar, capaz de conciliar las
esferas de lo fenoménico y lo nouménico, de la naturaleza y la libertad. El
neokantismo de Marburgo, afirma Benjamin, ya ha dado un paso en la direccion
deseada: ha eliminado la diferencia entre intuicion y entendimiento (que es un
rudimento metafisico) e incluso toda la doctrina de las facultades. Es decir que ha
contribuido a la transformacion del concepto de conocimiento, pero sin ampliar el de

experiencia.

Benjamin introduce un tercer elemento fundamental que debe reelaborarse de la
tradicion kantiana (ademas del sujeto y la experiencia): el lenguaje. En ese sentido, no
es llamativa la referencia a J. G. Hamann, cuyas criticas a Kant respecto del olvido de
la dimension del lenguaje reivindica.” Como sefiala Gary Smith, “Benjamin revive el
desacuerdo de Hamann con la epistemologia de Kant y lo emplea, mutatis mutandis,
contra la critica del conocimiento neokantiana” (1989: 17); es decir: Benjamin no
repite a Hamann contra Kant, sino que estd discutiendo con los neokantianos
(especialmente con Hermann Cohen) el camino que debe tomar la transformacion de
Kant. Benjamin juzgaba que la filosofia del lenguaje era indisociable de las
especulaciones sobre el conocimiento. En el ambito del lenguaje encuentra la ansiada
“neutralidad™ [Neutralitdt] respecto de esa dicotomia entre sujeto y objeto, capaz de
fundar un conocimiento autonomo. La concepcion del lenguaje que permite tal cosa
no se desarrolla en el Programa, pero se encontraba ya esbozada en “Sobre el lenguaje

en general y el lenguaje del hombre” (1916): alli el lenguaje consiste en el Medium

SGSIL, 1, p. 168.

197

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

(ambito) del conocimiento y no en un instrumento de comunicacion del sujeto. Y
segun afirma en un fragmento proximo, la filosofia es “experiencia absoluta deducida
de manera sistematico-simbodlica como lenguaje” (1991, VI: 37). Esta relacion del
lenguaje con la experiencia desplaza a la conciencia empirica como fundamento del

conocimiento.

La critica a la conciencia empirica presenta un rasgo particularmente sugerente en
relacion con nuestro recorrido hacia el surrealismo: la recusacion de ésta a partir del
mito y la locura. En un pasaje muy elocuente, Benjamin afirma que la representacion
del conocimiento vinculada a un yo individual que recibe las sensaciones mediante los

sentidos y, a partir de alli, forma sus representaciones

es pura mitologia y, en lo que hace a su verdad, vale tanto como cualquier otra mitologia
epistemologica [Erkenntnismythologie]. Sabemos que los pueblos primitivos de la
denominada etapa preanimista se identificaban con animales y plantas sagrados, y se
denominaban como ellos; sabemos bien que hay locos que se identifican parcialmente con
los objetos de su percepcion y que por tanto dejan de ser en su respecto ‘ob-jecta’, algo
colocado enfrente; sabemos de enfermos que no relacionan las sensaciones producidas por
sus propios cuerpos consigo mismos, sino que las refieren a otras entidades, y de videntes
que afirman recibir las percepciones de los otros como si fueran suyas. La concepcion
habitual que se practica del conocimiento sensorial (y espiritual), tanto en nuestra época
como en las épocas kantiana y prekantiana, es pura mitologia tanto como las mencionadas

(1991, 1I/1: 161-162).

Asi como la mitologia expresa aqui el aspecto fabulesco, el cotejo con la locura
denuncia el caracter “enfermo” de estas concepciones: la conciencia empirica
conocedora es para Benjamin una especie de la conciencia demente, alienada.
Gershom Scholem menciona que Benjamin coleccionaba libros sobre enfermedades
mentales, en los que encontraba “material para las mas profundas consideraciones
sobre la arquitectura de los sistemas en general y la naturaleza de la asociacion, en la
que el pensamiento y la fantasia se relacionaban entre si de la misma manera que la
salud mental y la enfermedad” (2003: 12). En este sentido, el pasaje citado no deberia
interpretarse como un rechazo de la fantasia o incluso de la alucinacion. Estas son

consideradas, en cambio, como productivas para pensar la nocion de experiencia que

198

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

debe construirse. Relata Scholem: “Ya en Suiza [...] me hablé de la ampliacion de la
experiencia humana a través de las alucinaciones, cuyo contenido, en cualquier caso,
no podria ser aprehendido mediante el término «ilusiény»” (1987: 71). El término
“ilusion” [Schein] alude probablemente a la dialéctica trascendental de Kant, y su
recusacion a un supuesto reduccionista en su base. En este contexto, se entiende la
aclaracion de Scholem de que el uso del hashish por parte de Benjamin no se explica
por una aficiéon a los narcéticos. En el Programa, Benjamin afirma que existen
“gradaciones” en la conciencia, y exige un criterio para determinar la diferencia de
valor entre sus diferentes tipos: “Delimitar el criterio verdadero de la diferencia de
valor entre diversas clases de conciencia constituird sin duda una de las tareas mas
altas de la filosofia venidera” (1991, II/1: 162). En esta direccidon analizamos aqui el
enriquecimiento del concepto de experiencia a partir de la aproximacion al
movimiento surrealista y a sus nociones de ebriedad y de suerio, en clara sintonia con
una reivindicacion del ambito imaginario o alucinatorio de la fantasia. La cuestion del
mito, cuya importancia filosofica descubre Benjamin por esos afios, serd también

decisiva en su interés por el movimiento surrealista.’

) . . 199
Para terminar, cabe hacer algunas aclaraciones respecto del significado de la esfera

religiosa. El “apéndice” del Programa, escrito en marzo de 1918 (unos cuatro meses
DICIEMBRE
después que la parte principal del escrito), se propone esclarecer precisamente el papel 2010

de esta esfera y su relacion con la filosofia. La metafisica legitima vincula, segun
Benjamin, la totalidad de la experiencia con el concepto de Dios.” A menudo se ha
sefialado la exigencia de Benjamin de incluir a la experiencia religiosa en la esfera del
conocimiento; menos se ha destacado que tal inclusion refiere a una relacion auténtica
entre la filosofia y la teoria de la religion (no la religion en si). La filosofia, hemos
visto, refiere siempre al conocimiento: “[tJoda la filosofia se divide en teoria del
conocimiento y metafisica, o, expresado en términos kantianos, en una parte critica y
una parte dogmatica” (1991, 1I/1: 169). Pero —Benjamin aclara— la critica esta

virtualmente contenida en la metafisica. En sentido estricto, no hay un limite real entre

% Especificamente entre los afios 1915 y 1917, cuando Benjamin realiza sus estudios en Munich, donde cursa un
seminario privado sobre mitologia comparada y etnologia precolombina con el profesor Walter Lehmann. Sobre
la cuestion del mito en la obra de Benjamin, que la atraviesa con diversas modulaciones, véase: Menninghaus
(1986).

TGSTL, 1, p. 164.



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

filosofia ciencia. Hacia el final del Programa afirma: “La experiencia es la
y

multiplicidad continua y unitaria del conocimiento”.®

El balance, en conclusion, es el siguiente: de la filosofia de Kant debe rechazarse
la nocién de sujeto en el ambito del conocimiento; debe conservarse “la tricotomia del
sistema kantiano” (id.: 165), junto al legado mas importante: un sistema que aborda el
problema de la justificacion del conocimiento, mediante ideas capaces de simbolizar la
unidad sistematica de la esfera cognoscitiva. Finalmente, debe modificarse el concepto
de experiencia, y por tanto el de metafisica, para ponerlo en relacion con su teoria del
conocimiento —si bien la tabla de categorias debe ser revisada por completo, y puesta

en relacion con una reflexion sobre su caracter lingiiistico—.

3. El “espacio del cuerpo y de la imagen”: el surrealismo y la ampliacion de la

experiencia

Luego de escribir el Programa, Benjamin dedica la mayor parte de su energia a llevar
a cabo una fundamentacion de la critica de arte como esfera de conocimiento.” La
cuestion de la ampliacion de la experiencia queda entonces en suspenso: Benjamin
sigue pensando la cuestion del lenguaje a partir del Romanticismo, sigue ejerciendo
una dura critica a la intencionalidad del sujeto en todos sus escritos —especialmente en
el prefacio al libro sobre el Trauerspiel— pero esta no es vinculada con la necesidad de
ampliar el concepto de experiencia. Serd recién en 1929, en el ensayo sobre el
surrealismo, —y luego del “giro” que implica en su produccion Calle de direccion

unica (1928)— donde retorna, al menos tangencialmente, a aquella cuestion.

El surrealismo no es concebido aqui como un movimiento artistico. Se trata mas
bien, segin sus propias pretensiones, de impulsar la ampliacion de la experiencia en
todo aquello que involucra la relacion del hombre con el mundo. Una vez mas, la
posibilidad de producir tal transformacion esta vinculada con la erradicacion de la
conciencia empirica individual y con una reflexion sobre las diversas “gradaciones” al

interior de la conciencia. En este sentido, serd la embriaguez [Rausch] surrealista

8 .

Ibid., p. 168.
° En 1918 entrega a la Universidad de Berna su tesis doctoral —E/ concepto de critica de arte en el Romanticismo
aleman—; y luego, durante la primera mitad de la década del 20°, escribe Las afinidades electivas de Goethe y El
origen del drama barroco alemdn, en que continia con la construccion de una teoria de la critica de arte.

200

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

aquella que permita la disolucion del sujeto individual y la adquisiciéon de una

auténtica experiencia:

este aflojamiento del yo en la embriaguez es, al mismo tiempo, la experiencia viva y tan
fecunda que hizo salir a estas personas [los surrealistas] del hechizo de la embriaguez en
cuanto tal. No es éste sin duda el lugar para describir la experiencia de los surrealistas en
todo su alcance. Pero quien ha comprendido que los textos adscritos a este circulo no son
literatura, sino otras cosas (manifestacion, consigna, documento, bluff, o, si se quiere,
falsificacion), también ha comprendido que aqui se habla literalmente de experiencias, y

no de teorias; y mucho menos aun, de fantasmas (1991, II/1: 297, énfasis agregado).

La combinacion surrealista de lo onirico, lo magico, lo maravilloso, la telepatia, la
hipnosis y, en general, la experimentacion con los estados alterados de la conciencia —
conducida con una actitud cognoscitiva, dialéctica, y no con aquella que permanece en
el “hechizo de la embriaguez”— habria contribuido a desarrollar una experiencia capaz
de “aflojar” la individualidad del yo y romper los limites de lo conocido. El método
surrealista del automatismo en la escritura, que recogia en parte las practicas
espiritistas, encontraba su sentido menos en la relacion con un mas alla (los
“fantasmas”) que en la posibilidad de expresar lo inconsciente, cuyo médium seria
este proceso. La dialéctica de la embriaguez se constituye entonces en el centro
neuralgico de una experiencia enriquecida. La ebriedad tiene la capacidad de colaborar
en un proceso que conduzca a la organizacion, asi como el suefio puede promover el
despertar revolucionario: el suefio y las drogas son sélo una parte de este planteo. El

objetivo ultimo es ampliar el conocimiento con el material extraido al inconsciente.

En contraste con el Programa, donde la ampliacion de la experiencia implicaba la
incorporacion de la esfera religiosa al conocimiento, aqui se habla de “iluminacion
profana” [profane Erleuchtung]. La iluminacion profana, de inspiracion materialista y
antropologica, se presenta como una superacion de la “iluminacion religiosa”: ya no
se trata de la inclusion de la esfera religiosa en el conocimiento, sino mas bien de
vincular conocimiento y politica. El conocimiento auténtico debe transformase en

accion, una accion enraizada en el cuerpo.

201

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

En este sentido, Benjamin se refiere aqui al “espacio del cuerpo y de la imagen”
[ein Leib- und Bildraum]. Esta nocion constituye el origen de la reflexion
benjaminiana sobre la imagen; la formula “imagen dialéctica” aun no ha aparecido y
las caracteristicas asignadas a la imagen se asocian al cuerpo con una nitidez mucho
mayor que en la produccion de la década del ‘30. No se trata aqui de un contenido
latente que se actualiza en el recuerdo, sino de imdgenes que descargan sus fuerzas
revolucionarias en un cuerpo colectivo. Asi, en la “iluminacion profana” el cuerpo y la

imagen se conjugan, y esta puede superar la escision entre teoria y praxis:

solo una vez que el cuerpo y el espacio de la imagen se conjugan en [la iluminacion
profana] con tal profundidad que la tensidon revolucionaria se convierte en inervacion
[Innervation] corporal colectiva, y las inervaciones corporales del colectivo se convierten
en descarga revolucionaria, la realidad se puede superar a si misma hasta el punto que

. . o
exige el Manifiesto comunista."

Benjamin contrapone este “espacio del cuerpo y de la imagen”, ligado al surrealismo,
a otro tipo particular de imégenes: aquellas que utiliza la inteligencia burguesa de
izquierda en sus programas politicos. En dos fragmentos especialmente —que citamos a

continuacion— se evidencia la contraposiciéon mencionada:

(Pues cudl es el programa de los partidos burgueses? Un primaveral poema malo,
atiborrado de comparaciones hasta el punto de reventar. De este modo, en efecto, el
socialista ve ese “futuro mejor de nuestros hijos y nietos”, en que todos actiien “como si
fueran angeles”, todos tengan tanto “como si fueran ricos” y todos vivan “como si fueran
libres”. Pero de angeles, riqueza y libertad ni rastro. Y es que eso so6lo son imagenes. ;Y
cual sera el vasto repertorio de imdgenes de esos poetas de asamblea socialdemocrata,
cual sera su gradus ad parnassum? El optimismo. jQué otro en cambio es el aire que se
respira en el escrito de Naville [Le révolution et les intellectuels], que hace de la

“organizacién del pesimismo” la exigencia del dia! (1991, II/1: 308)"

' 1bid., p. 310.

' Para las citas de este texto utilizamos la traduccién de J. Navarro Pérez en: Benjamin (2007), ligeramente

modificada cuando lo consideramos apropiado.

202

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

Organizar el pesimismo no significa otra cosa que expulsar la metdfora moral de la
politica y, a su vez, descubrir en el &mbito de la accion politica el pleno ambito de las
imagenes [hundertprozentiges Bildraum]. Este ambito de imagenes no se puede medir ya

contemplativamente (id.: 309).

Las imagenes que utiliza la burguesia de izquierda carecen para Benjamin de
contenido historico, constituyen un ideal vacio, estan alli “delante” para ser
meramente contempladas. Aquello que las motiva es el optimismo: una confianza en
el futuro de la humanidad. El conocimiento debe desterrar esta imagineria optimista y
contemplativa, incapaz de transformarse en accion. Tales imagenes son caracterizadas
a partir de la figura retorica de la comparacion, que dice tomar del tratamiento de
Louis Aragon en su Traité du style, aparecido inmediatamente antes, en 1928. Aragon
contrapone la comparacion a la imagen en el contexto del estilo literario; Benjamin se
propone ampliar esta distincion al dmbito de la politica. (Cabe sefialar que antes de
Aragon, André Breton habia distinguido entre comparacion e imagen en el Primer
Manifiesto Surrealista, de 1924.'%) La politica en tanto organizacién del pesimismo se
encuentra ligada con un espacio de la imagen que se distingue de la metafora —la cual
posee una comparacion tacita—, que arranca a la imagen de la distancia contemplativa
y la fusiona con el cuerpo y con la accion. Benjamin se refiere entonces a una imagen
“plena”, “ciento por ciento” [hundertprozentig], perteneciente plenamente al
Bildraum. El “espacio de la imagen” debe funcionar como “inervacion” del cuerpo

colectivo: de los estimulos de este tejido nervioso provendria la accion politica.

(Por qué el surrealismo estaria en condiciones de generar este tipo de imagenes, de
ampliar la experiencia y el conocimiento de tal modo que este pueda conducir a la
accion politica requerida? La insistencia en las iméagenes oniricas no promete a
primera vista una transicion a la via politica. Tanto en este escrito de 1929 como en el

breve “Traumkitsch. Glosa sobre el surrealismo” (1925), Benjamin distingue la

'2 Alli Breton retrotrae esta distincion a Pierre Reverdy, cuyas ideas al respecto cita: “La imagen [...] no puede
nacer de una comparacion, sino del acercamiento de dos realidades mas o menos alejadas. Cuanto mas distantes
y precisas sean las relaciones entre las dos realidades que se ponen en contacto, mas intensa sera la imagen y
tendrd mas fuerza emotiva y realidad poética” (cf. Breton, 1965: 36). A partir de alli Breton atribuye a la imagen
algunas caracteristicas que guardan una notable afinidad con el andlisis benjaminiano de la imagen: dicha
aproximacion de elementos lejanos se produce de manera inconsciente, fortuita e involuntaria, y produce una
chispa que se obtiene “de la diferencia de potencial entre los dos conductores. Cuando esta diferencia es minima,
como pasa en la comparacion, la chispa no se produce” (id.: 52).

203

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

concepcion surrealista del suefio de la romantica. Esta contraposicion con el
Romanticismo otorga a la concepcion surrealista las caracteristicas que permiten
responder esa pregunta, precisamente en la medida que la separa de la nocion de
sujeto.”® El Romanticismo es vinculado con lo subjetivo, en contraste el surrealismo
que sustentaria una vision de lo onirico estrechamente ligada al mundo objetivo y
material. Benjamin afirma que mientras el Romanticismo concibe el suefio como
medio para una investigacion del alma humana, el tratamiento surrealista busca
“penetrar en el corazén de las cosas obsoletas” (1991, II/2: 621),'* de los productos
desechados por la técnica, de los vestidos pasados de moda, de lo “anticuado”. En el
mundo de la técnica, de la reproduccion de objetos y de imagenes, el suefio ha dejado
de ser la “azul lejania” de los roménticos y ha devenido una “gris capa de polvo sobre
las cosas” (id.: 620). Benjamin sugiere asi que, en contraposicion con los romanticos,
que buscaban en el suefio una huida de la realidad, los surrealistas prueban la
explosiva fusion entre suefio y realidad. Mientras el Romanticismo subraya lo
enigmatico, el surrealismo “lo reencuentra en lo cotidiano” mediante una “Optica
dialéctica” (1991, 11/1: 307). De alli su rescate de los objetos kitsch, concepto definido

por Benjamin como “la cara que la cosa ofrece al suefio” (1991, 11/2: 620). Estos

204
encarnan no so6lo el estado de ensuefio que define al capitalismo y a sus fuerzas
miticas, sino también la fuente de una energia revolucionaria sepultada entre los DICIEMBRE

desechos de la cultura de masas, y que los define como algo més que falsificaciones de
sus correspondientes modelos en la alta cultura. La observacion dialéctica tendria
entonces la virtud de descubrir en esos objetos relegados por el avance tecnologico la
fuente de un conocimiento historico que puede operar como antidoto frente al mito del

progreso capitalista.

El énfasis en el caracter profano de este conocimiento y su vinculacion con el
mundo material y objetivo coloca a este movimiento en condiciones de ampliar la
experiencia a la politica. La relacion del surrealismo con las cosas esta en la base de su

politizacion:

'’ Resulta interesante, sin embargo, observar la importancia que el surrealismo, y especialmente Breton, atribuy6
al Romanticismo como antecedente directo de sus concepciones. Al respecto, puede verse: Lowy (2006: 19-34).
' Para las citas de este escrito, utilizamos la traduccion de R. Ibarlucia en: Ibarlucia (1998).



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

Pues, hasta que llegaron estos visionarios e intérpretes de signos, ain nadie se habia dado
cuenta de que la miseria, no sélo la social, sino también la miseria arquitectonica, o la
miseria del interior, de las cosas esclavizadas y esclavizantes, se transforman en nihilismo

revolucionario (1991, II/1: 299).

La miseria material puede ser “inervada” en el Bildraum y transformada en accion. La
physis que se organiza en la técnica, plagada de imagenes, genera una realidad
objetiva y politica. Benjamin inscribe esta concepcion dentro de lo que denomina
“materialismo antropoldgico” —cuya tradicion remonta a Johann Peter Hebel, Biichner,
Nietzsche y Rimbaud—, en contraste con lo que considera el “materialismo metafisico”
—Karl Vogt y Nikolai Bujarin—. Este materialismo, puede adivinarse, no era aquel al
que adscribia Adorno, quien le reprocha: “todos los puntos en los que, a pesar de la
mas fundamental y concreta coincidencia, difiero de usted, pueden agruparse bajo el
titulo de un materialismo antropologico al que no puedo adherirme. Parece como si
para usted la medida de la concrecion fuera el cuerpo humano” (Adorno; Benjamin,

1998: 15).

La “iluminacion profana”, que aqui adquiere el méximo estatuto gnoseologico,
percibe el suefio en que estan sumidas no so6lo las personas sino, fundamentalmente,
las cosas; pues logra acceder a la capa onirica que las envuelve. Si el poeta surrealista
Saint-Paul Roux colocd, como recuerda Benjamin (y antes Breton), un cartel en su
puerta mientras dormia que anunciaba “Le pocte travaille”, Benjamin busca llevar esa
misma actitud a la filosofia: también el filosofo trabaja mientras duerme, sélo que
habra de continuar su trabajo durante la vigilia, mediante la interpretacion de ese
material, en el momento en que se “restriega los ojos”, es decir, cuando ain no ha
perdido el contacto con el material onirico. Se trata “un particular entrecruzamiento
dialéctico que una mente romantica jamas y en ningun caso podria apropiarse” (1991,

/1, p 307).

En el marco de esta politizacion, el surrealismo esta atravesado por la dialéctica
entre revuelta y revolucion, es decir, entre el impulso anarquista de la libertad y la
disciplina comunista. Puede sefialarse cierta ambivalencia de Benjamin entre el
abordaje del surrealismo como sintesis de esa dialéctica y la comprension de éste

solamente a partir del componente anarquista. El objetivo es, segiin enuncia, “ganar

205

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

las fuerzas de la embriaguez para el servicio de la revolucion™ (id.: 307). Pero él
mismo se pregunta si el empefio surrealista en reconciliar el componente anarquico
con el servicio a la revolucion puede lograrse con un énfasis tan marcado en el primer
elemento; y vacila en otorgar a sus producciones una cabal comprension dialéctica de
la iluminacidn profana: “esta concreta iluminacidén profana no siempre ha encontrado
al surrealismo a su altura [...] y precisamente los escritos que la proclaman con mas
fuerza (el incomparable Paysan de Paris de Aragon y Nadja de Breton) tienen unas
carencias muy molestas” (id.: 297). Lo que no puede dudarse es que el propio
Benjamin apuesta por una combinacién de ambos momentos, en que las energias del
primero sean dirigidas hacia una “organizacién” (del pesimismo) en el segundo. Pues
atender so6lo al impulso de la revuelta significaria “renunciar a la preparacion
disciplinada de la revolucion en beneficio de una mera praxis oscilante entre ejercicio
y festejo anticipado” (id.: 307). En este sentido, su escrito de 1929, con un claro sesgo
anarquista, no deberia ser leido unilateralmente a partir de ese elemento. La
experiencia radical de la revuelta debe unirse con una de caracter constructivo, incluso
dictatorial, orientada hacia la revolucion. Las lecturas criticas que ponen el acento en
el aspecto destructivo, anarquista, de la propuesta de Benjamin —por ejemplo la de
Michael Lowy (1997)—, relegan este aspecto de sus reflexiones en torno a la accion

politica.

Cabe agregar que la reflexion sobre la idea de libertad de los surrealistas responde
también a las exigencias del Programa, donde se afirmaba que la transformacion del

concepto de experiencia acarrea modificaciones en el &mbito moral:

Pero también aqui debemos subrayar que todo el conjunto de la ética no puede reducirse
al concepto de moralidad que tienen la Ilustracion, Kant y los kantianos, asi como el
conjunto de la metafisica tampoco se reduce en absoluto a lo que ellos llaman experiencia.
Por eso, con un nuevo concepto de conocimiento se transformara decisivamente no solo el

concepto de experiencia, sino también el de libertad (1991, II/ 1: 165).

Al comienzo del escrito sobre el surrealismo, Benjamin reivindica el valor de la
mirada de un alemén sobre el movimiento surrealista francés no s6lo en tanto ella goza
de una distancia adecuada, sino también porque el alemén se encuentra familiarizado

con “la crisis del concepto humanista de libertad” (1991, 11/1: 295). A este concepto

206

DICIEMBRE
2015



l‘ L
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

humanista, Benjamin opone otro de sesgo anarquista, que atribuye al surrealismo: “Un
concepto radical de libertad no lo ha habido en Europa desde Bakunin. Los surrealistas
lo tienen. Ellos son los primeros en liquidar el esclerdtico ideal moralista, humanista y
liberal de libertad” (id.: 306). Esta libertad supone la realizacion de sacrificios, pero
implica, en cambio, una liberaciébn en todos los aspectos, sin limitaciéon. La
concepcion de Bakunin es radical en su afirmacion de la libertad en tanto impulso
natural del hombre a rebelarse e ir més allad de todo limite, y a su vez en la tesis de la
sociedad como unico medio en que esta libertad se alcanza (Bakunin, 1972). La
interpretacion de esta nueva concepcion de la libertad se apoya en gran medida en
aquellos poetas que considera precursores y representantes tempranos del surrealismo,
Rimbaud, Lautréamont, Apollinaire. Benjamin rescata de ellos, ante todo, su
reivindicacion del mal y su insurreccion frente al catolicismo. La praxis politica de la
burguesia de izquierda estd determinada en cambio por una moral idealista, y rechaza
toda radicalidad de la libertad en la vida empirica (Benjamin subraya que
precisamente este rechazo condujo al surrealismo a inclinarse al comunismo hacia
1925). De este modo, la burguesia de izquierda coloca la plena libertad en un sujeto
independiente de las estructuras sociales. Contra esto, Benjamin formula y responde la
pregunta de Naville por los presupuestos de la revolucion: “;donde se encuentran los
presupuestos [Voraussetzungen] de la revolucion? ;(En el cambio de la mentalidad o
en las condiciones exteriores de la situacion? Esta es la pregunta cardinal que
determina la relacion entre politica y moral, y que no tolera encubrimiento alguno”
(1991, II/1: 308). La modificacion de la actitud interna es la respuesta religiosa y
moralista; mientras que la precedencia del cambio de las circunstancias exteriores
proviene del comunismo y del surrealismo, y es abiertamente profana. La moral
idealista, del sujeto, que confia en el progreso del hombre, etc., vinculada sin duda con
la filosofia kantiana, es considerada como un elemento pernicioso para abordar la
politica. Pues conduce a un concepto de libertad que resulta inutil para transformar la

realidad.

De este modo, la nocion de embriaguez salda cuentas con Kant no solo en el
ambito gnoseologico, sino también en el moral. Y cabe agregar que también en el
ambito de la estética: el concepto de Rausch, de procedencia nietzscheana, impugna la

distancia contemplativa de la satisfaccion desinteresada que Kant atribuye al juicio

207

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

estético en la Critica del Juicio. Esta embriaguez se vincula con un Bildraum que, en
contraste con las imagenes de la burguesia de izquierda, no puede medirse

contemplativamente.
4. Consideraciones finales

Hemos sostenido que los escritos sobre el surrealismo de fines de la década del 20’
pueden ser leidos como una respuesta a la exigencia de ampliar el concepto de
experiencia (y por tanto de conocimiento) presente en el Programa de 1917. Segun
Benjamin, el sistema kantiano habia reducido tal concepto a la ciencia fisico-
matematica. Hemos visto que si en el Programa tal ampliacion implicaba
principalmente una incorporacion de la esfera religiosa, mas adelante esta idea es
abandonada en favor de una vinculacion entre conocimiento y politica. El &mbito de la
historia, central en ambas etapas, es quizas la mediacion que unifica el proyecto: tanto
la religion como la politica fueron leidas por Benjamin en conexion con la historia,
hacia donde siempre creyd que debia extenderse el conocimiento.

Sin embargo, la importancia de la corporalidad como un espacio a ser fusionado
con la imagen y el conocimiento se debilita considerablemente durante la década del
30°. Quizas la ultima tentativa de desarrollar una teoria de la experiencia desde una
perspectiva gnoseoldgica se halla en los textos sobre la mimesis de 1933 (“La facultad
mimética” y “La doctrina de lo semejante’), que no analizamos aqui por una cuestion
de extension. A partir de 1934, cuando comienza la segunda fase del Libro de los
Pasajes, la cuestion se desdibuja. Si bien puede afirmarse, como lo ha hecho Rolf
Tiedemann, que alli Benjamin intenta trasladar la “iluminacion profana” de los
surrealistas al ambito de la historia (¢f. Benjamin, 1991, V/1: 18), es indudable que la
fusion que dicha categoria propone entre imagen y cuerpo colectivo pierde peso.

La ambivalencia mencionada en la interpretaciéon de Benjamin de este movimiento
—el hecho de que el surrealismo sea identificado, por un lado, con la ebriedad de la
revuelta, y, por otro, con la dialéctica entre la revuelta y la revolucion— es resuelto
afos mas tarde cuando Benjamin toma cierta distancia del surrealismo. El autor del
Libro de los Pasajes afirma que las teorias de Aragon adolecen de una falta de

dialéctica:

208

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

Delimitacion de la indole de este trabajo respecto de Aragon: mientras que Aragon se
aferra a los dominios del suefio, se ha de hallar aqui la constelacién del despertar.
Mientras que en Aragon permanece un elemento impresionista —la “mitologia™—, y a este
impresionismo hay que hacerlo responsable de los muchos filosofemas amorfos del libro,
aqui se trata de disolver la “mitologia™ en el espacio de la historia. Lo que desde luego
solo puede ocurrir despertando un saber, aun no consciente, de lo que ha sido (1991, V/1:

571-572, énfasis agregado).

Este fragmento muestra no solo la necesidad de subrayar la desmitificacion como
objetivo ultimo del proceso de conocimiento, sino que sefiala el protagonismo cada
vez mas mayor que cobra para Benjamin el pasado, “lo sido”, en el marco de ese
proceso. En 1929 se trata de rescatar el caracter sensorial de la imagen, la “inervacion”
de las fuerzas revolucionarias en el presente: en eso consiste el despertar.
Posteriormente, la “imagen dialéctica” acenttia la dimension temporal del pasado, que
en su caracter inconcluso permite concebir aquel aspecto intersticial del tiempo que
marca una distancia entre los desarrollos tardios de Benjamin y algunos escritos de los
anos 20’. Es el pasado la figura que debilita la fuerza mesianica, y la diferencia de la
fuerza revolucionaria de 1929 (asi como de aquella fuerza que distinguia la violencia
divina de la violencia del derecho en “Para una critica de la violencia” de 1921). En
este sentido, la distancia entre ambos planteos radica no s6lo en que la imagen
dialéctica deba ser “leida” —como ha sefialado Sigrid Weigel (1999: 53)—, sino
también, como observa Luis Ignacio Garcia (2011), en este Zeitdifferenzial."” Los
“diferenciales del tiempo” permiten concebir aquel espacio en que habita lo que podria
haber ocurrido y se frustrd, quedando latente fuera de la tradicidén continua y lineal.
Ese espacio lo funda el pasado con su existencia virtual en el presente; por eso en la
imagen dialéctica “esta escondido el tiempo [...] el diferencial de tiempo en el que

unicamente es real y efectiva la imagen dialéctica” (Benjamin, 1991, V/II: 1038).

La iluminacion profana, que era la apuesta por una ampliacion de la
experiencia y una vinculacién de la imagen y el cuerpo, es relegada en favor de la
rememoracion. La actualizacion ya no es una inervacion en el cuerpo sensorial del

colectivo (una descarga de la fuerza), sino un recuerdo del pasado, al cual nos une una

' Luis Ignacio Garcia trabaja a partir de la hipétesis de una estrecha afinidad entre Benjamin, el vitalismo y
Gorges Sorel en los aflos ‘20, que explicaria en parte las caracteristicas propias del “espacio de la imagen”.

209

DICIEMBRE
2015



REVISTA DE FILOSOFIA
La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

débil fuerza mesianica, cuya efectividad es determinable s6lo al modo en que el fisico
determina el color de los rayos ultravioletas.'® Por segunda vez, el proyecto de llevar a

cabo una ampliacion de la experiencia habra de quedar incompleto.
Bibliografia

Adorno, Theodor; Benjamin, Walter (1998) Correspondencia (1928-1940). Theodor
W. Adorno y Walter Benjamin, H. Lonitz (ed.). Trotta; Madrid.

Bakunin, Michail (1972) La libertad, trad. S. Soler Amigo. Grijalbo; México.

Benjamin, Walter (1991). Gesammelte Schriften, R. Tiedemann y H.
Schweppenhéuser (eds.). Suhrkamp; Francfort del Meno.

------ (2007) Obras, 11, 1, J. Navarro Pérez. Abada; Madrid.

------ (1966) Briefe, Th. W. Adorno y G. Scholem (eds.). Suhrkamp; Francfort del

Meno.

------ (1995-2000) Gesammelte Briefe, C. Godde, H. Lonitz (eds.). Suhrkamp;
Francfort del Meno.

Breton, André (1965) Los manifiestos del surrealismo, trad. A. Pellegrini. Nueva

Vision; Buenos Aires.

Garcia, Luis Ignacio (2011) “La «imagen dialéctica» segin Walter Benjamin. La
cultura de masas entre la imagen arcaica y el despertar revolucionario”, V Simposio

Internacional Representacion en la Ciencia y el el Arte.

Ibarlucia, Ricardo (1998) Onirokitsch. Walter Benjamin y el surrealismo. Manantial;

Buenos Aires.

Lowy, Michael (2006) La estrella de la maniana: surrealismo y marxismo, trad. C.

Benito, E. Castro y S. Guiard. El cielo por asalto; Buenos Aires.

' GST, 3, p. 1232.

210

DICIEMBRE
2015



lk n
REVISTA DE FILOSOFIA

La ampliacion del concepto de experiencia en Benjamin: de Kant al surrealismo | Florencia Abadi

------ (1997) Redencion y utopia. El judaismo libertario en Europa Central, trad. de H.

Tarcus. El cielo por asalto; Buenos Aires.

Menninghaus, Winfried (1986) Schwellenkunde. Walter Benjamins Passage des Mythos.
Suhrkamp; Francfort del Meno.

Scholem, Gershom (2003) Walter Benjamin y su dngel, trad. de R. Ibarlucia y L.

Carugati. Fondo de Cultura Econémica; Buenos Aires.

------ (1987) Walter Benjamin. Historia de una amistad, trad. J. F. Yvars y V. Jarque.

Peninsula; Barcelona.

Smith, Gary (1989) “Thinking through Benjamin: an introductory essay”, en:
Benjamin. Philosophy, Aesthetics, History. University of Chicago Press; Chicago.
7-47.

Tiedemann, Rolf (1991), “Einleitung des Herausgebers”, Gesammelte Schriften V/1,
R. Tiedemann y H. Schweppenhéuser (eds.). Suhrkamp; Francfort del Meno. 11-41.

Weigel, Sigrid (1999) Cuerpo, imagen y espacio en Walter Benjamin. Una relectura, 211

trad. J. Amicola. Paidds; Buenos Aires.

DICIEMBRE
2015



