l‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

Notas sobre la nueva filosofia espafola: hacia wuna

fenomenologia de las imagenes del cine.

Lcdo. Sergio Aguilera Vita
Université Paris Sud

En 1982 se funda en Madrid el CEIF (Centro Espafiol de Investigaciones Fenomenologicas)
como respuesta al interés e importancia que ha adquirido la reflexion fenomenologica en el

pensamiento contemporaneo y con dos objetivos principales:

A) Promover estudios especializados y originales de Fenomenologia, con especial atencion

al método de Husserl y a los &mbitos de aplicacion de la Fenomenologia.

B) Promover la formacion y perfeccionamiento de Investigadores en los distintos dmbitos
de la fenomenologia y, para ello, organizara congresos, cursos, coloquios, Seminarios y
Ciclos de conferencias, asi como otras actividades cientificas y didacticas. (CEIF 1982-83,

275)

En los anales citados se advierte de que las investigaciones que se realizaran y promoveran no
tendran como unico objetivo el pensamiento y obra de Edmund Husserl, autor al que por otro
lado, siempre hay que volver de una u otra forma en toda investigacion de fenomenologia. El
caracter abierto de la sociedad responde de esta manera a la forma de pensar de dicho autor y
propicia desde el principio el tipo de estudios de los que este articulo quiere dar cuenta. Los
cuatro campos de investigacion que propone el centro en el inicio de su andadura son:
Fenomenologia y Filosofia, Fenomenologia y Ciencias Humanas, Fenomenologia y Arte y

Fenomenologia y Ciencias.

Con motivo de la presentacion en sociedad del CEIF, el profesor Isidro Gomez Romero, en su
disertacion sobre el tema “La fenomenologia y la crisis del hombre contemporaneo”, propuso
la tesis de que la fenomenologia encarna actualmente el intento mas claro de elaboracion de
un pensamiento de corte radical y critico (Ibidem 276). Por su parte la profesora A. T.
Tymieniecka, fundadora y presidenta del Instituto Mundial de Fenomenologia, en otra
conferencia del mismo acto, resalto el papel de la Imaginacion Creadora (imaginatio creatix)
en la donacidn existencial de sentido, la cual definid6 como punto de confluencia entre la teoria

y la praxis en la constitucion creativa de la vida humana. (Ibidem 277). Los tres primeros dias

215

DICIEMBRE
2015



l‘ L
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

de diciembre de 1983 el CEIF llevd a cabo su acto mas resefiable, la organizacion del I
Congreso Espafiol de Fenomenologia con el tema “La fenomenologia hoy y la fenomenologia

en Espafia”.

El CEIF sera el precedente de la Sociedad Espafiola de Fenomenologia (SEFE) que empieza a
funcionar en 1988 a partir del I Congreso Mundial de Fenomenologia celebrado en Santiago
de Compostela bajo el co-patrocinio de la International Husserl and Phenomenological
Research Society. En sus estatutos se recoge un unico y principal objetivo: promover los
estudios de filosofia fenomenologica en dialogo con otras corrientes de pensamiento. La
sociedad prosigue y amplia de esta manera el espiritu de apertura de la fenomenologia a todos

los campos del saber que ya animaba el Centro Espaiiol de Investigaciones Fenomenologicas.

Desde el comienzo de su andadura, por la sociedad han pasado personalidades de alta talla del
mundo de la filosofia espafiola como son Miguel Garcia Bard, que ya formaba parte del CEIP;
Javier San Martin, co-fundador, primer presidente y presidente honorifico actual;, César
Moreno Mérquez, que tomo las riendas de la presidencia de la sociedad en 1998; o Maria del
Carmen Lopez Sédenz, actual presidenta. Consideramos que estas personas han desarrollado a
partir de la fenomenologia, sin dejar de lado las otras corrientes filos6ficas que vertebraron el
pensamiento del S.XX y que lo siguen haciéndolo hoy dia, una filosofia propia que podria
considerarse netamente espafiola. En este articulo nos queremos centrar en el trabajo realizado
por los dos ultimos, en concreto en sus estudios llevados a cabo en el campo de la estética y la
ontologia, trabajos que abren infinitas posibilidades para la elaboracion de un pensar
novedoso desde la valoracion de dmbitos culturales tradicionalmente dificiles de pensar para
la filosofia. Como ejemplo, los trabajos de César Moreno sobre el arte de vanguardia o los de
Carmen Lopez Saenz sobre la ontologia carnal Merleau-pontyana que abren la puerta a la
elaboracion de un pensamiento de la Imaginacién, instancia cuyos productos (las imagenes)
se sitian mas alla (o mas acd) de cualquier concepto, en un suelo pre-reflexivo donde se da su
gestacion y su deriva. Este pensamiento “de imagenes” esta siendo retomado por la nueva
generacion de miembros de la SEFE y centrado en las imagenes del cine. Entre estos nuevos
miembros encontramos la propuesta de Roberto Menéndez de una Fenomenologia de la
Experiencia Cinematografica, o la propia que en colaboracion con los dos tltimos, a caballo
entre las dos generaciones de la sociedad, estudia la corporeidad del cine como forma de

expresion de lo sensible. Vamos a dar cuenta de todo ello, en la medida en que los tiempos y

216

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

los espacios nos lo permitan, tratando de dar cuerpo a algo que podria ser o llegar a ser una
nueva fenomenologia de de las imagenes de cine que, como dijimos, seria netamente

espanola.
Imaginacion y carnalidad

En su articulo de 2003 titulado “Imaginacion carnal en M. Merleau-Ponty”, Carmen Lopez
Saenz rastrea el papel de la imaginacion en la ontologia merleau-pontyana, reganandola junto
con la percepcion como instancia también principal, pese a la primacia que parece tener esta
ultima en los primeros trabajos del fenomendlogo francés, en la fenomenologia y, en general

en la filosofia de la época.

Se acostumbra a pensar que la fenomenologia privilegia de tal modo la percepciéon que la
imaginacion queda reducida a una debilitacion de la misma, mientras que sus productos, las
imagenes, se interpretan como meras copias de percepciones previas. [...] esto no es asi por lo que
a la fenomenologia existencial de Merleau-Ponty se refiere. [...] este fildsofo jamas redujo las
cosas a meros objetos de percepcion, sino que las consider6 realidades en si que participaban de la
Chair (carne) que invadia también nuestros cuerpos. En tanto visibilidad de lo invisible, la carne
incorpora la reversibilidad del perceptor y de lo percibido y bien puede entenderse como horizonte

de manifestabilidad de lo imaginario. (Lopez Sdenz 2002, 158).

Percepcion e imaginacion proceden del cuerpo propio en contacto ya con el mundo y a partir
del cual (y de las cuales) ambos, mundo y cuerpo, se diferencian y cobran un sentido. En la
ontologia de la carne la reversibilidad apuntada se refiere al hecho de que el cuerpo propio,
como nucleo o centro de toda significacion, es “mundalizado” y, a la vez, el mundo
“corporeizado” en un momento que siendo pre-reflexivo no tiene porqué escapar a toda
racionalidad, es por eso que puede ser pensado. Con su intencionalidad operante, puesto el
cuerpo el movimiento hacia la adquisicion de sus habitos, las cosas se le dan o aparecen como
mezcla o sintesis de transicién entre percepciones € imagenes. Las primeras en principio,
parecen promover la intersubjetividad acercandose més a la objetividad, mientras que las
segundas parecen quedar aisladas en la esfera subjetiva. Sin embargo esa objetividad de la
percepcion estd ya prefiada de imagenes que provocan el movimiento de los horizontes
perceptivos, aportando nuevos sentidos. Se establece una suerte de dialéctica entre objetividad
y subjetividad, entre percepcion e imagen en el establecimiento de las habitudes y

significados. Porque la percepcion siempre es parcial, esta inacabada, y es por la imaginacion

217

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

que se completa el resto que falta. La carnalidad del mundo que aparece o se muesta ante el
cuerpo es de hecho previa a la distincion objetivo-subjetivo y a la diferenciacion entre
facultades cognitivas. Todo es cuerpo, carne o tejido que nunca deja de hacerse y deshacerse

y que va constituyendo el tejido del Ser o lo que hay.

Es en el movimiento, en la operatividad del propio cuerpo, por su tendencia hacia las cosas y
su manera de tratarlas, su actitud habitual ante ellas, en donde se inicia esta dinamica. Se
reconoce entonces un estilo corporal que se presenta ante el mundo y ante los otros. Un
ejemplo, tal vez vanal, del estilo corporal es el reconocimiento que desde lejos hacemos de los
seres queridos pese a no estar al alcance de nuestra vista, simplemente por su forma de
moverse, de ser presencia. El cuerpo es entonces institucion de sentido pero, y precisamente
por eso, no se reduce a la persona. Cuerpo es también una obra de arte donde el juego entre

percepcion e imaginacion cristaliza en una propuesta creativa llena de significado, en estilo.

A decir verdad, ni el ser ni lo imaginario son susceptibles de ser objetivados porque no son objetos,
sino campos que incluyen componentes objetivos y subjetivo, figuras que van destacando sobre un
fondo y asi adquieren significado dando lugar a diferentes configuraciones. El sujeto es redefinido
también como campo, o sistema jerarquizado de estructuras abiertas por el “hay” inaugural de la

corporeidad (Lopez Saenz 2002, 164)
El arte como revelador metafisico

Otro articulo anterior de la profesora Lopez Saenz nos ayuda a aclarar estas nocion de estilo
corporal aplicado a la obra de arte. Alli afirma que «el cuerpo humano puede entenderse como
simbolismo natural que anuncia siempre su continuacion, como obra de arte desveladora del
ser, porque no es un objeto fisico, sino un sujeto-objeto, un sintiente-sentido, una expresiony.
(Lopez Saenz 1998,146). La institucion de la obra de arte, del estilo que deja entrever, es en
definitiva un revelador metafisico. Al contrario que la ciencia objetiva que opera con
conceptos cerrados que aseguran una verdad matematica, el arte (y la filosofia) son capaces
de asomarse al Ser desvelandolo en toda su profundidad y dejandolo aparecer. Centrandose en
el lado variable de la realidad, en su vertiente mas tangencial e inaprensible, en el mismo
devenir, posibilita el arte la vision de aspectos de las cosas que escapan a la mirada horizontal
del objetivismo cientifico. En verdad, el artista opera simplemente limpiando su mirada, en un
acto de epojé fenomenoldgica, de las pre-concepciones en las que se ve envuelta. No se trata

entonces de renunciar a la razoén en aras de una sensibilidad, ya apuntamos que no hay

218

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

diferenciacion entre facultades cuando lo que se quiere es atender a como las cosas mismas se
expresan. El artista busca la expresion de lo sensible y para ello pondrd en marcha todas sus

capacidades y facultades, llamense imaginacion, razon, deseo o percepcion.

Sin embargo la obra no nace del cero absoluto sino que est4 enraizada en un una tradicién que
reinterpreta. «El estilo- del arte (también de la institucién, del cuerpo)- no acaba de
conquistarse jamas, no es una realidad acabada y objetibable, sino un conjunto de ensayos y
errores cuya meta es la “deformacion coherente” de los signos sedimentados en nuestra
tradiciony». (Lopez Sdenz 1998, 148). Por ello la verdad a la que accede nunca estara acabada
sino propuesta, es lo que da al arte su potencial transformador de realidades. Porque el arte, en
su busqueda y propuestas, promueve la emancipacion de una realidad tremendamente
encorsetada por un tipo de racionalidad mecanicista sustentada en un modelo de verdad

matematico. La verdad del arte estd en continua formacidn, no deja de hacerse.

La profesora Lopez Saenz pone como ejemplo de todo esto en el articulo citado la obra de
Cézanne, tratada igualmente por Merleau-Ponty en su escrito “La duda de Cézanne”. Con su
modo de pintar que renunciaba al contorno y buscaba los volumenes a partir de la luz y el
color, Cezanne conseguia hacernos ver la parte invisible que permanece oculta y a la vez
vertebra nuestra visibilidad. La vision del pintor moderno no es entonces la del gedmetra que
impone las nociones de perspectiva a lo real. No es eso lo que verdaderamente aparece ante
nuestra vision natural, las lineas que marcan la carretera recta no tienden a juntarse en nuestra
pura vision ni los objetos varian realmente de tamafio segin su proximidad a nosotros. Todo
depende de la focalizacion de nuestra atencion, del interés que la cosa nos suscita, son
multiples los factores que nos hacen ver de una determinada manera y no solo los derivados
de una supuesta representacion objetiva de las cosas. Deshacerse del obstaculo de la
objetivizacion es lo que pretendia Cezanne eliminando los contornos. En realidad es el
posicionamiento corporal, su habitud ante las cosas, la familiaridad con la que se mueve ante
ellas de modo implicito el que determina nuestra manera natural de verlas. So6lo que esa
“manera natural” ha quedado sepultada por las imposiciones de nuestra cultura racionalista y
rescatarla es trabajo del artista, del pintor. Este y su arte pueden reeducar nuestra vision
acercandonos a otros aspectos de lo real ocultos a la mirada comun. «El arte es -por ello-
ontologia, significacion primordial que puede contener en si todas las figuras del ser». (Lopez

Saenz 1998, 155)

219

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

. . . . 1
«La acogida de la conciencia en lo sensible»

La idea de que las cosas han quedado sepultadas bajo el peso de la conciencia moderna que
olvida la armonia primigenia entre el mundo y la percepcion abre el articulo que el catedratico
César Moreno dedicd a la ontologia merleau-pontyana en La sombra de lo invisible. El
empefio del fenomenodlogo franceés, coherente con el combate contra el psicologismo del
maestro Husserl , es el de «sacar a la conciencia de si sin que se abandone a si misma,
situdndola en medio de los caminos» (Moreno Marquez 2011, 286). Los caminos referidos
son los de la sensibilidad que el cogito cartesiano se empefid en rechazar en su
acuartelamiento y que termind abocando a la conciencia al error y a la impostura. Al error
porque desde la soledad del cogito el pensamiento no es de nada finalmente e impostura para
con la experiencia misma de las cosas que se nos dan previamente. Esos caminos llevan al
suelo pre-reflexivo, tnico lugar desde el que es posible «alcanzar un pensar que [puede]
acreditar que nuestro ser se desenvuelve no ante todo como escision, corte o desgarro, sino en
inmersion, entrelazamiento, participacién entre y en la no-coincidencia» (Ibidem 291). La
constatacion de que la realidad perceptiva excede al pensamiento 16gico no autoriza a negar a
aquella en aras de este ni tampoco a lo contrario. En la percepcion también hay una
regulacion que estan por descubrir. Se trata de aceptar la pluralidad y variabilidad de lo real-
experiencial desarrollando una suerte de empirismo radical que piense las cosas tal y como se
dan por si mismas pues «estamos condenados al mundo sensible». Se trata de poner en
practica una fe perceptiva radical que haga concebir lo real como tejido solido, no como trama
medible y objetivable sino como entrelazamiento de horizontes en el que ni lo verosimil ni lo
inverosimil son aceptados o rechazados respectivamente como reales por el simple hecho de
serlo, fe que pase por encima de cualquier criterologia apresurada (Ibidem 294) que provoque
la escision, el corte o el desgarro. Esta fe «nunca se libra de la posibilidad del error y de lo
falso. Mas bien conserva su relevancia metafisica en la medida en que es masiva, global,

antepredicativa, prelogica» (Ibidem 300).

En la pelicula de Victor Erice “El sol del membrillo” a la que hace referencia el articulo de
César Moreno, vemos a Antonio Lopez en el proceso de pintar un membrillo de su jardin.
Quiere captar precisamente el sol incidiendo en el fruto que por otro lado no cesa de cambiar

en el trascurso lento de su pintura. Hay dias nublados, dias en los que el viento mueve las

1 Moreno Marquez 2011, 282

220

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

ramas del arbol que lo sustenta, el propio fruto crece, madura, refleja la incidencia de las
diferentes luces que lo bafian a veces desvelandolo, a veces ocultandolo. La fidelidad del
pintor al hiperrealismo con el que comulga lo lleva a fracasar en su intento de pintar el objeto
tal-y-como-se-da-realmente y el lienzo acaba guardado en el sétano. Sin embargo para el
pintor es el proceso lo que cuenta, no el resultado final, no la “objetivizacion” del membrillo
en la tela, sino la experiencia que de €l ha tenido mientras trataba de pintarlo y esta no la vive
como fracaso. Esa serenidad del pintor, al que no se le exige ser activista de la verdad, que no
tiene que tomar postura ante la realidad, es el ejemplo mas cercano, dice el autor del articulo,
del compromiso carnal con lo sensible. Seguramente podamos decir lo mismo del realizador
que pacientemente ha situado su camara durante todo el proceso apenas incidiendo en lo que
ella captaba y que so6lo al final ha otorgado mediante un minimo montaje un ritmo a la
visibilidad para que tuviera formato de pelicula. Lo mismo que el arte pictorico expresa el ser
bruto también lo hace el cine. El cine cuenta ademés con el movimiento del que carece la
pintura y puede realizar por ello una descripcion precisa de los procesos, cumpliendo asi con
uno de los requisitos principales de la practica fenomenolédgica. Por todo, el éxito en la

captacion del membrillo podemos ciertamente atribuirselo a la pelicula.
Vanguardias

En su articulo de 2008 “Sin objeto. Epojé, vanguardia y fenomenologia” César Moreno se
para y diserta ante el cuadro de Malevich, Cuadrado negro sobre fondo blanco. Se trata
exactamente de eso, de lo que su titulo describe, y sin embargo para el arte y el pensar
contemporaneo puede suponer un hito o punto de inflexiéon. Puede verse el cuadro como una
suerte de epojé fenomenologica que trataria de romper con un mundo pleno de realidades
objetivas, una suerte de culmen de la abstraccion o abstraccion minimalista o suprema

(suprematismo) que pone entre paréntesis el mundo objetivo.

En efecto, el “cuadrado negro” no es una abstraccion mas, sino una abstraccion radical, y no sélo
como fruto de una muy buscada despedida de los objetos, sino también como desconexion del
propio pluralismo, la diversidad y la diversion de las distancias, diferencias y referencias que
pudiesen provocar y exigir que en el acto perceptivo debieran aparecer objetos, producirse
movimiento, activarse intenciones de atencion particular y minuciosa, operaciones de busqueda,

interrogaciones con vistas a la localizacion de identidades. (César Moreno 2008, 396)

221

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

Su forma cuadrada, no responde a una tendencia racional de geometrizar formas para que
sean cuantificables, sino més bien a un impulso primitivo agorafébico de clausurar el objeto
natural y presente, nunca cuadrangular sino curvo (Ibidem 398). Podria leerse entonces como
punto cero (borrén y cuenta nueva) de esa armonizacion entre mundo y percepcion a la que
antes nos referiamos. Ante el negro del cuadro cualquier localizacion sea espacial o temporal
desaparece, al igual que toda identidad que permita un reconocimiento. Solo resta dejarse
llevar por la contemplacion de esa nada/todo y, a partir de ella retomar el ejercicio del pensar,
de la descripcion de lo que se da. «Para devolver a si misma a la existencia, o a la Vida, hay
que practicar esa khenosis ascética ante el Cuadrado Negro» (Ibidem 415). Porque también en
su ausencia las cosas aparecen, mostrando que nuestra condicion existencial es la de una
«vida que experiencia mundo» (Ibidem 416). César Moreno hace referencia a El objeto
invisible de Giacometti (1934-35) en el que una figura sentada de reminiscencias africanas
parece sostener entre sus manos algo que no vemos, que esta ausente. Por oto lado, en 1952,
John Cage compone la pieza musical 4,33 en la que lo tnico que oimos es el silencio. En
1994, en las montafias del sureste mexicano personas sin rostro, nadies, se revelan contra el
poder establecido. Y es gracias a su ausencia que el objeto de Giacometti, la melodia de Cage
y los rostros de los indigenas se hacen perceptibles para el mundo entero. La potencia

ontologica del cuadro est4 precisamente en lo que muestra no mostrandolo.

Los silencios del dialogo, el espacio entre lineas, el silencio entre las notas de la sinfonia,
forman también parte, son todo, se dan. Es lo invisible de lo visible que nos ensefia la
reversibilidad del tejido pre-objetivo de las cosas del que nos hablaba la profesora Lopez
Saenz. Esta invisibilidad no pasa inadvertida a aquella fe perceptiva de la que hablaba César
Moreno. «;Acaso no hizo eso Malevich? [...] mantuvo muy bien abiertos los ojos con la
intenciéon de ver incluso eso: no la no-Imagen, sino el Sin-Objeto, para rescatar un Pre-

Mundo[...]» (Ibidem 414).

El cine lo ha comprendido desde el principio con sus elipsis y espacios off. Lo que no se
muestra se revela con fuerza, se hace patente. Cuantos negros, cuadrados como el cuadro de
Malevich, como la pantalla en la sala, pueblan las peliculas desde el principio. Son el borrado
necesario para que la imagen aparezca, para que la historia continué, aunque solo sea para que

en letras blancas superpuestas podamos leer “fin”.

222

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

El cine como lupa

Saltamos ahora a la nueva generacion de fenomenologos que recogen las inquietudes estéticas

y ontoldgicas de la anterior canalizando sus esfuerzos hacia el estudio del séptimo arte.

Si el autor de este texto trata de recoger las escasas notas que Merleau-Ponty hizo de este arte
para, tomando en cuenta las reflexiones estético-ontologicas expuestas hasta aqui (nociones
sobre la percepcion, la corporeidad, el estilo, la carnalidad), desarrollar una teoria sobre la
corporeidad en el cine”, Roberto Menéndez se propone un ejercicio tedrico que, se nos antoja,
tanto mas dificil. Partir del propio Husserl, que no menciona el cine en su obra, y establecer
paralelismos entre su concepcion de la conciencia y del método fenomenologico y el
funcionamiento de este arte, sin olvidar igualmente la nocion de cuerpo. Su objetivo es
constituir el corpus de una disciplina que se llama Fenomenologia de la Experiencia
Cinematografica. Es lo que lleva a cabo, a nuestro juicio con éxito, en el articulo titulado
“Husserl y la lupa del tiempo” y lo que lleva proponiendo desde hace mucho en los diversos

simposios y congresos en los que hemos coincidido.

Su articulo parte de los primeros analisis de la conciencia en Husserl en las que el yo no seria
en principio sino la unidad sintética de sus propias vivencias reduciéndose la conciencia a
aquello a lo que estd referida. Exactamente lo mismo sucede en el cine donde el yo se
sumerge en la corriente de 1imagenes cuasi-desapareciendo. «En la experiencia
cinematografica encontramos una estructura andloga a la que la reflexion fenomenologica
pone de manifiesto: toda vivencia cinematografica monta percepcion, retencion y recuerdo,
encubiertos por lo que podriamos denominar tecnologia artificial de la conciencia» (Ibidem
250). Retenciones y protenciones impregnan cada percepcion situandonos en el flujo temporal
en el que estamos inmersos, pero a la vez una intencionalidad de fondo permite la generacion
de recuerdos. Sintesis pasiva aquella y activa esta, el cine las pone en marcha en cada
pelicula, en cada experiencia que de ¢l tenemos de manera que asistimos a una historia que ha

pasado y, a la vez, esta pasando.

2 Pueden seguirse estos desarrollos en: “Merleau-Ponty en Marienbad” en Fco Salvador Ventura (Ed), Cine y
representacion, Université Paris-Sud, Paris, 2014, 95-110 o en “La noche americana y la fenomenologia”
Revista Metakinema, n°l5, octubre 2014,
http://www.metakinema.es/metakineman15slal_Sergio Aguilera Vita La Nuit Americaine.html

223

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

Tanto en fenomenologia como en la experiencia cinematografica es cuestion la posibilidad de
poner ante los ojos estas estructuras de la conciencia. Vivimos en un constante ir y venir del
presente al pasado y del pasado al futuro, tanto al nivel pasivo de las retenciones y las protenciones
como al nivel activo de las rememoraciones y las premeditaciones. [...] La experiencia
cinematografica, por su parte, nos pone ante estas operaciones de una manera intuitiva, mediante el

uso de técnicas como la camara lenta, el flashback, el zoom, el montaje paralelo, etc.

En eso consiste la lupa del cine, en producir una suerte de ampliacion/intensificacion de la
experiencia. La lupa del tiempo se da en la posibilidad que tiene el cine de ralentizar la accion
o de acelerarla, de marcar un ritmo, mediante el uso de la camara lenta o rapida, o la
superposicion mas o menos acelerada de los planos. Mientras que la lupa del espacio
consistiria en el acercamiento y alejamiento que proporciona el uso del zoom y, por qué no,
también en las posibilidades de posicionamiento y movimiento de la cdmara. El cine
constituye entonces algo asi como un laboratorio privilegiado que puede mostrar los entresijos

de la practica fenomenoldgica y las estructura que ella saca a la luz.
En cuanto a la vinculacion entre la experiencia cinematografica el método fenomenolégico:

El tipo de lupa que utiliza el fenomendlogo es aquella que consiste en destacar, aumentandolos, los
hilos intencionales que hacen que las cosas aparezcan como algo vivido por mi. La cosa aparece,

entonces, como fenémeno de sentido, y lo mismo ocurre en el cine. (Ibidem 257)

Se puede decir que el cine opera con sus medios una suerte de reduccion enfocando
precisamente aquello que quiere destacar y solo eso. El peculiar estatus de creencia practicada
por el espectador ante las imagenes de cine, que las sabe ficcion pero que no deja de vivirlas y
de sentirse afectado por ellas, esa suerte de distanciamiento/acercamiento a la realidad
presentada, junto con la posibilidad que tiene el cine de dar rienda a la fantasia e imaginar

multiples escenarios posibles, lo pone muy cerca de la practica fenomenoldgica mas precisa.
Un Frankenstein trascendental

En las 2eme Journées Internationales du Cinéma celebradas en abril de 2014 en la Université
Paris-Sud y dedicadas a la relacion entre el cine y la ciencia, Roberto Menéndez presento la
ponencia titulada “El cine y la ciencia fenomenologica”. En ella, a diferencia del articulo
resefiado, si rastreaba el estatuto de la corporeidad en la experiencia cinematografica.

Partiendo del sujeto trascendental fenomenologico que constituye el mundo desde fuera de é€l,

224

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

aspecto problematico de la fenomenologia husserliana, analizaba el cine en tanto que sujeto
constitutivo de realidades o mundos. La pantalla muestra lo que la camara ha captado sin
mostrarla jamas e igualmente proyecta sonidos sin mostrar el artificio que los registro, que el
espectador ni tan siquiera intuye. Solamente en algunas peliculas de peor calidad, o en las
reconvertidas en peliculas de TV por la técnica del telecinado, se desvelan en ocasiones los
instrumentos de la tramoya cinematografica. El espectador solo percibe un mundo que
ciertamente le emociona, le mueve, pero que sabe constituido de antemano, que le afecta y en
el que no puede intervenir por mas que se vea instado a ello. Sin embargo, eso que se nos da 'y
que es vivenciado como mirada, como percepcion mundana en la soledad de la sala de cine,
parece pertenecer a nosotros mismos, estar ahi por nosotros. ;En qué consiste entonces esa
conciencia sui generis que tras esas imagenes instaura una la legalidad en forma de mundo
que percibimos? ;A quién pertenece? ;Por qué o quién esta formada y a qué instancias
responde? «Ni mi cuerpo ni el cuerpo de esa conciencia o mirada, decia Roberto Menéndez en
su ponencia, aparecen en la pantalla y sin embargo hay movimiento, distancia, acercamientos
y alejamientos, hay una corporeidad minima, un cuerpo trascendental, en tanto condicion de
posibilidad viva de tener experiencia»’. Esa corporeidad minima, fruto del impacto del
movimiento de las imagenes sobre el espectador, es lo que Roberto llamaba Frankenstein
trascendental. Criatura no enteramente perteneciente al mundo pero cuyo cuerpo artificial
puede experimentar un mundo alrededor por el que se ve ciertamente afectado. La experiencia
de la pelicula en la sala tampoco pertenece a este mundo, no al menos al mundo de la
experiencia de fuera de la sala de cine y, sin embargo, en cuanto que se percibe y afecta,
dibuja cierta corporeidad que podria llamarse trascendental, como condicioén de posibilidad de
esas percepciones y afectos. Rastrear esa corporeidad mas acd y mas alla del espectador, o en
la relacion establecida entre el espectador en la sala, la pelicula como producto y el director,
los técnicos y los actores en el estudio, puede ser tarea, por qué no, de una Fenomenologia de

la Experiencia Cinematografica.

Creemos que un estudio de este tipo sobre el cine considerado como institucion, que atne sus
multiples aspectos, es susceptible de ser realizado desde un punto de vista fenomenolédgico.

Un estudio de este tipo ayudaria a desvelar la potencia ontologica de este arte.

3 El escrito de esta ponencia esta aun por publicar, transcribo aqui algunos apuntes de ella tomados a mano

225

DICIEMBRE
2015



REVISTA DE FILO SOFIA
Notas sobre la nueva filosofia espafiola: hacia una fenomenologia de las imagenes del cine | Sergio Aguilera Vita

BIBLIOGRAFIA

(1982-83). “Centro Espafiol de Investigaciones Fenomenologicas” en Anales del Seminario de
Historia de la Filosofia, vol, 111, Madrid, UCM.
http://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/article/view/ASHF8283110275A/5166 [10/05/2015]

Aguilera Vita, Sergio (2014), “Merleau-Ponty en Marienbad” en Cine y representacion, Fco

Salvador Ventura (Ed), Paris, Université Paris-Sud, 95-110

Aguilera Vita, Sergio (2014), “La noche americana y la fenomenologia” Revista
Metakinema, 15,

http://www.metakinema.es/metakinemanlSslal Sergio Aguilera Vita La Nuit Americaine

.html

Lopez Saenz, M* Carmen (1998), “Merleau-Ponty o el arte de la visibilidad”, en Agora:
papeles de filosofia, 17/2, Santiago de Compostela, USC, 145-165.

Lopez Saenz, M* Carmen (2003), “Imaginacion Carnal en M. Merleau-Ponty”, en Revista de

Filosofia, 28/1, Madrid, UCM, 157-169.

Menéndez Obarri, Roberto (2013), “Husserl y la lupa del tiempo™, en Sesion no numerada, 3,
Madrid, UCM, 247-265.
http://pendientedemigracion.ucm.es/info/sesionnonumerada/index.php/revista/article/viewFile

/53/53 [10/05/2015]

Moreno Marquez, César (2008), “Sin objeto. Epojé, vanguardia y fenomenologia”,
Investigaciones fenomenologicas, 6, Madrid, SEFE, 395-418.
http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen06/pdf/20 MORENO.pdf [10/05/2015]

Moreno Marquez, César (2011), “Fe perceptiva y armonia de lo sensible” en La sombra de lo
invisible: Merleau-Ponty 1961-2011 (siete lecciones), Luis Alvarez Falcon (Coord.), Madrid,
Eutelequia, 281-310

226

DICIEMBRE
2015





