
215 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una 
fenomenología de las imágenes del cine. 
Lcdo. Sergio Aguilera Vita 
Université Paris Sud 

	

 

En 1982 se funda en Madrid el CEIF (Centro Español de Investigaciones Fenomenológicas) 

como respuesta al interés e importancia que ha adquirido la reflexión fenomenológica en el 

pensamiento contemporáneo y con dos objetivos principales:  

A) Promover estudios especializados y originales de Fenomenología, con especial atención 

al método de Husserl y a los ámbitos de aplicación de la Fenomenología.  

B) Promover la formación y perfeccionamiento de Investigadores en los distintos ámbitos 

de la fenomenología y, para ello, organizará congresos, cursos, coloquios, Seminarios y 

Ciclos de conferencias, así como otras actividades científicas y didácticas. (CEIF 1982-83, 

275) 

En los anales citados se advierte de que las investigaciones que se realizarán y promoverán no 

tendrán como único objetivo el pensamiento y obra de Edmund Husserl, autor al que por otro 

lado, siempre hay que volver de una u otra forma en toda investigación de fenomenología. El 

carácter abierto de la sociedad responde de esta manera a la forma de pensar de dicho autor y 

propicia desde el principio el tipo de estudios de los que este artículo quiere dar cuenta. Los 

cuatro campos de investigación que propone el centro en el inicio de su andadura son: 

Fenomenología y Filosofía, Fenomenología y Ciencias Humanas, Fenomenología y Arte y 

Fenomenología y Ciencias.  

Con motivo de la presentación en sociedad del CEIF, el profesor Isidro Gómez Romero, en su 

disertación sobre el tema “La fenomenología y la crisis del hombre contemporáneo”, propuso 

la tesis de que la fenomenología encarna actualmente el intento más claro de elaboración de 

un pensamiento de corte radical y crítico (Ibídem 276). Por su parte la profesora A. T. 

Tymieniecka, fundadora y presidenta del Instituto Mundial de Fenomenología, en otra 

conferencia del mismo acto, resaltó el papel de la Imaginación Creadora (imaginatio creatix) 

en la donación existencial de sentido, la cual definió como punto de confluencia entre la teoría 

y la praxis en la constitución creativa de la vida humana. (Ibídem 277). Los tres primeros días 



216 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

de diciembre de 1983 el CEIF llevó a cabo su acto más reseñable, la organización del I 

Congreso Español de Fenomenología con el tema “La fenomenología hoy y la fenomenología 

en España”. 

El CEIF será el precedente de la Sociedad Española de Fenomenología (SEFE) que empieza a 

funcionar en 1988 a partir del I Congreso Mundial de Fenomenología celebrado en Santiago 

de Compostela bajo el co-patrocinio de la International Husserl and Phenomenological 

Research Society. En sus estatutos se recoge un único y principal objetivo: promover los 

estudios de filosofía fenomenológica en diálogo con otras corrientes de pensamiento. La 

sociedad prosigue y amplia de esta manera el espíritu de apertura de la fenomenología a todos 

los campos del saber que ya animaba el Centro Español de Investigaciones Fenomenológicas.  

Desde el comienzo de su andadura, por la sociedad han pasado personalidades de alta talla del 

mundo de la filosofía española como son Miguel García Baró, que ya formaba parte del CEIP; 

Javier  San Martín, co-fundador, primer presidente y presidente honorífico actual; César 

Moreno Márquez, que tomó las riendas de la presidencia de la sociedad en 1998; o María del 

Carmen López Sáenz, actual presidenta. Consideramos que estas personas han desarrollado a 

partir de la fenomenología, sin dejar de lado las otras corrientes filosóficas que vertebraron el 

pensamiento del S.XX y que lo siguen haciéndolo hoy día, una filosofía propia que podría 

considerarse netamente española. En este artículo nos queremos centrar en el trabajo realizado 

por los dos últimos, en concreto en sus estudios llevados a cabo en el campo de la estética y la 

ontología, trabajos que abren infinitas posibilidades para la elaboración de un pensar 

novedoso desde la valoración de ámbitos culturales tradicionalmente difíciles de pensar para 

la filosofía. Como ejemplo, los trabajos de César Moreno sobre el arte de vanguardia o los de 

Carmen López Sáenz sobre la ontología carnal Merleau-pontyana que abren la puerta a la 

elaboración de un pensamiento de la Imaginación, instancia cuyos productos (las imágenes) 

se sitúan más allá (o más acá) de cualquier concepto, en un suelo pre-reflexivo donde se da su 

gestación y su deriva. Este pensamiento “de imágenes” está siendo retomado por la nueva 

generación de miembros de la SEFE y centrado en las imágenes del cine. Entre estos nuevos 

miembros encontramos la propuesta de Roberto Menéndez de una Fenomenología de la 

Experiencia Cinematográfica, o la propia que en colaboración con los dos últimos, a caballo 

entre las dos generaciones de la sociedad, estudia la corporeidad del cine como forma de 

expresión de lo sensible. Vamos a dar cuenta de todo ello, en la medida en que los tiempos y 



217 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

los espacios nos lo permitan, tratando de dar cuerpo a algo que podría ser o llegar a ser una 

nueva fenomenología de de las imágenes de cine que, como dijimos, sería netamente 

española. 

Imaginación y carnalidad 

En su artículo de 2003 titulado “Imaginación carnal en M. Merleau-Ponty”, Carmen López 

Sáenz rastrea el papel de la imaginación en la ontología merleau-pontyana, reganándola junto 

con la percepción como instancia también principal, pese a la primacía que parece tener esta 

última en los primeros trabajos del fenomenólogo francés, en la fenomenología y, en general 

en la filosofía de la época.  

Se acostumbra a pensar que la fenomenología privilegia de tal modo la percepción  que la 

imaginación queda reducida a una debilitación de la misma, mientras que sus productos, las 

imágenes, se interpretan como meras copias de percepciones previas. […] esto no es asi por lo que 

a la fenomenología existencial de Merleau-Ponty se refiere. […] este filósofo jamás redujo las 

cosas a meros objetos de percepción, sino que las consideró realidades en sí que participaban de la 

Chair (carne) que invadía también nuestros cuerpos. En tanto visibilidad de lo invisible, la carne 

incorpora la reversibilidad del perceptor y de lo percibido y bien puede entenderse como horizonte 

de manifestabilidad de lo imaginario. (López Sáenz 2002, 158). 

Percepción e imaginación proceden del cuerpo propio en contacto ya con el mundo y a partir 

del cual (y de las cuales) ambos, mundo y cuerpo, se diferencian y cobran un sentido. En la 

ontología de la carne la reversibilidad apuntada se refiere al hecho de que el cuerpo propio, 

como núcleo o centro de toda significación, es “mundalizado” y, a la vez, el mundo 

“corporeizado” en un momento que siendo pre-reflexivo no tiene porqué escapar a toda 

racionalidad, es por eso que puede ser pensado. Con su intencionalidad operante, puesto el 

cuerpo el movimiento hacia la adquisición de sus hábitos, las cosas se le dan o aparecen como 

mezcla o síntesis de transición entre percepciones e imágenes. Las primeras en principio, 

parecen promover la intersubjetividad acercándose más a la objetividad, mientras que las 

segundas parecen quedar aisladas en la esfera subjetiva. Sin embargo esa objetividad de la 

percepción está ya preñada de imágenes que provocan el movimiento de los horizontes 

perceptivos, aportando nuevos sentidos. Se establece una suerte de dialéctica entre objetividad 

y subjetividad, entre percepción e imagen en el establecimiento de las habitudes y 

significados. Porque la percepción siempre es parcial, está inacabada, y es por la imaginación 



218 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

que se completa el resto que falta. La carnalidad del mundo que aparece o se muesta ante el 

cuerpo es de hecho previa a la distinción objetivo-subjetivo y a  la diferenciación entre 

facultades cognitivas. Todo es cuerpo, carne o tejido que nunca deja de hacerse y deshacerse 

y que va constituyendo el tejido del Ser o lo que hay.  

Es en el movimiento, en la operatividad del propio cuerpo, por su tendencia hacia las cosas y 

su manera de tratarlas, su actitud habitual ante ellas, en dónde se inicia esta dinámica. Se 

reconoce entonces un estilo corporal que se presenta ante el mundo y ante los otros. Un 

ejemplo, tal vez vanal, del estilo corporal es el reconocimiento que desde lejos hacemos de los 

seres queridos pese a no estar al alcance de nuestra vista, simplemente por su forma de 

moverse, de ser presencia. El cuerpo es entonces institución de sentido pero, y precisamente 

por eso, no se reduce a la persona. Cuerpo es también una obra de arte donde el juego entre 

percepción e imaginación cristaliza en una propuesta creativa llena de significado, en estilo. 

A decir verdad, ni el ser ni lo imaginario son susceptibles de ser objetivados porque no son objetos, 

sino campos que incluyen componentes objetivos y subjetivo, figuras que van destacando sobre un 

fondo y así adquieren significado dando lugar a diferentes configuraciones. El sujeto es redefinido 

también como campo, o sistema jerarquizado de estructuras abiertas por el “hay” inaugural de la 

corporeidad (López Sáenz 2002, 164) 

El arte  como revelador metafísico 

Otro artículo anterior de la profesora López Sáenz nos ayuda a aclarar estas noción de estilo 

corporal aplicado a la obra de arte. Allí afirma que «el cuerpo humano puede entenderse como 

simbolismo natural que anuncia siempre su continuación, como obra de arte desveladora del 

ser, porque no es un objeto físico, sino un sujeto-objeto, un sintiente-sentido, una expresión». 

(López Sáenz 1998,146). La institución de la obra de arte, del estilo que deja entrever, es en 

definitiva un revelador metafísico. Al contrario que la ciencia objetiva que opera con 

conceptos cerrados que aseguran una verdad matemática, el arte (y la filosofía) son capaces 

de asomarse al Ser desvelándolo en toda su profundidad y dejándolo aparecer. Centrándose en 

el lado variable de la realidad, en su vertiente más tangencial e inaprensible, en el mismo 

devenir, posibilita el arte la visión de aspectos de las cosas que escapan a la mirada horizontal 

del objetivismo científico. En verdad, el artista opera simplemente limpiando su mirada, en un 

acto de epojé fenomenológica, de las pre-concepciones en las que se ve envuelta. No se trata 

entonces de renunciar a la razón en aras de una sensibilidad, ya apuntamos que no hay 



219 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

diferenciación entre facultades cuando lo que se quiere es atender a cómo las cosas mismas se 

expresan. El artista busca la expresión de lo sensible y para ello pondrá en marcha todas sus 

capacidades y facultades, llámense imaginación, razón, deseo o percepción.  

Sin embargo la obra no nace del cero absoluto sino que está enraizada en un una tradición que 

reinterpreta. «El estilo- del arte (también de la institución, del cuerpo)- no acaba de 

conquistarse jamás, no es una realidad acabada y objetibable, sino un conjunto de ensayos y 

errores cuya meta es la “deformación coherente” de los signos sedimentados en nuestra 

tradición». (López Sáenz 1998, 148). Por ello la verdad a la que accede nunca estará acabada 

sino propuesta, es lo que da al arte su potencial transformador de realidades. Porque el arte, en 

su búsqueda y propuestas, promueve la emancipación de una realidad tremendamente 

encorsetada por un tipo de racionalidad mecanicista sustentada en un modelo de verdad 

matemático. La verdad del arte está en continua formación, no deja de hacerse.  

La profesora López Sáenz pone como ejemplo de todo esto en el artículo citado la obra de 

Cézanne, tratada igualmente por Merleau-Ponty en su escrito “La duda de Cézanne”. Con su 

modo de pintar que renunciaba al contorno y buscaba los volúmenes a partir de la luz y el 

color, Cezanne conseguía hacernos ver la parte invisible que permanece oculta y a la vez 

vertebra nuestra visibilidad. La visión del pintor moderno no es entonces la del geómetra que 

impone las nociones de perspectiva a lo real. No es eso lo que verdaderamente aparece ante 

nuestra visión natural, las líneas que marcan la carretera recta no tienden a juntarse en nuestra 

pura visión ni los objetos varían realmente de tamaño según su proximidad a nosotros. Todo 

depende de la focalización de nuestra atención, del interés que la cosa nos suscita, son 

múltiples los factores que nos hacen ver de una determinada manera y no sólo los derivados 

de una supuesta representación objetiva de las cosas. Deshacerse del obstáculo de la 

objetivización es lo que pretendía Cezanne eliminando los contornos. En realidad es el 

posicionamiento corporal, su habitud ante las cosas, la familiaridad con la que se mueve ante 

ellas de modo implícito el que determina nuestra manera natural de verlas. Sólo que esa 

“manera natural” ha quedado sepultada por las imposiciones de nuestra cultura racionalista y 

rescatarla es trabajo del artista, del pintor. Este y su arte pueden reeducar nuestra visión 

acercándonos a otros aspectos de lo real ocultos a la mirada común. «El arte es -por ello- 

ontología, significación primordial que puede contener en sí todas las figuras del ser». (López 

Sáenz 1998, 155) 



220 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

«La acogida de la conciencia en lo sensible»1 

La idea de que las cosas han quedado sepultadas bajo el peso de la conciencia moderna que 

olvida la armonía primigenia entre el mundo y la percepción abre el artículo que el catedrático 

César Moreno dedicó a la ontología merleau-pontyana en La sombra de lo invisible. El 

empeño del fenomenólogo francés, coherente con el combate contra el psicologismo del 

maestro Husserl , es el de «sacar a la conciencia de sí sin que se abandone a sí misma, 

situándola en medio de los caminos» (Moreno Marquez 2011, 286). Los caminos referidos 

son los de la sensibilidad que el cogito cartesiano se empeñó en rechazar en su 

acuartelamiento y que terminó abocando a la conciencia al error y a la impostura. Al error 

porque desde la soledad del cogito el pensamiento no es de nada finalmente e impostura para 

con la experiencia misma de las cosas que se nos dan previamente. Esos caminos llevan al 

suelo pre-reflexivo, único lugar desde el que es posible «alcanzar un pensar que [puede] 

acreditar que nuestro ser se desenvuelve no ante todo como escisión, corte o desgarro, sino en 

inmersión, entrelazamiento, participación entre y en la no-coincidencia» (Ibídem 291). La 

constatación de que la realidad perceptiva excede al pensamiento lógico no autoriza a negar a 

aquella en aras de este ni tampoco a lo contrario. En la percepción también hay una 

regulación que están por descubrir. Se trata de aceptar la pluralidad y variabilidad de lo real-

experiencial desarrollando una suerte de empirismo radical que piense las cosas tal y como se 

dan por sí mismas pues «estamos condenados al mundo sensible». Se trata de poner en 

práctica una fe perceptiva radical que haga concebir lo real como tejido sólido, no como trama 

medible y objetivable sino como entrelazamiento de horizontes en el que ni lo verosímil ni lo 

inverosímil son aceptados o rechazados respectivamente como reales por el simple hecho de 

serlo, fe que pase por encima de cualquier criterología apresurada (Ibídem 294) que provoque 

la escisión, el corte o el desgarro. Esta fe «nunca se libra de la posibilidad del error y de lo 

falso. Más bien conserva su relevancia metafísica en la medida en que es masiva, global, 

antepredicativa, prelógica» (Ibídem 300). 

En la película de Victor Erice “El sol del membrillo” a la que hace referencia el artículo de 

César Moreno, vemos a Antonio López en el proceso de pintar un membrillo de su jardín. 

Quiere captar precisamente el sol incidiendo en el fruto que por otro lado no cesa de cambiar 

en el trascurso lento de su pintura. Hay días nublados, días en los que el viento mueve las 

																																																								
1 Moreno Márquez 2011, 282 



221 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

ramas del árbol que lo sustenta, el propio fruto crece, madura, refleja la incidencia de las 

diferentes luces que lo bañan a veces desvelándolo, a veces ocultándolo. La fidelidad del 

pintor al hiperrealismo con el que comulga lo lleva a fracasar en su intento de pintar el objeto 

tal-y-como-se-da-realmente y el lienzo acaba guardado en el sótano. Sin embargo para el 

pintor es el proceso lo que cuenta, no el resultado final, no la “objetivización” del membrillo 

en la tela, sino la experiencia que de él ha tenido mientras trataba de pintarlo y esta no la vive 

como fracaso. Esa serenidad del pintor, al que no se le exige ser activista de la verdad, que no 

tiene que tomar postura ante la realidad, es el ejemplo más cercano, dice el autor del artículo, 

del compromiso carnal con lo sensible. Seguramente podamos decir lo mismo del realizador 

que pacientemente ha situado su cámara durante todo el proceso apenas incidiendo en lo que 

ella captaba y que sólo al final ha otorgado mediante un mínimo montaje un ritmo a la 

visibilidad para que tuviera formato de película. Lo mismo que el arte pictórico expresa el ser 

bruto también lo hace el cine. El cine cuenta además con el movimiento del que carece la 

pintura y puede realizar por ello una descripción precisa de los procesos, cumpliendo así con 

uno de los requisitos principales de la práctica fenomenológica. Por todo, el éxito en la 

captación del membrillo podemos ciertamente atribuírselo a la película. 

Vanguardias 

En su artículo de 2008 “Sin objeto. Epojé, vanguardia y fenomenología” César Moreno se 

para y diserta ante el cuadro de Malevich, Cuadrado negro sobre fondo blanco. Se trata 

exactamente de eso, de lo que su título describe, y sin embargo para el arte y el pensar 

contemporáneo puede suponer un hito o punto de inflexión. Puede verse el cuadro como una 

suerte de epojé fenomenológica que trataría de romper con un mundo pleno de realidades 

objetivas, una suerte de culmen de la abstracción o abstracción minimalista o suprema 

(suprematismo) que pone entre paréntesis el mundo objetivo. 

En efecto, el “cuadrado negro” no es una abstracción más, sino una abstracción radical, y no sólo 

como fruto de una muy buscada despedida de los objetos, sino también como desconexión del 

propio pluralismo, la diversidad y la diversión de las distancias, diferencias y referencias que 

pudiesen provocar y exigir que en el acto perceptivo debieran aparecer objetos, producirse 

movimiento, activarse intenciones de atención particular y minuciosa, operaciones de búsqueda, 

interrogaciones con vistas a la localización de identidades. (César Moreno 2008, 396) 



222 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

Su forma cuadrada, no responde a una tendencia racional de geometrizar formas para que 

sean cuantificables, sino más bien a un impulso primitivo agorafóbico de clausurar el objeto 

natural y presente, nunca cuadrangular sino curvo (Ibídem 398). Podría leerse entonces como 

punto cero (borrón y cuenta nueva) de esa armonización entre mundo y percepción a la que 

antes nos referíamos. Ante el negro del cuadro cualquier localización sea espacial o temporal 

desaparece, al igual que toda identidad que permita un reconocimiento. Sólo resta dejarse 

llevar por la contemplación de esa nada/todo y, a partir de ella retomar el ejercicio del pensar, 

de la descripción de lo que se da. «Para devolver a sí misma a la existencia, o a la Vida, hay 

que practicar esa khenosis ascética ante el Cuadrado Negro» (Ibídem 415). Porque también en 

su ausencia las cosas aparecen, mostrando que nuestra condición existencial es la de una 

«vida que experiencia mundo» (Ibídem 416). César Moreno hace referencia a El objeto 

invisible de Giacometti (1934-35) en el que una figura sentada de reminiscencias africanas 

parece sostener entre sus manos algo que no vemos, que está ausente. Por oto lado, en 1952, 

John Cage compone la pieza musical 4,33 en la que lo único que oímos es el silencio. En 

1994, en las montañas del sureste mexicano personas sin rostro, nadies, se revelan contra el 

poder establecido. Y es gracias a su ausencia que el objeto de Giacometti, la melodía de Cage 

y los rostros de los indígenas se hacen perceptibles para el mundo entero. La potencia 

ontológica del cuadro está precisamente en lo que muestra no mostrandolo. 

Los silencios del diálogo, el espacio entre líneas, el silencio entre las notas de la sinfonía, 

forman también parte, son todo, se dan. Es lo invisible de lo visible que nos enseña la 

reversibilidad del tejido pre-objetivo de las cosas del que nos hablaba la profesora López 

Sáenz. Esta invisibilidad no pasa inadvertida a aquella fe perceptiva de la que hablaba César 

Moreno. «¿Acaso no hizo eso Malevich? [...] mantuvo muy bien abiertos los ojos con la 

intención de ver incluso eso: no la no-Imagen, sino el Sin-Objeto, para rescatar un Pre-

Mundo[...]» (Ibídem 414).  

El cine lo ha comprendido desde el principio con sus elipsis y espacios off.  Lo que no se 

muestra se revela con fuerza, se hace patente. Cuantos negros, cuadrados como el cuadro de 

Malevich, como la pantalla en la sala, pueblan las películas desde el principio. Son el borrado 

necesario para que la imagen aparezca, para que la historia continué, aunque sólo sea para que 

en letras blancas superpuestas podamos leer “fin”.   

 



223 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

El cine como lupa 

Saltamos ahora a la nueva generación de fenomenólogos que recogen las inquietudes estéticas 

y ontológicas de la anterior canalizando sus esfuerzos hacia el estudio del séptimo arte.  

Si el autor de este texto trata de recoger las escasas notas que Merleau-Ponty hizo de este arte 

para, tomando en cuenta las reflexiones estético-ontológicas expuestas hasta aquí (nociones 

sobre la percepción, la corporeidad, el estilo, la carnalidad), desarrollar una teoría sobre la 

corporeidad en el cine2, Roberto Menéndez se propone un ejercicio teórico que, se nos antoja, 

tanto más difícil. Partir del propio Husserl, que no menciona el cine en su obra, y establecer 

paralelismos entre su concepción de la conciencia y del método fenomenológico y el 

funcionamiento de este arte, sin olvidar igualmente la noción de cuerpo. Su objetivo es 

constituir el corpus de una disciplina que se llama Fenomenología de la Experiencia 

Cinematográfica. Es lo que lleva a cabo, a nuestro juicio con éxito, en el artículo titulado 

“Husserl y la lupa del tiempo” y lo que lleva proponiendo desde hace mucho en los diversos 

simposios y congresos en los que hemos coincidido.  

Su artículo parte de los primeros análisis de la conciencia en Husserl en las que el yo no sería 

en principio sino la unidad sintética de sus propias vivencias reduciéndose la conciencia a 

aquello a lo que está referida. Exactamente lo mismo sucede en el cine donde el yo se 

sumerge en la corriente de imágenes cuasi-desapareciendo. «En la experiencia 

cinematográfica encontramos una estructura análoga  a la que la reflexión fenomenológica 

pone de manifiesto: toda vivencia cinematográfica monta percepción, retención y recuerdo, 

encubiertos por lo que podríamos denominar tecnología artificial de la conciencia» (Ibídem 

250). Retenciones y protenciones impregnan cada percepción situándonos en el flujo temporal 

en el que estamos inmersos, pero a la vez una intencionalidad de fondo permite la generación 

de recuerdos. Síntesis pasiva aquella y activa esta, el cine las pone en marcha en cada 

película, en cada experiencia que de él tenemos de manera que asistimos a una historia que ha 

pasado y, a la vez, está pasando.  

 

																																																								
2 Pueden seguirse estos desarrollos en: “Merleau-Ponty en Marienbad” en Fco Salvador Ventura (Ed), Cine y 
representación, Université Paris-Sud, París, 2014, 95-110 o en “La noche americana y la fenomenología” 
Revista Metakinema, nº15, octubre 2014, 
http://www.metakinema.es/metakineman15s1a1_Sergio_Aguilera_Vita_La_Nuit_Americaine.html 



224 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

Tanto en fenomenología como en la experiencia cinematográfica es cuestión la posibilidad de 

poner ante los ojos estas estructuras de la conciencia. Vivimos en un constante ir y venir del 

presente al pasado y del pasado al futuro, tanto al nivel pasivo de las retenciones y las protenciones 

como al nivel activo de las rememoraciones y las premeditaciones. […] La experiencia 

cinematográfica, por su parte, nos pone ante estas operaciones de una manera intuitiva, mediante el 

uso de técnicas como la cámara lenta, el flashback, el zoom, el montaje paralelo, etc. 

En eso consiste la lupa del cine, en producir una suerte de ampliación/intensificación de la 

experiencia. La lupa del tiempo se da en la posibilidad que tiene el cine de ralentizar la acción 

o de acelerarla, de marcar un ritmo, mediante el uso de la cámara lenta o rápida, o la 

superposición más o menos acelerada de los planos. Mientras que la lupa del espacio 

consistiría en el acercamiento y alejamiento que proporciona el uso del zoom y, por qué no, 

también en las posibilidades de posicionamiento y movimiento de la cámara. El cine 

constituye entonces algo así como un laboratorio privilegiado que puede mostrar los entresijos 

de la práctica fenomenológica y las estructura que ella saca a la luz.  

En cuanto a la vinculación entre la experiencia cinematográfica el método fenomenológico: 

El tipo de lupa que utiliza el fenomenólogo es aquella que consiste en destacar, aumentándolos, los 

hilos intencionales que hacen que las cosas aparezcan como algo vivido por mí. La cosa aparece, 

entonces, como fenómeno de sentido, y lo mismo ocurre en el cine. (Ibídem 257) 

Se puede decir que el cine opera con sus medios una suerte de reducción enfocando 

precisamente aquello que quiere destacar y sólo eso. El peculiar estatus de creencia practicada 

por el espectador ante las imágenes de cine, que las sabe ficción pero que no deja de vivirlas y 

de sentirse afectado por ellas, esa suerte de distanciamiento/acercamiento a la realidad 

presentada, junto con la posibilidad que tiene el cine de dar rienda a la fantasía e imaginar 

múltiples escenarios posibles, lo pone muy cerca de la práctica fenomenológica más precisa. 

Un Frankenstein trascendental 

En las 2eme Journées Internationales du Cinéma celebradas en abril de 2014 en la Université 

Paris-Sud y dedicadas a la relación entre el cine y la ciencia, Roberto Menéndez presentó la 

ponencia titulada “El cine y la ciencia fenomenológica”. En ella, a diferencia del artículo 

reseñado, sí rastreaba el estatuto de la corporeidad en la experiencia cinematográfica. 

Partiendo del sujeto trascendental fenomenológico que constituye el mundo desde fuera de él, 



225 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

aspecto problemático de la fenomenología husserliana, analizaba el cine en tanto que sujeto 

constitutivo de realidades o mundos. La pantalla muestra lo que la cámara ha captado sin 

mostrarla jamás e igualmente proyecta sonidos sin mostrar el artificio que los registró, que el 

espectador ni tan siquiera intuye. Solamente en algunas películas de peor calidad, o en las 

reconvertidas en películas de TV por la técnica del telecinado, se desvelan en ocasiones los 

instrumentos de la tramoya cinematográfica. El espectador sólo percibe un mundo que 

ciertamente le emociona, le mueve, pero que sabe constituido de antemano, que le afecta y en 

el que no puede intervenir por más que se vea instado a ello. Sin embargo, eso que se nos da y 

que es vivenciado como mirada, como percepción mundana en la soledad de la sala de cine, 

parece pertenecer a nosotros mismos, estar ahí por nosotros. ¿En qué consiste entonces esa 

conciencia sui generis que tras esas imágenes instaura una la legalidad en forma de mundo 

que percibimos? ¿A quién pertenece? ¿Por qué o quién está formada y a qué instancias 

responde? «Ni mi cuerpo ni el cuerpo de esa conciencia o mirada, decía Roberto Menéndez en 

su ponencia, aparecen en la pantalla y sin embargo hay movimiento, distancia, acercamientos 

y alejamientos, hay una corporeidad mínima, un cuerpo trascendental, en tanto condición de 

posibilidad viva de tener experiencia»3. Esa corporeidad mínima, fruto del impacto del 

movimiento de las imágenes sobre el espectador, es lo que Roberto llamaba Frankenstein 

trascendental. Criatura no enteramente perteneciente al mundo pero cuyo cuerpo artificial 

puede experimentar un mundo alrededor por el que se ve ciertamente afectado. La experiencia 

de la película en la sala tampoco pertenece a este mundo, no al menos al mundo de la 

experiencia de fuera de la sala de cine y, sin embargo, en cuanto que se percibe y afecta, 

dibuja cierta corporeidad que podría llamarse trascendental, como condición de posibilidad de 

esas percepciones y afectos. Rastrear esa corporeidad más acá y más allá del espectador, o en 

la relación establecida entre el espectador en la sala, la película como producto y el director, 

los técnicos y los actores en el estudio, puede ser tarea, por qué no, de una Fenomenología de 

la Experiencia Cinematográfica.  

Creemos que un estudio de este tipo sobre el cine considerado como institución, que aúne sus 

múltiples aspectos, es susceptible de ser realizado desde un punto de vista fenomenológico. 

Un estudio de este tipo ayudaría a desvelar la potencia ontológica de este arte.  

 

																																																								
3 El escrito de esta ponencia está aún por publicar, transcribo aquí algunos apuntes de ella tomados a mano 



226 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Notas sobre la nueva filosofía española: hacia una fenomenología de las imágenes del cine | Sergio Aguilera Vita 
 
 

	

	

BIBLIOGRAFÍA 

(1982-83). “Centro Español de Investigaciones Fenomenológicas” en Anales del Seminario de 

Historia de la Filosofía, vol, III,  Madrid, UCM. 

http://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/article/view/ASHF8283110275A/5166 [10/05/2015] 

Aguilera Vita, Sergio (2014), “Merleau-Ponty en Marienbad” en Cine y representación, Fco 

Salvador Ventura (Ed), París, Université Paris-Sud, 95-110  

Aguilera Vita, Sergio (2014), “La noche americana y la fenomenología” Revista 

Metakinema, 15, 

http://www.metakinema.es/metakineman15s1a1_Sergio_Aguilera_Vita_La_Nuit_Americaine

.html 

López Sáenz, Mª Carmen (1998), “Merleau-Ponty o el arte de la visibilidad”, en Agora: 

papeles de filosofía, 17/2, Santiago de Compostela, USC, 145-165. 

López Sáenz, Mª Carmen (2003), “Imaginación Carnal en M. Merleau-Ponty”, en Revista de 

Filosofía, 28/1, Madrid, UCM, 157-169. 

Menéndez Obarri, Roberto (2013), “Husserl y la lupa del tiempo”, en Sesión no numerada, 3, 

Madrid, UCM, 247-265. 

http://pendientedemigracion.ucm.es/info/sesionnonumerada/index.php/revista/article/viewFile

/53/53 [10/05/2015] 

Moreno Márquez, César (2008), “Sin objeto. Epojé, vanguardia y fenomenología”, 

Investigaciones fenomenológicas, 6, Madrid, SEFE, 395-418. 

http://www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen06/pdf/20_MORENO.pdf [10/05/2015] 

Moreno Márquez, César (2011), “Fe perceptiva y armonía de lo sensible” en La sombra de lo 

invisible: Merleau-Ponty 1961-2011 (siete lecciones),  Luis Álvarez Falcón (Coord.), Madrid, 

Eutelequia, 281-310 

 




