
281 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. 
Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética 
materialista 
Esteban Alejandro Juárez 
Universidad Nacional de Córdoba 
ejuarez@eci.unc.edu.ar 

	
	
1. La promesse en la cultura afirmativa. El registro de H. Marcuse 

Dentro del círculo de colaboradores del Institut für Sozialforschung, Marcuse fue el 

primero en invocar, a través de la diatriba de Nietzsche contra Kant y Schopenhauer, la 

definición stendhaliana de la belleza como promesse du bonheur. Marcuse introduce la 

definición en el marco de una crítica ideológica al rasgo afirmativo de cultura y del arte. Esta 

crítica, que sigue las huellas de la crítica a la religión de Marx y en lo esencial continúa y 

complementa las tesis de “Egoismus und Freiheitsbewegung (Zur Anthropologie des 

bürgerlichen Zeitalters)” de Max Horkheimer, aparece en 1937 en el artículo “Über den 

affirmativen Charakter der Kultur” como una contribución de estética materialista al primer 

cuaderno del sexto volumen del órgano del Institut, la Zeitschrift für Sozialforschung.  

A primera vista, en este ensayo la belleza como promesa de felicidad dentro de la 

cultura afirmativa adquiere un rango ambiguo: ella entraña un potencial utópico y, al mismo 

tiempo, funciona como ideología consoladora. Para mostrar cómo Marcuse llega a este 

dictamen y cómo este dictamen termina diluyéndose en su artículo, resultará conveniente 

primero desarrollar el modo en que se reconstruye allí la formación histórica del concepto de 

“cultura afirmativa”. Pero, sobre todo, esta reconstrucción también será adecuada en tanto y 

en cuanto nos permita elaborar el marco de una solapada polémica entre Adorno y Marcuse, 

polémica cuya clave oculta se hallaría -y aquí radica el hilo conductor de nuestro trabajo- en 

la alusión a la promesse du bonheur referida al arte.     

Según Marcuse, la cultura afirmativa surge como un eficaz mecanismo disciplinario 

de la “exigencia de felicidad”1 recién con el advenimiento del capitalismo y la toma del poder 

político de la burguesía. Sin embargo, su funcionamiento había sido prefigurado ya por la 

antigua división griega, fundada ontológicamente, entre lo bello, lo bueno y lo verdadero, por 
																																																								
1 Este topos constituirá un impulso fundamental en los trabajos de la década de 1930 de la teoría crítica, 
especialmente en los ensayos de Horkheimer. Cf. Juárez,  2013, pp. 74-83. 



282 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

una parte, y lo necesario y lo útil, por otra; es decir, por la divisoria entre un mundo anímico-

espiritual y un mundo material. En la antigüedad, el estado lábil de las fuerzas productivas 

dificultaba las posibilidades de pensar en formas de organización de la praxis social que 

permitieran la generalización de la felicidad. De ahí, siguiendo el relato histórico de Marcuse, 

no sólo se derivaba la justificación idealista de la desigualdad social que hacían los antiguos, 

sino también el temor a que muchos buscasen la felicidad en la praxis ideal, puesto que esto 

hubiese podido poner en riesgo la conservación de la mera existencia. Por ese temor, que 

condujo a la teoría filosófica al estratagema de pensar como escindidas y jerarquizadas 

ontológicamente la esfera de la belleza y la de la necesidad, el goce de la “auténtica felicidad” 

quedaría reservado al exclusivo grupo de los representantes de los valores concebidos como 

superiores. Estos grupos podían disponer del tiempo y los medios para entregarse a la 

felicidad del conocimiento de lo verdadero, lo bello y lo bueno, sin verse constreñidos a las 

fatigas del trabajo material. En oposición a esto, los valores admitidos como inferiores serían 

aquellos relativos a la reproducción del mundo material, la cual quedaría en manos de las 

mayorías, sean esclavos o comerciantes.     

Esta situación se modificaría con el ascenso de la burguesía. La eliminación de las 

trabas feudales al desarrollo de las fuerzas productivas y el aumento de la producción de 

objetos habría posibilitado urdir un nuevo modo de vida libre de determinaciones externas. En 

principio, la nueva forma de vida estaría abierta a todos los seres humanos. Como 

consecuencia de ello se produciría un desplazamiento en el sujeto portador de las exigencias 

de felicidad. Ahora ese sujeto ya no sería el representante específico de un orden superior y 

eterno, sino el individuo particular abstracto. Este nuevo sujeto se vería a sí mismo liberado 

de toda tutela externa y se situaría “inmediatamente ante su propia determinación”. Con la 

liberación burguesa del individuo se gestaría entonces una nueva concepción de la felicidad.  

Llegado a este punto, Marcuse intenta desanudar en términos materialistas la 

contradicción que conduce a la apología burguesa de la cultura. De acuerdo con su planteo, el 

problema al que se verían enfrentados los beneficiados por el nuevo modo de producción 

capitalista sería la oposición entre la abstracta aspiración universal a la felicidad y la concreta 

desigualdad en el disfrute de los medios y objetos necesarios para lograr esa felicidad. Una 

vez en el poder, a la burguesía le estaría vedado valerse sin más de las antiguas legitimaciones 

del orden jerárquico feudal para justificar la desigualdad que seguía existiendo. Pues la misma 



283 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

burguesía había combatido esas legitimaciones utilizando como arma la universalidad de la 

razón humana y la exigencia generalizada de felicidad. Sin embargo, en el plano material, las 

condiciones de la felicidad no se extenderían más allá de ciertos grupos cuyas aspiraciones 

comenzarían a chocar con las de las mayorías.  

Como la burguesía ya disponía de los medios materiales para su disfrute, sólo le 

resultarían necesarias las ideas abstractas de igualdad, libertad y felicidad para encontrar 

luego satisfacción plena de un modo concreto. Sin embargo, no ocurriría lo mismo con 

aquellos estratos sociales a los cuales la burguesía había recurrido para constituirse en clase 

dirigente. Ante las incipientes demandas de las mayorías de llevar a término la nueva 

concepción de la felicidad, puesto que la validez universal del ideal sólo era proclamada pero 

no materializada en el nuevo orden, la burguesía se vería en la obligación de ocultar 

contradicciones. Estas contradicciones podían socavar el logro de su reciente poder, ya que 

denunciaban al mundo burgués como un momento limitado y transitorio y, si se mostraba a 

las masas de este modo, debía aceptar la ruina de su proyecto y la necesidad de otro tipo de 

relaciones sociales que materializara en el mundo social el potencial reprimido de sus ideales. 

La respuesta dada por la burguesía a la demanda generalizada de felicidad no fue, por 

supuesto, incitar su propio desmoronamiento, sino exaltar de un modo singular una esfera del 

mundo en detrimento de otras.  

En este marco, que en lo principal sigue ideas de Horkheimer, Marcuse desarrolla el 

concepto de “cultura afirmativa”. Éste le permite explicar cómo los ideales de la burguesía, en 

un determinado momento progresistas, pueden trastocarse en ilusiones represivas sin que los 

afectados puedan llegar a notarlo o, si lo hacen, no logren combatirlas con éxito. Según el 

autor, la interpretación burguesa caracterizaría a la cultura y al arte como un mundo bello, 

valioso, obligatorio para todos, inmutablemente superior, diferente en esencia del mundo de la 

vida cotidiana determinado por variables económicas, pero que cada individuo podría realizar 

desde su interioridad, sin necesidad de transformar su situación material. Con ayuda de estas 

ideas, la burguesía lograba responder a las críticas de que sólo una parte de la sociedad podía 

gozar de los altos valores, cuando la mayoría era sometida a las fatigas e infortunios de la 

jornada laboral. El mundo de los ideales, apreciado como bueno, bello y verdadero, cumpliría 

la función de suplementar lo malo existente y contribuir con ello a que los poderosos, que 

comenzaban a disfrutar tanto de la felicidad material como de la espiritual, pudieran mantener 



284 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

tranquilos a los individuos insatisfechos, mientras éstos padecían física y psíquicamente el 

mundo del trabajo. Pues sólo el mundo (idealizado) de la cultura y del arte sería 

auténticamente valioso y ese mundo, en principio, estaría abierto a todos por igual.  

 Sin embargo, Marcuse sostiene que el ámbito de la cultura no sólo opera de modo 

ideológico. Dicho ámbito también permite conservar en su seno el anhelo de un mundo 

diferente a la miseria del mundo actual. En tal sentido, Marcuse extrapola el motivo 

horkheimeriano del rasgo ambivalente del impulso moral kantiano, al defender la doble 

función, ideológica y utópica, del arte moderno. El ideal de la belleza en el arte sería anhelo y 

anticipación, en el sentido desarrollado por Ernst Bloch (1964, p. 151) del arte como Vor-

schein, de una felicidad negada en la vida cotidiana. Por esto lo bello contendría “un peligroso 

poder que amenaza la forma dada de la existencia”. (Marcuse, 1937, p. 77) En la cultura 

afirmativa, el arte es el único lugar en que se tolerarían los peligros de la realización de la 

felicidad plena.  

Aquí Marcuse habla del poder del contenido de la belleza en el arte, y es también en 

este momento en donde acude a la fórmula stendhaliana de la promesse du bonheur. Con ella 

alude específicamente a la carga erótica-sensible que Nietzsche (1999, pp. 845s) había 

detectado en Stendhal y que usaría contra el ascetismo kantiano del placer desinteresado y, 

frente a Schopenhauer, contra el carácter balsámico del arte para la vida.  

No obstante, y ésta parece ser la valoración predominante del ensayo de Marcuse, la 

consumación del placer circunscripta al arte acontece al precio de convertir a la belleza, que 

muestra la verdad de la falta de libertad en el mundo empírico, en una apariencia carente de 

peligro, sin ningún matiz sedicioso contra ese mundo. La modalidad del placer que produce la 

apariencia estética no dejaría de tener su cuota de realidad, pero en su limitación a la 

satisfacción sensible momentánea del sujeto, serviría como compensación de la carencia de 

los medios materiales que posibilitarían una felicidad y como argumento para aplacar la 

exigencia de extender la libertad y el goce a todos los ámbitos de la vida cotidiana.2 Al 

romperse el lazo entre la esfera de lo bello y otras esferas de la vida material, el placer por la 

belleza promovería la resignación del disfrute material y se tornaría inerte desde un horizonte 

																																																								
2 Una línea argumentación más precisa y encaminada a justificar una utopía concreta de la cultura realizada, 
Marcuse la reelabora más tarde desde una interpretación freudiana. Cf. Schweppenhäuser, 2001, pp. 174ss.  



285 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

de transformación práctico-político, pues en el mundo moderno, “la libertad dependió, desde 

un principio, de que el goce permanezca menospreciado” (Marcuse, op. cit., p. 77). 

El arte burgués dentro de la cultura afirmativa dispensa a la vez placer y consuelo y, 

con ello, arruina el peligro desestabilizador de la exigencia de felicidad. Por una parte, el arte 

proporciona goce, aunque lo destierre al reino cerrado de la pura interioridad o al ámbito de la 

diversión pasajera; por otra, brinda el consuelo de vivenciar bellos momentos en medio de la 

desdicha existente. La belleza de la apariencia artística eternizaría el instante bello y cumpliría 

la función de acortar, de un modo ilusorio, la distancia entre lo insoportable de las relaciones 

externas de la existencia y la necesidad de satisfacción sensible que, en su intermitencia, las 

hace tolerables. De este modo, en el cuadro crítico pincelado por Marcuse, el arte queda 

enrolado junto a otros contenidos de la cultura afirmativa que tienen el fin de blindar la 

estructura social existente y ocultar sus contradicciones. 

Ciertas expresiones del arte producido por las masas constituirían, para Marcuse, una 

fuerza contestataria. Sin denotar ningún influjo por las sutilezas dialécticas de los trabajos 

sobre el tema publicados por otros miembros del Institut, Marcuse valoraría positivamente los 

aspectos sensuales que emergen, como recuerdo premonitorio de otra forma de felicidad, en la 

textura del arte de masas. Este tipo de producciones atendería a aquello que la alta cultura 

burguesa niega o sublima hasta la transfiguración: el entretenimiento sin culpa, el cuerpo y el 

placer. “El arte del cuerpo bello, tal como hoy puede mostrarse sólo en el circo, en los 

varietés y en las revistas, esta relajación y frivolidad juguetona, anuncia la alegría por la 

liberación del ideal”. (Ibidem, p. 78) Sin embargo, la fuerza de oposición que encerrarían 

estas expresiones apenas es captada por el análisis de Marcuse.      

Hacia el final de su artículo se inclina a aceptar que el arte en la cultura afirmativa -ya 

sea bajo la forma del idealismo burgués o de su falsa superación: el fascismo heroico- es 

siempre satisfacción sucedánea y renuncia a la verdadera felicidad, y que quizás sólo en la 

superación revolucionaria de esa cultura lo bello se podría liberar de la mácula de la 

apariencia y así expresar “la realidad y la alegría”. (Ibidem, p. 90) Aquí, Marcuse se refiere a 

las posibilidades que abren algunas obras (las estatuas griegas, la música de Mozart y del 

Beethoven tardío) pero se detiene allí, sin avanzar en las mediaciones que se agitan en los 

contenidos de las obras individuales gestadas en la misma cultura afirmativa. A los contenidos 

de la cultura afirmativa y del arte burgués contrapone la anticipación de una formación 



286 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

cultural posterior a la transformación radical del orden capitalista, que, sin poder evitar la 

transitoriedad y la necesidad, sería “un baile en el volcán, una risa en la tristeza, un juego con 

la muerte”. (Ibidem, p. 91) 

Para Marcuse, la cultura, en virtud de su devenir completamente afirmativa, no 

admitiría ya ninguna ambigüedad. Por ello, la superación desde la crítica de las ideologías 

pierde el potencial de liberación inmanente a la propia temporalidad de las formas artísticas. 

Haciendo tabula rasa de la ambigüedad de los contenidos estéticos, la crítica ideológica tiene 

que abogar por la superación radical de la cultura, sin ver que la crítica que impulsa la obra de 

arte misma también puede elevar a consciencia las contradicciones de las relaciones sociales y 

que, aunque de un modo mediado, activaría la necesidad de colaborar con su transformación. 

Es decir, Marcuse perdería de vista el modo dialéctico en que operan los elementos negativos 

propios del arte autónomo y, también, aunque de forma más problemática, del arte de masas.  

Así, por un lado, Marcuse contribuye a los objetivos del Institut al desenmascarar la 

función ideológica del concepto de la cultura y del arte. Pero, por otro, al no tener en cuenta 

ni la praxis específica de las obras modernas tomadas individualmente, ni el desarrollo 

inmanente de las vanguardias artísticas, acaba disolviendo la potencia desestabilizadora 

específica que, según los más versados en arte de los allegados a Horkheimer, contendría el 

arte como promesse du bonheur.3 

Ese potencial de la promesse del arte gravitaría no tanto en la imagen del arte propia 

de los ideales de lo bello, lo bueno y lo verdadero del clasicismo estético idealista, sino en la 

tensión con la praxis concreta de las obras de arte modernas. Al no distinguir esto, como se 

verá en los puntos siguientes respecto de las críticas de Adorno, el ensayo no da cuenta de un 

modo esencial de la promesse du bonheur del arte tal como se desarrolla en las vanguardias 

artísticas de finales del siglo XIX y principios del XX. Para Marcuse, entonces, no sería el 

arte mismo el que cuestione desde su inmanencia el carácter de apariencia de la promesa de 

felicidad, sino el pensamiento crítico de la cultura tomada en su conjunto. Éste coadyuvaría 

tanto a disolver al arte mismo en tanto que promesa ilusoria, como a preparar en ese proceso 

la realización de los ideales de belleza y la felicidad en la reproducción material de la vida. 

																																																								
3 El mismo Marcuse revisaría su posición en esta dirección en trabajos posteriores. El influjo de Adorno puede 
notarse claramente en Marcuse, 1978. 



287 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

2. Reacciones a la crítica marcuseana de la cultura y el arte 

El ensayo de Marcuse contó tanto con el beneplácito de Max Horkheimer como con la 

ácida reprobación de Theodor Adorno y de Walter Benjamin. Mientras que el director del 

Institut lo consideraba el producto de “discusiones en conjunto” (Horkheimer, 1937, p. 2) y lo 

estimó “especialmente logrado”4, Adorno no escatimaría veneno en denostarlo. En una carta a 

Benjamin del 25 de abril de 1937, Adorno lo tildaba “de segunda mano, con cosas de Max 

[Horkheimer], relleno de sustancia cultural de Weimar”, “el trabajo de un maestro de escuela 

converso…”, desorientado y desmedido “en cuanto a las dimensiones de la materia”. Y luego 

agregaba un comentario que, más allá del tono petulante característico de Adorno, revelaba la 

debilidad sustancial del núcleo del ensayo, a saber, el descuido del tratamiento del contenido 

y la historia del arte mismo5:  

Con estos jóvenes se tiene la sensación de que desde que en el último curso 

de Bachillerato se enojaron con sus profesores alemanes no han tenido ya 

una sola experiencia estética. Así resulta… mucho más fácil eso de liquidar 

el arte de lo que podría resultarnos a nosotros. Prosélitos como Löwenthal y 

en cierto modo también, por desgracia, Marcuse, son un verdadero peligro… 

sé, de todos modos, demasiado bien lo difícil que resulta librarse de los que 

le imitan a uno. (Adorno/Benjamin, 1998, p. 181) 

El destinatario de la carta, que ya había cuestionado severamente la interpretación de 

otro colaborador cercano a Horkheimer, Leo Löwenthal, sobre el novelista noruego Knut 

Hamsun, compartiría con Adorno el rechazo del artículo de Marcuse. Después de leerlo, 

Benjamin escribe a Adorno unas breves pero lapidarias líneas sobre el mismo: “¿Necesitaría 

decirle que mi prejuicio asentía a Ud. antes de que mi juicio estuviera en condiciones 

efectivas de hacerlo?”6  

Sin duda el trabajo de Marcuse parecía haber sido en lo esencial impermeable a las 

sutilezas de Benjamin. No sólo con respecto a la temprana perspectiva benjaminiana sobre lo 

																																																								
4 Carta de Horkheimer a Adorno del 22 de febrero de 1937 (Adorno/Horkheimer, 2003, p. 295). 
5 Estas afirmaciones abonan la tesis de que lo estaba en juego era, en el fondo, la decisión sobre qué perspectiva 
estética debía primar como modelo de la estética materialista para el Institut, más que, como sostiene Susan 
Buck-Morss, una lucha de “temperamentos intelectuales y personales” (1981, 303). Sobre la relación de Adorno 
con Marcuse, cf. Müller-Doohm, 2003, pp. 391s. y Wiggershaus, 2010, p. 280.                 
6 Carta de Benjamin a Adorno del 1 de mayo de 1937 (Adorno/Benjamin, op. cit. p. 183). 



288 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

alegórico y la mortificación de la obra en el drama barroco alemán, la cual se oponía al doble 

carácter, ofuscador y anticipador a la vez, de las obras burguesas clásicas, sino también en lo 

relativo a los trabajos sobre las transformaciones tecnológicas producidas en el desarrollo de 

las vanguardias estéticas y el arte de masas. Además, aunque ambos habían advertido la 

falsedad de la superación de la cultura y del arte por parte del espectáculo montado por el 

fascismo, Benjamin no debió dejar de percibir un peligro en la posición de Marcuse, ya que 

éste abogaba por la integración de la cultura al proceso material de la vida y, por lo tanto, se 

inclinaba hacia una estetización de la vida cotidiana. Contra esto, Benjamin había defendido, 

rehuyendo de toda minúscula posibilidad de absorción fascista, la politización del arte.7             

Adorno, por su parte, reelaboraría pocos días después sus críticas con una modulación 

más diplomática y una exposición más clara, y se las enviaría a Horkheimer en una misiva 

fechada el 12 de mayo.8 Con mayor prudencia en la presentación que en la carta a Benjamin, 

ya que Horkheimer había expresado su anuencia al artículo, ahora intercalaría en los 

reproches algunas de las bondades percibidas. Sin dejar de recodarle a Horkheimer el pasado 

heideggeriano de Marcuse (p. 354), Adorno juzgaría adecuado el trabajo en cuanto a la 

tentativa de alumbrar la tendencia al desencantamiento del concepto burgués de cultura; 

también, en lo referido a materiales concretos, como el análisis de la posición de los nazis 

sobre la (falsa) superación de la cultura afirmativa o en el tratamiento del vínculo interno 

entre desintegración y fetichismo de la cultura. Sin embargo, hasta allí llegarían las 

observaciones aprobatorias. El resto de las líneas sobre Marcuse expresan una muestra 

magistral de concisión para afrontar un ataque directo a los puntos nodales del artículo.  

A diferencia de lo que percibía Horkheimer, Adorno lamentaba que Marcuse no se 

hubiese atenido estrictamente al examen materialista del concepto de cultura afirmativa y que 

se hubiese decidido, en cambio, a abordar el contenido en general de la cultura. Al aludir al 

contenido, Adorno cuestiona en realidad no tanto el contenido antropológico del concepto -

esto es, aquél ya bosquejado en la conferencia programática de Horkheimer que se extiende a 

los estilos de vida y a las prácticas sociales-, sino, más bien, a la débil atención marcuseana al 

entramado inmanente a la esfera artística. Pues él no toleraría, principalmente, que Marcuse 

																																																								
7 Sobre las diferencias de la crítica del arte de Benjamin y la crítica de la cultura de Marcuse, cf. Habermas, 
2000,  pp. 303ss.   
8 Carta de Adorno a Horkheimer del 12 de mayo de 1937 (Adorno/Horkheimer, op. cit., pp. 354ss.)  



289 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

hubiese tratado al arte in toto, asumiendo de modo acrítico, es decir, no dialéctico, las 

representaciones del arte según el modelo del clasicismo estético alemán. Procediendo de esta 

manera, Marcuse revelaría cierta ceguera en lo relativo al estrato decisivo que revisten las 

prácticas artísticas más avanzadas en su construcción formal. Ese estrato, que Marcuse pasaba 

por alto, era el del conocimiento. Pero, según Adorno, en el ensayo sobre la cultura esta 

dimensión no resulta siquiera problemática, ya que allí serían ignoradas por completo las 

obras individuales de la modernidad estética radical, desde Liaisons dangereuses y Baudelaire 

hasta las obras de Schönberg y de Kafka. Esta falta de sensibilidad para captar la veta de 

conocimiento en las obras de arte radicales, sería concomitante con la “ingenua” aceptación 

marcuseana de ciertos momentos sensualistas del arte de masas.   

Adorno cierra el alegato contra el ensayo de Marcuse queriéndole mostrar a 

Horkheimer que el aparente logro del mismo se basaba, en el fondo, en una proclama 

abstracta y anticultural de la disolución del arte que eludía toda reflexión inmanente sobre el 

fenómeno artístico. Pues al desencantar la noción idealista de cultura, Marcuse presuponía 

ingenuamente la identidad entre la teoría estética clasicista y la práctica artística que llevarían 

adelante sus figuras más relevantes. ¿Acaso -se preguntaba Adorno- lo que acaece en algunas 

obras de Beethoven o Goethe no fracturaría las teorías de la estética clásica desde Herder a la 

educación estética de Schiller? Porque Marcuse no tiene en cuenta este quiebre en la relación 

entre teoría y praxis en la esfera de la estética, podía rechazar sin mayores mediaciones no 

sólo el concepto, sino también los contenidos de la cultura como productos de ilusiones 

idealistas. Lo que la perspectiva marcuseana olvida, al contrastar de modo unilateral el arte 

con la realidad alienada, es precisamente que el proceso de desencantamiento del arte no 

ocurre por fuera de las obras individuales, sino que se realiza, según Adorno, al interior de la 

apariencia estética de las obras.9 Y, por esta ceguera, queda trunca la pretendida radicalidad 

de la crítica de las ideologías de Marcuse.10  

El modernismo radical al que apunta Adorno se caracterizaría justamente por la 

destrucción que lleva a cabo cada una de sus obras de la ilusión de autenticidad de una belleza 

integrada y orgánica. Como escribiría al final de Filosofía de la nueva música, “quizás sólo 

																																																								
9 Algunos años más tarde Adorno desarrollará la defensa de la tendencia epistémica de la música y el proceso de 
autodisolución de la apariencia, centrándose en el caso de Schönberg. Cf. Adorno, 2003b, p. 46. 
10 Adorno sostendrá hasta el final de su vida esta posición contra el ensayo de Marcuse. Cf. Adorno, 1970, p. 
374.  



290 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

sería auténtico el arte que se hubiera liberado de la idea misma de autenticidad, del ser así y 

no de otro modo” (Adorno, 2003b, p. 196).   

3. La irrupción de la promesse du bonheur en Adorno 

La primera referencia por parte de Adorno a la fórmula stendhaliana sobre lo bello se 

halla en „Über den Fetischcharakter in der Musik und die Regression des Hörens“, artículo 

publicado originalmente en 1938 en el volumen VII de la Zeitschrift für Sozialforschung. En 

él, Adorno acoge la expresión en francés, pero más allá de este guiño idiomático nada permite 

aseverar que se haya tratado de una alusión directa a Stendhal, pues mientras aquél la 

circunscribía a la esfera del arte, el novelista había escrito que la belleza era una promesse du 

bonheur cautivado por la belleza femenina. (Stendhal, 1955, P. 474) Lo que informa el mismo 

Adorno (1973, pp. 10s) sobre el artículo en que aparece dicha fórmula es que allí intentaba 

canalizar su experiencia americana en la sección musical del Princeton Radio Research 

Project y, al mismo tiempo, procuraba entablar una discusión con las ideas vertidas por 

Benjamin en su trabajo sobre el arte en la era de la reproductibilidad técnica. Algunos 

intérpretes (por ejemplo, Lindner, 1972, pp. 14s) han resaltado también que, indirectamente, 

el escrito pretendía rivalizar con el materialismo ingenuo de Bertolt Brecht.11 No obstante, si 

se atiende a la incorporación en la primera parte del artículo de la definición del arte como 

promesse du bonheur, resultar plausible, inclusive, ver allí, entre otros objetivos más amplios, 

una alusión crítica al ensayo de Marcuse y, por lo tanto, una prolongación mejor calibrada de 

las reservas que Adorno ya había expresado en sus cartas a Benjamin y Horkheimer.12  

De acuerdo con esto último se puede aducir que la apelación de Adorno a la frase 

stendhaliana adquiere en este primer momento un sentido contencioso. Mientras que Marcuse 

la cita en el marco de la imagen general del arte del clasicismo de Weimar, es decir, como 

anticipación positiva de la reconciliación, libertad y plenitud erótico-sensible que, al mismo 

tiempo, contrasta y vuelve tolerable la sórdida realidad, Adorno la introduce para resaltar 

aquello que se pierde en el análisis de aquél: la disolución de la apariencia estética que llevan 

a cabo las vanguardias artísticas, en especial, las musicales, contra las representaciones 
																																																								
11 Para una perspectiva histórico-comparativa general de estas relaciones, sigue siendo útil Lunn, 1984, pp. 
149ss.  
12 En este sentido, nuestro enfoque presenta una variante diferente del modo en que los intérpretes han abordado 
el tema de la promesse du bonheur en Adorno. Cf. Schneider, 1998; Wellmer, 1998; Lotter, 2000; Gordon 
Finlayson, 2009; Kersten, 2012.  



291 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

espurias del placer. En este ensayo las obras de vanguardia son las producidas por Mahler, 

Schönberg y Webern. A ellas les concierne mantener, aunque de un modo velado, la promesa 

auténtica del arte: “Lo que surge estéticamente en las categorías del placer ya no puede 

disfrutarse, y la promesse du bonheur, como se definió alguna vez al arte, no se encuentra en 

ningún otro lado más que en donde es arrancada la máscara de la falsa felicidad.” (Adorno, 

1938, 325) 

Si la crítica al carácter afirmativo de la cultura había conducido a Marcuse a 

“radicalizar de un modo rabioso”, como dirá Adorno, la desconfianza hacia la promesa de 

todos sus productos, éste, en cambio, considera que la crítica a la depravación del arte burgués 

vuelto bien cultural obliga a pensarlo en relación dialéctica tanto con las obras individuales de 

la modernidad estética radical como con el arte de masas. Es decir, no es que Adorno no 

estime acertada la crítica al carácter afirmativo de la cultura, sino que sostiene que ella no está 

sopesada dialécticamente con estas dos esferas culturales. Como se observó más arriba, a la 

primera, Marcuse la ignora; a la segunda, la sobrevalora ingenuamente.  

Diferenciándose de la posición de Marcuse, que se había aproximado a Benjamin al 

hablar de modo afirmativo acerca del potencial sensual de ciertas formas de arte popular, 

Adorno indica que todo arte de divertimiento o popular entraría actualmente en colisión con el 

arte de vanguardia. Para Adorno, la razón de ello estriba en que el arte de vanguardia 

configuraría de manera inmanente el lenguaje del sufrimiento y la angustia, cuando éstos, por 

el estado de las fuerzas productivas, materiales e intelectuales, ya tendrían que haber sido 

redimidos.13 Al contrario, tanto el arte de masas como el arte autónomo devenido bien cultural 

engañan en lo relativo al sufrimiento y a la posibilidad de un goce auténtico en medio de la 

cosificación general. Mientras las obras radicales se oponen en su configuración, siguiendo 

con rigor y autonomía las máximas exigencias estéticas, a la falsa existencia empírica del 

placer porque oculta el dolor, el arte de masas y el arte como bien cultural son hostiles al 

placer al ofrecerse mediante su apariencia como estímulo inmediato para el goce subjetivo.  

Lo que postula aquí Adorno es que, por un lado, el goce se instala siempre en lo 

corporal y que, por lo tanto, todo placer en la apariencia es ya uno sucedáneo. “El placer tiene 

todavía su lugar solamente en la presencia encarnada e inmediata. Donde requiere de la 
																																																								
13 Adorno era reacio a las posturas que tendían a ontologizar el sufrimiento. En esto él supo permanecer a cierta 
distancia de Horkheimer. Cf. Horkheimer/Adorno, 1996, p. 41.  



292 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

apariencia estética es aparente según patrones estéticos y engaña a la vez al gozador sobre sí 

mismo.” (Ibidem., p. 325) En la línea de la crítica de la ideología de Horkheimer y Marcuse, 

sostiene que el placer corporal no puede ser plenamente satisfecho por la burguesía europea 

que lo había prometido a todos. Por esto resulta necesario para los poderosos que el placer 

quede encerrado en la esfera de la apariencia estética. Esa función la cumplen los bienes 

culturales y los productos artísticos de consumo masivo. Hasta aquí llega la adhesión a sus 

colegas, pues de seguirla Adorno no sólo rondaría el mismo anticulturalismo del que acusa a 

Marcuse, sino que tampoco podría explicar por qué las masas, en vez de reclamar el acceso 

igualitario a los bienes materiales, solicitan con obstinación aquellos estímulos provenientes 

de la cultura que ya han sido prefabricados para que ellas los reciban. Así, al intentar dar 

cuenta de esto Adorno puede juzgar que se falsea con placeres vicarios la satisfacción del 

placer corporal que la apariencia estética continuamente promete y que no puede cumplir sin 

eliminarse a sí misma. Y porque las obras individuales radicalizadas efectivamente no 

defraudan la promesa al rebelarse contra su mismo carácter aparente, Adorno también puede 

evitar la alianza anticultural al apelar a la reflexividad de estos productos de la misma cultura 

e intentar así conjurar su engaño.  

Contra este engaño, las ascéticas obras de los artistas más radicales registrarían la 

promesa de una felicidad auténtica aunque de un modo mediado, esto es, refractando de la 

configuración estética todo reclamo de introducir estímulos sensibles, agradables y fáciles de 

digerir, para ampliar el espectro de la recepción fijada según la forma de mercancía. 

Siguiendo la lógica y las fricciones que imponen los problemas estéticos, estas obras se 

rebelan contra la apariencia de una unidad armónica feliz entre los momentos que participan 

en la obra. Con ello, aunque parezca paradójico, contribuyen a sostener un tipo de placer que 

resulta del efecto de esa negatividad, a la vez que denuncian la contradicción existente entre 

un placer real, pero falso, y uno verdadero pero todavía no real, que la misma realidad 

bloquea. “El poder de seducción del estímulo sobrevive sólo allí donde más poderosas son las 

fuerzas de la negación: en la disonancia, que niega el crédito al engaño de la armonía 

existente” (Ibidem).                      

Adorno fundamenta la tesis del uso ideológico de la felicidad en la producción cultural 

masiva proyectando al análisis estético herramientas que Marx y de Freud habían utilizado 

para pensar, respectivamente, las relaciones económicas y los procesos de la vida psíquica. 



293 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

Por un lado, Adorno toma la noción del carácter fetichista de las mercancías para interpretar 

el fenómeno musical y, por otro, se apropia de la idea de regresión para aplicarla a la 

consciencia musical de los oyentes. Al modelo del fetichismo musical Adorno no lo hace 

derivar tanto de un fenómeno psicológico de idolatría desproporcionada, como de las 

relaciones sociales de producción de mercancías: los resultados del trabajo social de los 

hombres, cuando pasan a ser determinados por el valor de cambio en el mercado, se perciben 

como externos a ellos, al igual que las relaciones consigo mismo y los demás productores. De 

este modo, el producto cosificado termina cosificando a los hombres que lo produjeron. En 

los bienes culturales, el valor de cambio se impone mediante su inutilidad práctica. De hecho, 

en la cultura masificada estos bienes se consumen, a diferencia de otros objetos del mercado, 

precisamente por la aparente ausencia de utilidad.  

Esto, extrapolado al terreno musical, significa que la relación entre el oyente y la 

música deja de ser directa y recíproca, y se establece por un valor abstracto económico o 

social que se le endosa desde el exterior a la composición musical. Pero, sobre todo, con el 

concepto de fetichismo de la música Adorno puede explicar por qué los sujetos renuncian a 

establecer una relación de conocimiento con ella, es decir, con el contenido de verdad de la 

obra como una totalidad. Esto es parte de la tendencia, y éste es uno de sus puntos centrales, 

hacia la degradación de la capacidad de juicio junto con la existencia del individuo. 

En las sociedades donde prima el principio de intercambio de mercancías, el carácter 

abstracto del valor de cambio se vuelve un fin en sí mismo y acaba enmascarando hasta lo 

irreconocible el hecho de que él mismo sería el objeto vacío de goce. Bajo este supuesto, el 

mismo goce estético se empobrece al reducirse a la expectativa del consumidor de que el 

producto que compra le devuelva tanto placer como el dinero que ha entregado por aquél. “El 

consumidor idolatra el dinero que él mismo ha gastado en la entrada de un concierto dirigido 

por Toscanini. Literalmente, él ha ‘hecho’ el éxito, al cual cosifica y acepta como criterio 

objetivo sin reconocerse a sí mismo de nuevo en él.” (Ibidem, 331)  

Adorno destaca una correlación entre una música convertida en fetiche por el consumo 

comercial y una consciencia auditiva regresiva y manipulada. Esta correlación, que afecta a la 

estructura de todas las esferas musicales, y no sólo a la llamada música ligera, se establece 

históricamente con la entronización de la forma de mercancía como principio imperante de las 

relaciones sociales modernas. La experiencia musical de la totalidad se desvanece en la 



294 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

excesiva valoración de momentos singulares aislados: los arreglos, la idolatría de los stars y 

de las grandes voces, el culto a la inspiración y a la improvisación, la excentricidad del 

músico de jazz y la celebración de los virtuosos de algún instrumento en la música seria. Si la 

subjetividad, lo banal, lo profano o la seducción de lo sensible fueron componentes que 

alguna vez cumplieron un rol liberador de lo singular con respecto a las convenciones 

esclerosadas, en los tiempos de la generalización del fetichismo de las mercancías se vuelven 

elementos estandarizados y cosificadores.14 La reacción subjetiva se independiza de la 

ejecución musical total y se torna susceptible de ser más fácilmente manipulada por parte de 

los equipos empresariales que pueden controlar el éxito que los artistas van acumulando.   

Con la fetichización de estos momentos se termina diluyendo la auténtica 

participación del sujeto, tanto del productor como del receptor, en una totalidad en la cual los 

mismos adquieren sentido. Esto implica la renuncia a conocer los problemas que el material 

musical, que está social e históricamente mediado, postula en cada etapa de su desarrollo (Cf. 

Adorno, 1932, p. 105). Al contrario de una escucha atenta a las conexiones objetivas de 

sentido de la obra de arte, la fetichista se define por una actitud culinaria y atomizada que 

reduce la obra a un conjunto aislado de estimulantes momentos sensibles.   

En este proceso de aislamiento, la recepción de la obra queda a merced de la regresión. 

Adorno no considera que este retroceso signifique una vuelta hacia estadios anteriores en las 

posibilidades de la escucha musical. Lo que piensa con la apelación a la categoría freudiana es 

más bien un estado infantil en el que el sujeto se encierra convulsivamente en sí mismo. Al 

encerrarse, el sujeto rechaza toda demanda o esfuerzo de comprensión que provenga de la 

diferencia cualitativa del objeto y que trastoque su mundo habitual, y acepta sólo aquellos 

estímulos estandarizados que puede reconocer con facilidad y de forma aislada. Por todo esto, 

la recepción regresiva oscila entre el reconocimiento instantáneo ante el estímulo y el olvido 

de su articulación con el contexto musical.  

Al contrario de la escucha dispersa que propugna la música ligera, la audición 

concentrada en las relaciones mutuas -no azarosas- entre los detalles y el todo sería, para 

Adorno, un requisito necesario para juzgar sobre lo correcto o incorrecto de la posición del 

																																																								
14 Adorno matizará luego esta tesis: “[…] la fuerza del nombre quizás está mejor protegida en el kitsch y en la 
música vulgar que en la superior, la cual, ya antes de la construcción radical, había sacrificado todo eso al 
principio de estilización” (Adorno, 1973, p. 185). 



295 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

sujeto ante la objetividad en el ámbito musical (Cf. Gómez, 1998, p. 67). Además, aquella 

forma de atención sería fundamental para estimar la adecuación de la obra musical a la 

tendencia racional más progresista de acuerdo con las exigencias planteadas por el momento 

histórico. Una escucha madura -o no regresiva- implicaría el desarrollo de la capacidad para 

captar en la práctica artística los potenciales de una experiencia libre y no violenta con lo 

diferente que allí aparece.  

Pero como la participación de los oyentes no se basa en ello, sino en una escucha 

atomizada y regresiva que exige aquello que ya se ha diseñado previamente para ella y se 

reitera hasta el hartazgo, la relación de la receptividad sensible con lo que sucede en la obra, 

la experiencia del objeto que determinaría, en suma, la capacidad del juicio estético y de la 

crítica, deja de desempeñar un rol significativo en el cumplimiento de una auténtica felicidad. 

Pues la escucha regresiva contribuye tanto a la renuncia a atender al elemento espiritual que el 

placer comporta, como a la estimulación de un placer compensatorio que reprime la 

satisfacción real del placer sensorial. En el jazz, dice Adorno sobre el objeto que toma como 

paradigmático de la fachada progresista que oculta lo reaccionario de la popular music,  

danza y música imitan los estadios de la excitación tan sólo para mofarse de 

ellos. No parece sino que el sucedáneo del placer se vuelve de inmediato 

contra éste, lleno de envidia; la conducta ‘conforme con la realidad’ del 

oprimido triunfa sobre su sueño de felicidad al adscribir ésta a aquél. (1938, 

p. 347) 

 Sin embargo, Adorno no condena a la música popular para entronizar en su lugar al 

arte burgués autónomo. En el ensayo sobre el fetichismo subyace la pretensión de pensar a 

ambos de manera dialéctica. En la sociedad de intercambio no sólo la elaboración de la 

música masiva estaría determinada por la suma calculada de sus efectos. También lo estaría el 

arte autónomo burgués. Deglutido por el fetiche de la forma-mercancía, éste se convierte en 

un bien cultural que adquiere un preciado valor de cambio justamente por su aparente 

independencia del mercado, por ser apariencia de “finalidad sin fin”. Así, arte de masas y arte 

burgués pierden su fuerza crítica al ocupar un lugar prediseñado en el mercado cultural.  

  Por medio de este análisis de la combinación de fetichismo y regresión, Adorno 

corrige el análisis de Marcuse sobre los bienes culturales. Pero el reclamo de pensar en unidad 

dialéctica estas dos facetas de la cultura implica tensarlas de tal manera que se pudiera 



296 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

observar, desde ellas mismas y en su oposición, sus elementos transformadores. De este 

modo, Adorno deja entrever al final del ensayo sobre el fetichismo que también el arte masivo 

podría contener potenciales liberadores de la vida cosificada. Sin embargo, los contornos de 

esta perspectiva apenas serían delineados.15 

Frente a la displicencia de Marcuse y a la subestimación de Benjamin del contenido 

del arte autónomo,16 Adorno no tiene dudas en poner en marcha todos sus esfuerzos 

intelectuales y artísticos para evitar la ilusión de una falsa superación de la autonomía del arte. 

Pues sólo sus representantes más radicales, al llevar al extremo el proceso de 

desencantamiento a través del cumplimiento de su propia ley formal, ofrecerían todavía una 

auténtica promesa de felicidad y mantendrían en suspenso las posibilidades históricas de 

emancipación.  

En el ensayo sobre el fetichismo, tal promesa, que estaba encarnada en Mahler, 

Schönberg y Webern, adquiere sentido en un entramado compuesto por una serie de supuestos 

que se remiten unos a otros. El primer supuesto refiere a un determinado comportamiento 

estético. En el trato ascético con el material musical, estos artistas rechazarían la intromisión 

de elementos sensuales agradables y, con ello, cualquier imagen positiva de una armonía 

lograda y disfrutable. El segundo corresponde a su función como salvaguarda del proyecto 

moderno de constitución de los individuos concretos que podrían potenciar su felicidad, 

libertad y fantasía en la mediación con totalidad social.17 Sólo el trabajo solitario de aquellos 

músicos conservaría algo de las fuerzas necesarias para enfrentar el fracaso histórico del 

proyecto moderno. El tercero de los supuestos afirma los efectos de la cosificación del mundo 

social. La consecuencia de la cosificación no sólo sería el fracaso de aquel proyecto de 

individuo libre y feliz, sino también el empobrecimiento de la experiencia y la afirmación de 

una vida social gobernada por el miedo y la angustia. Los obras significativas, dirá Adorno en 

referencia al modernismo que se prefigura en Wagner y llega a su apogeo en Schönberg, 

																																																								
15 A instancias de las observaciones de Benjamin, Adorno reconocería en este aspecto las limitaciones de su 
ensayo sobre el fetichismo de las mercancías y la regresión de la escucha: “Soy claramente consciente de la 
debilidad de mi trabajo. Que radica, dicho sea sumariamente, en la tendencia a la jeremiada y a la invectiva” 
(Adorno/Benjamin, op. cit., pp. 293s.).  
16 Carta de Adorno a Benjamin del 18.3.1936 (Ibidem,  pp. 134ss.). Birgit Recki ha dedicado especial atención a 
la constitución de la teoría del aura y de la autonomía en ambos pensadores. Véase, Recki, 1988.      
17 Sobre la diferencia en Adorno entre el individuo como proyecto de un sujeto y como sujeto de hecho 
históricamente devenido, véase Schwarzböck, 1998,  pp. 84s.    



297 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

prometen nuevamente “lo que prometió la ancestral protesta de la música: vivir sin miedo”. 

(Adorno, 1939, p. 39) El cuarto supuesto alude a una concepción negativa de la felicidad,  

sostenida por los artistas autónomos en soledad. Sin la maduración del individuo, que resiste 

al proceso de colectivización total como portador de la capacidad de discernimiento crítico, 

no habría felicidad alguna, ni individual, ni colectiva. Sólo negándola en la apariencia 

estética, la música altamente diferenciada mantendría fidelidad a la posibilidad real de esta 

felicidad.    

Aquí se puede presentir la continuidad de la exigencia de felicidad que guiaba el 

primer programa de la teoría crítica elaborado Horkheimer, pero ahora conducida por 

senderos mucho más precisos que los marcados por éste y Marcuse.18 Aquella exigencia 

aparece reservada no ya a las contradicciones de la cultura entendida en términos amplios, 

sino a la configuración intraestética de las tensiones sociales que lleva a cabo la nueva música 

radicalizada; es decir, a aquello que ocurre en las composiciones autónomas, sobre todo 

aquellas cercanas al círculo de Schönberg, las cuales enfrentan las consecuencias de la 

cosificación social y las elevan a consciencia. Esto se logra en la búsqueda técnica de 

soluciones a los problemas que planteaba el dominio tradicional de la tonalidad en la esfera 

musical europea.  

Adorno concluye el ensayo sobre el fetichismo de la música y la regresión del escucha 

refiriéndose a la titánica tarea comunitaria que cumplen estos pocos y solitarios compositores:         

Se los llama individualistas y, sin embargo, su obra no es sino un único 

diálogo con los poderes que destruyen a la individualidad -poderes cuyas 

‘deformes sombras’ incursionan gigantescas en su música-. Los poderes 

colectivos aniquilan también en la música la individualidad sin salvación, 

pero sólo los individuos son capaces, frente a ellos, con claro conocimiento, 

de defender aún el deseo de la colectividad. (Adorno, 1938, 355) 

																																																								
18 H. Hesse presenta una visión diferente de los caminos teóricos emprendidos por Adorno y Horkheimer. Contra 
las perspectivas que afirman una estrecha afinidad teórica entre las críticas de ambos, Hesse intenta demostrar 
aquello que los distancia. Con respecto a la exigencia de felicidad, Hesse subraya el carácter fuertemente 
histórico de la concepción horkheimeriana frente a la ondulación entre trascendencia e inmanencia del análisis 
de Adorno. Con estos resultados a la vista, la autora toma partido por la teoría crítica de la razón del primero. Cf. 
Hesse, 1984. 



298 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

En definitiva, a diferencia de otros marxistas como Lukács, Adorno no ve en la 

especialización que deviene de la moderna división del trabajo sólo consecuencias alienantes 

y decadentes. Pues, en una época determinada por la compulsión a la uniformidad colectiva, 

son las obras de aquellos que casi en soledad han alcanzado el más alto grado de perfección 

formal las que conservan, representándolas, las ansias de felicidad y emancipación de toda la 

humanidad cuyo cumplimiento, paradójicamente, la misma división del trabajo impide. 

Aunque esta conservación suceda de un modo tan hermético y enigmático que las torna 

inaudibles a los oídos de aquellos sujetos que tendrían la fuerza colectiva para llevar a cabo la 

transformación material de la sociedad. Sin esos sujetos, la exigencia de felicidad 

generalizada, la cual alienta a la transformación que debería suceder en la dimensión política, 

queda confinada a ser mantenida por aquellos individuos que no renuncian a desatar las 

fuerzas sociales contenidas en el terreno del arte, aunque ello entrañe, a la vez, la 

participación en su propio desmoronamiento.               

4. Promesas vicarias. Industria cultural y planificación del placer 

A diferencia del “rencor contra el placer dentro del placer”, que caracterizaría, según 

Adorno, a la nueva etapa de la consciencia cultural de las masas, el arte moderno radical 

atenazaría una promesse du bonheur al prohibir la apariencia de los momentos desiderativos 

dentro de la configuración estética. La segunda escuela vienesa (Schönberg, Berg, Webern) 

trata entonces de salvar el disfrute sensible al enfrentar las “sombras deformes” de la 

mercantilización y la cosificación de la cultura, no con un mero gesto de indignación, sino 

absorbiendo sus efectos en el interior de sus técnicas compositivas. “Toda su felicidad -dirá 

Adorno en Filosofía de la nueva música a propósito de las innovaciones de Schönberg- 

estriba en reconocer su infelicidad, toda su belleza, en negarse a la apariencia de lo bello” 

(Adorno, 2003b, p. 126).  

A pesar de que esta diferencia recarga el potencial de placer, de conocimiento y de 

emancipación sobre las obras de arte radicales, Adorno no deja de alertar sobre los peligros 

que acarrean tanto las tentativas de separar absolutamente la esfera del arte de masas de la 

esfera de la música avanzada, como las que plantean una continuidad entre ambas, 

inconscientes de la irreversible ruptura histórica. Para Adorno, ni el arte radical sería una 

reserva de un tipo de disfrute para entendidos opuesto al placer sensible que se podría todavía 

sentir en la cosificación de la vida cotidiana, ni tampoco el arte de masas sería una iniciación 



299 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

sencilla para acceder gradualmente al goce estético de los refinados bienes culturales 

burgueses. Ambas esferas debían ser relacionadas de un modo dialéctico, es decir, en el 

despliegue de sus oposiciones y contradicciones. (Cf. Huyssen, 2002, pp. 41ss.) Pues ellas 

estarían imbricadas en las condiciones ideológicas existentes y, al mismo tiempo, también 

participarían en las fuerzas emancipadoras, aunque, en el planteo adorniano, la gravitación de 

una y otra esfera fuese dispar. Como le habría escrito el frankfurtiano a Benjamin, arte 

autónomo y arte de masas serían también “las mitades desgajadas de la libertad entera”. 

(Adorno/Benjamin, op.cit., p. 135) 

Entonces, si Adorno intenta pensar de un modo dialéctico ambas esferas, ¿por qué la 

promesse du bonheur queda finalmente contenida sólo en el arte moderno radical?; ¿por qué 

esa disparidad?; ¿reporta ello cierta añoranza por la alta cultura burguesa?; ¿significa que 

niega por completo toda vivencia de felicidad por parte de los sujetos, tanto en la vida 

cotidiana como en el arte, porque bien podría ser presa del engañoso aparato de producción 

estandarizada y, por lo tanto, cómplice del encubrimiento del sufrimiento real?; ¿o, más 

exactamente, denuncia la indeterminación de las formas de placer asociadas a la experiencia 

estética si se las reduce a diversión y estímulo para la satisfacción de los deseos y necesidades 

aparentemente inmediatas de los receptores? 

Es cierto que en muchos pasajes de su obra Adorno pareciera evidenciar un implacable 

desdén contra cualquier modalidad de hedonismo que surgiera en el estado actual.19 Por 

ejemplo, en Ästhetische Theorie dice que “…toda felicidad por lo existente es sucedánea y 

falsa”. (Adorno, 1970, 461) Sin embargo, la interpretación no debería pasar por alto que entre 

sus escritos, sobre todo aquellos de crítica y cultura, se halla desperdigada una defensa de una 

posición dialéctica sobre la felicidad y sobre el placer sensible que esta conserva.20 En este 

sentido, el consabido cuestionamiento de la tendencia manipuladora del placer sensible de los 

modernos mecanismos culturales y, de modo extendido, de su subordinación al fetichismo de 

las mercancías y al capital, más que ofrecer una recusación absoluta por parte de Adorno de 

todo goce,21 debería leerse junto a su tenaz esfuerzo por auscultar el tenue pulso del goce 

																																																								
19 El presupuesto del carácter secundario del comportamiento placentero frente al arte es uno de las principales 
puntos desde los cuales la estética de la recepción cuestiona a Adorno; véase Jauβ, 1980, pp. 138-168.  
20 Véanse especialmente los ensayos de Adorno sobre Huxley y Veblen publicados en Kulturkritik und 
Gesellschaft I (2003). 
21 Schneider (op. cit., p. 137) ha sugerido la tesis de un Adorno antihedonista. 



300 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

individual no reglamentado, ni enclaustrado ilusoriamente en la esfera de la interioridad 

subjetiva.  

El dilema ante el que se encuentra una auscultación de este tipo es que la sociedad 

burguesa ha ido preparando el terreno para eliminar la esfera que ella misma había reservado 

para la liberación de los impulsos y gratificaciones fuera del trabajo. Esa esfera era la cultura, 

gracias a la cual había sido posible el despliegue del arte autónomo y, junto con él, la imagen 

de un mundo en sí diferente al existente. Si bien la cultura se mantuvo de un modo ideológico 

al reproducirse en medio de una realidad dictada por la apropiación del trabajo ajeno, 

albergaba también una promesa de libertad y felicidad.  Sin embargo, con el apogeo de la 

“industria cultural”22 y el paso al estado burocrático esa esfera de libertad sería desplazada, y 

la cultura y la consciencia se convertirían en un complejo dispuesto según los imperativos de 

comercialización del aparato económico. Según Adorno, para que nada subversivo para el 

trabajo productivo emergiera del uso del tiempo libre, la sociedad burguesa dictaminaría 

sutilísimas líneas de demarcación entre trabajo y tiempo libre. Pero, paradójicamente, esa 

demarcación coincidiría con una semejanza estructural cada vez mayor entre el esfuerzo del 

trabajo y el placer de la dispersión. La consecuencia sería que los sujetos podrían ser libres y 

entregarse al gozo en el descanso del trabajo, pero al mismo tiempo se verían privados de 

serlo, ya que se hallarían sometidos a la reglamentación y los ritmos de la producción de 

entretenimiento. Así, las esferas del trabajo y del tiempo libre habrían quedado mutuamente 

enajenadas, pues, como afirma Adorno, de ellas habrían “sido por igual excluidos el placer y 

espíritu” (Adorno, 2003a, p. 148).  

La recurrente exhortación a la alegría de vivir programada por la industria cultural, 

rasgo que ésta compartiría, según Adorno, con la terapia psicoanalítica (Cf. Ibidem p. 70),23 

en última instancia llevaría a los sujetos a conformarse sólo a las expectativas de un goce cuya 

gratificación ellos, para autoafirmarse como tales, ya habrían aprendido a reprimir en cuerpo 

y alma. Por este proceso histórico que atraviesa la socialización, a la industria cultural puede 

																																																								
22 A partir de Dialektik der Aufklärung, Adorno y Horkheimer reemplazan la noción de “cultura de masas” por la 
de “industria cultural” (Cf. Adorno, 2003c, p. 337). Sobre la diferencia entre cultura de masas e industria 
cultural, véase ERD, 1989, pp. 216-235.     
23  Para una crítica a la versión adorniana de la praxis terapéutica del psicoanálisis, véase Goebel, 2004, pp. 482-
495 y Rath, 2008, pp. 179-183. 



301 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

resultarle más fácil, a través de una serie de “operadores”,24 sostener permanentemente sus 

promesas de satisfacción de un placer exultante y, a la vez, reprimir y aplazar su 

cumplimiento.    

Adorno no sostiene, como suele vociferar hasta hoy la muletilla crítica, que por este 

motivo los destinatarios de la industria cultural que son asediados sin tregua se conviertan en 

autómatas, en presas pasivas e inconscientes de la manipulación de la felicidad que ejercen 

sobre ellos oscuros y tenebrosos consorcios ubicados en la cima del aparato burocrático o de 

los medios de comunicación masiva. Menos aún Adorno habla solamente de las masas como 

víctimas inconscientes de estrategias subliminares. El punto problemático es, más bien, que 

los sujetos suelen conocer las operaciones de enmascaramiento de la industria cultural, y a 

pesar de estar informados, ellos, incluidos los más poderosos,25 vuelven a abandonarse una y 

otra vez a su seducción sin ofrecer resistencia, u ofreciéndola, pero a medias, de un modo 

tangencial o cínico. La consciencia de los explotados se hallaría predispuesta a las 

operaciones de la industria cultural en la medida en que los sujetos necesitan, en algunos 

momentos, para recomponer su narcisismo, no reparar en la miseria o en el agobio del trabajo. 

La consciencia del que podría no trabajar se hallaría sugestionada por la ideología culposa de 

estar exento de ello en medio de la explotación general: “…nadie que extraiga provecho del 

sistema del provecho puede existir en su seno sin vergüenza, y ésta deforma hasta el placer no 

deformado” (Ibidem, p. 200). Así, los que están arriba conciben el descanso plácido como 

aburrido o superfluo, y se empeñan de un modo neurótico en gastar energías realizando toda 

suerte de pseudoactividades ya formateadas por la organización del tiempo libre. En cambio, 

la idea de una felicidad plena, que encuentra su eco en el “entusiasmo” y en el “venturoso 

esfuerzo” que acompaña a la unión sexual, les parece a todos ellos “anticuada” e 

“ineconómica” (Ibidem, p. 248).   

Esto no significa que la industria cultural desatienda la exigencia de una felicidad 

plena. Al contrario, si aquella resulta atractiva es porque se apoya verdaderamente en esa 

																																																								
24 Al respecto de los operadores de la Industria Cultural que aparecen en Dialektik der Aufklärung, véase un 
análisis más detenido en Duarte, 2011, pp. 90-102.     
25 Esto no significa que Adorno no haya considerado mucho más preocupante la falsa felicidad de las clases 
menesterosas que la de las altas. Si bien todos constituyen la “masa” de consumidores, la falsa satisfacción en el 
consumo de las elites es menos perniciosa que la de las mayorías. Según Schwarzböck (op. cit., p. 253), este 
énfasis desarrollado en el capítulo sobre la industria cultural convierte más que ningún otro a Adorno en un 
marxista tradicional.    



302 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

exigencia. Ésta es la ironía de la industria cultural. Ella “planifica la necesidad de felicidad y 

la explota”, y por eso “tiene su momento de verdad en que satisface una necesidad sustancial 

resultante del avance social de la privación; pero, por su forma de gratificación, se convierte 

en lo absolutamente no verdadero” (Adorno, 1970, p. 461).   

La industria cultural integra la tendencia hacia una socialización total de los sujetos 

estimulando sus deseos de huir de la vida gris de la fábrica y de la oficina y de ser plenamente 

felices, al mismo tiempo que educa para la resignación y para soportar el dolor. Su eficacia 

radica en que refuerza la psiquis de unos sujetos que ya se han acostumbrado a naturalizar las 

desdichas de lo real, y que ya se han conformado a querer y tomar todo aquello que 

sistemáticamente se les ha preparado según una clasificación de sus preferencias. Y esto se les 

vuelve a ofrecer una y otra vez. En este sentido puede decirse que los sujetos se vuelven 

“utilizables” y que ellos mismos son los que consienten que así sea.  

Para disponer de los seres humanos, la industria cultural los reagrupa en 

clasificaciones cuantificables. Lo mismo sucede con las cosas que produce. Así, nivela y 

rebaja tanto a unos como a otros. No porque no establezca diferenciaciones, sino porque las 

establece de tal modo que nadie ni nada pueda quedar fuera de su previsión. Todos los sujetos 

se convierten en consumidores y todas las cosas en artículos de consumo. Nadie queda fuera 

de la administración cultural y por eso tanto ricos como pobres, burgueses como proletarios, 

empleados rasos como también los de elevado rango, pueden sentirse satisfechos de no ser 

excluido, de ser parte. Incluso las transgresiones son incorporadas gradualmente como 

“rarezas” o “novedades” dentro del sistema cultural, contribuyendo con ello, no sólo a 

reproducir, sino también a reforzar su dominación. Cualquier diferencia o desviación es 

determinada en función del rol de los sujetos como consumidores de objetos disponibles en el 

mercado, y las diferencias de los objetos son establecidas en función de las necesidades de 

clasificar y atraer consumidores. Ninguna cualidad de los sujetos o de los objetos es evaluada 

por normas inherentes a ellos mismos. Todos son, en última instancia, objetos clasificables 

según parámetros que les son externos. Por lo tanto, ningún placer obtenido es realmente 

producido por la proximidad con lo específico de los individuos o de las cosas:  

La industria cultural defrauda continuamente a sus consumidores respecto de 

aquello que continuamente les promete. La letra sobre el placer, emitida por 

la acción y la escenificación, es prorrogada de modo indefinido: la promesa 



303 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

en la que consiste, en último término, el espectáculo deja entender 

maliciosamente que no se llega a la cosa misma, que el huésped debe 

satisfacerse con la lectura del menú. (Horkheimer/Adorno, 2010, p. 148) 

Las promesas de felicidad que pone en escena la industria cultural no sólo son espurias 

porque ésta no cumple su palabra, sino porque se dirigen a un sucedáneo de la felicidad que se 

halla históricamente truncado por la violencia internalizada de la represión histórica. Es decir, 

son falsas porque refuerzan al deseo en su represión. Su función catártica es, en última 

instancia, compensatoria, no emancipatoria. La industria cultural compensa mediante la 

exhortación al relajamiento de la tensión vivida en el tiempo de labor, las condiciones de 

explotación cotidiana de las fuerzas de trabajo. Las pleonásticas promesas de la publicidad 

sólo democratizan la excitación de un deseo erótico que simultáneamente se presenta bajo la 

amenaza constante de castración.26 Adorno y Horkheimer interpretan el significado latente de 

la repetición compulsiva de la promesa de la industria cultural en términos de un ciclo sin 

puntos de fuga entre incitación y coacción de un erotismo dañado por la praxis social.  

Aquí radica una diferencia esencial con la promesa de felicidad de la obra de arte, que 

hace aparecer la privación de la felicidad como algo negativo, mientras que la cultura 

industrializada cohíbe precisamente aquello que promete hasta el hartazgo; su principio es, en 

esencia, un sacrificio tantálico:        

Al exponer siempre de nuevo el objeto de deseo, el seno en el jersey y el 

torso desnudo del héroe deportivo, no hace más que excitar el placer 

preliminar no sublimado que, por el hábito de la privación, ha quedado hace 

tiempo deformado y reducido a placer masoquista. No hay ninguna situación 

erótica en la que no vaya unida, a la alusión y la excitación, la advertencia 

precisa de que no se debe jamás y en ningún caso llegar a ese punto. 

(Ibidem)  

A través de este recorrido se puede entrever que Adorno ni critica en bloque el placer 

sensible, ni tampoco el entretenimiento en sí mismo -de hecho, Adorno tiene estima por 

																																																								
26 G. Schweppenhäuser observa que este análisis respondería a un tipo histórico de industria cultural que califica 
de “autoritaria”. Ésta perfeccionaría las operaciones ideológicas de represión de los instintos sexuales de la 
moral convencional. Según este intérprete, dicha concepción de la industria cultural ya no se correspondería con 
la actual, que se desentendería de ese tipo de moral e incitaría, por lo contrario, a dejarse llevar por el 
individualismo y el hedonismo (Cf.  Schweppenhäuser, 2011, pp. 343s.). 



304 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

aquellas artes corporales o de las acrobacias circenses porque han permitido disfrutar del 

sinsentido y de las asociaciones libres (Cf. Ibidem, p. 151)-.27 Si se atiende al contexto más 

amplio de la sección en que Adorno y Horkheimer afirman que “divertirse significa estar de 

acuerdo”, (Ibidem, p. 153) se evidenciaría que lo que quieren significar es que la fruición del 

entretenimiento que ofrece la industria cultural, y que lo sujetos aceptan convencidos, no sería 

verdadero placer de entretenerse, sino uno que imita los ritmos del trabajo alienado y que 

prolonga los procesos de represión del instinto de la moral convencional -preocupación, por lo 

demás, que conecta con los estudios precedentes de Horkheimer-.  Los sujetos que consumen 

con pretendido deleite las mercancías culturales en el tiempo de ocio se vuelven idiotas, en el 

sentido etimológico -no sólo peyorativo- del término: disfrutan en la medida en que se aíslan 

del todo. Y al aislarse se entregan a la resignación, a la falta de interés por comprender 

reflexivamente el proceso global en el cual se hallan involucrados, como también la 

despreocupación por la posibilidad de que la totalidad social pueda ser de otra manera por 

medio de su propia acción contestataria.   

Con ello la industria cultural aplaza la promesa de una felicidad no menguada, al 

mismo tiempo que exhorta a los sujetos a participar de una dinámica social que aparece como 

la felicidad completa, cuando en realidad se identifica con el éxito individual en el logro de 

rendimientos previamente pautados y con el fetichismo del dinero (Cf. Behrens, 2012). Sobre 

esto, Fredric Jameson ha sostenido que “lo que es inauténtico en las ofertas de la industria 

cultural” es “la ideología de la felicidad que encarnan simultáneamente: la noción de que el 

placer o la felicidad (el ‘entretenimiento’ sería su síntesis espuria) ya existen y que están al 

alcance del consumidor” (2010, p. 228). 

Por dicho aplazamiento y reducción, los mecanismos de la industria cultural bloquean 

el entregarse a una experiencia libre y enriquecedora con lo diferente, con lo no-idéntico, ya 

sea con uno mismo, con los otros o con los objetos. Y, sobre todo, con la repetición incesante 

de sus promesas, la cultura industrializada obtura las disposiciones al pensamiento de 

resistencia contra una realidad que frustra aquella experiencia al limar toda diferencia para 

que cuadre en patrones reconocibles de lo que sería una vida feliz. 

																																																								
27 Podría ser llamativo que ahora Adorno ofreciese como ejemplos algunas de las mismas formas del arte de 
masas -el circo, las artes corporales- que él habría criticado años antes en la reivindicación que efectuara 
Marcuse. Nuevamente: el problema no serían las artes corporales, y sus potencialidades, per se, sino el juicio 
ingenuo, no dialéctico, sobre ellas. 



305 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

Pero Adorno también captaría las lagunas que presentan los mecanismos de 

integración de lo diferente promovidos por la industria cultural. Pues, en la necesidad de una 

reiteración constante de propagar promesas y de producir deseos y satisfacciones vicarios, es 

decir, en la necesidad de poner continuamente en funcionamiento su maquinaria, se pondría 

de manifiesto que la tendencia hacia la integración total encontraría su límite en la misma 

constitución de la subjetividad. En una nota del bosquejo previo que Adorno redactó para el 

famoso capítulo sobre la industria cultural de Dialektik der Aufklärung, y que habitualmente 

es desatendida por quienes reducen el carácter incisivo de Adorno a una perspectiva 

“apocalíptica” de los medios, se lee: “[…] el esfuerzo desesperado de esta repetición es el 

único rastro de esperanza de que la repetición sea en vano, de que los hombres no puedan ser 

apresados.” (Adorno, 1981, p. 331)  

No obstante, a pesar de haber percibido esta grieta en la cosificación de los sujetos, 

Adorno concibió con mayor urgencia la necesidad de desenmascarar el “engaño” de la 

industria cultural, pues había detectado el papel central que ésta desempeñaba, como 

complemento de los estados totalitarios, en la reproducción y aseguramiento de las diferencias 

económicas de la estructura social, en el mantenimiento a raya de las masas en sus exigencias 

de gratificación plena de la felicidad, y en la banalización de la expresión del sufrimiento. En 

vistas de esta urgencia, Adorno no optó por rastrear más hondamente en las huellas de la 

promesa auténtica, aún no realizada, que podrían encontrarse en los productos de la industria 

cultural. Sin embargo, como se ha observado, Adorno no ignoraba este potencial. 

Él persiguió esas huellas en las ansias y los deseos que alguna vez fueron investidos en 

los objetos de lujo y que perdurarían en las obras de arte como promesse du bonheur. Y ellas 

fueron envestidas con la promesa no porque sean el polo opuesto al fetichismo del aparato 

cultural y lo saboteen en abstracto (pues los objetos culturales siempre tuvieron en sí algo de 

fetiches). La clave de dicha investidura está en aquello que Marcuse, en su importante ensayo 

de 1937, no había reparado: en la inagotable reflexividad de las obras de arte modernas. Pues 

en ellas, gracias a su relativa autonomía, la reducción de los objetos culturales exclusivamente 

a mercancías se asume y se transforma de manera reflexiva. Con esto también el placer 

obtiene un grado más de consciencia, hasta el punto de llegar con las complejas y ascéticas 

obras modernistas a mantener la promesa de felicidad verdadera, sin apariencia, sólo 

rompiendo con ella. Disolución de la apariencia y promesa de felicidad se complementan así 



306 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

como contrapuntos dialécticos tanto de la realización ilusionista del arte (Cf. Adorno, 1997, p. 

77), como también de las promesas vicarias de la industria cultural. Pero para la explícita y 

más refinada elaboración de aquel contrapunto, en donde el énfasis se desplaza hacia la 

salvación de la apariencia estética, habría que esperar a su gran y póstuma Ästhetische 

Theorie. Aquí nos limitamos a señalar algunos rastros de la historia inicialmente contenciosa 

de la noción de promesse du bonheur del arte como figura dialéctica del pensamiento 

adorniano y de la estética materialista triunfante en el seno del Institut.   

Referencias bibliográficas 

Adorno, Theodor W. (1970) Ästhetische Theorie, Frankfurt a. M., Suhrkamp. 

______ (1981) “Das Schema der Massenkultur“, Gesammelte Schriften, Tomo 3, Frankfurt a. 

M., Suhrkamp. 

______ (1973) „Dissonanzen“, Gesammelte Schriften, Tomo 14, Frankfurt a. M., Suhrkamp. 

______ (1939) „Fragmente über Wagner“, Zeitschrift für Sozialforschung, Doppelheft n° 1/2, 

Jahrgang VIII, pp. 1-49. 

______ (2003a) „Minima Moralia“, Gesammelte Schriften, Tomo 4, Frankfurt a. M., 

Suhrkamp. 

______ (2003b) „Philosophie der neuen Musik“, Gesammelte Schriften, Tomo 12, Frankfurt 

a. M., Suhrkamp.  

______ (2003c) „Résumé über Kulturindustrie“, Gesammelte Schriften, Tomo 10.1, Frankfurt 

a. M., Suhrkamp. 

______ (1938) „Über den Fetischcharakter in der Musik und die Regression des Hörens“, 

Zeitschrift für Sozialforschung, Heft 3, Jahrgang VII, 1938, pp. 321-356. 

______ (1997) „Versuch über Wagner“, Gesammelte Schriften, Tomo 13,  Frankfurt a. M., 

Suhrkamp. 

______.(1932) „Zur gesellschaftlichen Lage der Musik“, Zeitschrift für Sozialforschung, 

Doppelheft n° 1/2, Jahrgang II, pp. 103-124 y pp. 356-378.    

Adorno, Theodor W. y Benjamin, Walter (1998) Correspondencia 1928 – 1940, Madrid, 

Trotta. 

Adorno, Theodor W. y  Horkheimer, Max (2003) Briefwechsel 1927–1969, Tomo I, Frankfurt 

a. M., Suhrkamp. 



307 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

Behrens, Roger (2012) „Emanzipatorische Praxis und kritische Theorie des Glücks. Glück 

und Unglück in Entenhausen“, http://www.krisis.org/2003/emanzipatorische-praxis-und-

kritische-theorie-des-gluecks#more-552.  

Bloch, Ernst (1964) Geist der Utopie, Frankfurt a. M., Suhrkamp. 

Buck-Morss, Susan (1981) Origen de la dialéctica negativa. Theodor W. Adorno, Walter 

Benjamin y el Instituto de Frankfurt, México, Siglo XXI. 

Duarte, Rodrigo (2011) “Industria Cultural 2.0.”, Constelaciones. Revista de Teoría Crítica, 

n° 3, pp.  90-117. http://www.constelaciones-rtc.net/03/03_05.pdf 

Erd, Rainer (1989) „Kulturgesellschaft oder Kulturindustrie? Anmerkungen zu einer falsch 

formulierten Alternative“, Erd, Reiner, et. al. (Eds.), Kritische Theorie und Kultur, Frankfurt 

a. M., Suhrkamp, pp. 216-235. 

Goebel, Eckart (2004) „Das irre Ganze und der Glücksanspruch des Einzelnen. Adorno und 

die Psychoanalyse“, Ette, Wolfram et. al. (Eds.), Adorno im Widerstreit. Zur Präsenz seines 

Denkens, Freiburg/München, Karl Alber, pp. 482-495. 

Gómez, Vicente (1998) El pensamiento estético de Theodor W. Adorno, Madrid, Cátedra. 

Gordon Finlayson, James (2009) “The Work of Art and the Promise of Happiness in Adorno”, 

World Picture, Vol. 3, Summer, pp. 1-22. 

http://www.worldpicturejournal.com/WP_3/Finlayson.html 

Habermas, Jürgen, (2000) Perfiles filosófico-políticos, Madrid, Santillana.  

Hesse, Heidrun (1984) Vernunft und Selbstbehauptung. Kritische Theorie als Kritik der 

neuzeitlichen Rationalität, Frankfurt a. M., Fischer. 

Horkheimer, Max (1937) „Vorwort zum sechsten Jahrgang“, Zeitschrift für Sozialforschung, 

Heft 1, Jahrgang VI, pp. 1-3. 

Horkheimer, Max y Adorno, Theodor (1996), „Diskussion über Theorie und Praxis (1956)“, 

Horkheimer, Max, Gesammelte Schriften. Tomo 19, Frankfurt a. M., Fischer.  

______.(2010) Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt a. M.: Fischer.  

Huyssen, Andreas (2002) Después de la gran división. Modernismo, cultura de masas, 

posmodernismo, Buenos Aires, Adriana Hidalgo.  

Jameson, Fredric, (2010) Marxismo tardío. Adorno y la persistencia de la dialéctica, Buenos 

Aires, Fondo de Cultura Económica. 

Jauβ, Hans (1980) „Negativität und ästhetische Erfahrung. Adornos ästhetische Theorie in der 

Retrospektive“, Lindner, Burkhardt et. al. (Eds.), Materialen zur ästhetische Theorie Theodor 

W. Adornos, Konstruktion der Moderne. Frankfurt a. M., Suhrkamp, pp. 138-168. 



308 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

Juárez, Esteban (2013) “La exigencia de felicidad. Una reconstrucción de la teoría crítica de 

Max Horkheimer”,  El Cactus. Revista de Comunicación, n° 2, Año 2. Dic., pp. 75-83. 

Kersten, Beatrix (2012) Von der glücklichen Zeitlickeit zum gebrochenen Versprechen, 

Nordhausen, Traugott Bautz. 

Lindner, Burkhard (1972) Brecht/Benjamin/Adorno - Über Veränderungen der 

Kunstproduktion im wissenschaftlich-technischen Zeitalter. Arnold, Heinz (Ed.). Bertold 

Brecht I, München, text + kritik.  

Lotter, Konrad (2000) Schönheit als Glücksverprechen. Anmerkungen zu Stendhal, Heine, 

Tocqueville, Baudelaire, Schopenhauer, Nietzsche, Freud und Adorno. Köln, Salon. 

Lunn, Eugene (1984) Marxism and Modernism. An Historical Study of Lukács, Brecht, 

Benjamin, and Adorno. London, University of California Press. 

Marcuse, Herbert (1937) „Über den affirmativen Charakter der Kultur“, Zeitschrift für 

Sozialforschung, Heft 1, Jahrgang VI, pp. 54-94. 

______. (1978) The Aesthetic Dimension. Toward a Critique of Marxist Aesthetics, Boston, 

Beacon Press. 

Müller-Doohm, Stefan (2003) En tierra de nadie. Theodor W. Adorno: una biografía 

intelectual. Barcelona, Herder. 

Nietzsche, Friedrich (1999) „Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift“, Werke in drei 

Bände, Tomo II, München/Wien, Carl Hanser. 

Rath, Norbert (2008) Negative: Glück und seine Gegenbilder bei Adorno, Würzburg, 

Königshausen & Neumann. 

Recki, Birgit (1988) Aura und Autonomie. Zur Subjektivität der Kunst bei Walter Benjamin 

und Theodor W. Adorno. Würzburg, Königshausen & Neumann. 

Schneider, Norbert (1998) „Promesse de bonheur. Historisch-kritische Nachfragen zu einer 

Denkfigur in der ästhetischen Theorie Adornos“, Kolleritsch, Otto (Ed.), Das gebrochene 

Glücksversprechen. Zur Dialektik des Harmonischen in der Musik. Wien/Graz, Universal-

Edition, pp. 129-141.  

Schwarzböck, Silvia (2008) Adorno y lo político, Buenos Aires, Prometeo Libros.  

Schweppenhäuser, Gerhard (2011) “Industria cultural, cultura popular y la economización de 

la formación”, Constelaciones. Revista de Teoría crítica, n° 3, Dic.,  pp. 341-348. 

http://www.constelaciones-rtc.net/03/03_23.pdf 



309 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 La promesse du bonheur en los inicios de la teoría crítica. Adorno, Marcuse y una controversia sobre estética materialista | Esteban Alejandro Juárez 
 
 

	

	

______ (2001) „Kunst als Erkenntnis und Erinnerung. Herbert Marcuses Ästhetik der ‘groβen 

Weigerung’“, Die Fluchtbahn des Subjekts. Beiträge zu Ästhetik und Kulturphilosophie, 

Múnster, LIT. 

Stendhal (1955) „Roma, Nápoles, Florencia“, Obras Completas, Tomo I, México, Aguilar. 

Wellmer, Albrecht (1998) „Das Versprechen des Glücks und warum es gebrochen werden 

muβ“, Kolleritsch, Otto (Ed.), Das gebrochene Glücksversprechen. Zur Dialektik des 

Harmonischen in der Musik. Wien/Graz, Universal-Edition, pp.16-37. 

Wiggershaus, Rolf (2010) La Escuela de Fráncfort. México, Fondo de Cultura Económica. 

 




	Blank Page



