
313 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger 
Juan José Garrido Periñán∗   
Universidad de Sevilla 
jjgarper@us.es 
	

 
 

0. Introducción. 
 

Todo pensador que se haya atrevido a atisbar el ser de las cosas es una metafísico. Un 

metafísico en un sentido excelso y eximio del término, pues éste fue el intento -desde otrora 

llevado a cabo por Platón- que toda filosofía ha soñado alcanzar: una explicación omnímoda 

de lo que realmente somos. De suerte que, en este mundo, todavía sigan habiendo metafísicos, 

atolondrados y subversivos a veces, sagaces y lúcidos las otras, para que la pregunta por algo 

así como el ser no se pierda entre tanta maraña de signos, datos, kilobytes, etc. La propia tarea 

de la filosofía reclama una metafísica que ha sido, por lo demás, el impulso que ha vertebrado 

esta meditación en torno al problema del ser en las filosofías de Fichte y Heidegger. Y cómo 

no, sin olvidar a Kant, quien nos mostró la fractura de este ensueño metafísico. La tesis que se 

maneja en el texto constituye una tentativa por articular, desde el problema del ser, la finitud – 

entendida ontológicamente- como el único modo posible de comprensión del ser. En este 

sentido, se ha pensado que, tanto Fichte como Heidegger, son pensadores que no denuestan la 

finitud, a pesar de las críticas heideggerinas que puedan existir al respecto de si Fichte, por 

mor del absoluto, olvida la finitud del propio ser. Que Heidegger piense el ser en el horizonte 

de la diferencia ontológica como finitud, esto es, como poder-ser, lo demuestra 

palmariamente la analítica existencial construida en Ser y Tiempo (1927), pero es más raro si 

decimos lo mismo sobre Fichte: ¿no reclama la “acción moral” [Tathandlung] un no-poder, 

una carencia, un anhelo, para ser? ¿no es éste el principio supremo para Fichte? 

Curiosamente, veremos cómo, si para Fichte el ser es acción, para Heidegger será “deber-ser” 

[Soll-sein], entendido, eso sí, como tarea de “apropiación” [Eigentlichkeit] de nuestra mas 

cercana y más real estructura ontológica: el Dasein.  

Espero haber dejado claro, también, cómo absoluto y ser heideggeriano no están muy 

alejados, pues ambos son elementos de articulación y asentamiento explicativo para la finitud, 

para la acción moral. La finitud del ser, que atraviesa a todas las cosas, creemos que se 

																																																								
∗ Esta meditación ha sido posible al amparo de un estipendio otorgado por el Ministerio de Educación, Cultura de 
Deporte (MECD) en relación a la convocatoria FPU13/00375. 



314 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

comprende con el concepto fichteano de “imagen” [Bild]. La imagen, la conformación 

entendida como actividad que ésta implica, reclama que algo se dé, se contraponga. Y esto 

creemos que, salvando las distancias, une a Fichte con Heidegger. 

 
1. Prolegómenos: Kant dixit. 

 

La cuestión de la finitud, entendida ontológicamente, debe de hacernos pensar en Kant. Por 

esta razón, desde la definición kantiana que nos dice que el ser no es un predicado real, 

pensaremos, en un continuo dialogo entre Fichte y Heidegger, el problema de la finitud, o 

cómo la finitud es el horizonte inexorable para pensar la cuestión del ser. 

 
1.1. El problema del ser a partir de Kant: ¿qué sucede con la finitud?  
 

Kant, aparentemente un hombre de paz, tras su muerte, provocó una hendidura de tamaño 

colosal en el mundo filosófico: ¿cuál es el límite de nuestro propio conocer? ¿qué podemos 

conocer nosotros, seres finitos por naturaleza? La respuesta es, según el criticismo kantiano: 

“pues de veras muy poco”. ¿Y esto por qué? ¿cúal es el problema de que no podamos 

conocer, como otrora, el fundamentum absolutum de todo ente? Principalmente, el problema 

reside en las condiciones de posibilidad del conocimiento, o que el conocimiento tiene 

posibilidad1. La transformación del conocimiento en posibilidad, explica la revolución 

kantiana, su giro copernicano: de la realidad ya no cabe esperar más dogmatismo, es hora de 

reclamarle su legitimidad, entiéndase: de dilucidar los presupuestos de “aprehensibilidad” de 

todo ente. Es la hora de salir de la mayoría de edad para saldar deudas con un tiempo pasado 

de dogmas y creencias. Lo que podemos conocer nosotros, sujetos cognoscientes, no son las 

“cosas en sí” [Ding an sich selbst], sino lo proyectado por una conciencia, unidad rectora de 

toda fenomenalidad, una conciencia intencionada en algo que se da, en una afección, en la 

sensibilidad. Eso que se da, que el sujeto supone en la evidencia de su propio límite, es lo que, 

a nuestro juicio, la tradición ha denominado con el rótulo del “ser”. Y Kant tiene su tesis al 

respecto: 

 

																																																								
1 Cfr. Kant, I., Kritik der reinen Vernunft (A 125), Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1965. Nota bene: somos 
nosotros mismo los que ponemos y validamos el conocimiento, nosotros, seres finitos, los que colocamos algo 
así como un orden. En definitiva, si hay algo que permanece (subiectum) debe de radicar en nosotros, sujetos 
epistemológicos, sujetos llamados trascendentales. A partir de ahora, para nombrar la obra kantiana, utilizaremos 
la signatura KrV. 



315 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

“El ser no es manifiestamente un predicado real, esto es, el concepto de algo que pueda 

agregarse al concepto de una cosa. Es la mera posición de una cosa o de ciertas 

determinaciones en sí 2”  

 

Justamente, el ser no es un predicado real, no pueder ser propiedad de las cosas, pues no lo 

aprehendemos, como sí lo hacemos, en cambio, del color rojo de una manzana, por ejemplo. 

El ser no es predicable a un fenómeno, aunque, por doquier, sea usada la expresión „la 

manzana es“. En la definición de que el ser es lo „puesto-allí“ [Gegenstand] -en cuanto 

objeto- por la actividad rectora de una subjetividad convertida en capacidad gestadora de 

formas3 [Bild], radica una „aceptación4 “ [Annahme] que debe ser pensada al igual que en la 

diatriba fenómeno-noúmeno: para que el sujeto pueda poner algo así como una objetualidad, 

es menester presuponer que algo se da, a pesar de que no lo podamos conocer. Esta aporía, ha 

sido el caldo de cultivo de la determinación de todo neokantismo: somos escépticos, esto es, 

negamos que se puedan conocer las cosas realmente, o bien, al contrario, dilucidamos, como 

en el caso de Fitche, un sujeto-absoluto5 capaz de, en su inmanencia epistemológica, caber el 

mundo en tanto de sí. El escepticismo y el idealismo son intentos de apropiación de un 

impassè dejado atrás por Kant, son principios que, grosso modo, se gestan como actividades 

problemáticas de suyo: ¿hay alguna diferencia entre „verdad“ y „tener algo por vedadero6“?  

¿acaso, si sólo podemos conocer fenómenos y el ser no es un predicado real, qué nos queda, 

qué podemos conocer? Desde esta pregunta, creemos que puede ser fructífero el diálogo entre 

Fichte y Heidegger, justamente porque, más allá de la crítica heideggeriana al sujeto absoluto 

fichteano, la interpretación de éste servirá para tratar la polémica de la posibilidad de la 

aprehensibilidad de la cosa en sí, de un modo no sólo epistemológico- tal como Fitche lo 
																																																								
2 KrV (A 598/B 626): “Sein ist offenbar kein reales Prädikat, d. i. ein Begriff von irgend etwas, was zu dem 
Begriffe eines Dinges hinzukommen könne. Es ist boß die Position eines Dinges, oder gewisser Bestimmungen 
an sich selbst”. Haremos, a lo largo de la meditación, nuestra propia traducción. No obstante, hemos tenido en 
cuenta las eximias traducciones existentes en lengua española de las obras de Kant, Fichte y Heidegger. 
3 Cfr. infra., 2. 
4 Heidegger, en una serie de seminarios para psiquiatras conocidos como “Seminarios de Zollikon”, en honor a la 
cuidad suiza (Zollikoner Seminare. Herausgegeben von Medard Boss, Band 89, Frankfurt a. M., Vittorio 
Klostermann 2006), pensando a raíz del problema de ser en Kant, explicita que toda determinación o “supuesto” 
[Angenommen] es posible sobre la base de una aceptación, fundamento de todo aparecer, es decir, para que 
podamos poner algo, es necesario que algo se dé, que lo aceptemos (apertura del ser). Nótese que esta aceptación 
no es de rango epistemológico, sino existencial-ontologógica. 
5 Véase lo que dice Kant en referencia al “hombre maravilloso” [göttlichen Menschen] (Cfr. KrV. A569/B597) 
que dota de sentido y unidad al conocimiento, en este caso el universo de las ideas de razón, carentes de 
fenomenalidad. A nuestro juicio, este hombre divino, o maravilloso, por esencia moral, no dista mucho del 
proteico yo fichteano. 
6 Willaschek, M., Der mentale Zugang zur Welt. Realismus, Skeptizismus und Intentionalität, Frankfurt a. M., 
Vittorio Klostermann, 2003. 



316 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

entendió, en parte-, sino ontológico. Lo que nos interesa es el gesto de titán de Fichte: hacer 

cognoscible lo incognoscible a través de la estructura de la propia conciencia. Para ello sería 

conveniente advertir al lector que por conciencia no estamos entendiendo una unidad que 

sustente el fundamento epistemológico de todo ente, sino, principalmente, finitud. La 

pregunta kantiana, que a la vez afecta a Fichte, a nuestro entender, en la medida en que 

pregunta por el qué (cómo) puedo conocer [Was kann ich wissen?], está afirmando la 

inerexorable determinación de toda finitud: el conocimiento humano es, ipso facto, limitado. 

Así lo piensa Heidegger: 

 

“Todo poder que es dudoso, es en sí finito, co-determinado a través de un no-poder. La 

onmipotencia no sólo necesita, sino que no puede en absoluto preguntar por lo que ella 

puede, esto es, por lo que ella no puede 7”  

 

Limitados estamos porque nos he imposible conocer las cosas tal cual son. La distinción 

kantiana de la intuición entre originarius y derivativus así lo atestigua. Y es que el ser 

humano no tiene intuiciones extemporáneas: todo lo que conoce es ya conocido, ha tenido que 

existir ya antes8. Pero, entretanto, el canto nocturno dado por Kant, no tiene que desplazarnos 

hacia un estado de parálisis cognoscitiva, ni mucho menos. Esta mención radical, estructural 

para con la conciencia del sujeto, nos lleva a una honda paradoja, casi inexcusable: el sujeto 

es un ser finito, pero un ser finito que piensa9. Ésto es lo que, según Heidegger, constituye el 

problema que escinde el latido de toda metafísica: la articulación de la coyuntura entre finitud 

y pensamiento que, en su vocabulario, lo denomina con el rótulo de Dasein10. 

																																																								
7 Heidegger, M. Der Deutsche Idealismus (Fichte, Hegel, Schelling) und die Philosophische Problemlage der 
Gegenwart II Abteilung, Band 28, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann, 1997, p. 3: “Alles Können, das sich 
fraglich ist, ist in sich endlich, durch ein Nicht-Können mitbestimmt. Allmacht braucht nicht nur, sondern kann 
überhaupt nicht fragen, was sie kann, d. h. was sie nicht kann”. 
8 Cfr. Heidegger, M. Kant und das Problem der Metaphysik, I Abteilung, Band 3, Frankfurt a. M., Vittorio 
Klostermann ,1991, pp. 26, 31, 70 y 235. 
9 Cfr. Kant, I. Kritik der reinen Vernunft, op.cit., (B. 72) 
10 Bien es verdad que por Dasein se puede verter al castellano la palabra “existencia”, pero –según pensamos- 
esta traducción no le hace justicia, si de verdad se quiere explicitar propiamente lo que quiere mentar Heidegger. 
Dasein es el ente ontológico que, entre los demás entes (ónticos) que “están-ahí” [Verhandenheit], le pertenece 
algo así como un “ahí” [Da]. Lo que sea el “ahí” es complejo de entender en el “camino” [Weg] heideggeriano, 
ya que es un rótulo bastante utilizado en su obra y que , a lo largo de los años, ha sufrido una evolución en su 
significado. Lo importante es, quizás, que Da es el lugar donde acontece la apertura del mundo del ente que 
existe, el Dasein. Por tanto, el Dasein es el ente que, con su modo de ser: la ex–sistencia, siempre está 
proyectado en infinitas posibilidades, que lo limitan y lo definen. El Dasein es el ente que tiene una 
preeminencia ontológica porque, justamente, es el único ente que se pregunta por algo así como un ser. Valga su 



317 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

1.2. La finitud como encuentro: Fichte y Heidegger ante el no-yo y la nada. 

 

No es un secreto que, para Fichte, el principio de todo ser es la acción moral [Tathandlung]. 

Por decirlo así, lo primero no es el ser, sino el deber. Esto significa, también, que, desde 

Fichte, haya un reconocimiento de la finitud, pues el deber desvela su propia imposibilidad, 

su intrínseco no-poder11. El hecho indeleble de la acción, no debe entenderse, propiamente, 

como una lamentación que nos lleve a una impotencia epistemológica y ni mucho menos 

moral. Significa que lo que se ha llamado ser, o, antes, cosa misma, es un principio al que 

sólo le cabe, para poder-ser, conformarse en una acción. En el caso de Fichte, el principio de 

todos los principios, conformador y aglutinador de toda realidad, es el yo-absoluto12. 

Heidegger va a pensar que este yo-absoluto es una forma de disimulo con respecto a la gran 

cuestión: la pregunta por el ser. Y lo es porque pone al ser como objeto, es decir, en la medida 

en que el yo consigue auto-determinarse como superación de todo no-yo – heterenomía-, en 

tanto totalidad absoluta de toda realidad, el ser no es pensado en su condición de garante de 

posibilidades donadoras de sentido, de posibilidades de ser. La crítica de Heidegger se asienta 

en la percepción nítida de que todo idealismo es un modo de fuga ante la finitud, pues, 

a diferencia de la mayor parte de la interpretación neokantiana, él verá que la cosa en sí, 

pensada como nada13, representa el límite que mueve al hombre a no olvidar su finitud. La 

cosa en sí no es un presupuesto metafísico, sino ontológico14. Que la finitud viene para 

quedarse, lo atestigua la interpretación heideggeriana – como sabemos heteroxa y peculiar- de 

Kant, su definición de ser entraña un asentimiento sin paliativos: para que podamos „poner-

allí15“ [Gegenstand] cosas, es necesario que algo se dé. Y esto es lo que, en palabra de 

																																																																																																																																																																													
referencia en el opus magnum heideggeriano: Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer, 1986, pp. 7, 11-15, 15-
19, 37-38, 41-45, 50-63, 84, 114-117, 134-135, 143-144. 
11 Hegel, W-G. Wissenschaft der Logik, en Werke in 20 Bänden, vol. 5, Frankfurt a. M., Suhrkamp 1986, pp. 
142-148. Piénsese en la pregunta kantiana qué puedo conocer. 
12 Fichte, J. Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, en Johann Gottlieb Fichte-Gesamtausgabe, vol. I. 2: 
Werke 1793-1795, Bayerische  Akademie der Wissenschaften, Stuttgart/Bad Connstatt, 1965, p. 296.  
13 Heidegger, M. Kant und das Problem der Metaphysik, op. cit., pp. 16-18. Valga también la tematización que, 
en 1929, hace en su famoso Was ist Metaphysik? (Wegmarken, I Abteilung, Band 9, Frankfurt a. M., Vittorio 
Klostermann, 1976, pp. 103-122) 
14 Debemos pensar que la cosa en sí, según Heidegger, no se conforma como presupuesto para, a través de un 
acción autodeterminante, ganar lo absoluto, ni tampoco puede utilizarse como recurso metodológico para ganar 
un ámbito que sirva para fundamentar un dominio de legitimidad de una conciencia trascendental –como en el 
caso de Husserl-, sino todo lo contrario, la cosa en sí es el modo cómo se muestra la propia finitud del Dasein. 
Justamente, Da y finitud, en este caso, significan lo mismo: dominios ontológicos donde se percibe – se asienta- 
la facticidad, topos de la existencia humana. Véase: Heidegger, M. Der Deutsche Idealismus… op. cit., pp. 47 y 
50. 
15 Fichte dirá que “el Yo pone originariamente, sin más, su propio ser”. Cfr. Grundlage… op. cit.,p. 260. 



318 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

Heidegger, no ha querido aceptar Fichte, queriendo superar la finitud a favor de un yo-

absoluto, precisamente porque, desde la definición kantiana del ser como lo puesto [setzen] 

por el sujeto, el no-yo es pensando no como cosa real, efectiva en el mundo, sino como 

posibilidad de objetividad sin más16. Fichte necesita del no-yo en la medida en que no puede 

sustentar que el conocimiento surgue ex nihilo, desde el propio yo. Fichte nos ha hecho saber 

que el no-yo no es un principio ahí, puesto en una inmovilidad susceptible de contemplación. 

Más bien – y aquí está de acuerdo Heidegger- se está pensando que éste es „deber-ser17“: en 

la implimentación de la actividad volitiva del yo que, con la deducción de sus categorias 

conformará el absoluto pensante, se fundamenta la imposibilidad de que el no-yo, per se, sea 

un objeto más del conocimiento. El no-yo es la „nada por antonomasia18“, esto es, lo que 

permite que el objeto sea objetivo, y no un fenómeno desarticulado de la realidad. Sin el no-

yo, la acción llevada a cabo por parte del yo sería ciega de suyo, incognoscible realmente. 

Ahora bien, la crítica de Heidegger parece explicitar que Fichte es el pensador que, con un 

esmero denodado y un fingimiento digno de elogio, hace pasar por infinito lo que no es más 

que finito – el ser- . ¿Es esta crítica realmente acertada? Veámos lo que dice Heidegger: 

 

“Siempre y cuando uno pueda mostrar que la posibilidad interna del ser está fundada en 

general en la nada, el concepto de ser es el documento más originario de la finitud, y cada 

comprensión del mundo tiene que parecer de la finitud19” 

 

1.3.  Lo que nos define es el anhelo [Sehnen]: las carencias del existir. 

 

La cosa en sí es una nada. Tanto Fichte, primero, como Heidegger, después, así lo piensan. 

Ahora bien, ¿cuál es el problema de fondo? ¿radicaría en la posibilidad de articular finitud y 

yo absoluto (infinito) a través de una acción autodeterminadora? ¿es ésta una tarea posible, 

legítima? ¿es este impulso un imposible? ¿es un anhelo? 
																																																								
16 Cfr. Heidegger, M. Deutsche Idealismus…, op. cit., p. 179: “Das Nicht-Ich ist nicht als wirkliches Objekt - 
ontisch - gesetzt, sondern die Möglichkeit der Objektivität überhaupt” [“El no-yo es no es un objeto ónticamente 
real, sino en realidad la posibilidad de la objetividad”]. 
17 Ibíd., 107: “Mein Sein ist nie ein Vorhandensein, sondern was mir selbst zur Aufgabe anheimgegeben ist. Das 
Sein des Ich ist ein Soll- Sein” [“Mi ser nunca es un estar-ahí, sino lo que me está a mí mismo relegado en tanto 
tarea. El ser del yo es un deber-ser” ]. Recuérdese también la proclama de Fichte “Tú debes, sin más” en 
Grundlage… op. cit., 450. 
18 Cfr. Ibíd., pp. 404-405. 
19 Heidegger, M. Deutsche Idealismus…, op. cit., p. 342: “Sofern man zeigen kann, daß die innere Möglichkeit 
des Seins überhaupt auf das Nichts gegründet ist, ist der Begriff des Seins das ursprünglichste Do-kument der 
Endlichkeit, und jede Erfassung der Welt muß von der Endlichkeit ausgehen”. 



319 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

Fichte, en el §.10 de su Grundlage der Wissenschaft des Parktischen20, muestra especial 

atención a este concepto: el anhelo es una suerte de necesidad interna que denota una 

carencia, un vacío o disgusto, que clama ser  realizado, es decir, con la idea de anhelo, Fichte 

está explicitando que lo propio del sujeto es la carencia como principio, férreo e indeleble, de 

la subjetividad humana. Dicho de otro modo: la finitud. Por esta razón, la irrupción del yo 

absoluto no puede conformarse como presupuesto objetivo, dado de suyo en una objetividad, 

sino más bien constituye el presupuesto necesario de la intencionalidad posibilitadora de toda 

actividad trascendental: la acción o tarea. Más aún, el yo absoluto, o lo infinito, sirve para 

asentar la finitud en su propio modo de ser, hacerla comprensible, pues ¿cómo podemos 

entender el concepto de finitud racionalmente, un concepto que, por definición, está limitado 

por medio de su contra-concepto? ¿no es absurda la posibilidad de una finitud absoluta21? Si 

esto fuera así, no podríamos conocer nada y el saber sería una parodia hueca y estéril. El yo 

absoluto, por tanto, se da como propio modo de ser de la finitud, prefigurando un suelo para 

que ésta puede comprenderse de suyo, y no es un principio trascendente, más allá de la 

propia, en palabras de Heidegger, facticidad de la vida humana. Al igual que el ser de 

Heidegger, entendido como principio que posibilita la “aperturidad22” [Erschlossenheit] de 

todo “venir-a-la-presencia” [Hervorbringen] del ente en la existencia fáctica del Dasein, el yo 

absoluto no puede ser visto como un objeto –o ente- que, con su inmanencia trascendente, 

esté más allá de la finitud (existencia). El yo absoluto es un principio universal que sirve para 

que podamos pensar la finitud, justamente como el ser heideggeriano a través de la diferencia 

ontológica, es el fundamento que, como apertura, permite que todo ente venga a la presencia, 

un fundamento que posibilita que algo así como “el ser” sea elemento de sentido. 

 

2. La imagen [Bild]: la finitud en el ser humano. 

 

Las distancias entre Fichte y Heidegger son grandes, ambos son pensadores de tiempos muy 

distintos, pero, en esencia, los dos son pensadores. Ser pensador quiere decir enfrentarse a los 

grandes problemas del mundo, los problemas de nuestra vida más radical. Desde esta 
																																																								
20 Cfr. Grundlage… op. Cit., p. 431. 
21 Cfr. Ibíd., pp. 447-448. 
22 Este término también puede ser traducido como “estado de abierto” y, dentro de la analítica existencial 
heideggeriana, mienta una estructura básica del Dasein: que mientras éste exista, su existir consiste en estar 
abierto. ¿Abierto a qué? Al mundo, a las afecciones, al padecer, pues el Dasein humano, para el Heidegger de 
Ser y Tiempo, es esa dimensión donde las cosas se dan y se reciben: el “ahí” del ser. Cfr. Sein und Zeit, op. cit., 
pp. 132-148 y 335-350. 



320 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

suposición, creemos, que tanto a Fichte como a Heidegger, en sus proyectos filosóficos, les 

une la cuestión absimal de la articulación de lo finito e infinito23, la de qué hacer con eso que 

llamamos noúmeno cuando, por doquier, nos manejamos con fenómenos limitados por las 

condiciones de posibilidad de toda experiencia: espacio y tiempo. Este es el problema que nos 

dejó Kant como legado, un desafío inquietante que ha conformado la mayor parte de la 

filosofía alemana del siglo XIX, y es la tentativa que mantiene prendados a ambos 

pensadores. A continuación, por tanto, pasaremos a ver como es posible pensar 

armónicamente los conceptos de anhelo [Sehnen] y esfuerzo [Streben] con los propios 

heideggerianos de propiedad [Eigentlichkeit] y actividad [Bewegtheit], en el horizonte 

filosófico de la imagen [Bild] del mundo, donde se asienta toda determinación cognoscitiva, 

teniendo presente, como suguiere nuestra tesis, que ambos son pensadores que, para pensar, 

no pueden evitar hacerlo desde la propia finitud del ente pensante: el ser humano. 

 

2.1. La imagen: síntesis de un darse. 

 

Fichte ha dicho en varias ocaciones, atendiendo a Kant, que lo que realmente existe, es decir, 

lo que realmente está ahí y es efectivo [Realität], lo tenemos que llamar imagen24 [Bild]. Esta 

imagen es una síntesis de sensación e intuición, una síntesis ejercida por la acción de un 

sujeto que, correspondiendo al origen etimológico de Bild, forma, configura algo que se da y 

que está indeterminado por su naturaleza, el no-yo. El sujeto es, por tanto, un yo configurador 

[bildende]. Pero para que el sujeto pueda conformar una imagen, debe de haber algo que se 

dé, que se contraponga [widerstrebt] a la actividad moral del individuo: el anhelo y el 

esfuerzo son los síntomas de este imperativo de la acción proclamado por Fichte que, 

partiendo de una finitud inexorable e inviolable por estar vinculada a un no-yo, no permiten, 

a nuestro juicio, la disquisión meditativa de una proto-imagen25 extemporánea. Por tanto, más 

																																																								
23 Con esto no se quiere explicitar que, para Heidegger, el ser sea un infinito, un Ens Summunm. Todo lo 
contrario: el ser de Heidegger está atravesado por las condiciones de posibilidad existencial de todo Dasein: 
finitud y facticidad. Permítaseme una cita propia: “Autor”… 
24  Cfr. Fichte, J. “Grundriß des Eigenthümlichen der Wissenschaftslehre” en Johann Gottlieb Fichte-
Gesamtausgabe, vol. I. 3: Werke 1793-1795, Bayerische  Akademie der Wissenschaften, Stuttgart/ Bad 
Connstatt, 1966, pp. 178-180.  
25 Se podría objetar, con razón, que el absoluto es una proto-imagen que permite fundamentar una unidad 
epistemológica en los diversos modos en los que el yo da forma o configura, pero, nuestra intención, justamente, 
es la de pensar la relación de esa formación – tarea del yo- con lo que se da. Y parar mientes ahí. En conclusión, 
evitamos el tema de si la imagen es un producto libre del yo, o cómo es posible que esté limitada por lo que se 
da, la cosa determinada, el no-yo. 



321 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

allá de las derivas religiosas del último Fichte, rayana con la mística, pensamos que todo lo 

cognoscible, es decir, las imágenes, deben de estar emparentadas con algo que no es producto 

de la actividad del yo, aquello que se da. 

 

2.2.  Heidegger y la perversión de la imagen: el hacer propio y la movilidad como 

carácter del ser. 

 

Heidegger lo tiene claro: para que podamos pensar, establecer conocimientos y distinciones 

categoriales, es necesario que algo se dé. Esto que se dá es el ser, la apertura26 posibilitadora 

de toda concreción óntica. La forma en la que el existente se comporta con respecto a eso que 

se da, va a trazar buena parte del horizonte filosofíco de la obra completa de Heidegger y 

tiene en Sein und Zeit, con la elucidación de una analitica existencial, un primer intento por 

acercar fenomenológicamente la cuestión de cómo es el comportarse27 [Besorgen] del Dasein 

con respecto a su ser. El comportarse en medio de lo ente puede constituir un dictum que 

defina, en parte, el rótulo heideggeriano de ser-en-el-mundo. Justamente, el ente que está 

inmerso en el mundo, no puede salir de él, colocarse fuera como observador y contemplarlo, 

sino que tiene que bregar (existir) en el mundo. Por esta razón, en un escrito de 1938, Die Zeit 

des Weltbildes28, Heidegger puede equiparar imagen [Bild] con modernidad, es decir, con la 

época moderna. Sobre todo, desde su análisis de la filosofía cartesiana29, pues desde la 

imanencia de un cogito pensante todo lo que se dé, enfrente de él, debe de ser un objeto 

[Gegenstand] - si de veras es comprensible- „puesto“ [setzen] por éste. La imagen (moderna) 

para Heidegger es una perversión ontológica que ha hecho de la relevancia del darse del ser, 

mera condición de  disponibilidad epistemológica, al amparo de un „engranaje“ [Ge-stell] que 
																																																								
26 Esta “aperturidad” [Erschlossenheit] a lo largo de la obra de Heidegger, se ha entendido como “darse” [es 
gibt], como “iluminación o claro del ser” [Lichtung] e incluso tempranamente como “luz del ser” [Licht des 
Seins]. Lo realmente importante es comprender que el ser es lo que posibilita toda determinación, es aquello que 
brinda la posibilidad del comportarse con respecto a algo. La paradoja de todo esto, que a su vez define la 
diferencia ontológica, es que el ser no es un ente, ni suprasensible, ni trascendente ni extra-histórico, sino la 
“mismidad” [Selbst] del Dasein, es decir, su finitud, su “ahí”. 
27 Este comportarse, en un plano ontológico, quiere enfatizar que al Dasein le pertenece una “ligazón con el 
mundo” [Weltbezogenheit], es decir, que para definirse el Dasein necesita hacerse desde y con el mundo, no 
fuera de él. Cfr. Sein und Zeit, op. cit., 52-63. 
28 Cfr. Heidegger, M. Holzwege,  I Abteilung, Band 5, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann 1977, pp. 75-114. 
29 Cfr. Heidegger, M. Einführung in die phänomelogische Forschung, II Abteilung, Band 17, Frankfurt a. M., 
Vittorio Klostermann, 1994, p.195. En este curso en la Universidad de Friburgo del año 1923, Heidegger verá en 
Descartes la figura que inicia, en líneas generales, la época moderna, en un desplazamiento, promovido por la 
imanenncia de un cogito, de la cuestión de la alethéia por lo verum. Entonces, a partir de Descartes, la verdad va 
a ser entendida como lo percibido por un sujeto que piensa bajo las condiciones de la validez y la certeza 
racional, matemática. Recúerdese que los griegos no poseían la noción de sujeto en tanto subiectum. 



322 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

pre-dispone todo lo ente bajo criterios de calculabilidad y disposición 30 . La salida 

heideggeriana a este faktum histórico es que el ser de lo ente no es susceptible de una 

conversión óntica. En otras palabras: el ser no puede pensarse como ente. ¿Y qué hacemos, 

pues? ¿Vivimos en un continuo discernimiento por esclarecer las condiciones de 

fenomenalidad de la diferencia ontológica? ¿nos refugiamos en una cabaña para, desde allí, 

vivir en un ethos propio y provincial? 

 

La propuesta heideggeriana, al menos para el Heideger de la década de los 20, consiste- para 

conseguir una „vida propia“ [Eigentlichkeit]- en transparentar la estructura ontológica de lo 

que somos: ente devenidos en un mundo, que debemos ser en él y desde él, enfrentados en un 

combate con nuestra propia muerte31. Este combate, que otrora constituyó el gesto de titán 

fichteano por pensar lo absoluto desde una finitud radical, es posible bajo la condición de que 

el yo -para Heidegger algo más nimio como el Dasein-, es pura actividad32 [Bewegtheit]. 

Precisamente, el ser del Dasein consiste en estar volcado en una serie de intecncionalidades 

que lo definen y atrapan, porque lo propio de éste es „estar-ocupado-en-algo“ [aus-sein-auf-

etwas] – yo diría que atrapado en las cosas-. Como le sucedió a la premisa fichteana, la tarea 

de vivir en propiedad, se ha de realizar atendiendo a la determinación exterior o heterenomía; 

para Heidegger, en cambio, la tarea, o existencia, se despliega dentro del ámbito de un mundo 

inseperable al propio Dasein, que lo constituye33. Esta es la razón de que la acción humana 

radique en salir de un estado dogmático, donde la estructura de la existencia se evade, se 

maquilla. Esta estructura es archiconicida, tiene el nombre del „uno34“ [das Man]. ¿No es este 

estado impersonal, que te dice lo que debes hacer, cómo debes vestirte, cómo debe uno vivir, 

lo mismo que Fichte quería expresar con su conocido dictum sobre el trozo de lana35? 

 

 
																																																								
30 Piénsese en el criterio cartesiano de lo claro y distinto, es decir, en la certeza. 
31 Cfr. Heidegger, M. Sein und Zeit, op. cit., , pp. 88-87; 144, 148, 300, 343, 353-355, 412. 
32 Para una comprensión del concepto en la obra de Heidegger, recomiendo la lectura que hace éste de la 
elucidación aristotélica de kinesis. (Cfr. Der Grundprobleme der Phänomenologie II Abteilung, Band 24, 
Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann ,1989, pp. 332-333, 356-343-349, 355-356). La movilidad denota el 
carácter cinético de la existencia del Dasein por su carácter de “arrojado” [Geworfenheit] en el mundo. En otras 
palabras, que para ser, el Dasein tiene que hacerse ante “el uno” [das Man] y el reconocimiento de la finitud, el 
“ser-para-la-muerte” [sein-zum-Tode]. 
33 El ente humano que somos es ontológico en la medida en que es abrazado por un “ahí” [Da]. Este ahí es la 
dimensión de relevancia ontológica de un ente como el humano y, desde él, éste debe proyectar su existencia; a 
partir de él, es como el humano puede pensar algo así como un ser. 
34 Cfr. Sein und Zeit, op. cit., pp. 113-130; 184; 188; 252-255; 268; 274; 300, 339, 424. 
35 Cfr. Grundlage… op.cit., p. 326. 



323 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

3. Conclusiones: la necesidad de la tarea y del darse. 

 

Salvando las distancias entre los dos pensadores, sobre todo en la cuestión según la cual 

ambos abordan la pregunta por el ser, pensamos que es posible un acercamiento en la manera 

cómo piensan la finitud, más si cabe, desde la forma en la que reclaman para el humano una 

tarea. La tarea es la proclama de una lucha contra el dogmatismo y el escepticismo, que se 

fundamenta, desde la percepción ontológica de que el ser no un principio, por definición, 

puesto, susceptible de una contemplación desinteresada, sino que, para comprenderlo, ora hay 

que autoderminarlo bajo el horizonte de un yo-absoluto, ora es la apertura, que en su 

diferencia ontológica, posibilita que los entes se den, tenga un sentido y puedan ser pensados.  

Reconocemos, por tanto, las diferencias entre Fichte y Heidegger, diferencias casi insalvables 

en su mayor parte, que se acentúan, sobre todo, en la forma en la que piensan al sujeto 

humano: Heidegger ha intentado, a través de su camino pensante, „destruir“ [Abbau] esta 

categoría, para él, tan capciosa, a fin de dilucidar la cuestión del ser. Pero de la misma forma 

en la que reconocemos las distancias, observamos un acercamiento en la intención filosófica 

de ambos, ya que ambos parten de la premisa de que el ser constituye una tarea, una acción, 

un poder-ser. Y no lo olvidemos, este acercamiento ha sido posible porque el pensar, el de 

Fichte y el de Heidegger, pasando por su lectura del abismo kantiano, han reclamado para así 

un darse, un ser. 

 

4. Bibliografía. 

 

4.1. Bibliografía primaria. 

 

Fichte, J (1966): “Grundriß des Eigenthümlichen der Wissenschaftslehre” en Johann Gottlieb 

Fichte-Gesamtausgabe, vol. I. 3: Werke 1793-1795, , Stuttgart/Bad Connstatt, Bayerische  

Akademie der Wissenschaften. 

– (1965): “Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre,” en Johann Gottlieb Fichte-

Gesamtausgabe, vol. I. 2: Werke 1793-1795, Stuttgart/ Bad Connstatt, Bayerische  Akademie 

der Wissenschaften 

Hegel, W-G (1986): Wissenschaft der Logik, en Werke in 20 Bänden, vol. 5, Frankfurt a. M., 

Suhrkamp. 



324 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Periñán 
 
 

	

	

Heidegger, M (2006): Zollikoner Seminare. Herausgegeben von Medard Boss, Band 89, 

Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann,. 

 – (1994): Heidegger, M. Einführung in die phänomelogische Forschung, II Abteilung, 

Band 17, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann, 

 – (1991): Kant und das Problem der Metaphysik, I Abteilung, Band 3, Frankfurt a. M., 

Vittorio Klostermann, 

 – (1989): Der Grundprobleme der Phänomenologie II Abteilung, Band 24, , Frankfurt 

a. M., Vittorio Klostermann. 

 – (1986): Sein und Zeit, Tubinga, Max Niemeyer. 

 – (1977): Holzwege, I Abteilung, Band 5, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann, 

 – (1976): Wegmarken, I Abteilung, Band 9, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann. 

Kant, I (1986): Kritik der reinen Vernunft, Hamburg, Felix Meiner Verlag. 

Willaschek, M. (2003): Der mentale Zugang zur Welt. Realismus, Skeptizismus und 

Intentionalität, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann. 

 

4.2. Bibliografía secundaria. 

 

Fichte (2005): Ética o El sistema de la doctrina de las costumbres según los principios de la 

doctrina de la ciencia, trad. Jacinto Rivera de Rosales, Madrid, Akal. 

– (1999): Doctrina de la ciencia 1811, trad. Alberto Ciria, Madrid, Akal 

– (1975): Doctrina de la ciencia, trad. Juan Cruz, Buenos Aires, Aguilar. 

Kant, I (2005): Critica de la Razón Pura, trad. Pedro Ribas, Taurus, Madrid. 

 

 
 

 

 

 




