l‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger

Juan José Garrido Perifian#
Universidad de Sevilla
jigarper@us.es

0. Introduccion.

Todo pensador que se haya atrevido a atisbar el ser de las cosas es una metafisico. Un
metafisico en un sentido excelso y eximio del término, pues éste fue el intento -desde otrora
llevado a cabo por Platon- que toda filosofia ha sofiado alcanzar: una explicacion omnimoda
de lo que realmente somos. De suerte que, en este mundo, todavia sigan habiendo metafisicos,
atolondrados y subversivos a veces, sagaces y lucidos las otras, para que la pregunta por algo
asi como el ser no se pierda entre tanta marafia de signos, datos, kilobytes, etc. La propia tarea
de la filosofia reclama una metafisica que ha sido, por lo demas, el impulso que ha vertebrado
esta meditacion en torno al problema del ser en las filosofias de Fichte y Heidegger. Y como
no, sin olvidar a Kant, quien nos mostro la fractura de este ensueiio metafisico. La tesis que se
maneja en el texto constituye una tentativa por articular, desde el problema del ser, la finitud —
entendida ontologicamente- como el tinico modo posible de comprensién del ser. En este
sentido, se ha pensado que, tanto Fichte como Heidegger, son pensadores que no denuestan la
finitud, a pesar de las criticas heideggerinas que puedan existir al respecto de si Fichte, por
mor del absoluto, olvida la finitud del propio ser. Que Heidegger piense el ser en el horizonte
de la diferencia ontologica como finitud, esto es, como poder-ser, lo demuestra
palmariamente la analitica existencial construida en Ser y Tiempo (1927), pero es mas raro si
decimos lo mismo sobre Fichte: ;no reclama la “accion moral” [Tathandlung] un no-poder,
una carencia, un anhelo, para ser? ;no es éste el principio supremo para Fichte?
Curiosamente, veremos como, si para Fichte el ser es accion, para Heidegger serd “deber-ser”
[Soll-sein], entendido, eso si, como tarea de “apropiacion” [Eigentlichkeit] de nuestra mas
cercana y mas real estructura ontoldgica: el Dasein.

Espero haber dejado claro, también, como absoluto y ser heideggeriano no estan muy
alejados, pues ambos son elementos de articulacion y asentamiento explicativo para la finitud,

para la accion moral. La finitud del ser, que atraviesa a todas las cosas, creemos que se

- Esta meditacion ha sido posible al amparo de un estipendio otorgado por el Ministerio de Educacion, Cultura de
Deporte (MECD) en relacion a la convocatoria FPU13/00375.

313

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

comprende con el concepto fichteano de “imagen” [Bild]. La imagen, la conformacion
entendida como actividad que ésta implica, reclama que algo se dé, se contraponga. Y esto

creemos que, salvando las distancias, une a Fichte con Heidegger.
1. Prolegémenos: Kant dixit.

La cuestion de la finitud, entendida ontologicamente, debe de hacernos pensar en Kant. Por
esta razon, desde la definicion kantiana que nos dice que el ser no es un predicado real,
pensaremos, en un continuo dialogo entre Fichte y Heidegger, el problema de la finitud, o

como la finitud es el horizonte inexorable para pensar la cuestion del ser.
1.1.  El problema del ser a partir de Kant: ;qué sucede con la finitud?

Kant, aparentemente un hombre de paz, tras su muerte, provocd una hendidura de tamafio
colosal en el mundo filosofico: ¢cudl es el limite de nuestro propio conocer? ;qué podemos
conocer nosotros, seres finitos por naturaleza? La respuesta es, segun el criticismo kantiano:
“pues de veras muy poco”. ;Y esto por qué? ;cual es el problema de que no podamos
conocer, como otrora, el fundamentum absolutum de todo ente? Principalmente, el problema
reside en las condiciones de posibilidad del conocimiento, o que el conocimiento tiene
posibilidad'. La transformacion del conocimiento en posibilidad, explica la revolucion
kantiana, su giro copernicano: de la realidad ya no cabe esperar mas dogmatismo, es hora de
reclamarle su legitimidad, entiéndase: de dilucidar los presupuestos de “aprehensibilidad” de
todo ente. Es la hora de salir de la mayoria de edad para saldar deudas con un tiempo pasado
de dogmas y creencias. Lo que podemos conocer nosotros, sujetos cognoscientes, no son las
“cosas en si” [Ding an sich selbst], sino lo proyectado por una conciencia, unidad rectora de
toda fenomenalidad, una conciencia intencionada en algo que se da, en una afeccion, en la
sensibilidad. Eso que se da, que el sujeto supone en la evidencia de su propio limite, es lo que,

a nuestro juicio, la tradiciéon ha denominado con el rotulo del “ser”. Y Kant tiene su tesis al

respecto:

' Cfr. Kant, 1., Kritik der reinen Vernunft (A 125), Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1965. Nota bene: somos
nosotros mismo los que ponemos y validamos el conocimiento, nosotros, seres finitos, los que colocamos algo
asi como un orden. En definitiva, si hay algo que permanece (subiectum) debe de radicar en nosotros, sujetos
epistemologicos, sujetos llamados trascendentales. A partir de ahora, para nombrar la obra kantiana, utilizaremos
la signatura KrV.

314

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

“El ser no es manifiestamente un predicado real, esto es, el concepto de algo que pueda

agregarse al concepto de una cosa. Es la mera posicion de una cosa o de ciertas

t3]

. . ,2
determinaciones en si

Justamente, el ser no es un predicado real, no pueder ser propiedad de las cosas, pues no lo
aprehendemos, como si lo hacemos, en cambio, del color rojo de una manzana, por ejemplo.
El ser no es predicable a un fenémeno, aunque, por doquier, sea usada la expresion ,la
manzana es“. En la definiciéon de que el ser es lo ,,puesto-alli [Gegenstand] -en cuanto
objeto- por la actividad rectora de una subjetividad convertida en capacidad gestadora de

. . .4
formas® [Bild], radica una ,,aceptacion”

[Annahme] que debe ser pensada al igual que en la
diatriba fendmeno-noumeno: para que el sujeto pueda poner algo asi como una objetualidad,
es menester presuponer que algo se da, a pesar de que no lo podamos conocer. Esta aporia, ha
sido el caldo de cultivo de la determinacion de todo neokantismo: somos escépticos, esto es,
negamos que se puedan conocer las cosas realmente, o bien, al contrario, dilucidamos, como
en el caso de Fitche, un sujeto-absoluto’ capaz de, en su inmanencia epistemologica, caber el
mundo en tanto de si. El escepticismo y el idealismo son intentos de apropiacion de un
impasse dejado atrds por Kant, son principios que, grosso modo, se gestan como actividades
problematicas de suyo: ¢hay alguna diferencia entre ,,verdad y ,.tener algo por vedadero®?
[acaso, si s6lo podemos conocer fenomenos y el ser no es un predicado real, qué nos queda,
qué podemos conocer? Desde esta pregunta, creemos que puede ser fructifero el dialogo entre
Fichte y Heidegger, justamente porque, mas alld de la critica heideggeriana al sujeto absoluto
fichteano, la interpretacion de éste servira para tratar la polémica de la posibilidad de la

aprehensibilidad de la cosa en si, de un modo no sélo epistemologico- tal como Fitche lo

2KrV (A 598/B 626): “Sein ist offenbar kein reales Pridikat, d. i. ein Begriff von irgend etwas, was zu dem
Begriffe eines Dinges hinzukommen konne. Es ist boB3 die Position eines Dinges, oder gewisser Bestimmungen
an sich selbst”. Haremos, a lo largo de la meditacion, nuestra propia traduccion. No obstante, hemos tenido en
cuenta las eximias traducciones existentes en lengua espafola de las obras de Kant, Fichte y Heidegger.

> Cfr. infra., 2.

* Heidegger, en una serie de seminarios para psiquiatras conocidos como “Seminarios de Zollikon”, en honor a la
cuidad suiza (Zollikoner Seminare. Herausgegeben von Medard Boss, Band 89, Frankfurt a. M., Vittorio
Klostermann 2006), pensando a raiz del problema de ser en Kant, explicita que toda determinacién o “supuesto”
[Angenommen] es posible sobre la base de una aceptacion, fundamento de todo aparecer, es decir, para que
podamos poner algo, es necesario que algo se dé, que lo aceptemos (apertura del ser). Notese que esta aceptacion
no es de rango epistemoldgico, sino existencial-ontologdgica.

> Véase lo que dice Kant en referencia al “hombre maravilloso” [géttlichen Menschen] (Cfr. KrV. A569/B597)
que dota de sentido y unidad al conocimiento, en este caso el universo de las ideas de razoén, carentes de
fenomenalidad. A nuestro juicio, este hombre divino, o maravilloso, por esencia moral, no dista mucho del
proteico yo fichteano.

® Willaschek, M., Der mentale Zugang zur Welt. Realismus, Skeptizismus und Intentionalitit, Frankfurt a. M.,
Vittorio Klostermann, 2003.

315

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

entendio, en parte-, sino ontologico. Lo que nos interesa es el gesto de titran de Fichte: hacer
cognoscible lo incognoscible a través de la estructura de la propia conciencia. Para ello seria
conveniente advertir al lector que por conciencia no estamos entendiendo una unidad que
sustente el fundamento epistemoldgico de todo ente, sino, principalmente, finitud. La
pregunta kantiana, que ala vez afecta a Fichte, a nuestro entender, en la medida en que
pregunta por el qué (como) puedo conocer [Was kann ich wissen?], estd afirmando la
inerexorable determinacion de toda finitud: el conocimiento humano es, ipso facto, limitado.

Asi lo piensa Heidegger:

“Todo poder que es dudoso, es en si finito, co-determinado a través de un no-poder. La

onmipotencia no sélo necesita, sino que no puede en absoluto preguntar por lo que ella

puede, esto es, por lo que ella no puede "

Limitados estamos porque nos he imposible conocer las cosas tal cual son. La distincion
kantiana de la intuicién entre originarius y derivativus asi lo atestigua. Y es que el ser
humano no tiene intuiciones extemporaneas: todo lo que conoce es ya conocido, ha tenido que
existir ya antes®. Pero, entretanto, el canto nocturno dado por Kant, no tiene que desplazarnos
hacia un estado de paralisis cognoscitiva, ni mucho menos. Esta mencion radical, estructural
para con la conciencia del sujeto, nos lleva a una honda paradoja, casi inexcusable: el sujeto
es un ser finito, pero un ser finito que piensa’. Esto es lo que, segun Heidegger, constituye el
problema que escinde el latido de toda metafisica: la articulacion de la coyuntura entre finitud

. . . ’ .1
y pensamiento que, en su vocabulario, lo denomina con el rétulo de Dasein'®.

’ Heidegger, M. Der Deutsche Idealismus (Fichte, Hegel, Schelling) und die Philosophische Problemlage der
Gegenwart Il Abteilung, Band 28, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann, 1997, p. 3: “Alles Konnen, das sich
fraglich ist, ist in sich endlich, durch ein Nicht-K&nnen mitbestimmt. Allmacht braucht nicht nur, sondern kann
iiberhaupt nicht fragen, was sie kann, d. h. was sie nicht kann”.

8 Cfr. Heidegger, M. Kant und das Problem der Metaphysik, I Abteilung, Band 3, Frankfurt a. M., Vittorio
Klostermann ,1991, pp. 26, 31, 70 y 235.

° Cfr. Kant, 1. Kritik der reinen Vernunft, op.cit., (B. 72)

' Bien es verdad que por Dasein se puede verter al castellano la palabra “existencia”, pero —segln pensamos-
esta traduccion no le hace justicia, si de verdad se quiere explicitar propiamente lo que quiere mentar Heidegger.
Dasein es el ente ontologico que, entre los demas entes (Onticos) que “estan-ahi” [Verhandenheit], le pertenece
algo asi como un “ahi” [Da]. Lo que sea el “ahi” es complejo de entender en el “camino” [Weg] heideggeriano,
ya que es un rotulo bastante utilizado en su obra y que , a lo largo de los afios, ha sufrido una evolucién en su
significado. Lo importante es, quizas, que Da es el lugar donde acontece la apertura del mundo del ente que
existe, el Dasein. Por tanto, el Dasein es el ente que, con su modo de ser: la ex—sistencia, siempre esta
proyectado en infinitas posibilidades, que lo limitan y lo definen. El Dasein es el ente que tiene una
preeminencia ontolégica porque, justamente, es el tinico ente que se pregunta por algo asi como un ser. Valga su

316

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian
1.2.La finitud como encuentro: Fichte y Heidegger ante el no-yo y la nada.

No es un secreto que, para Fichte, el principio de todo ser es la accion moral [Tathandlung].
Por decirlo asi, lo primero no es el ser, sino el deber. Esto significa, también, que, desde
Fichte, haya un reconocimiento de la finitud, pues el deber desvela su propia imposibilidad,
su intrinseco no-poder''. El hecho indeleble de la accién, no debe entenderse, propiamente,
como una lamentacion que nos lleve a una impotencia epistemoldgica y ni mucho menos
moral. Significa que lo que se ha llamado ser, o, antes, cosa misma, es un principio al que
solo le cabe, para poder-ser, conformarse en una accion. En el caso de Fichte, el principio de
todos los principios, conformador y aglutinador de toda realidad, es el yo-absoluto'”.
Heidegger va a pensar que este yo-absoluto es una forma de disimulo con respecto a la gran
cuestion: la pregunta por el ser. Y lo es porque pone al ser como objeto, es decir, en la medida
en que el yo consigue auto-determinarse como superacion de todo no-yo — heterenomia-, en
tanto totalidad absoluta de toda realidad, el ser no es pensado en su condicién de garante de
posibilidades donadoras de sentido, de posibilidades de ser. La critica de Heidegger se asienta
en la percepcion nitida de que todo idealismo es un modo de fuga ante la finitud, pues,
a diferencia de la mayor parte de la interpretacion neokantiana, ¢l vera que la cosa en si,
pensada como nada'’, representa el limite que mueve al hombre a no olvidar su finitud. La
cosa en si no es un presupuesto metafisico, sino ontologico'®. Que la finitud viene para
quedarse, lo atestigua la interpretacion heideggeriana — como sabemos heteroxa y peculiar- de
Kant, su definicion de ser entrafia un asentimiento sin paliativos: para que podamos ,,poner-

alli'"* [Gegenstand] cosas, es necesario que algo se dé. Y esto es lo que, en palabra de

referencia en el opus magnum heideggeriano: Sein und Zeit, Tiibingen, Max Niemeyer, 1986, pp. 7, 11-15, 15-
19, 37-38, 41-45, 50-63, 84, 114-117, 134-135, 143-144.

"' Hegel, W-G. Wissenschaft der Logik, en Werke in 20 Béiinden, vol. 5, Frankfurt a. M., Suhrkamp 1986, pp.
142-148. Piénsese en la pregunta kantiana qué puedo conocer.

'2 Fichte, J. Grundlage der gesammten Wissenschafislehre, en Johann Gottlieb Fichte-Gesamtausgabe, vol. I. 2:
Werke 1793-1795, Bayerische Akademie der Wissenschaften, Stuttgart/Bad Connstatt, 1965, p. 296.

' Heidegger, M. Kant und das Problem der Metaphysik, op. cit., pp. 16-18. Valga también la tematizacion que,
en 1929, hace en su famoso Was ist Metaphysik? (Wegmarken, I Abteilung, Band 9, Frankfurt a. M., Vittorio
Klostermann, 1976, pp. 103-122)

'* Debemos pensar que la cosa en si, segin Heidegger, no se conforma como presupuesto para, a través de un
accion autodeterminante, ganar lo absoluto, ni tampoco puede utilizarse como recurso metodologico para ganar
un ambito que sirva para fundamentar un dominio de legitimidad de una conciencia trascendental —como en el
caso de Husserl-, sino todo lo contrario, la cosa en si es el modo cémo se muestra la propia finitud del Dasein.
Justamente, Da y finitud, en este caso, significan lo mismo: dominios ontologicos donde se percibe — se asienta-
la facticidad, topos de la existencia humana. Véase: Heidegger, M. Der Deutsche Idealismus... op. cit., pp. 47 y
50.

'* Fichte dir4 que “el Yo pone originariamente, sin més, su propio ser”. Cfr. Grundlage... op. cit.,p. 260.

317

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

Heidegger, no ha querido aceptar Fichte, queriendo superar la finitud a favor de un yo-
absoluto, precisamente porque, desde la definicién kantiana del ser como lo puesto [setzen]
por el sujeto, el no-yo es pensando no como cosa real, efectiva en el mundo, sino como
posibilidad de objetividad sin mas'®. Fichte necesita del no-yo en la medida en que no puede
sustentar que el conocimiento surgue ex nihilo, desde el propio yo. Fichte nos ha hecho saber
que el no-yo no es un principio ahi, puesto en una inmovilidad susceptible de contemplacion.

17¢. en

Mas bien — y aqui estd de acuerdo Heidegger- se estd pensando que éste es ,,deber-ser
la implimentacién de la actividad volitiva del yo que, con la deduccion de sus categorias
conformard el absoluto pensante, se fundamenta la imposibilidad de que el no-yo, per se, sea
un objeto mas del conocimiento. El no-yo es la ,,nada por antonomasia'®, esto es, lo que
permite que el objeto sea objetivo, y no un fenomeno desarticulado de la realidad. Sin el no-
yo, la accidn llevada a cabo por parte del yo seria ciega de suyo, incognoscible realmente.

Ahora bien, la critica de Heidegger parece explicitar que Fichte es el pensador que, con un

esmero denodado y un fingimiento digno de elogio, hace pasar por infinito lo que no es mas

que finito — el ser- . ;Es esta critica realmente acertada? Veamos lo que dice Heidegger:

“Siempre y cuando uno pueda mostrar que la posibilidad interna del ser esta fundada en
general en la nada, el concepto de ser es el documento mas originario de la finitud, y cada

. . 19
comprension del mundo tiene que parecer de la finitud

1.3. Lo que nos define es el anhelo [Sehnen]: las carencias del existir.

La cosa en si es una nada. Tanto Fichte, primero, como Heidegger, después, asi lo piensan.
Ahora bien, ;cual es el problema de fondo? ;radicaria en la posibilidad de articular finitud y
yo absoluto (infinito) a través de una accidon autodeterminadora? ;es ésta una tarea posible,

legitima? ;es este impulso un imposible? ;es un anhelo?

'® Cfr. Heidegger, M. Deutsche Idealismus..., op. cit., p. 179: “Das Nicht-Ich ist nicht als wirkliches Objekt -
ontisch - gesetzt, sondern die Moglichkeit der Objektivitét iiberhaupt” [“El no-yo es no es un objeto 6nticamente
real, sino en realidad la posibilidad de la objetividad™].

' Ibid., 107: “Mein Sein ist nie ein Vorhandensein, sondern was mir selbst zur Aufgabe anheimgegeben ist. Das
Sein des Ich ist ein Soll- Sein” [“Mi ser nunca es un estar-ahi, sino lo que me estd a mi mismo relegado en tanto
tarea. El ser del yo es un deber-ser” ]. Recuérdese también la proclama de Fichte “Tu debes, sin mas” en
Grundlage... op. cit., 450.

'8 Cfi-. Ibid., pp. 404-405.

" Heidegger, M. Deutsche Idealismus..., op. cit., p. 342: “Sofern man zeigen kann, daB die innere Moglichkeit
des Seins iiberhaupt auf das Nichts gegriindet ist, ist der Begriff des Seins das urspriinglichste Do-kument der
Endlichkeit, und jede Erfassung der Welt muf3 von der Endlichkeit ausgehen”.

318

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

Fichte, en el §.70 de su Grundlage der Wissenschaft des Parktischen®, muestra especial
atencion a este concepto: el anhelo es una suerte de necesidad interna que denota una
carencia, un vacio o disgusto, que clama ser realizado, es decir, con la idea de anhelo, Fichte
esta explicitando que lo propio del sujeto es la carencia como principio, férreo e indeleble, de
la subjetividad humana. Dicho de otro modo: la finitud. Por esta razon, la irrupcion del yo
absoluto no puede conformarse como presupuesto objetivo, dado de suyo en una objetividad,
sino mas bien constituye el presupuesto necesario de la intencionalidad posibilitadora de toda
actividad trascendental: la accidon o tarea. Mdas atn, el yo absoluto, o lo infinito, sirve para
asentar la finitud en su propio modo de ser, hacerla comprensible, pues ;cémo podemos
entender el concepto de finitud racionalmente, un concepto que, por definicion, esta limitado
por medio de su contra-concepto? ;no es absurda la posibilidad de una finitud absoluta*'? Si
esto fuera asi, no podriamos conocer nada y el saber seria una parodia hueca y estéril. El yo
absoluto, por tanto, se da como propio modo de ser de la finitud, prefigurando un suelo para
que ésta puede comprenderse de suyo, y no es un principio trascendente, mas allad de la
propia, en palabras de Heidegger, facticidad de la vida humana. Al igual que el ser de
Heidegger, entendido como principio que posibilita la “aperturidad®” [Erschlossenheit] de
todo “venir-a-la-presencia” [ Hervorbringen] del ente en la existencia factica del Dasein, el yo
absoluto no puede ser visto como un objeto —o ente- que, con su inmanencia trascendente,
esté mas alla de la finitud (existencia). El yo absoluto es un principio universal que sirve para
que podamos pensar la finitud, justamente como el ser heideggeriano a través de la diferencia
ontologica, es el fundamento que, como apertura, permite que todo ente venga a la presencia,

un fundamento que posibilita que algo asi como “el ser” sea elemento de sentido.

2. Laimagen [Bild]: la finitud en el ser humano.

Las distancias entre Fichte y Heidegger son grandes, ambos son pensadores de tiempos muy
distintos, pero, en esencia, los dos son pensadores. Ser pensador quiere decir enfrentarse a los

grandes problemas del mundo, los problemas de nuestra vida mas radical. Desde esta

2 Cfr. Grundlage... op. Cit., p. 431.

2L Cfr. Ibid., pp. 447-448.

> Este término también puede ser traducido como “estado de abierto” y, dentro de la analitica existencial
heideggeriana, mienta una estructura basica del Dasein: que mientras éste exista, su existir consiste en estar
abierto. ;Abierto a qué? Al mundo, a las afecciones, al padecer, pues el Dasein humano, para el Heidegger de
Ser y Tiempo, es esa dimension donde las cosas se dan y se reciben: el “ahi” del ser. Cfr. Sein und Zeit, op. cit.,
pp- 132-148 y 335-350.

319

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

suposicion, creemos, que tanto a Fichte como a Heidegger, en sus proyectos filosoficos, les
une la cuestion absimal de la articulacion de lo finito e infinito®, la de qué hacer con eso que
llamamos noumeno cuando, por doquier, nos manejamos con fenémenos limitados por las
condiciones de posibilidad de toda experiencia: espacio y tiempo. Este es el problema que nos
dej6 Kant como legado, un desafio inquietante que ha conformado la mayor parte de la
filosofia alemana del siglo XIX, y es la tentativa que mantiene prendados a ambos
pensadores. A continuacidon, por tanto, pasaremos aver como es posible pensar
armoénicamente los conceptos de anhelo [Sehnen] y esfuerzo [Streben] con los propios
heideggerianos de propiedad [Eigentlichkeit] y actividad [Bewegtheit], en el horizonte
filosofico de la imagen [Bild] del mundo, donde se asienta toda determinacidon cognoscitiva,
teniendo presente, como suguiere nuestra tesis, que ambos son pensadores que, para pensar,

no pueden evitar hacerlo desde la propia finitud del ente pensante: el ser humano.

2.1.La imagen: sintesis de un darse.

Fichte ha dicho en varias ocaciones, atendiendo a Kant, que lo que realmente existe, es decir,

lo que realmente estd ahi y es efectivo [Realitdt], lo tenemos que llamar imagen® [Bild]. Esta 320

imagen es una sintesis de sensacioén e intuicion, una sintesis ejercida por la accion de un
sujeto que, correspondiendo al origen etimologico de Bild, forma, configura algo que se da 'y
que esta indeterminado por su naturaleza, el no-yo. El sujeto es, por tanto, un yo configurador
[bildende]. Pero para que el sujeto pueda conformar una imagen, debe de haber algo que se
dé, que se contraponga [widerstrebt] ala actividad moral del individuo: el anhelo y el
esfuerzo son los sintomas de este imperativo de la accion proclamado por Fichte que,
partiendo de una finitud inexorable e inviolable por estar vinculada a un no-yo, no permiten,

o * o . ey . . . 2 r I4
a nuestro juicio, la disquision meditativa de una proto-imagen® extemporanea. Por tanto, mas

» Con esto no se quiere explicitar que, para Heidegger, el ser sea un infinito, un Ens Summunm. Todo lo
contrario: el ser de Heidegger estd atravesado por las condiciones de posibilidad existencial de todo Dasein:
finitud y facticidad. Permitaseme una cita propia: “Autor”...

* Cfr. Fichte, J. “Grundrif des Eigenthiimlichen der Wissenschaftslehre” en Johann Gottlieb Fichte-
Gesamtausgabe, vol. 1. 3: Werke 1793-1795, Bayerische Akademie der Wissenschaften, Stuttgart/ Bad
Connstatt, 1966, pp. 178-180.

2 Se podria objetar, con razén, que el absoluto es una proto-imagen que permite fundamentar una unidad
epistemologica en los diversos modos en los que el yo da forma o configura, pero, nuestra intencion, justamente,
es la de pensar la relacion de esa formacion — tarea del yo- con lo que se da. Y parar mientes ahi. En conclusion,
evitamos el tema de si la imagen es un producto libre del yo, o cdmo es posible que esté limitada por lo que se
da, la cosa determinada, el no-yo.

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

alla de las derivas religiosas del ultimo Fichte, rayana con la mistica, pensamos que todo lo
cognoscible, es decir, las imagenes, deben de estar emparentadas con algo que no es producto

de la actividad del yo, aquello que se da.

2.2. Heidegger y la perversion de la imagen: el hacer propio y la movilidad como

caracter del ser.

Heidegger lo tiene claro: para que podamos pensar, establecer conocimientos y distinciones
categoriales, es necesario que algo se dé. Esto que se dé es el ser, la apertura®® posibilitadora
de toda concrecion oOntica. La forma en la que el existente se comporta con respecto a €so que
se da, va atrazar buena parte del horizonte filosofico de la obra completa de Heidegger y
tiene en Sein und Zeit, con la elucidacion de una analitica existencial, un primer intento por
acercar fenomenologicamente la cuestion de como es el comportarse”’ [Besorgen] del Dasein
con respecto a su ser. El comportarse en medio de lo ente puede constituir un dictum que
defina, en parte, el rétulo heideggeriano de ser-en-el-mundo. Justamente, el ente que esta

inmerso en el mundo, no puede salir de €l, colocarse fuera como observador y contemplarlo,

sino que tiene que bregar (existir) en el mundo. Por esta razon, en un escrito de 1938, Die Zeit 321

des Weltbildes’®, Heidegger puede equiparar imagen [Bild] con modernidad, es decir, con la
época moderna. Sobre todo, desde su andlisis de la filosofia cartesianazg, pues desde la
imanencia de un cogito pensante todo lo que se dé, enfrente de ¢él, debe de ser un objeto
[Gegenstand] - si de veras es comprensible- ,,puesto [setzen] por éste. La imagen (moderna)
para Heidegger es una perversion ontoldgica que ha hecho de la relevancia del darse del ser,

mera condicion de disponibilidad epistemoldgica, al amparo de un ,,engranaje® [ Ge-stell] que

% Esta “aperturidad” [Erschlossenheit] a lo largo de la obra de Heidegger, se ha entendido como “darse” [es
gibt], como “iluminacion o claro del ser” [Lichtung] e incluso tempranamente como “luz del ser” [Licht des
Seins]. Lo realmente importante es comprender que el ser es lo que posibilita toda determinacion, es aquello que
brinda la posibilidad del comportarse con respecto a algo. La paradoja de todo esto, que a su vez define la
diferencia ontologica, es que el ser no es un ente, ni suprasensible, ni trascendente ni extra-historico, sino la
“mismidad” [Selbst] del Dasein, es decir, su finitud, su “ahi”.

" Este comportarse, en un plano ontolégico, quiere enfatizar que al Dasein le pertenece una “ligazon con el
mundo” [Weltbezogenheit], es decir, que para definirse el Dasein necesita hacerse desde y con el mundo, no
fuera de €l. Cfr. Sein und Zeit, op. cit., 52-63.

8 Cfr. Heidegger, M. Holzwege, I Abteilung, Band 5, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann 1977, pp. 75-114.

¥ Cfr. Heidegger, M. Einfiihrung in die phinomelogische Forschung, II Abteilung, Band 17, Frankfurt a. M.,
Vittorio Klostermann, 1994, p.195. En este curso en la Universidad de Friburgo del afio 1923, Heidegger vera en
Descartes la figura que inicia, en lineas generales, la época moderna, en un desplazamiento, promovido por la
imanenncia de un cogifo, de la cuestion de la alethéia por lo verum. Entonces, a partir de Descartes, la verdad va
a ser entendida como lo percibido por un sujeto que piensa bajo las condiciones de la validez y la certeza
racional, matematica. Rectierdese que los griegos no poseian la nocion de sujeto en tanto subiectum.

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

pre-dispone todo lo ente bajo criterios de calculabilidad y disposicién®. La salida
heideggeriana a este faktum historico es que el ser de lo ente no es susceptible de una
conversion Ontica. En otras palabras: el ser no puede pensarse como ente. ;Y qué hacemos,
pues? ;Vivimos en un continuo discernimiento por esclarecer las condiciones de
fenomenalidad de la diferencia ontoldgica? ;nos refugiamos en una cabafia para, desde alli,

vivir en un ethos propio y provincial?

La propuesta heideggeriana, al menos para el Heideger de la década de los 20, consiste- para
conseguir una ,,vida propia® [Eigentlichkeit]- en transparentar la estructura ontoldgica de lo
que somos: ente devenidos en un mundo, que debemos ser en €l y desde ¢l, enfrentados en un
combate con nuestra propia muerte’'. Este combate, que otrora constituyé el gesto de titan
fichteano por pensar lo absoluto desde una finitud radical, es posible bajo la condicion de que
el yo -para Heidegger algo mas nimio como el Dasein-, es pura actividad’> [Bewegtheit].
Precisamente, el ser del Dasein consiste en estar volcado en una serie de intecncionalidades
que lo definen y atrapan, porque lo propio de éste es ,,estar-ocupado-en-algo* [aus-sein-auf-
etwas] — yo diria que atrapado en las cosas-. Como le sucedi6 a la premisa fichteana, la tarea
de vivir en propiedad, se ha de realizar atendiendo a la determinacion exterior o heterenomia;
para Heidegger, en cambio, la tarea, o existencia, se despliega dentro del ambito de un mundo
inseperable al propio Dasein, que lo constituye™. Esta es la razon de que la accion humana
radique en salir de un estado dogmatico, donde la estructura de la existencia se evade, se

. . .. . 4
magquilla. Esta estructura es archiconicida, tiene el nombre del ,,uno3 «

[das Man]. {|No es este
estado impersonal, que te dice lo que debes hacer, como debes vestirte, como debe uno vivir,

lo mismo que Fichte queria expresar con su conocido dictum sobre el trozo de lana™?

30 piénsese en el criterio cartesiano de lo claro y distinto, es decir, en la certeza.

31 Cfr. Heidegger, M. Sein und Zeit, op. cit., , pp. 88-87; 144, 148, 300, 343, 353-355, 412.

32 Para una comprensiéon del concepto en la obra de Heidegger, recomiendo la lectura que hace éste de la
elucidacion aristotélica de kinesis. (Cfr. Der Grundprobleme der Phdnomenologie Il Abteilung, Band 24,
Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann ,1989, pp. 332-333, 356-343-349, 355-356). La movilidad denota el
caracter cinético de la existencia del Dasein por su caracter de “arrojado” [Geworfenheit] en el mundo. En otras
palabras, que para ser, el Dasein tiene que hacerse ante “el uno” [das Man] y el reconocimiento de la finitud, el
“ser-para-la-muerte” [sein-zum-Tode].

* El ente humano que somos es ontoldgico en la medida en que es abrazado por un “ahi” [Da]. Este ahi es la
dimension de relevancia ontologica de un ente como el humano y, desde €I, éste debe proyectar su existencia; a
partir de él, es como el humano puede pensar algo asi como un ser.

** Cfyr. Sein und Zeit, op. cit., pp. 113-130; 184; 188; 252-255; 268; 274; 300, 339, 424.

3 Cfr. Grundlage... op.cit., p. 326.

322

DICIEMBRE
2015



l‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

3. Conclusiones: la necesidad de la tarea y del darse.

Salvando las distancias entre los dos pensadores, sobre todo en la cuestion segin la cual
ambos abordan la pregunta por el ser, pensamos que es posible un acercamiento en la manera
como piensan la finitud, mas si cabe, desde la forma en la que reclaman para el humano una
tarea. La tarea es la proclama de una lucha contra el dogmatismo y el escepticismo, que se
fundamenta, desde la percepcion ontologica de que el ser no un principio, por definicion,
puesto, susceptible de una contemplacién desinteresada, sino que, para comprenderlo, ora hay
que autoderminarlo bajo el horizonte de un yo-absoluto, ora es la apertura, que en su
diferencia ontologica, posibilita que los entes se den, tenga un sentido y puedan ser pensados.

Reconocemos, por tanto, las diferencias entre Fichte y Heidegger, diferencias casi insalvables
en su mayor parte, que se acentian, sobre todo, en la forma en la que piensan al sujeto
humano: Heidegger ha intentado, a través de su camino pensante, ,,destruir” [Abbau] esta
categoria, para ¢l, tan capciosa, a fin de dilucidar la cuestion del ser. Pero de la misma forma
en la que reconocemos las distancias, observamos un acercamiento en la intencion filosofica
de ambos, ya que ambos parten de la premisa de que el ser constituye una tarea, una accion,
un poder-ser. Y no lo olvidemos, este acercamiento ha sido posible porque el pensar, el de
Fichte y el de Heidegger, pasando por su lectura del abismo kantiano, han reclamado para asi

un darse, un ser.

4. Bibliografia.

4.1.Bibliografia primaria.

Fichte, J (1966): “Grundrif3 des Eigenthiimlichen der Wissenschaftslehre” en Johann Gottlieb
Fichte-Gesamtausgabe, vol. 1. 3: Werke 1793-1795, , Stuttgart/Bad Connstatt, Bayerische
Akademie der Wissenschaften.

—(1965): “Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre,” en Johann Gottlieb Fichte-
Gesamtausgabe, vol. I. 2: Werke 1793-1795, Stuttgart/ Bad Connstatt, Bayerische Akademie
der Wissenschaften
Hegel, W-G (1986): Wissenschaft der Logik, en Werke in 20 Bénden, vol. 5, Frankfurt a. M.,
Suhrkamp.

323

DICIEMBRE
2015



REVISTA DE FILOSOFIA
Emergencias del ser: la finitud del ser en Fichte y Heidegger | Juan José Garrido Perifian

Heidegger, M (2006): Zollikoner Seminare. Herausgegeben von Medard Boss, Band 89,
Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann,.

— (1994): Heidegger, M. Einfiihrung in die phdnomelogische Forschung, Il Abteilung,
Band 17, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann,

—(1991): Kant und das Problem der Metaphysik, I Abteilung, Band 3, Frankfurt a. M.,
Vittorio Klostermann,

— (1989): Der Grundprobleme der Phdnomenologie Il Abteilung, Band 24, , Frankfurt
a. M., Vittorio Klostermann.

—(1986): Sein und Zeit, Tubinga, Max Niemeyer.

—(1977): Holzwege, I Abteilung, Band 5, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann,

—(1976): Wegmarken, I Abteilung, Band 9, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann.
Kant, I (1986): Kritik der reinen Vernunft, Hamburg, Felix Meiner Verlag.
Willaschek, M. (2003): Der mentale Zugang zur Welt. Realismus, Skeptizismus und

Intentionalitdt, Frankfurt a. M., Vittorio Klostermann.

4.2.Bibliografia secundaria.

Fichte (2005): Etica o El sistema de la doctrina de las costumbres segiin los principios de la
doctrina de la ciencia, trad. Jacinto Rivera de Rosales, Madrid, Akal.

—(1999): Doctrina de la ciencia 1811, trad. Alberto Ciria, Madrid, Akal

—(1975): Doctrina de la ciencia, trad. Juan Cruz, Buenos Aires, Aguilar.

Kant, I (2005): Critica de la Razon Pura, trad. Pedro Ribas, Taurus, Madrid.

324

DICIEMBRE
2015





