
381 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la 
inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la 
fundamentación de la ontología 
Jaime Llorente 
Licenciado en Filosofía por la Universidad de Valladolid y certificado en suficiencia investigadora 
por la misma universidad. Licenciado en Antropología Social y Cultural por la UNED. Licenciado 
en Humanidades por la Universidad de Castilla-La Mancha. Grado en Geografía e Historia por la 
UNED. Profesor y jefe del Departamento de Filosofía del IES “Campo de Calatrava” (Ciudad 
Real). 

 
 
	

“Tenemos que explicar lo incondicionado a partir de lo condicionado  

y lo condicionado a partir de lo incondicionado” 

Novalis (Fichte-Studien, 76) 

	

1. Significación y centralidad de la cuestión de la inmediatez en el contexto de la 

Filosofía del Idealismo Alemán 

 

1.1 Planteamiento de la cuestión: la relación entre la ontología y la deducción de lo 

incondicionado 

 

En cierta ocasión, refiriéndose a los avatares hermenéuticos conocidos históricamente 

por el Idealismo Alemán, Heidegger apunta que la valoración del legado aportado por éste 

oscila, en el marco de la propia Alemania, entre los opuestos polos de una actitud alternante: 

“hasta hoy la relación alemana con la metafísica del Idealismo Alemán permanece enredada 

en un «o bien-o bien» (Entweder-Oder). O ciego rechazo irrazonable de la metafísica 

absoluta, o una igualmente ciega repetición (Nachreden)”1. Más allá del enigmáticamente 

vaticinado por Heidegger “peligro del ocaso” resultante del “hundimiento” en esta basculante 

ambigüedad, es posible (obviando las actitudes irreflexivamente condenatorias o 

entusiáticamente apologéticas) retomar ciertas intuiciones originalmente formuladas por los 

pensadores del Idealismo Alemán sobre un trasfondo metafísico (o incluso teológico), 

reubicándolas en el seno de marcos teóricos ajenos a aquellos en cuyo interior fueron 

originalmente pensadas, pero con los cuales mantienen una potencialmente fructífera relación 

de analogía. Tal es el caso de la tematización que las nociones de inmediatez y conocimiento 
																																																								
1 Heidegger, M., Hegel, GA 68, Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1993, p. 142. 



382 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

inmediato (y por tanto, también sus opuestas) reciben en el seno de la epistemología 

fichteana, así como en el contexto de las reflexiones ontológicas y gnoseológicas de Schelling 

a lo largo de la práctica totalidad de su vasta producción teórica. 

 

Uno de los más significativos méritos susceptible de serle reconocido al proyecto teórico del 

idealismo alemán -y aquel donde radica su principal interés desde el punto de vista de la 

ontología- lo constituye la peculiar forma en que logra satisfacer la pretensión última y 

fundamental que alienta en toda filosofía digna de tal designación, a saber: la tentativa 

orientada a elevar lo originariamente irreflexivo a la esfera de la reflexión, lo inmediata y 

puramente fáctico al discurso racional, y lo primigeniamente carente de contenido al 

contenido aportado por la discursividad referencial propia del lógos 2 . En contexto 

estrictamente ontológico, tal puro “hecho” inmediato y externo a la esfera de la reflexión 

admite ser identificado con el puro Ser, en cuanto éste resulta contemplado en términos de 

absoluta facticidad originaria e indeterminada subyacente a todo lo captado en el interior de la 

esfera de la determinación y la finitud. Esta pretensión orientada a propiciar la emergencia de 

lo irreflexivo y puramente fáctico a la superficie de lo conceptualmente consciente, cabe ser 

localizada -de modo subyacente o explícito- en múltiples construcciones teóricas 

características del Idealismo Alemán. Aparece larvadamente bajo la forma de Yo absoluto 

deducido a partir de la subjetividad empírica en el primer Fichte y el joven Schelling (1794-

95), se muestra como “fondo oscuro de la existencia” (Freiheitschrift de 1809) o como 

“tiempo anterior al mundo” (Die Weltalter) en el Schelling posterior (1810-1815), o 

comparece envuelta en los ropajes de la idea lógica “premundana” ulteriormente explicitada y 

desarrollada (en la lógica de Hegel). En todos estos casos, se trata de aproximar al círculo de 

la reflexión el referente simple (a la vez “último y primero”) al cual remite, en última 

instancia, todo aquello supuestamente dado de forma epistemológicamente prioritaria, esto es, 

lo mediado empíricamente constatable (el yo empírico-psicológico, la realidad efectiva en su 

																																																								
2 En palmaria alusión a ello escribe Hegel: “El espíritu ha producido esta virtud y sabe traer a la reflexión lo 
irreflexivo, el puro hecho” (Hegel, G.W.F., Lecciones sobre la filosofía de la historia universal, Madrid, 
Alianza, 1989, p. 146). También Fichte -en 1810- atribuye al pensar reflexivo la misma tarea en relación al saber 
en tanto que “esquema” o expresión de Dios: “Si existe tal esquema, lo cual no puede hacerse patente más que 
por su ser inmediato, puesto que no existe más que en la inmediatez, él no tiene consistencia sino por el hecho de 
que Dios existe […]. La expresión inmediata y concreta de este conocimiento, que en el saber real no llega de 
ningún modo a la consciencia sino que no es elevado a ella más que a través de la Doctrina de la Ciencia, es el 
saber real mismo en cuanto a su forma” (Fichte, J. G., Die Wissenschaftslehre in ihrem algemeinen Umrisse, en 
Fichtes Werke Band II [hrsg. von I. H. Fichte], Berlín, Walter de Gruyter & Co., 1971, pp. 697-698. En adelante 
FW con indicación de volumen y página). 



383 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

conjunto, la temporalidad históricamente dada, o la realidad finita en su totalidad, 

respectivamente). Todo ello se muestra como elemento empíricamente dado de forma 

“inmediata”, pero, en cuanto es puesto en evidencia como resultado (como producto arrojado 

por un proceso anterior) es también susceptible de ser “genealógicamente” deducido en pos 

del elemento originario del cual deriva. En esto consiste precisamente el trabajo de la 

reflexión cuando ésta es aplicada a un arkhé no directamente abordable3. 

 

La investigación emprendida en el presente estudio se orienta, pues, hacia la consecución de 

un doble objetivo. 1: Poner de manifiesto la decisiva relación existente entre el modo en el 

que el Idealismo Alemán aborda la cuestión relativa al vínculo entre lo inmediato y lo 

reflexivo en todas sus variantes, y la forma de acceso metódico al Ser (entendido como 

elemento no óntico e indeterminado que ha de ser presupuesto con anterioridad a la captación 

de todo ente concreto). 2: Una vez fijado el “estatuto epistemológico” que conviene 

esencialmente al “objeto” capital de toda ontología, sería necesario mostrar cómo el concepto 

de inmediatez es capaz de oficiar a modo de instancia fundamentadora de la propia ontología 

como disciplina filosófica. Esto sucede en la medida en que suministrar una correcta 

fundamentación “objetiva” (en general) significa, ante todo, justificar los principios últimos 

sobre los cuales se apoya el edificio teórico de la disciplina en cuestión. En el presente caso, 

tal fundamentación pasa por poner de relieve la necesaria remisión de los conceptos 

ontológicos fundamentales a una inmediatez originaria que, en cuanto tal o “en sí misma, no 

admite -ni precisa- demostración justificativa alguna, dado que la propia “naturaleza” de tal 

inmediatez exige la superfluidad e imposibilidad de “demostraciones últimas”, las cuales 

entrarían en directa contradicción con el status inmediato y no demostrable propio del Ser y lo 

tornarían justamente aquello que esencialmente no es ni puede ser. En virtud de su esencia 

misma, toda explicación torna dependiente lo explicado. Toda tentativa de Erklärung 
																																																								
3 En alusión a este acto de “recuperación de lo extrarreflexivo” escribe Fichte: “Se podría preguntar: ¿qué 
realidad debe corresponderle a aquellas acciones que quedan fuera del ámbito de toda conciencia y que no son 
puestas en la conciencia, si la realidad sólo le corresponde a lo que necesariamente es puesto por el Yo? […]. Si 
se quieren reunir sistemáticamente las operaciones (Verrichtungen) del espíritu humano en un último 
fundamento, se tendrán que aceptar unas y otras como acciones del mismo […]. Aquellas acciones originarias 
tienen la misma realidad que la causalidad recíproca de unas cosas sobre otras en el mundo sensible y su 
continua acción recíproca. Tan pronto como el espíritu humano se repliega sobre sí mismo tras la realización de 
esta tarea, y encuentra que todo lo que creía percibir fuera de sí lo ha producido sólo desde sí mismo, entonces 
anticipa a la razón sintéticamente progresiva la tarea de reunir todas estas operaciones del espíritu en el último 
fundamento […] Que un Yo puro y las operaciones del mismo anteriores a toda conciencia no tengan realidad 
alguna porque no se presentan a la conciencia común, significa lo mismo que si un salvaje sin formación alguna 
dijera si hablase: vuestra causalidad y vuestra acción recíproca no tienen ninguna realidad, pues no se pueden 
comer” (Fichte, J. G., Grundlage des Naturrechts, en FW III, pp. 25-26). 



384 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

(explicación aclaratoria de carácter discursivo) inocula inevitablemente Abhängigkeit 

(dependencia, remisión a principios “justificativos” externos) en el objeto que pretende 

explicar. Lo inmediato cabe ser definido como aquello cuya aprehensión perceptiva carece de 

nexos referenciales con respecto a algo ajeno al “objeto” así captado, mientras que ex-plicar 

de forma reflexiva significa precisamente poner al objeto en relación de im-plicación 

“abstracta” con principios justificativos externos a sí mismo: desplegar o explicitar -

poniéndola en relación- su originalmente dada facticidad. 

 

Ahora bien, en caso de que la ontología adopte como “objeto” o elemento último apuntado 

por su meditación al Ser concebido como evento que “se da” de forma diferenciada con 

respecto a los entes concretos cuyo aparecer posibilita (al modo en que tal escisión articulada 

es tematizada por el concepto heideggeriano de “diferencia ontológica” o Zwiefalt), resulta 

preceptivo extraer las implicaciones “epistemológicas” y “metodológicas” necesariamente 

derivadas de tal posición. En cuanto elemento “no óntico” y esencialmente indeterminado, el 

Ser se presenta ante la intuición como instancia dada con absoluta inmediatez, lo cual no 

permite su tematización de forma reflexiva, resultando, por tanto, refractario a toda hipotética 

tentativa de explicación, dado que ésta supone necesariamente la presencia de mediación, 

determinación y finitud (justamente aquellos atributos que, por esencia, no convienen al Ser 

inmediato). 

 

1.2 La cara en sombras de la explicación conceptual (Sobre el método de presuposición) 

 

Ubicados de este modo los elementos configuradores de nuestro paisaje teórico, surge 

en este punto la cuestión esencial: dado lo anterior, ¿se impone la renuncia a la elaboración 

teórica del término “Ser” (e incluso a su mera mención), o cabría hipotéticamente adoptar un 

procedimiento reflexivo investido de potencia descriptiva capaz de situar al Ser en contexto 

teórico de tal forma que resulte discursivamente “acotado” sin que por ello deje de ser 

respetado su carácter inmediato y, por tanto, heterogéneo a toda explicación (necesariamente 

conceptual y mediada)? A través del recorrido descrito en torno a la elaboración de la 

cuestión de la inmediatez en el Idealismo Alemán se trataría de hallar vías de orientación 

relativas a la posible respuesta a tal interrogante; respuesta que, una vez localizada, cabría 

aplicar de forma virtual al problema de la fundamentación del discurso ontológico. 



385 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

“A mi modo de ver, el mayor mérito del pensador es desvelar lo existente y revelarlo (Daseyn 

zu enthüllen und zu offenbaren). La explicación (Erklärung) es para él solamente un medio 

(Mittel), una vía que conduce a un fin; un fin muy próximo, jamás el fin último. Su fin último 

es aquello que no puede ser explicado, aquello que es insoluble, inmediato, simple”4. De este 

modo, tan impregnado de resonancias ligadas a la atmósfera teórica que acabamos de 

presentar, se expresa Friedrich Heinrich Jacobi en carta a Moses Mendelssohn del 1 de 

Septiembre de 1783. Doce años más tarde, Schelling retoma con práctica literalidad el espíritu 

y la letra contenidos en tal pasaje, si bien concretando aún más la naturaleza del objeto así 

tematizado: “El supremo mérito del investigador en filosofía no es dar lugar a conceptos 

abstractos y extraer de ellos sistemas5. Su fin último es el puro Ser absoluto, su mayor mérito 

es desvelar y revelar aquello que no se deja jamás reducir a conceptos, explicar (erklären), 

desarrollar; en una palabra, lo indisoluble, lo inmediato, lo simple”6.  

 

En ambos casos, tanto Jacobi como Schelling -al igual que hará posteriormente Hölderlin-7 

ubican de modo explícito el ámbito propio del pensar filosófico en el interior de una esfera 

cuyo dominio excede el de la mera Erklärung, es decir, el círculo de la discursividad mediata. 

Ésta es concebida solamente a título de órganon subsidiario conducente a transportar al 

																																																								
4 Jacobi, F. H., Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn (1785), en F. H. Jacobi 
Werke, Leipzig, G. Fleischer, 1812, Band IV-1, p. 72. En lo sucesivo JW. 
5 Análoga sospecha dirigida contra los constructos sistemáticos meramente conceptuales aparece en los primeros 
parágrafos de la Darstellung der Wissenschaftslehre (1801) de Fichte: “La Doctrina de la Ciencia, en tanto que 
saber del saber, no es ni una pluralidad de conocimientos, ni un sistema, ni una coordinación de proposiciones, 
sino una consideración absolutamente única, indivisible. La intuición es ella misma saber absoluto, solidez, 
inquebrantabilidad e inmutabilidad del acto de representación, y la Doctrina de la Ciencia es únicamente la 
intuición única de esta intuición” (FW II, p. 9). En análogo sentido Fichte añade: “Descartando la idea de que la 
Doctrina de la Ciencia sea un sistema de conocimientos, siendo más bien una intuición única, podrá 
perfectamente hacerse que la unidad de esta intuición no sea de ningún modo una simplicidad absoluta, un 
elemento último, átomo o mónada -o como se quiera aún expresar este no pensamiento- , porque él no puede ni 
podría encontrarse de manera general en el saber” (Ibid., p. 10). 
6 Schelling, F.W.J., Vom Ich als Prinzip der Philosophie oder über das Unbedingte im menschlichen Wissen 
(1795), en Sämmtliche Werke I (hrsg. von K.F.A. Schelling), Stuttgart, Cotta, 1856-1861, p. 186. En lo sucesivo 
SW seguido de volumen y página.  
7 Quien, como colofón a su ensayo sobre las Briefe de Jacobi, transcribe casi literalmente el citado pasaje 
(Hölderlin, F., Ensayos, Madrid, Hiperión, 1990, p. 18). Asimismo, en su ensayo acerca de la división de los 
géneros poéticos, el propio Hölderlin se refiere a la necesidad de presuposición de lo indeterminado originario 
(el “albedrío de Zeus”) por parte de lo finito: “Y aquí, en la desmesura del espíritu en la unitariedad y en su 
aspiración a la materialidad, en el aspirar de lo divisible, de aquello más infinito, más aórgico, en lo cual tiene 
que estar contenido todo aquello que es más orgánico, porque todo lo que existe de manera más determinada y 
más necesaria hace necesario algo existente de manera más indeterminada y más innecesaria” (Ibid., p. 
82).Sobre las críticas (e incomprensiones) de Hölderlin con respecto a Fichte y el primer Schelling (asunto al que 
no podemos dedicarnos en el espacio del presente estudio), véase el estudio de Vicente Serrano: “Sobre 
Hölderlin y los comienzos del Idealismo Alemán”, Anales del seminario de historia de la filosofía, 10, 1993, pp. 
173-194. Desde un prisma totalmente distinto puede consultarse asimismo: Gabás Pallás, R. P., “El todo-uno del 
Idealismo Alemán en la poesía de Hölderlin”, Enrahonar. Quaderns de Filosofía, 32-33, 2001, pp. 43-65.  



386 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

filósofo hasta las inmediaciones de lo aconceptual y simple (y por ello indeterminado y no 

mediado), sin ser capaz de favorecer su efectivo acceso a ello8. Ahora bien, ¿cabe en este 

marco teórico hablar propiamente de “acceso” efectivo a lo inmediato, o resultaría necesario 

indicar que a este respecto tal hipotético acceso ha sido ya denegado de forma absoluta desde 

el comienzo? Sucede, en último término, que aquello que no es posible explicar o desarrollar 

(merced a su carácter “herméticamente replegado sobre sí”, esto es, inmediato) aparece como 

algo refractario a toda posible derivación predicativa operada a partir de ello; admitiendo 

únicamente, a lo sumo, ser presupuesto o referencialmente demandado por los constructos 

explicativos que justamente carecen de potencia teórica para describirlo.  

 

En otros términos: lo simple es necesariamente presupuesto por lo compuesto, lo inextricable 

por lo imbricado a modo de symploké, lo inmediato por lo mediatizado, lo aconceptual por el 

concepto, lo inexplicable por la explicación y lo indeterminado por lo finito9. Desde esta 

perspectiva, todo elemento condicionado presupone (lógica y ontológicamente) un 

incondicionado anterior que se erige como condición de posibilidad de la propia existencia de 

lo condicionado en general: como auténtica condición incondicionada de la totalidad de lo 

finito. Este es el modo apropiado (y único) mediante el cual cabe referirse a lo “indisoluble y 

simple” mencionado por Jacobi y Schelling incluyéndolo de algún modo en la esfera del 

discurso filosófico. Difícilmente cabría señalar otro dispositivo metódico capaz de llevar a 

término esta tarea alusiva, pero conviene no perder de vista que se trata de un “medio” no 

explicativo ni vinculado a la “progresiva” discursividad conceptual, sino de un indirecto 

“medio” negativamente referencial. Método, pues, transido de la negatividad derivada de su 

necesario remitir a aquello que constituye su negación: lo inmediato, lo vacío de todo 

contenido conceptualmente aprehensible, lo irreflexivo. Así, pues, el medio o “vía que 

conduce a un fin” mencionada por Jacobi (aspecto, por lo demás, coincidente con el 

significado etimológico del término méthodos), debe ser considerada, no como una vía 

																																																								
8 Al modo en que lo expresa Heidegger: “Lo necesario tiene su más poderosa figura en lo simple. Llamamos 
simple a aquello que es inadvertidamente lo más difícil, aquello que cuando es, se muestra inmediatamente a 
cualquiera como lo más sencillo y más captable, y no obstante continúa siendo lo más difícil” (Heidegger, M., 
Grundfrage der Philosophie, GA 45, Frankfurt, V. Klostermann, 1992, p 13).  
9 En alusión a ello, escribe Schelling en 1809: “En ningún lugar parece que el orden y la forma sean lo 
originario, sino como si se hubiese ordenado algo inicialmente sin regla. He aquí la inasible (Unergreifliche) 
base de la realidad de las cosas, el resto que nunca se puede reducir, aquello que ni con el mayor esfuerzo se deja 
disolver en el entendimiento […]. De esta ausencia de entendimiento es de la que surgió propiamente el 
entendimiento” (Schelling, F. W. J., Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit, 
en SW VII, pp. 359-360). 



387 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

“progresiva” sino en términos de una suerte de “anámnesis” cuyo objetivo final (la 

inmediatez irreductible a conceptos) aparece indicada al término del proceso de 

rememoración configurado por el itinerario recorrido por el discurso conceptual. 

 

En el umbral mismo de nuestra consideración relativa a la cuestión de la inmediatez en el 

Idealismo Alemán nos topamos ya con lo esencial. Por un lado, el acto o dato originario 

(inmediato) resulta inaprehensible en el marco de la conciencia reflexivo-representativa 

habitual o empírica, y por otro -en virtud de esta imposibilidad misma-, tal dato originario y 

extra-reflexivo debe ser presupuesto con “anterioridad” a la eclosión y efectiva presencia de 

todo acto consciente. Fichte enfatiza a menudo, ya desde el inicio de su proyecto teórico, que 

“esta reflexión sobre el Yo no puede jamás llegar en cuanto tal a la conciencia, porque ésta no 

es de ningún modo inmediatamente consciente de su acto”10. Acerca de esto, resulta 

pertinente señalar de modo previo que una expresión tal como “inmediatamente consciente” 

constituye una palmaria contradictio in terminis. A aquello que es inmediato, le está vedada 

desde el comienzo la entrada en el círculo de los contenidos susceptibles de ser conscientes, 

conocidos y “sabidos” (en el contexto semántico habitualmente ligado a la reflexión 

conceptual ligado a tales términos)11. Repárese ya, desde este momento propedéutico, en el 

hecho de que el panorama teórico que va perfilándose en el horizonte de nuestra 

consideración coincide con el apuntado con anterioridad en términos de reformulación del 

método ontológico de tematización del Ser. Fichte y Schelling no aluden explícitamente, al 

abordar la cuestión de la inmediatez de lo incondicionado, a la inmediatez propia del Ser en 

cuanto dato ontológico primigenio, sino más bien a la propia del Yo absoluto, del ego 

autofundado como basamento último de todo conocimiento humano, de la intuición 

puramente intelectual, del Abgrund (abismo) incondicionalmente libre subyacente a toda 

																																																								
10 Fichte, J. G., (Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, en FW I, p. 295). Tanto al comienzo del 
itinerario especulativo fichteano (en 1794) como al final (en 1810), la formulación acerca de este aspecto 
permanece invariada: “La inmediata y concreta expresión de este conocimiento, el cual no puede llegar a la 
conciencia de ningún modo como saber real sino que simplemente es elevado a ella por medio de la Doctrina de 
la Ciencia, es ahora el saber efectivo mismo en su forma” (Fichte, J.G., Die Wissenschaftslehre in ihrem 
allgemeinen Umrisse, en FW II, p. 698).  
11 Emmanuel Levinas (en su ensayo L´ontologie est-elle fondamentale?) se ha apercibido de este rasgo en 
referencia a la ontología heideggeriana: “Si las cosas son solamente cosas la relación que con ellas se establece 
es la de comprensión como entes; se dejan sorprender a partir del ser, a partir de una totalidad que les otorga una 
significación. Lo inmediato no es objeto de comprensión; un dato inmediato de la conciencia es una 
contradicción en los términos” (Levinas, E., Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro, Valencia, Pre-textos, 
1993, p. 22). En oposición a ello, Levinas propone con justicia la consideración de un origen de la filosofía 
situado en un ámbito anterior a sí misma, incardinado en una experiencia anterior al discurso filosófico: 
“¿Comienza la Filosofía antes de sí misma?, ¿en una vivencia anterior al discurso?” (Ibid., p. 129). 



388 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

existencia finita o de la propia existencia de Dios (Daseyn Gottes), y no obstante, el esquema 

esencial de fondo común a la totalidad de tales indicaciones resulta plenamente aplicable de 

modo fructífero a la propuesta de reformulación del método ontológico anteriormente 

propuesta. Tal es el espíritu del cual parte la presente investigación. 

 

Señalemos finalmente que la obra de Fichte y Schelling no será abordada en lo sucesivo desde 

una perspectiva cronológica o histórica, sino desde un punto de vista conceptual y 

sistemático. Esto significa que no se trata aquí de historiar de modo temporal los diferentes 

períodos en los que cupiese dividir la evolución del pensamiento de Fichte ni de abordar las 

cuestiones tratadas teniendo en cuenta las diversas épocas en que suele fragmentarse el 

devenir de la reflexión schellinguiana. Se trata, más bien, de conceder prioridad a “la cosa 

misma” (a la cuestión de lo inmediato y su relación con el discurso ontológico), es decir, de 

rastrear y examinar los textos de ambos pensadores siempre desde el criterio de su pertinente 

referencia a la cuestión teórica que aquí nos ocupa, y que no es otra que la ya enunciada en el 

subtítulo del presente estudio, con independencia del lugar concreto y cronológicamente 

determinado en el cual tal cuestión aparezca. 

 

2. Presuposición y demostración 

 

2.1 La condición de lo definido 

 

Hasta el momento se ha mostrado cómo lo inmediato no reflexivamente comprensible, 

tampoco permite ser derivado o elaborado discursivamente de modo conceptualmente 

“directo”. Es necesario, pues, presuponerlo desde el comienzo y orientar, seguidamente, el 

sentido de la investigación hacia sus ulteriores derivaciones ya incardinadas en la esfera de lo 

abstracto y mediatizado, las cuales lo suponen como ya presente en todo momento. Tanto 

Fichte como Schelling y Hegel apuntan hacia este rasgo consustancial a la esencia de la 

inmediatez mediante el empleo de ilustraciones extraídas del ámbito geométrico. Así, por 

ejemplo, Fichte (en el contexto de su escrito de defensa frente a la acusación de ateísmo 

elevada contra él en 1799, y ocupándose de desligar la idea de Dios de toda referencia a lo 

finito y determinado) indica con precisión la razón por la cual lo absoluto (Dios, en este caso) 

no admite ser propiamente concebido de forma conceptual y reflexiva; no al menos al modo 

en que ello es propuesto por sus acusadores: “Todo nuestro pensar es un esquematizar, es 



389 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

decir, un acto de construir, un acto de limitar y formar aquello que debe ser presupuesto en el 

fundamento de nuestro espíritu, en el acto de pensar (es decir, un esquema). En geometría, por 

ejemplo, el espacio vacío se encuentra limitado de una cierta forma por el trazado de un 

triángulo, un círculo, etc. Esto es, con rigor, universalmente conocido y admitido. Pero esta 

construcción de un objeto a priori no vale solamente para la geometría, vale para todo nuestro 

pensar, incluso para aquel que llamamos experiencia (Erfahrung). La diferencia es que en el 

primer caso podemos llegar a ser conscientes del acto de este construir, mientras que en el 

segundo no podemos sino indicarlo por la mediación de la filosofía trascendental”12. Más 

adelante Fichte aclara el significado que atribuye a la facultad de concebir: “Precisamente se 

llama concebir a un acto de comprender en su totalidad algo fuera de la masa de lo 

determinable13, de modo que más allá de la frontera trazada permanezca aún algo que no es 

comprendido en ella, y que entonces no vuelve a aquello que es concebido. Desafío a todos 

aquellos que me leen a tratar de concebir (begreifen) de otro modo. Toda realidad 

comprendida por nosotros no es más que finita, y lo es porque nosotros la comprendemos. 

Todo aquello que es algo para nosotros no lo es más que en tanto no es otra cosa también. 

Toda posición no es posible más que por negación; del mismo modo, pues, que la palabra 

determinar misma no significa ninguna otra cosa más que limitar. Por tanto es claro que desde 

que se hace de Dios objeto de un concepto, deja de ser Dios, es decir, el ser infinito, y es 

encerrado en límites”14. 

 

De los pasajes anteriores se desprende con toda evidencia el hecho de que únicamente lo 

finito y determinado puede ser objeto del pensamiento discursivo-conceptual. Ahora bien, 

toda determinación, en la medida en que se presenta constituida como tal, aparece como un 

resultado: una derivación con respecto a un presupuesto necesariamente “anterior” concebido 
																																																								
12 Fichte, J.G., Gerichtliche Verantwortung gegen die Anklage der Atheismus, en FW V, p. 259. También Jacobi, 
en la célebre carta a Fichte de 1799, tras aludir a la representación de la Wissenschaftslehre como un 
“spinozismo invertido” o un “materialismo sin materia”, establece un parangón entre la conciencia pura y el 
vacío espacio matemático: “No es necesario que exponga cómo la matemática pura puede crear en el 
pensamiento cuerpos matemáticos, y después un mundo entero a partir de la nada, presuponiendo el trazo de una 
línea recta y la construcción de un círculo. Por tanto, sólo aquel que fuera lo suficientemente ignorante e 
insensato como para despreciar la geometría y la aritmética, aquélla porque no crea sustancias, y ésta porque no 
crea ningún significado numérico con valor de ser, despreciaría también la filosofía trascendental” (Jacobi, F. H., 
Brief an Fichte, en JW, III, pp. 12-13). Una formulación estrechamente próxima al “geométrico” ejemplo 
jacobiano de 1799 reaparece bajo la forma de la “metáfora de la línea trazada” en los primeros parágrafos de 
Darstellung der Wissenschaftslehre de Fichte (FW II, p. 5 y ss.). 
13 Concebida ésta de modo estrechamente análogo a la aludida por Fichte en 1794: “Es solamente en virtud del 
Yo como el orden y la armonía llegan a la masa muerta e informe (in die todte formlose Masse)” (Fichte, J. G., 
Ueber die Würde des Menschen, en FW I, p. 413). 
14 FW V, p. 265. 



390 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

con absoluta prioridad lógica y ontológica en relación con todo elemento finito empíricamente 

considerado. Este presupuesto apuntado por la finitud escapa al dominio de la captación 

representativa, pero admite ser caracterizado a sensu contrario en términos de negación de lo 

determinado, esto es, como aquello que incorpora los “predicados negativos” inversos a los 

constitutivos de lo finito: in-finitud, in-determinación, carencia de límite y contenido 

propiamente “entitativo”, simplicidad, y por tanto posibilidad única de captación a través de 

un acto perceptivo inmediato. Schelling se refiere a este constitutivo aspecto propio de lo ab-

soluto en el contexto de las Stuttgarter Privatvorlesungen de 1810 empleando -al igual que lo 

hiciera Fichte- un símil imaginativo extraído del ámbito de la geometría. La cuestión a 

elucidar hace referencia, en este caso, a la posibilidad (intrínsecamente contradictoria) de 

suministrar una prueba demostrativa (Beweisung) acerca de lo inmediato: “Una cuestión 

corriente es la de saber cómo, si la filosofía hace de Dios su fundamento, llegamos nosotros 

entonces al conocimiento de Dios o del absoluto. A esta cuestión no existe respuesta. La 

existencia de lo incondicionado (das Unbedingte) no podría ser demostrada como la de lo 

condicionado. Lo condicionado es el único elemento en el cual una demostración se torna 

posible. Del mismo modo que el geómetra, cuando comienza a probar sus proposiciones, no 

prueba previamente la existencia del espacio sino que simplemente lo presupone, igualmente 

la filosofía no prueba la existencia de Dios, sino que confiesa que ella no subsistiría un solo 

instante sin un absoluto o sin Dios15. Todo [lo finito] no se deja presentar más que en el 

absoluto. Tampoco el existir de lo incondicionado interviene antes del existir de la filosofía, 

sino que toda filosofía no se ocupa más que de este existir. Toda la filosofía es propiamente la 

prueba continua del absoluto, el cual, de este modo, no debe ser requerido al comienzo de la 

filosofía”16. 

																																																								
15 A este respecto cabría indicar que Schelling se hace aquí acreedor de las invectivas elevadas por Hegel contra 
la consideración de lo divino bajo el prisma de la mera “ciencia inmediata”. Desde la óptica hegeliana, el 
verdadero contenido de la religión lo constituye el grueso de las pruebas (argumentos mediatos, por tanto) 
tendentes a demostrar la existencia y mostrar la esencia del ser divino; no resultando admisible en ningún caso 
una intuición simple y carente de contenido (inmediata) relativa a tal saber, y que viniese hipotéticamente a 
dispensar de llevar a cabo las anteriores pruebas: Cf. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, parag. 
61 y ss. (especialmente el parag. 73). 
16 SW VII, p. 424. En análogo sentido declara Hegel en Ciencia de la lógica: “La individualidad concreta está ya 
otorgada al conocimiento subjetivo natural como lo primero. Al contrario, en el conocer, que es por lo menos un 
concebir, al tener como fundamento la forma del concepto, lo primero tiene que ser lo simple, lo separado de lo 
concreto, porque sólo de este modo el objeto tiene la forma de lo universal que se refiere a sí mismo y de lo que, 
según el concepto, es inmediato […]. En sí y por sí, lo universal [lo indeterminado] es el primer momento 
conceptual porque es lo simple, y lo particular es sólo el momento siguiente porque es lo mediado; y a la inversa: 
lo simple es lo más universal, y lo concreto, por ser lo diferenciado en sí, y por eso lo mediado, es lo que 
presupone ya el tránsito (den Übergang voraussetzt) a partir de un primero” (Hegel, G.W.F., Wissenschaft der 
Logik II [Werke 6], Frankfurt, Suhrkamp, 2003, pp. 520-521). 



391 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

El hecho de que el absoluto (esto es, lo ontológicamente indeterminado y simple) “no deba ser 

requerido (probado) al comienzo de la filosofía”, significa no sólo que el filósofo se halla 

dispensado de efectuar tal esfuerzo probatorio merced a la propia naturaleza del objeto al que 

se orienta su discurso, sino también que tal absoluto es ya demandado con necesidad de 

presuposición “lógica” por el propio proceso deductivo-mediato operado sobre lo 

determinado (lo “de-finido” al modo del triángulo trazado de forma empírica). El terminus ad 

quem (que desde esta perspectiva lo es también a quo) situado como extremo último del 

proceso mediato de deducción de lo finito constituye, pues, el presupuesto indeterminado 

originariamente fundacional de todo conocer. ¿Acaso no se trata manifiestamente del mismo 

procedimiento teórico que Fichte hace extensivo a la totalidad de nuestra experiencia de lo 

real? A este presupuesto no le es dado aparecer como parte integrante del contenido del saber, 

se halla excluido del proceso reflexivo en que tal saber consiste merced a su propia naturaleza 

de supuesto inmediato y carente de determinación (de límites o hóroi). El instrumento 

deductivo y mediato que es la racionalidad discursiva permite solamente la aproximación 

hasta el límite de tangencia entre lo finito y lo incondicionado, pero no el acceso a esto último 

(su efectiva descripción o “colonización” conceptual) mediante el uso de los medios propios 

de tal órganon (como fue indicado por Jacobi y Schelling). En efecto, la única jurisdicción 

propia del concepto reside en el interior de la esfera de lo finito, de lo mediado; justamente, 

por tanto, de aquello que el Ser considerado por nosotros no “es” en virtud de su misma 

esencia17. 

 

2.2 La (conceptualmente) indemostrable condición del concepto  

 

El acto mismo de la reflexión conceptual exige y presupone la previa constatación de la 

existencia de un objeto finito, limitado y determinado (be-greifen significa precisamente 

“aferrar”, “asir”), y a su vez, la posición de tal objeto demanda con necesidad la simultánea 

posición de otras determinaciones igualmente finitas (que lo son por causa de este mismo 

hecho de su coexistencia con lo otro de sí) ubicadas “más allá” o “al lado” de la 

																																																								
17 “Toda reflexión presupone la determinación” (Fichte, J. G., Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, en 
FW I, p. 318). E igualmente: “Una nueva actividad del Yo se aplica a este no-Yo, o aun una reflexión se opera 
sobre éste. Ahí no puede haber reflexión más que sobre aquello que es limitado. La actividad del no-Yo es, pues, 
necesariamente limitada” (Fichte, J. G., Grundriss des Eigentümlichen der Wissenschaftslehre, en FW I, p. 365). 
Toda de-finición conceptual implica, en efecto, un correlato objetivo igualmente definido sobre el cual ejercerse. 
Tal es la naturaleza esencial de la facultad reflexiva. En el exterior de este círculo compuesto por finitudes, el 
concepto “de-finiente” carece absolutamente de potencia descriptiva alguna.  



392 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

determinación considerada en primer término18. En otras palabras: si se constata la existencia 

de un objeto “definido”, entonces debe haber más allá de los perfiles o límites instituidos por 

la presencia de éste, al menos otro objeto igualmente finito (condicionado, por tanto) merced 

a cuya existencia el primero es susceptible de ser considerado como tal elemento finito. La 

finitud, en general, presupone la existencia de una pluralidad configurada por determinaciones 

“ónticas”. La posición de un objeto como perteneciente a la trama general de lo realmente 

dado implica, por extensión, la previa donación universal de un horizonte mundano: un 

agregado de determinaciones finitas excluyentes entre sí, y que a la vez se presuponen y 

precisan de modo recíproco. A esta “posición” del darse de un elemento definido (que nunca 

puede ser contemplada como verdaderamente originaria, sino como subsidiaria y derivada de 

algo anterior)  es a la que se refiere Hegel al afirmar que “En el comienzo uno se halla en lo 

inmediato. Las otras ciencias poseen, a su manera, una ventaja; en la geometría, por ejemplo, 

se comienza con la tesis: hay un espacio, un punto, una línea, etc. Ahí no se trata de 

demostrar; eso se concede inmediatamente. En la filosofía no está permitido comenzar con las 

palabras «se da», «hay» (es gibt). Esto sería lo inmediato”19. Del mismo modo, radicalizando 

una idea ya expuesta por el Schelling de Vom Ich, Hegel puntualiza este extremo: “Se dice 

igualmente hay una esencia suprema y se debe entender por tal a Dios. Es necesario hacer en 

este punto una doble advertencia. La primera es que la expresión hay es de aquellas que 

designan lo finito. Así es como decimos, por ejemplo, «Hay tal número de planetas» o bien 

«hay plantas de tal o cual índole». Todo aquello que existe de ese modo, es alguna cosa fuera 

y al lado de la cual hay otra. Pero no se puede aplicar a Dios, en cuanto ser absolutamente 

infinito, el «hay Dios» (ist Gott), ya que no se puede decir que fuera y al lado de él haya otro 

existente (andere Wesen)”20. 

 

En este punto recalamos en la segunda cuestión fundamental: ¿Resulta factible la demanda de 

demostración en referencia a la justificación del presupuesto originario de lo finito, siendo 

																																																								
18 “Límite (Schranke), falta de conocimiento, son solamente determinados como tales por comparación con la 
idea disponible de la universalidad,  de algo completo y perfecto. Es, pues, simple irreflexión ignorar que la 
indicación de algo como finito y limitado es la prueba de la presencia real en ella de lo infinito e ilimitado, y que 
el conocimiento de límites (Grenze) no puede existir sino en tanto que lo ilimitado se encuentra en la esfera de la 
conciencia” (Hegel, G.W.F., Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, [Werke 8], Frankfurt, 
Suhrkamp, 2003, p. 144). A este respecto, Hegel describe simultáneamente la esencia plural de la finitud y su 
necesaria referencia a su opuesto, esto es, a lo ilimitado y simple que ha de ser presupuesto con prioridad a la 
consideración de un elemento determinado cualquiera. 
19 Hegel, G.W.F., Lecciones sobre filosofía de la religión 1, Madrid, Alianza, 1984, p. 249. 
20 Hegel, G.W.F. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I, ed. cit., p. 233.  



393 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

éste por esencia indeterminado e inmediato? En absoluto. Aparte de no resultar necesaria ni 

apropiada a la naturaleza de su “objeto” (la necesidad inherente a la presuposición ontológica 

reviste mayor volumen de pregnancia que la derivada de la mera inferencia lógica), tal 

demanda debe aparecer -considerado lo anterior- como una pretensión simplemente absurda y 

autocontradictoria. En efecto, el dominio propio de la demostración (Beweisung) coincide con 

el reino de lo condicionado (das Bedingte), del mismo modo que el de la reflexión conceptual 

coincide con el círculo de lo mediado, óntico y determinado. La “prueba” o “demostración” 

únicamente resulta posible y concebible en el marco de lo reificado (aquello que, en cuanto 

finito, excluye a otros elementos finitos), nunca en referencia a la inmediatez ontológica 

indeterminada propia del puro Ser. El acto de llevar a cabo una demostración (en general) 

implica la puesta en evidencia del objeto demostrado como algo puesto por otras instancias 

anteriores a él o resultante y derivado de ellas. Esto solamente es factible cuando se trata con 

elementos finitos y por ello condicionados21, mientras que resulta inviable cuando el referente 

apuntado por tal pretensión es aquella instancia indeterminada (incondicionada) de la cual 

deriva y a la cual presupone como condición de posibilidad toda determinación y finitud: el 

Ser. Es precisamente en virtud de lo anterior, como el Ser se muestra ante la percepción en 

términos de elemento inmediato, esto es, no susceptible de ser derivado respecto de algo 

previo, ni de admitir derivación ulterior alguna a partir de él. 

 

Fichte es plenamente consciente de esta estructura propia de la demostración en su 

articulación con lo inmediato, refiriéndose, de hecho, a ella en múltiples ocasiones. Así 

																																																								
21 Tanto Schelling como Hegel conocen bien esta necesidad de pluralidad óntico-determinada requerida por todo 
objeto finito inserto en el contexto de una totalidad. Particularmente, Schelling se refiere a ella durante el 
transcurso de sus lecciones en Würzburg de 1804 (conocidas como Propädeutik der Philosophie), donde, tras 
afirmar que “en el universo no hay nada separado de modo absoluto”, se apunta claramente que “toda cosa está 
relacionada (in Verknüpfung) con todas las otras”, puesto que “este es el único modo en el que las cosas finitas 
pueden estar en el universo sin limitarlo” (SW, VI, p. 105). Es por ello que “Todas las cosas son infinitas según 
la esencia y finitas según la forma. Según la esencia podrían ser todo, según la forma son sólo un determinado 
que excluye todo el resto” (Ibid., p. 86). La misma intuición reaparece en el llamado “período de la filosofía de 
la identidad”: “Cada ente particular es determinado por otro ente particular. En efecto, en tanto que ente 
particular, éste no está determinado por sí mismo, puesto que no es en sí y no tiene en sí mismo el fundamento 
de su ser; tampoco por la identidad absoluta, porque ésta contiene solamente el fundamento de la totalidad y del 
ser en la medida en que es comprendido en la totalidad. No puede ser determinado, pues, más que por otro ente 
particular, el cual a su vez es determinado por otro, y así hasta el infinito. Por ello, no hay, tampoco ente 
particular que no sea, en cuanto tal, un ente determinado y por tanto limitado, finito (begrenztes)” (Schelling, F. 
W. J., Darstellung meines Systems der Philosophie: 1801, en SW, IV, pp. 130-131). Análoga posición se deriva 
de lo expuesto en una de sus últimas obras: “El qué (Was) conduce por sí mismo a la dispersión (Weite), a la 
pluralidad, y por tanto también, naturalmente, a la poliarquía (Vielherrschaft), pues el qué es en cada cosa 
distinto, mientras que el que (Daβ) es uno según su naturaleza, y por consiguiente en todas las cosas” (Schelling, 
F. W. J., Abhandlung über die Quelle der ewigen Wahrheiten: 1850, en SW XI, p. 590). 



394 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

sucede, por ejemplo, en su escrito Rückerinnungen, Antworten, Fragen, de 1799: “Nuestro 

conocimiento nos es dado de un solo golpe, para toda la eternidad, en consecuencia no 

podemos desarrollarlo en toda la eternidad más que tal como es. Sólo lo inmediato es, pues, 

verdadero; lo mediato no lo es más que en la medida en que se funda sobre ello. Más allá 

comienza el dominio de las quimeras y las ilusiones”22. Algo más adelante Fichte concreta: 

“Es porque se trata de una certeza únicamente inmediata que no puede más que ser sentida, 

por lo que no puede ser demostrada a nadie. Pero solamente se la puede suponer en cada uno, 

dado que aquellos que la poseen y que reflexionan, por otra parte, sobre la cohesión del saber 

humano, deben necesariamente reconocer que todo otro saber no se fundamenta más que 

sobre ella y que todos aquellos que saben algo con certeza comienzan por este saber sin 

apercibirse de ello y quizá sin tener ellos mismos conciencia de él […]. Se señalará que no se 

exige de él que lo produzca en sí mismo, sino solamente que lo encuentre en sí mismo. Toda 

certeza mediata presupone una certeza originaria. También esta certeza originaria está en cada 

conciencia desde el momento en que ella está convencida de algo (lo que sea), y cada 

conciencia puede elevarse hasta esta certeza partiendo de este saber condicionado y 

mediato”23. 

 

Quien tratase hipotéticamente de llevar a cabo la demostración de lo inmediato (pretensión 

contradictoria en sí misma) revelaría una exigua capacidad de comprensión conceptual acerca 

de lo que tales términos significan e implican, puesto que en caso de que tal intento se viese 

finalmente coronado por el “éxito”, lo demostrado devendría, justamente en virtud del propio 

acto de demostración operado sobre él, no inmediato: condicionado, reificado y mediatizado 

por el proceso derivativo inherente a toda demostración. En suma: demostrar la inmediatez 

significa suspender eo ipso su carácter inmediato, es decir, equivale a negarla. Quien 

supuestamente demuestra la inmediatez, no es la inmediatez lo que demuestra24. 

																																																								
22 FW V, p. 352. 
23 FW V, p. 358. 
24 En referencia a ello escribe Fichte: “El esfuerzo que escapa a toda determinabilidad es infinito, pero como tal, 
no llega a la conciencia ni puede llegar a ella, porque la conciencia no es posible más que por reflexión y la 
reflexión no es posible más que gracias a la determinación. Desde que se reflexiona sobre este esfuerzo, él se 
torna necesariamente finito. Desde que el espíritu deviene consciente de su finitud, se supera de nuevo, desde 
que se plantea la cuestión de saber si es infinito, deviene finito en virtud de esta cuestión misma; y así hasta el 
infinito” (Fichte, J. G., Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, en FW I, p. 269). Aquí se pone de relieve 
lo baldío de todo intento de “demostración del Ser” (en cuanto elemento indeterminado e inmediato “distinto” de 
todo ente), dado que el Ser -incardinando la cuestión en contexto ontológico- aparece justamente como aquello 
que precede radicalmente a toda virtual demostración (a toda derivación mediada, por tanto) y la torna posible. 



395 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

Todo lo indicado anteriormente es aplicable al ámbito estrictamente ontológico merced a la 

mera sustitución del objeto considerado por Fichte y Schelling en los casos mencionados (ya 

sea éste Dios, el triángulo geométrico o el Yo autofundado de modo absoluto) por el Ser 

indeterminado y captado con inmediatez que, precisamente por ello, se erige simultáneamente 

como terminus a quo y terminus ad quem de la investigación ontológica 25 . La 

indemostrabilidad e inmediatez que convienen a la originaria actividad del ego no empírico 

fichteano, así como su constitutiva infinitud en tanto acto incondicionado, son todos ellos 

rasgos coincidentes con la peculiar “naturaleza” del Ser, observado como evento trascendente 

a toda determinación, y por tanto a toda tentativa de aprehensión meramente conceptual. Esta 

analogía permite al discurso ontológico adaptar los modos de consideración “metódica” 

utilizados por los idealistas alemanes en referencia al tratamiento de los elementos 

incondicionados por ellos abordados, a la correcta tematización del acceso al problema del 

Ser. Tal tránsito hacia el terreno ontológico stricto sensu no ha sido recorrido de forma 

explícita por el Idealismo Alemán en general (con la excepción del Hegel de la Ciencia de la 

lógica)26, si bien aparece perfilado en el horizonte de ciertas formulaciones aisladas situadas 

fundamentalmente en el marco de la llamada por Walter Schultz “Vollendung” 

(“consumación”) del movimiento idealista, es decir, en la esfera de la positiven Philosophie o 

Spätphilosophie característica del último Schelling27. 

																																																								
25 Sobre la posibilidad de sustitución del concepto de Yo por otras instancias ontológicas (el propio Dios, por 
ejemplo) y sus límites en el contexto de la relación entre Kant y los idealistas alemanes, véase: Duque, F., “Islas 
en la laguna del sistema. La relación de Kant con Fichte y Schelling en el Opus postumum”, Éndoxa. Series 
filosóficas, 18, 2004, pp. 171-206 (especialmente p. 191 y ss.). A este respecto, una sugestiva comparación entre 
las categorías ontológicas propias de la metafísica antigua y las postuladas por el Idealismo Alemán, puede 
encontrarse en el artículo de Arturo Leyte: “De Húle a Materie: De Aristóteles a Schelling”, Daimon, 21, 2000, 
pp. 87-96.  
26 Aunque sí resulta insinuado en ciertas formulaciones programáticas fichteanas: “Está, en efecto, permitido 
filosofar propiamente de nuevo sobre la metafísica, que debe simplemente ser, no una doctrina de las pretendidas 
cosas en sí, sino una deducción genética de aquello que sobreviene a nuestra consciencia […]. La verdadera 
crítica critica el pensar filosófico; si la filosofía misma debe ser llamada crítica, se puede solamente decir de ella 
que critica el pensar natural” (Fichte, J. G., Über der Begriff der Wissenschaftslehre, en FW I, pp. 32-33). El 
hecho de que la nueva “metafísica” consista en una crítica del “pensar natural” (es decir, empírico) significa que 
pone a éste en evidencia como derivado, como producto susceptible de ser genéticamente deducido de un 
presupuesto previo. Esto, a su vez, implica que tal posición teórica no resulta afectada por la crítica kantiana de 
la metafísica, puesto que no trasciende en ningún momento el ámbito de los fenómenos hacia el territorio de las 
ideas trascendentales, sino que lejos de ir más allá del límite impuesto por Kant a las pretensiones cognoscitivas 
ilegítimas, su jurisdicción se sitúa más bien “más acá” de lo empíricamente dado. Con ello se asume un prisma 
de consideración de carácter apriórico y deductivo al cual no es ajeno el propio Kant, dado que desde tal 
perspectiva la deducción trascendental de los principios del entendimiento puro (al igual que la del esquema 
trascendental y otras instancias gnoseológicas no empíricamente constatables) no deja de constituir, en directa 
analogía con el principio programático fichteano, una particular “crítica del pensar natural”. 
27 Cf. Schulz, W., Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spätsphilosophie Schellings, Pfullingen, 
Neske, 1975. Este sesgo ontológico se muestra claramente en pasajes como el siguiente: “Nuestro punto de 
partida es el existente que precede a todo pensamiento, el existente incondicionado. Nuestra tarea es encontrar la 



396 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

El nuevo punto de vista adoptado por Schelling en su particular Kehre hacia la “filosofía 

positiva” y su eminente sesgo “existencial”, se torna patente al hilo de declaraciones como la 

siguiente: “No se habla originariamente de representación más que en relación a los objetos 

de la percepción sensible. Nos representamos con inmediatez una impresión recibida de un 

objeto en el espacio. El primer contenido de esta representación es solamente la existencia de 

algo en general28; aquello que es el objeto representado, es decir, su quid, llega solamente en 

un segundo momento. El quod [esto es, el puro Ser] es, pues, anterior al quid en la 

representación, la cual quizá toma de ahí su nombre (Vor-stellung) […]. El contenido de la 

representación pura es el Ser, el del puro pensamiento la esencia. Pero enseguida se ve que no 

pueden mantenerse en esta abstracción y exclusión recíproca, y que uno pasa inmediatamente 

al otro […]. Pero ante el puro quod, el pensar se eleva inmediatamente y demanda el quid o el 

concepto. Tal es, igualmente, el movimiento de la filosofía positiva”29. 

 

 

 

 

																																																																																																																																																																													
mónada propiamente dicha, es decir, el elemento permanente, el principio superior a todo, en este único pre-
dato: el existir incondicionado, puesto que la cuestión es precisamente la de saber si con el ser que precede a 
todo pensar, al cual llamaremos el ser imprepensable (Unvordenkliche Sein), se encuentra ya la mónada” 
(Schelling, F. W. J., Andere Deduktion der prinzipen der positiven Philosophie, en SW XIV, p. 337). Acerca de 
este particular puede consultarse: Courtine, J.F., “Las preguntas ontológicas en la filosofía tardía de Schelling: 
Platón y Aristóteles”, Ideas y valores. Revista Colombiana de Filosofía, 143, 2010, pp. 5-31. 
28 Esta forma de concebir el Ser indeterminado es calificada por Feuerbach de “existencia insulsa” o “sosa”, 
precisamente merced a su absoluta carencia de cualidad: “La cualidad es el fuego, o el oxígeno, la sal de la 
existencia. Cualquier existencia, una existencia no cualificada, es una existencia desabrida y sin sabor” 
(Feuerbach, L., La esencia del cristianismo, Madrid, Trotta, 1995, p. 67). Feuerbach piensa aquí, con toda 
verosimilitud, en el Ser inicial que abre la primera tríada de la lógica hegeliana, el cual por mor de su 
subsiguiente paso a su contrario (la pura Nada), y la ulterior reversión de ambos en devenir, pierde su originario 
carácter de elemento inmediato par excellence. 
29  Schelling, F. W. J., Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begründung der positiven 
Philosophie, en SW XIII, p. 173. Declaraciones de carácter análogo se hallan diseminadas por doquier a lo largo 
de toda la producción schellinguiana a modo de prefiguraciones de la posición ontológica asumida por su 
pensamiento tardío. Ello es apreciable singularmente en ciertos pasajes del Freiheitschrift de 1809, en las 
Stuttgarter Privatvorlesungen de 1810, o en los aforismos iniciales de Aphorismen zur Einleitung in die 
Naturphilosophie de 1806. Con todo, la postura de Schelling en referencia a la absoluta prioridad del Ser 
incondicionado e ilimitado (el quod o Daβ) sobre el contenido concreto del objeto finito (su esencia, quid o Was) 
no deja de resultar fluctuante y aun contradictoria. Compárese el pasaje arriba citado con la contundente 
declaración inversa formulada (verosímilmente contra Hegel) siete años antes (1834): “En el lugar del mero ente 
(el más elevado de todos los conceptos lógico-racionales) la filosofía anteriormente aludida ha puesto el puro 
Ser, el abstracto de un abstracto, del cual podría decirse sin duda que es un concepto puro, esto es, vacío; pero 
precisamente por ello […] podría decirse que es nada: algo así como lo blanco sin algo blanco o lo rojo sin algo 
rojo. Situar el Ser como lo primero quiere decir ponerlo sin el ente. ¿Pero qué es el Ser sin el ente? El ente es lo 
primero, el Ser solamente lo segundo, puesto que es impensable por sí solo” (Schelling, F.W.J., Vorrede zu einer 
philosophischen Schrift des Herrn Victor Cousin, en SW X, p. 215). 



397 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

2.3 De lo finito a lo incondicionado (pasando por el Yo)  

 

Lo expuesto hasta el momento permite ya la escisión del cuerpo de la investigación 

ontológica en dos ámbitos paralelos, y sin embargo articulados entre sí. Por un lado 

tendríamos la esfera del contenido discursivo (necesariamente mediato) referido a las 

determinaciones finitas realmente existentes (los phýsei ónta concretos) y a las relaciones que 

entre éstas se establecen de forma recíproca. Se trataría, pues, del terreno propio de una 

renovada “teoría de las categorías” en cuyo interior cabría hipotéticamente desarrollar un 

“concepto natural de mundo” alejado ya del natürliche Weltbegriff tradicional. Al lado de esta 

investigación conceptual centrada sobre lo óntico, surgiría la referencia negativa que ello 

mantiene con respecto al puro Ser indeterminado y dado con absoluta inmediatez (en cuanto 

condición “previa” de aparición de los entes finitos considerados en la esfera anterior). Onto-

logía, pues, en sentido literalmente etimológico, pero carente de las pretensiones 

racionalizadoras ligadas tradicionalmente al lógos, las cuales pertenecerían ya al territorio de 

lo categorial: lo susceptible de ser conceptualmente pensado y dicho. El Ser, como el infinito 

acto de autoafirmación del Yo fichteano, jamás puede aparecer en el círculo de lo 

reflexionado conscientemente mediante conceptos; ha de ser, al igual que aquél, incluido en el 

saber mediante deducción no demostrativa, so pena de despojarlo, en caso contrario, de su 

propia naturaleza ilimitada e inmediata. 

 

Demandar certeza demostrativa del tipo que fuere acerca de la originariedad e inmediatez del 

Ser, supone necesariamente el acto de hurtar, con simultaneidad a la formulación de tal 

demanda, a tal Ser su carácter inmediato. Esto sucede en total paralelismo con lo ocurrido 

cuando el requerimiento demostrativo se alza hipotéticamente al comienzo de la filosofía 

idealista trascendental de los primeros Fichte y Schelling. En efecto, Schelling interroga del 

siguiente modo a su virtual lector-interlocutor, al cual supone instalado en la actitud 

demandante de Beweisgründe (fundamentos probatorios) al respecto del carácter originario de 

la incondicionada libertad del Yo: “¿Reclamas la conciencia de esta libertad? ¿Pero has 

pensado solamente en el hecho de que es únicamente gracias a esta libertad que toda 

conciencia es para ti posible y que la condición no puede jamás ser contenida en lo 

condicionado? ¿Has pensado solamente en el hecho de que el Yo, desde el momento en el que 

viene a primer plano en la conciencia, no es ya puro Yo absoluto; que para el Yo absoluto no 

podría haber en ninguna parte objeto alguno, y que este Yo absoluto no podría, pues, a 



398 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

fortiori convertirse él mismo en objeto? La conciencia de sí implica ya el riesgo de perder el 

Yo […]. Pero este esfuerzo del Yo empírico, así como la conciencia resultante de él, no serían 

posibles, a su vez, sin la libertad del Yo absoluto”30. 

 

 Por tanto, en caso de que resulte constatada efectivamente la existencia de un ente 

condicionado, se trate del Yo empírico o de un objeto “mundano” cualquiera, es necesaria la 

presuposición “apriórica” (externa a toda experiencia concreta de algo determinado) de lo 

infinito o absoluto que subyace a aquélla y la posibilita (sea esto el Yo empírico o el puro 

Ser). En contexto ontológico, esto significa que la posición en la existencia de un objeto 

definido, limitado o finito implica la simultánea posición de una totalidad mundana 

(holísticamente configurada por tal objeto y por el resto de los elementos con los que 

mantiene relación de alteridad); y esta totalidad, a su vez, precisa, al igual que las 

determinaciones recíprocamente articuladas que la constituyen, de un abismático fondo 

previo, ontológicamente indeterminado y “epistemológicamente” inmediato: el puro Ser. 

 

Acerca de tal principio originario y desprovisto de contenido no es posible la solicitud teórica 

de una prueba o justificación de orden demostrativo. La simple existencia de la totalidad de lo 

fácticamente dado constituye ya, por sí misma, una “prueba no demostrativa” de aquello que 

esa totalidad presupone, y que por tanto no sólo no admite ser “formalmente” solicitada, sino 

que es refractaria a todo tipo de prueba y además no precisa de ella en absoluto. Las pruebas, 

en general, resultan solamente posibles en el seno del proceso mediato de deducción de lo 

finito que hace uso para ello del instrumento de la reflexión. El dato inmediato que se halla en 

el origen  de toda deducción (el Ser como absoluta simplicidad, o la incondicionada 

autoposición del ego trascendental) reaparece al término de tal proceso en calidad de éskhaton 

o límite último de la reflexión, y como algo no perteneciente ya por esencia al ámbito propio 

de ésta.31 Toda explicación conceptual -como fue pertinentemente indicado por Schelling y 

																																																								
30 Schelling, F. W. J., Vom Ich als prinzip der Philosophie, en SW I, pp. 180-181. Sobre la relación entre lo 
óntico y lo conceptual en Schelling véase: Duque, F.: “La puesta en libertad de la filosofía: El concepto de la 
libertad y la libertad del concepto en Schelling”, Daimon, 16, 1998, pp. 41-56 (especialmente las pp. 43-44). 
31 Así lo reconoce, por ejemplo, un pensador tan formalmente alejado del horizonte teórico propio del Idealismo 
Alemán como Merleau-Ponty, cuando, en referencia a la “percepción originaria”, esto es, a la noción de “una 
experiencia no-tética, preobjetiva y preconsciente”, postula lo siguiente: “Es en la experiencia de la cosa que se 
fundará el ideal reflexivo del pensamiento tético. La reflexión no capta, pues, su sentido pleno más que si 
menciona el fondo irreflejo (fonds irréfléchi) que presupone, fondo del que se beneficia, fondo que constituye 
para ella como un pasado original, un pasado que jamás ha sido presente” (Merleau-Ponty, M., Phénoménologie 
de la perception, Paris, Gallimard, pp. 279-280.).  



399 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

Jacobi- se detiene irremisiblemente ante el umbral mismo de lo inmediato, en el momento 

justamente anterior a la (para ella vedada) posibilidad de recalar en ello. 

 

2.4 La Intuición intelectual como contrapunto de la Representación 

 

Reformulando el dictum schellinguiano, puede legítimamente apuntarse que la 

“demostración” o elevación a la conciencia del Ser inmediato y puramente simple entraña -en 

directa coincidencia con lo acontecido en relación a la absoluta libertad del Yo- “el riesgo de 

perder el Ser”, vale decir, de destrucción del fundamento de la ontología en la fase liminar 

misma de su pretendida constitución. A este respecto, conviene parar mientes en el hecho de 

que, del mismo modo que lo condicionado no puede en ningún caso devenir “objeto” (cosa: 

Ding, y por tanto ente condicionado: Be-dingte), tampoco resulta captable en términos de 

elemento dotado de “entidad” u “objetualidad”, en el sentido habitual que suele conferirse a 

tales términos (en referencia a la consistencia propia de lo “sustancial”). Resulta evidente que 

una instancia ontológicamente indeterminada (y por ello perceptivamente inmediata) no 

puede ser categorizada o descrita en términos de “ente” stricto sensu. Ello implicaría ya el 

hecho de hallarse considerando una derivación, es decir, un objeto condicionado, finito y 

mediado por la reflexión. Sin embargo, este estado de cosas sí se verifica a la inversa: la 

inmediatez resulta intuitivamente perceptible a partir de la captación de un objeto finito 

mediato. En toda intuición subyace inevitablemente la inefabilidad no discursiva derivada de 

la inmediatez presente en el objeto captado por ella. Cabría cuestionarse, por tanto, acerca de 

qué tipo de intuición es esta cuyo correlato “objetivo” no se muestra bajo la forma de un 

objeto finito percibido (como ob-iectum: “lo arrojado delante de”) por un “sujeto” 

cognoscente. No se trataría, con toda evidencia, de la intuición sensible, a la cual, como es 

sabido, le son dados únicamente elementos condicionados, finitos y determinados. La 

respuesta de Fichte y Schelling es que un elemento incondicionado tal como el Yo 

autofundado con absoluta espontaneidad, sólo es susceptible de ser aprehendido (de forma no 

mediada, por supuesto) mediante el recurso a una intuición intelectual: aquella negada por 

Kant y que, no obstante, se desprende del “yo pienso” que ha de “acompañar necesariamente 
																																																																																																																																																																													

También Schopenhauer, al comienzo de la seguna parte de sus Parerga, insiste, una vez más, sobre esta 
intuición fundamental: “Lo inexplicable es el terreno en que descansan todos nuestros conocimientos y todas 
nuestras ciencias. A ello conduce por tanto toda explicación, mediante eslabones más o menos intermedios; al 
igual que en el mar la plomada sonda el fondo, ya a menor profundidad, ya a mayor, pero antes tiene siempre 
que alcanzarlo. El estudio de lo inexplicable le corresponde a la metafísica” (Schopenhauer, A., Parerga y 
Paralipómena. Escritos filosóficos sobre diversos temas, Madrid, Valdemar, 2009, p. 539). 



400 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

a todas mis representaciones”32. El rasgo denotativo fundamental de esta intellektuelle 

Anschauung consiste en su falta de referencia a objeto alguno; no en el sentido de que se trate 

de una intuición puramente vacía (al modo de la mencionada por Hegel en referencia al “puro 

Ser” de la lógica), sino en cuanto su “objeto”, el referente perceptivo apuntado por ella, no es 

un contenido óntico y condicionado, y por ello tampoco un elemento determinado y finito. 

 

Se trata de una cuestión que Schelling se ocupa de elucidar del siguiente modo: “Es 

solamente a través de una intuición como el Yo puede ser determinado. Pero el Yo no es Yo 

más que porque él no puede jamás devenir objeto […]. No es, pues, jamás merced a una 

intuición sensible como él puede ser determinado, sino únicamente a través de una intuición 

que no apunta a ningún objeto y que no es de ningún modo sensible; dicho de otro modo, a 

través de una intuición intelectual. Allí donde hay objeto, hay intuición sensible y 

recíprocamente. Allí donde no hay ningún objeto, a saber, en el Yo absoluto, no hay lugar 

para ninguna intuición sensible. Por tanto, una de dos: o bien no hay absolutamente ninguna 

intuición, o bien ésta es una intuición intelectual. El Yo es, pues, determinado por sí mismo en 

la intuición intelectual como Yo puro y simple”33. En el System de 1800, Schelling se refiere 

en términos meridianos a la naturaleza propia de esta intuición ligada a la inmediatez 

vinculándola privilegiadamente a la intuición estética: “Toda la filosofía parte y ha de partir 

de un principio que, al ser lo absolutamente idéntico, es totalmente no-objetivo. Ahora bien, 

¿Cómo esto absolutamente no-objetivo tiene que ser, no obstante, llamado a la conciencia 

(zum Bewusstseyn hervorgerufen) y comprendido, lo que es necesario si es condición de la 

comprensión de toda filosofía? No es necesario demostrar que no puede entendido 

(aufgefasst) ni expuesto (dargestellt) mediante conceptos. Por lo tanto, únicamente resta 

presentarlo en una intuición inmediata que, sin embargo, es a su vez ella misma inconcebible 

(unbegreiflich) e incluso, puesto que su objeto debe ser algo totalmente no-objetivo, aparece 

como contradictoria en sí misma. Pues bien, si aun así hubiese una intuición que tuviera por 

																																																								
32 Sobre la relación Kant-Fichte en referencia a esta cuestión puede verse: Market, O., “La exigencia ontológica 
radical en Fichte y su necesaria ruptura con el criticismo”, Anales del seminario de historia de la filosofía, 11, 
1994, pp. 155-170 (especialmente p. 159 y ss.). 
33 Schelling, F. W. J., Vom Ich als prinzip der Philosophie, en SW I, p. 181. La raíz más profunda de la intuición 
intelectual es, precisamente, la referencia a lo incondicionado que se halla ausente de la experiencia concreta. 
Una carencia, sin embargo, meramente aparente, ya que el propio factum de la existencia de tal intuición 
atestigua que lo absoluto (es decir, lo inmediato) se encuentra ya dado, perpetuamente presente como 
presupuesto, y que por tanto no es necesario buscarlo, sino únicamente reconocerlo como tal. Sobre esta cuestión 
véase: Augusto Míguez, “R., “La libertad incondicionada del yo absoluto en el joven Schelling”, Thémata, 41, 
2009, pp. 39-56. 



401 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

objeto lo absolutamente idéntico, no objetivo ni objetivo en sí mismo, y si en virtud de tal 

intuición, que únicamente puede ser intelectual, se apelase a la experiencia inmediata, ¿de qué 

forma podría objetivarse a su vez esta intuición? […]. Esta objetividad  de la intuición 

intelectual, universalmente reconocida y no negable en modo alguno, es el arte mismo”34 

 

¿No es precisamente esto lo que sucede cuando el discurso ontológico considera el puro Ser 

inmediato?: ¿Que no se trata en este caso de un objeto “representado” y, sin embargo, resulta 

dado de forma intuitivamente inmediata a algún tipo de captación igualmente instantánea y 

puramente intuitiva? Puesto que tal donación no concierne a la conciencia reflexiva ni al 

discurso demostrativo vinculado a ella, cabría hablar con toda legitimidad de la presencia de 

una “intuición absoluta del Ser” dada con anterioridad o prioridad perceptiva a toda 

experiencia o intuición concreta de una determinación: de un objeto finito. Esta última 

intuición presupone la existencia de la primera (de ahí el carácter preeminente de ésta): 

supone la presencia de la indeterminación originaria del mismo modo que el triángulo 

fichteano presuponía, como conditio posibilitatis de su propio darse como tal, el “espacio 

absoluto” indeterminado dado desde el comienzo. Esta “intuición absoluta” en la cual refulge 

de modo especular (epistemológicamente hablando) la incondicionada condición de toda 

finitud, no se muestra en términos de “facultad” remota (en el sentido habitualmente atribuido 

al término Vermögen), o “arte oculto en lo más profundo de nuestro entendimiento y que 

difícilmente permitirá la naturaleza que lo conozcamos” (al modo del esquema trascendental 

kantiano), sino que es precisamente lo más cercanamente evidente y próximo: aquello que es 

presupuesto perpetuamente por todo lo demás, por toda intuición empírica. La intuición de lo 

originario es, pues, lo más palmariamente conocido, pero que sin embargo pasa desapercibido 

a fuerza de ser preterido y dado habitualmente por supuesto. En este sentido, la intuición 

intelectual no ha de ser buscada o postulada en términos de facultad “suprasensible” o 

investida de connotaciones “místicas”, sino que la pretendidamente remota intuición de lo 

inmediato no es sino la habitual intuición cotidiana que presupone inconscientemente el 

ámbito abierto e indeterminado del Ser cuando percibe todo ente concreto y determinado. No 

se trata de una intuición que identifique o integre lo escindido por la conciencia: “eso 

absolutamente idéntico que ya se ha escindido en el Yo” (im Ich schon sich getrennt hat),35 

puesto que esto presupone ya la referencia a determinaciones concretas susceptibles, en 
																																																								
34 Schelling, F. W. J., System des transzendentalen Idealismus, en SW III, pp. 624-625. 
35 Ibid., p. 625. 



402 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

cuanto tales, de “separarse”, “identificarse” o “converger”, sino de una captación inmediata 

de algo absolutamente indeterminado. Una intuición del puro Ser en cuyo seno no hay nada 

que pueda ser contrapuesto, identificado o deslindado, puesto que tal seno no contiene ningún 

“algo” en general. 

 

Ahora bien, no resultaría legítimo hablar, al respecto de lo anterior, de “representado 

absoluto” en referencia a la captación perceptiva del Ser indeterminado y originario, como 

hace Schelling36, puesto que la absoluta prioridad del Daβ sobre el Was no implica -más bien 

proscribe- que el Ser se muestre como elemento susceptible de ser “representado” en sentido 

estricto. El vor presente en el acto de representar (vor-stellen) no alude a la anterioridad o 

prioridad temporal, sino al hecho de “encontrarse enfrente”, “puesto ante”, como obiectum 

dado a la percepción de un subiectum: justamente la caracterización de la relación perceptiva 

que, por esencia, no conviene a la naturaleza del Ser inmediato e incondicionado. Al hablar de 

“representado absoluto” se cae nuevamente en el “riesgo de pérdida del Ser”, dado que éste 

no se halla situado “ahí enfrente”, “puesto ahí delante”, o “contrapuesto al Yo como Gegen-

stand”, sino que aparece como elemento onmiabarcante (al modo del periékhonton ápeiron de 

Anaximandro, o al de das Umgreifende apuntado por Jaspers) en el cual nos encontramos ya 

“aprióricamente” implicados y sumergidos: como aquello que no cabe localizar en ninguna 

región situada “ante” “tras” o “sobre” la intuición absoluta, sino que resulta incluso inmanente 

a ésta y la incluye. El Ser, en cuanto dato inmediato originario, es aquello que anega la 

percepción sobrepasándola, lo que no se deja determinar de ningún modo, y en menor medida 

aún a través del uso de algún tipo de instrumento o facultad “epistemológica” de carácter 

“representativo”. “Re-presentar” un objeto en general, significa haberlo ya previamente 

incluido de modo subrepticio en la esfera de la reflexión: precisamente aquello que jamás 

puede suceder en referencia al Ser inmediato, puesto que, como es sabido, todo acto de 

reflexión conceptual implica necesariamente mediación y la presupone. 

 

																																																								
36 “El contenido de la pura representación es el Ser, el del puro pensar es la esencia […]. El Ser que precede a 
todo pensar es, en esta medida precisamente, el representado absoluto (Das allem Denken zuvorkommende Seyn 
ist insofern eben das absolut Vorgestellte)” (Schelling, F. W. J., Begründung der positiven Philosophie, en SW 
XIII, p. 173). A este respecto, sería pertinente señalar que la anterior expresión supone una contradictio in 
terminis, puesto que en el caso de que se hable de un absoluto en general, tal absoluto no debería resultar 
“representable” en modo alguno. ¿No se trataría, pues, el supuesto “representado absoluto” de un elemento 
perceptible únicamente de modo inmediatamente intuitivo? (teniendo precisamente en cuenta su carácter de ab-
solutum, a la vez que la denotación etimológica y semántica ligada al término “re-presentación” o Vor-stellung). 



403 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

2.5 La estructura circular del discurso ontológico 

 

En suma, toda prueba, demostración o explicación torna dependiente, esto es, condicionado, 

mediado y finito, el “objeto” sobre el cual ella resulta aplicada. Lo pone en evidencia como 

derivado o “arrojado” por otro del cual depende, y con ello lo sitúa en el plano de los objetos 

mediatizados y, en tanto que tales, dados exclusivamente a la reflexión; situación que (como 

se apuntó con anterioridad) no corresponde al “status ontológico” propio del Ser. No es 

precisa, por tanto, explicación alguna en referencia al fundamento de tal principio originario; 

y en caso de resultar posible, la posición de la virtual prueba demostrativa destruiría 

precisamente aquello que ésta trata de demostrar. El Ser inmediato admite, pues, a lo sumo, 

ser “mostrado”, “apuntado” -er-weisen- o “indicado”, pero resulta inmune en todo momento a 

la hipotética tentativa de ser (un paso más allá) “demostrado”-be-weisen-. El instrumento u 

órganon teórico que permite mantenerlo incardinado en el horizonte del pensamiento sin que 

tal cosa implique la revocación y suspensión de su naturaleza originariamente inmediata, no 

pasa pues por la utilización de medios vinculados a la tradicional aprehensión -casi manual- 

mediante conceptos (epi-kheírēsis, de kheír: “mano”) que torna al objeto explicado algo mani-

festum (“aprehensible” o “asible” por evidente), sino más bien por la mera apódeixis: la tan 

simple como esencial referencia mostrativa37. En el primer caso la mano del concepto 

“agarra” o “ase” (be-greift, capiat), en el segundo una parte de ella alza el dedo índice en 

señal indicativa. El proceso discursivo mediado al que da lugar la explicación o epikheírēsis, 

acaba desembocando necesariamente en lo indemostrable y meramente mostrado, es decir, en 

el punto del cual se partió. Esto último aparece al final de la cadena explicativa en calidad de 

																																																								
37 Al investigador ontológico le sucede, en cierto modo, lo mismo que al rey Midas: cuando trata de aprehender 
un objeto que estimula sus pretensiones cognoscitivas (un elemento “apetecible” desde cualquier punto de vista), 
elimina su carácter apetecible en virtud de este mismo intento de llevar a cabo o “materializar” tal pulsión 
apetitiva. La elaboración schellinguiana del problema de la relación entre lo incondicionado y su pretendida 
“demostración” incide, una vez más, sobre este aspecto fundamental: “Séame permitido notar que esta filosofía 
tiene más bien, por emplear una expresión tomada de Jacobi, a descubrir y manifestar la existencia, y que su 
esencia, su espíritu, no debe ser una fórmula tomada al pie de la letra, que su objeto supremo no es aquello 
mediatizado por conceptos, sino aquello que inmediatamente no es presente a sí mismo más que en el hombre” 
(Schelling, F. W. J., Vom Ich als prinzip der Philosophie, en SW I, p. 156). E igualmente: “Es así como la 
palabra alemana bedingen […] es un término excelente del cual se puede casi decir que encierra en sí todo el 
tesoro de la verdad filosófica […]. Que haya un Yo absoluto: ¡he aquí lo que no se deja demostrar 
objetivamente!, es decir, tomando en consideración el Yo a título de objeto, puesto que precisamente aquello que 
debe ser demostrado es aquello que no puede jamás devenir objeto. El Yo, para ser incondicionado, debe 
necesariamente permanecer exterior a la esfera de todo aquello que es demostrable objetivamente, Demostrar 
objetivamente que el Yo es incondicionado, equivaldría a demostrar que es condicionado […]. Él es pura y 
simplemente porque es. Lo absoluto no puede ser dado más que por lo absoluto” (Ibid., pp. 166-167). Lo mismo 
puede -con toda legitimidad- ser dicho en referencia al Ser inmediato. 



404 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

referente “negativo” apuntado por lo condicionado y finito: objeto único del que puede 

ocuparse toda explicación y presupuesto desde el comienzo por ella. De este modo, la 

ontología se constituye y fundamenta merced a un esquema de carácter circular. Esquema 

análogo al descrito por Hegel en su Filosofía del Derecho, esto es, aquel que se constituye 

asentando como elemento primigenio inmediato “un elemento no demostrado, que no es 

resultado”, pero que sí aparece -dice Hegel- como un comienzo “inmediatamente relativo”, 

puesto que durante el transcurso del devenir conceptual “tiene que aparecer en otro punto 

final como resultado”. Anticipándose a la posible acusación de falta de fundamento que 

podría ser dirigida contra este círculo metódico aparentemente flotante y carente de 

basamento firme, escribe Hegel: “Es una sucesión que no pende en el aire, no es algo que 

comienza inmediatamente, sino que gira sobre sí mismo”.38 

 

3. De la imposibilidad de suministrar un principio demostrativo acerca de la inmediatez 

originariamente presupuesta 

 

3.1 La necesidad de un principio inmediato como “fundamento” de la reflexión ontológica 

 

 Llegados a este punto -y haciendo uso del bagaje conceptual logrado- cabría hacer 

frente a la siguiente cuestión: en caso de que el principio inmediato al cual se ha venido 

aludiendo aparezca, bien como evidencia perceptiva instantánea y dada de forma puramente 

“intuitiva” (al modo de la intuición intelectual), bien como instancia -igualmente inmediata- 

necesariamente demandada por la reflexión en calidad de éskhaton (límite final) de la misma, 

¿no sucede en ambos casos que la entera arquitectónica de la filosofía articulada de tal modo 

reposa sobre un principio en todo caso indemostrado y aun indemostrable por esencia? 

(demostrar lo inmediato, como se apuntó, implica tornarlo condicionado, y por tanto mediato) 

¿No sucede, de este modo, que el discurso filosófico en su integridad pende de un elemento 

que resulta refractario a toda justificación “objetiva” en sentido estricto? ¿Resulta admisible 

que el corpus total del conocimiento ontológico gravite sobre un “principio” cuya 

demostración justificativa (cuyo fundamento, por tanto) es por naturaleza absolutamente 

imposible? Quien formulase tales interrogantes, debería atender, de modo previo, a las 

siguientes consideraciones.  

																																																								
38 Hegel, G.W.F., Principios de la Filosofía del Derecho, Barcelona, Edhasa, 1987, p. 58. 



405 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

Tras la demanda de demostración requerida acerca del primer principio fundante de la 

totalidad de una construcción filosófica, subyace el presupuesto tácito según el cual la 

consistencia que cupiese atribuir a tal constructo teórico derivaría del grado de firmeza 

investido del cual fuese capaz de presentarse este principio, o remitiría a él. Ahora bien, ¿qué 

sucede en el caso de que lo susceptible de ser considerado cierto y evidente lo sea únicamente 

merced a la referencia al principio del cual deriva, siendo éste algo indemostrable en cuanto 

tal? Dicho de otro modo: cabría considerar la singular situación de que lo conocido de forma 

“demostrativa” solamente pudiese ser sabido en general en el medida en que su principio 

fundamentante fuese presupuesto aun de modo “no demostrativo”. Este es el modo en el que 

procede Fichte cuando, con posterioridad a haber asentado el principio indemostrable último 

(y primero, por ello mismo) sustanciado en la proposición que enuncia el principio de 

identidad (A=A, Yo=Yo), sitúa tal proposición absoluta como piedra angular que soporta la 

totalidad del edificio de la Wissenschaftslehre: “La doctrina de la ciencia es ella misma una 

ciencia. Debe entonces tener también, desde el principio y de modo necesario, un principio 

(X) que no puede ser demostrado en ella, sino que es presupuesto para que ella sea posible 

(Y). Pero este principio no puede ser demostrado en otra ciencia superior, porque en ese caso 

esa ciencia superior sería la Doctrina de la Ciencia, y aquella de la cual sería necesario 

demostrar su principio desde el comienzo, no sería Doctrina de la Ciencia. Este principio de la 

Doctrina de la Ciencia […] no es, pues, de ningún modo susceptible de recibir una prueba, es 

decir, que no se relaciona con una proposición más elevada, tal que a partir de la comparación 

de ésta con él, su certeza apareciese. Sin embargo, debe suministrar la fundación de toda 

certeza: le es necesario, por tanto, ser cierto […]. Todas las otras proposiciones serán ciertas 

porque se deja demostrar que ellas son idénticas a él en algún sentido […]. Todas las otras 

proposiciones tendrán solamente una certeza mediata y derivada de ella; debe ser una certeza 

inmediata. Ella es el fundamento de toda certeza, es decir, que todo aquello que es cierto, lo 

es porque ella es cierta […]. Ella acompaña a todo saber, está contenida en todo saber, y todo 

saber la presupone (setzt ihn voraus)”39. 

 

De este modo, el principio que sustenta el edificio de la filosofía es únicamente cognoscible y 

susceptible de ser postulado de modo inmediato. Ello implica que ha de tratarse de un 

principio ajeno a toda demostración, so pena -en caso contrario- de diluir su constitutiva 

																																																								
39 Fichte, J. G., Über der Begriff der Wissenschaftslehre, en FW I, pp. 47-48. 



406 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

naturaleza inmediata: su “carta de ciudadanía” en cuanto tal principio absoluto. Una vez más, 

el criterio de alusión a lo inmediato se presenta bajo la forma de referencia negativa necesaria 

(presuposición) dirigida a ello por parte de su “contrario” u “opuesto”, es decir, de su 

“negación” (lo condicionado y mediado). El principio inmediato originario es “conocido” de 

forma igualmente inmediata en la medida en que debe ser inevitablemente dado por supuesto 

a la hora de conocer algo en general. Ese “algo” (finito y determinado) aparecerá, pues, como 

signo referente a él de forma indirecta, vale decir, “negativa”. También Schelling plantea la 

cuestión de la existencia de un principio absoluto e incondicionado, con plena conciencia de 

que tal principio debe remitir a un elemento exterior a la esfera de lo “sustancial” y 

objetivamente determinado. Los términos en los que se expresa Schelling al respecto, son 

prácticamente idénticos a los expuestos por Fichte; su, en este momento (1795), maestro e 

inspirador: “Ciertamente, si el principio establecido era un principio objetivo, no se podría 

comprender cómo este principio no debería depender de ningún otro más elevado […]. Un 

principio objetivo no puede ser el principio supremo, porque es necesario que un principio tal, 

sea a su vez encontrado con ayuda de otro principio superior”40. Perfilado tal escenario 

teórico, la cuestión fundamental resulta palmaria: “Permanece, pues, una sola cuestión 

litigiosa entre nosotros: la de saber si puede existir o no un principio que, sin ser de ninguna 

manera objetivo, funda, sin embargo, la filosofía en su conjunto”41. 

 

Se trata, retrotrayendo el problema a nuestras coordenadas teóricas, de la cuestión relativa a si 

la ontología en su totalidad admite ser reconstruida a partir de la referencia a la originaria 

inmediatez de un Ser que, en virtud de su carácter indeterminado y “no objetivo”, resulta 

refractario a toda hipotética tentativa de demostración y justificación. ¿Es, pues, posible -

teniendo en cuenta lo anterior- la construcción de una ontología dotada de verdadero 

contenido y consistencia propia? ¿Es posible fundamentar realmente el discurso ontológico 

partiendo de tan aparentemente resbaladizas premisas? Lo observado hasta el momento, lejos 

de operar un efecto disolutivo al respecto, asienta los fundamentos teóricos 

propedéuticamente necesarios para emprender la factura de la ontología así buscada. Resta 

únicamente la eliminación “refutatoria” del escollo que supone la interrogación relativa a la 

posibilidad de fundar la ontología sobre la referencia a un principio él mismo 

infundamentable e indemostrable, pero que oficia como centro de gravedad de la reflexión 
																																																								
40 Schelling, F. W. J., Vom Ich als prinzip der Philosophie, en SW I, p. 155. 
41 Ibid. 



407 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

ontológica en su conjunto. Una posible respuesta afirmativa a tal cuestión habría de partir del 

supuesto de que tal principio debería aparecer en calidad de elemento del cual podría decirse -

como indica certeramente Schelling- que es “la luz que se ilumina a sí misma y a las 

tinieblas”42, es decir, que es capaz de permanecer en la inmediatez de su naturaleza 

incondicionada (luz que se ilumina -o fundamenta- a sí misma), y propiciar simultáneamente 

un despliegue mediato derivado de ella, que configuraría (en articulación referencial con el 

elemento inmediato anterior) el contenido discursivo y reflexivo de la filosofía (luz que 

ilumina las tinieblas…de lo finito y mediatizado por los conceptos). Para que tal cosa resulte 

factible se requiere -parafraseando de nuevo a Schelling- que “lo que hay de último [esto es, 

de incondicionado e inmediato] en nuestro saber” no sea “una pintura muda exterior a 

nosotros” (stummes Gemälde auβer uns), puesto que de ese modo “no sabríamos jamás que 

sabemos”. Muy al contrario, si este elemento último es él mismo condición irrecusable de 

todo saber en general, “incluso condición de su propio conocimiento, y por lo tanto lo único 

inmediato en nuestro saber, entonces es por él que nosotros sabemos precisamente que 

sabemos”43. 

 

 En efecto, el comienzo y fundamento absoluto de la ontología fue cifrado en la pura 

captación intuitiva de la inmediatez del Ser indeterminado entendida como a priori absoluto 

de toda experiencia de lo finito y condicionado en general. La pregunta que interroga acerca 

de la certeza con la cual este principio se presenta -y que exige implícitamente su 

demostración- ignora la esencia propia de aquello sobre lo que eleva tal demanda; soslaya 

tanto la estructura de la inmediatez perceptiva y sus “leyes” internas, como la propia 

“naturaleza” del “objeto” que las produce: una instancia indeterminada, incondicionada y “no 

objetiva”. Interesa, en este momento, reorientar las razones ya expuestas con anterioridad 

acerca de la causa de esta interrogación impropia, con el fin de aplicarlas a la disolución de la 

posibilidad misma de tal demanda en contexto argumentativo. “Probar” o “demostrar” 

significa en general -como se apuntó- poner en evidencia a un objeto o una posición teórica 

como algo derivado y dependiente de otro anterior a él. Se trata, por tanto, de establecer 

relaciones de alteridad referencial entre un objeto considerado inicialmente como dado 

simpliciter (de forma aislada) y aquellos otros objetos “externos” a él que lo preceden, 

determinan y condicionan. Ahora bien, esta estructura deductivo-demostrativa es, por esencia, 
																																																								
42 Ibid. 
43 Ibid. 



408 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

inaplicable a lo inmediato: lo imposibilita el carácter “replegado sobre sí”, no referencial y 

carente de verdadera alteridad o relación con lo otro inherente a ello. Lo inmediato se 

muestra, en sentido eminente, como aquello que no admite ser deducido: que no puede 

aparecer como derivado de una instancia anterior (sea ésta cual fuere). Tal relación deductiva 

solamente resulta factible entre objetos determinados y condicionados, es decir, ya finitos y 

mediatos en sí mismos. Fichte recurre al empleo del término Zurückverweisung -que podría 

verterse como “retrorreferencia”- a la hora de poner de relieve la estructura interna de toda 

demostración probatoria: “Se pretende mediante la demostración obtener una certeza 

condicionada y mediata: algo, en función de la demostración, es cierto si otro algo es cierto. 

Si surge alguna duda sobre la certeza acordada a este otro término, ésta debe ser relacionada 

con la certeza de un tercero, y así sucesivamente44. Aquí surge la cuestión decisiva: “¿Este 

momento de retrorreferencia [una cadena de mediaciones sucesivas operada sobre una serie 

causal de elementos condicionados] continúa hasta el infinito, o existe en alguna parte un 

término último?”45 En caso de que la serie causal recursiva carezca de término último, 

entonces la cadena de certezas mediatas “reposa” sobre la falta de una certeza incondicionada. 

Se trataría, propiamente hablando, de una serie compuesta por “no-certezas”; y ello cuando lo 

que se pretendía era, precisamente, una justificación del primer principio: la presentación de 

una certeza originaria, de un fundamento. Es frente a ello que Fichte escribe: “Si existe un 

término último del cual no se pueda preguntar por qué es cierto, desde ese momento existe un 

indemostrable que es el principio de toda demostración”46. 

 

La pretensión de fundar de modo consistente la ontología pasa necesariamente, por la 

justificación, no de su principio originario inmediato (lo cual resultaría autocontradictorio), 

sino del carácter no menesteroso de demostración propio de tal principio, el cual no le impide 

-antes al contrario- mantenerse como el referente firme último de la totalidad del constructo 
																																																								
44 Fichte, J. G., Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, en FW I, p. 508. 
45 Ibid. 
46  Ibid. Schelling se expresa del mismo modo -siguiendo la estela de Fichte- aludiendo al carácter 
incondicionado del Yo puro: “A quien pretende transformarlo en un concepto demostrable, le es necesario 
renunciar a considerarlo como incondicionado. En efecto, el absoluto no puede jamás ser mediatizado ni caer en 
el círculo de los conceptos demostrables, pues todo aquello que es demostrable presupone algo ya demostrado o 
aun una instancia suprema que no es ella misma demostrable. Aquel que, por tanto, pretende demostrar el 
absoluto, lo suprime precisamente por ello mismo” (Schelling, F. W. J, Vom Ich als prinzip der philosophie, en 
SW I, p. 184). Esto sucede porque, como indica de nuevo Schelling en Philosophie und Religion (1804) “Todo, 
incluso lo que está sumergido en la finitud, está impulsado por la naturaleza a buscar lo absoluto, pero 
desaparece ante él tan pronto como quiere fijarlo por la reflexión. Planea eternamente en torno a él, pero está ahí, 
como Fichte ha expresado de forma muy significativa, sólo en tanto que no se tiene y desaparece en tanto que se 
tiene” (SW VI, p. 19). 



409 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

ontológico discursivo y demostrable. Ya en 1803, Schelling vincula la condición de 

posibilidad del pensamiento filosófico en general, con la idea de la absoluta coincidencia 

entre “lo absoluto real” y “lo absoluto ideal”, fuera de la cual “todo es en general sensible y 

condicionado, y no hay ninguna realidad absoluta e incondicionada”, cuidándose de remarcar 

que dicha idea “no se puede demostrar directamente, sino sólo indirectamente, pues ella es el 

fundamento y principio de toda demostración […]. Por tanto, si la filosofía, para saber de una 

manera absoluta, sólo puede saber de lo absoluto, y si ese absoluto no puede revelarse sino 

por el saber mismo, entonces es claro que ya la primera idea de la filosofía descansa sobre el 

supuesto implícito de una posible indiferencia del saber absoluto con lo absoluto mismo […]. 

Si hay filosofía, entonces aquello es su presupuesto necesario”47. 

 

3.2. El lucus a non lucendo de la demostración (Del fundamento que se desfonda a sí mismo) 

 

Partamos, pues, de la hipotética toma en consideración de la objeción elevada por los 

adversarios de la posición de un principio último no demostrado. Su planteamiento admitiría 

ser condensado el siguiente modo: “no resulta aceptable el acto de instituir un principio 

indemostrable en calidad de piedra de toque o fundamento de un constructo teórico-discursivo 

en general” (de una elaboración ontológica en la cual  los objetos finitos mundanos refieren 

negativamente al Ser inmediato, puesto como principio incondicionado, por ejemplo). ¿Bajo 

qué condiciones (este último término indica ya una clara pista acerca del carácter fallido a 

priori de tal intento) resulta demostrable ese Ser inmediato originario? La única respuesta 

posible es que no precisa de demostración alguna en absoluto: su propia esencia propicia que 

no solamente no sea posible su efectiva demostración -y no se trata aquí de una mera 

declaración de impotencia- sino que además ésta tenga que ser explícitamente proscrita desde 

un punto de vista “metodológico”. La pretendida demostración no aparece, en este caso, bajo 

los ropajes de un objetivo “deseable” y necesario, pero “lamentablemente” no susceptible de 

ser logrado, sino como un acto al cual es refractaria por definición la propia esencia del Ser 

incondicionado e inmediato presupuesto como principio indemostrable. Si, en efecto, el Ser 

																																																								
47 Schelling, F.W.J., Ideen zu einer Philosophie der Natur, en SW II, pp. 58-59. A este respecto, afirma 
decisivamente Schelling: “ninguna proposición es, conforme a su naturaleza, más abisal que aquella que afirma 
la existencia de un absoluto en el saber humano, pues precisamente por afirmar un absoluto, no puede seguir 
dando razón alguna acerca de él. Tan pronto como nos adentramos en el territorio de las demostraciones, nos 
adentramos también en el dominio de lo condicionado, y a la inversa: en cuanto pisamos el terreno de lo 
incondicionado, entramos en el ámbito de los problemas filosóficos” (Schelling, F. W. J., Philosophische Briefe 
über Dogmatismus und Kritizismus, en SW I, pp. 308-309). 



410 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

no es un objeto determinado y finito, y el “saber” acerca de él no es -propiamente hablando- 

un saber (todo saber es por naturaleza algo mediado), sino intuición absoluta e inmediata (en 

toda intuición subyace algo de inefable e inmediato), entonces toda explicación y 

demostración deben ser desterradas del horizonte teórico de consideración de tal elemento 

inmediato sin que ello implique caída en arbitrariedad alguna. Esto sucede porque el propio 

discurso -mediato, como todos- de la ontología, que es en sí mismo una explicación 

demostrativa, ya que se ocupa de desvelar relaciones entre objetos finitos condicionados, 

refiere a él en todo momento de su desarrollo y lo demanda como presupuesto necesario de su 

propia existencia. Esta necesidad resulta más concluyentemente determinante que la asociada 

a cualquier demostración lógica de orden inferencial o deductivo. Es, de hecho, el fundamento 

último o éskhaton exigido y demandado por toda reflexión. 

 

Incluso el acto de exigir “en abstracto” una demostración debe ya presuponer tal instancia 

última inmediata, dado que el acto de enunciar algo -en general- ya supone una “prueba” 

tácita acerca de ella: una prueba externa a la necesidad de demostración. No hay explicación, 

ni determinación, ni finitud mediada más que merced a la referencia común a todas ellas a su 

“opuesto absoluto”: a su negación que las fundamenta y a la cual ellas presuponen. Este es el 

reino o dominio propio de la filosofía indicado por Schelling (y antes que él por Jacobi): el de 

la explicación que se aproxima a hasta los límites del éskhaton de la reflexión pero no es 

capaz de llegar propiamente hasta el corazón mismo de éste (lo inmediato). El tránsito más 

allá de los límites de la explicación demostrativa pasa por incluir en la esfera teórica aquello 

que se sitúa allende la totalidad de los pasos mediatos de los que se compone toda serie 

deductiva y que fundamenta a éstos “negativamente” desde fuera de ella.48 El nexo de 

inclusión que surge al dar este paso no puede ser ya el característico de la ligazón conceptual 

o “reflexiva” (denotativa de la presencia de una estructura de orden demostrativo), puesto que 

																																																								
48 Ya en su primera obra, Versuch einer Kritik der allen Offenbarung, alude Fichte a esta estructura propia de 
toda demostración, en referencia a la irrupción de la revelación divina en el contexto de la cadena efectual 
configurada por la serie de las causas naturales. En particular, a propósito de la posibilidad de que “la inmediata 
causalidad” del concepto moral divino dé lugar a un efecto distinto al previsiblemente derivable de una causa 
remota en el orden de la sucesión temporal, Fichte escribe lo siguiente: “entonces podremos aclarar 
correctamente conforme a leyes naturales el fenómeno en cuestión a partir del precedente, si conocemos bien las 
leyes naturales, y éste a su vez a partir del precedente, y así tal vez hasta el infinito, hasta que finalmente nos 
topemos con un efecto que no podamos ya explicar a partir de leyes naturales, sino solamente conforme a leyes 
naturales. Pero en caso de que quisiéramos o pudiéramos rastrear esa serie de causas naturales solamente hasta 
un punto determinado, entonces resultaría perfectamente posible que ese efecto a explicar naturalmente no 
cayese ya en el interior de nuestros límites establecidos (gesetzten Grenzen)” (FW V, p. 110). 



411 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

si así fuera el principio inmediato resultaría por ello “positivamente incluido” en el conjunto 

de la explicación: no ya solamente presupuesto de forma negativamente referencial. 

 

A ello se refiere indirectamente el Hegel del Differenzschrift de 1801 cuando observa 

que “Al sistema [como “todo orgánico de conceptos”] en cuanto organización de 

proposiciones puede exigirse que lo absoluto, que fundamenta la reflexión, le esté presente 

también a la manera de la reflexión como proposición fundamental absoluta y suprema 

(oberster absoluter Grundsatz). Pero tal exigencia lleva en sí su nulidad, pues algo puesto por 

la reflexión, una proposición, es por sí algo limitado y condicionado (Beschränktes und 

Bedingtes) y necesita de otra para su fundamentación, y así hasta el infinito […], y en ese 

caso no es absoluta sino deficiente (mangelhaft), expresa solamente un concepto del 

entendimiento, una abstracción”.49 En el escrito polémico contra Wilhelm Traugott Krug 

publicado el año siguiente en el Kritisches Journal der Philosophie, Hegel vincula esta 

nulidad de la demanda reflexiva con las contradicciones inherentes al sano sentido común 

cuando éste pretende hallar -con Krug- una contradicción entre la presunta falta de 

presupuestos en filosofía y la presuposición de lo absoluto en tanto “identidad y diferencia 

absoluta a partir de la cual se construye toda determineidad (Bestimmtheit)”: “Esta es 

justamente la contradicción que siempre encontrará el sentido común en la filosofía; el 

sentido común sitúa lo absoluto exactamente en el mismo rango que lo finito y extiende a lo 

absoluto aquellas demandas que únicamente cabe formular en consideración a lo finito. 

También se exige en la filosofía que no se ponga nada no probado (unbewiesen); el sentido 

común encuentra idéntica la inconsecuencia cometida, dado que entiende que no se ha 

probado lo absoluto […]. De esta forma, el señor Krug reprocharía a la geometría no ser, 

como ella afirma, una ciencia en sí misma perfecta, pues no prueba de ningún modo la 

																																																								
49 Hegel, G. W. F., Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie, en Jenaer Schriften. 
1801-1807 (Werke 2), 1986, Frankfurt, Suhrkamp, p. 35. En este punto, y solamente en él, coinciden 
curiosamente la perspectiva adoptada por Hegel y la explícita apología de la preeminencia de la intuición sobre 
el concepto abstracto sostenida por Schopenhauer: la némesis misma del hegelianismo. Así, en el capítulo 
séptimo del segundo libro de su obra capital, el pensador de Danzig escribe: “Pero también la sabiduría, la 
visión verdadera de la vida, la visión correcta y el juicio acertado, surgen del modo en el que el hombre capta el 
mundo intuitivo y no de su simple saber, es decir, de conceptos abstractos. Así como el fondo o contenido 
fundamental de cualquier ciencia no consiste en la demostración ni en lo demostrado sino en lo indemostrado, en 
lo cual se basan las demostraciones y que en último término no es concebido más que intuitivamente, tampoco el 
fondo de la verdadera sabiduría y de la comprensión real de cualquier hombre consiste en los conceptos ni en el 
saber in abstracto, sino en lo que ha intuido y en el grado de agudeza, corrección y profundidad con que lo ha 
captado” (Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación II. Complementos, Madrid, Trotta, 2003, 
pp. 107-108). 



412 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

existencia de un espacio infinito en el cual traza sus líneas”.50Así pues, el dominio de la 

demostración coincide con el de lo condicionado, finito y plural (lo determinado que excluye 

a otros), por lo cual “demostrar el Ser” implicaría hacerlo devenir elemento no originario, 

dotarlo de contenido “óntico”, trocarlo susceptible de categorización, explicable, derivado de 

otro elemento precedente; todo lo cual redundaría en convertirlo en aquello que esencialmente 

no es ni puede ser.51 

 

Todo lo anterior se reduce a concebir el Ser como algo “puesto por” o “derivado de” otro 

principio en general. Siguiendo la cadena recursiva de la demostración, a este nuevo principio 

hallado como consecuencia del carácter derivado del anterior (dado que habría sido puesto de 

modo secuencial y subsiguiente por aquél), debería buscársele otro principio del cual 

derivase; a éste debería serle demandada, a su vez, una hipotética referencia a su antecedente, 

y así de modo sucesivo eis ápeiron. Pero aquí surge la cuestión fundamental, puesto que todo 

elemento mediado (y todo lo derivado lo es por definición) debe en algún momento referir a 

un inmediato, así como toda demostración debe hacerlo a algo no demostrable ni explicable: a 

algo, en suma, que no admite ser puesto como derivado de otro52. Toda explicación debe, 

																																																								
50 G.W.F. Hegel, Wie der gemeine Menschenverstand die Philosophie nehme, en Jenaer Schriften. 1801-1807, 
ed. cit, pp. 192-193. 
51 Las propuestas ontológicas contemporáneas que tienden a fundamentarse en la posición de elementos 
lindantes con lo incondicionado muestran, al respecto de la fundamentación de sus principios, una postura 
semejante. Así, Giorgio Colli escribe -en referencia a la inmediatez dionisíaca que postula tras la trama de la 
representación empírica- que “por eso se cree que este mundo carece de cualquier afuera, y no es posible 
demostrar lo contrario, porque lo inmediato no es representable y porque la demostración pertenece a la 
representación. Pero para quien está en lo inmediato -y todas las cosas lo están- no es necesario demostrar” 
(Colli, G., Filosofia dell´espressione, Milano, Adelphi, 1982, pp. 50-51). De la misma forma, Emanuele 
Severino se refiere a quienes solicitan una prueba acerca de la existencia del inmutable Ser “parmenídeo” que él 
sitúa en el núcleo de su pensamiento en los siguientes términos: “La razón alienada pone como resultado, es 
decir, como algo mediado, la inmediatez misma del logos […], esto es, se siente la necesidad de demostrar que 
existe un ente al que conviene necesariamente la existencia, justamente porque el pensamiento sucumbe ante tal 
fatal metátesis que no le permite percatarse del carácter originario de la afirmación de que cada determinación no 
es una nada, es decir, que a cada determinación le conviene por necesidad el existir […]. En este trastocamiento 
de la verdad del ser, la verdad originaria se convierte en un resultado y, justamente porque no se la mantiene 
como originaria, resulta negada […]. Aquí se está en lo hondo del pensar, en la verdad originaria sobre la que no 
se puede interrogar porque la interrogación es ya un modo de negarla” (Severino, E., Essenza del nichilismo, 
Milano, Adelphi, 2005, pp. 78-81). 
52 Se trata de una posición ya implícitamente contenida en la teoría kantiana de la apercepción trascendental y a 
la cual no son ajenas ciertas relevantes tendencias de la filosofía contemporánea. Desde el ámbito de la 
fenomenología, por ejemplo, se acepta la posibilidad (o necesidad) recién apuntada: “El empirismo extremo 
como teoría del conocimiento no es menos absurdo que el escepticismo extremo. Anula la posibilidad de una 
justificación racional del conocimiento mediato; y por ende, anula su propia posibilidad como teoría 
científicamente fundada. Concede que existen conocimientos mediatos que resultan de la fundamentación y no 
niega que haya principios de ésta […]. Ahora bien, si toda fundamentación se basa en ciertos principios a los 
cuales se ajusta su curso, y encuentra su última justificación recurriendo a esos principios, sería un círculo o un 
regreso infinito decir que los principios mismos de la fundamentación necesitan fundamentación […]. Es 



413 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

pues, apuntar en último término a una instancia no derivable, pues de otro modo la totalidad 

del saber se hallaría constituida por explicaciones y mediaciones sucesivas articuladas en 

forma de serie indeterminadamente extensa, con lo cual habría mediaciones, pero no un 

inmediato. Esto es manifiestamente absurdo, puesto que el concepto de mediación presupone 

el de inmediatez, de lo contrario habría infinitas derivaciones, pero no una instancia originaria 

ubicada al término de la serie derivativo-demostrativa, esto es, algo de lo cual toda ella 

derivase. En algún momento de la serie derivativa debe, pues, aparecer algo no derivado, no 

puesto o mediatizado por un elemento anterior: algo originario e inmediato a lo cual refiere el 

conjunto de las mediaciones derivativas. Schelling alude -en 1797- a esta estructura propia del 

método demostrativo oponiéndolo a la prioridad de la pura intuición, y empleando -como en 

las Stuttgarter Privatorlesungen- ejemplos tomados de las ciencias: “En la geometría no se 

demuestra la construcción originaria, sino que se postula […]. La matemática, por 

consiguiente, da a la filosofía una intuición originaria de la que tiene que partir cualquier 

ciencia que quiera exigir evidencia. Ella no comienza desde un principio fundamental 

demostrable, sino de lo indemostrable y originariamente intuitivo”53. 

 

																																																																																																																																																																													
evidente, pues, que no tiene sentido posible el exigir que se justifique por principios todo conocimiento mediato 
si no somos capaces de conocer de un modo inmediato e intelectivo ciertos principios últimos en los cuales se 
funda en último término toda fundamentación. Los principios justificativos de todas las fundamentaciones 
posibles deben poderse reducir deductivamente, según esto, a ciertos principios últimos e inmediatamente 
evidentes” (Husserl, E., Investigaciones lógicas I, Madrid, Alianza, 1985, pp. 91-92). 

La misma posición subyace al llamado “principio de todos los principios” husserliano: “Toda 
proposición que no hace más que dar expresión a semejantes datos [los datos originarios de la intuición], 
limitándose a explicitarlos por medio de significaciones fielmente ajustadas a ellos, es también realmente un 
comienzo absoluto, llamado a servir de fundamento en el genuino sentido del término, es realmente un 
principium […]. El principio de que todo conocimiento de hecho deba fundarse en la experiencia, no es él 
mismo un principio empíricamente evidente, como le pasa a todo principio y todo conocimiento esencial” 
Husserl, E., Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, Madrid, F.C.E., 1985, pp. 
58-59. 
53 Schelling, F.W.J., Abhandlungen zur Erläuterung des Idealismus der Wissenschaftslehre, en SW I, p. 444. En 
este aspecto, Schelling coincide con ciertos aspectos indicados por Schiller en sus cartas Über der ästhetische 
Erziehung des Menschen (1795) referentes a la “infinitud vacía” del espíritu humano que, en cuanto total 
ausencia de determinación, constituye una ilimitada y simple determinabilidad pura susceptible de acoger la 
emergencia de diversas representaciones, contenidos y por tanto límites determinantes: “Allí hay, por tanto, ya 
realidad; pero se ha perdido la infinitud. Para describir una figura en el espacio tenemos que limitar el espacio 
sin fin; para representarnos una variación en el tiempo tenemos que dividir el tiempo. Así pues, a la realidad 
llegamos sólo por medio de limitaciones; a la posición efectiva, por medio de la negación o exclusión; a la 
determinación, por medio de la supresión de nuestra libre determinabilidad […]. Antes de determinar un lugar en 
el espacio no hay para nosotros espacio alguno, pero sin el espacio absoluto nunca podremos determinar un 
lugar. Lo mismo sucede con el tiempo. Antes de tener el momento no hay para nosotros tiempo; pero sin tiempo 
eterno no tendríamos representación del momento. Así pues, por medio de la parte llegamos al todo, y merced al 
límite, a lo ilimitado; pero sólo por el todo conseguimos la parte, y por lo ilimitado, el límite” (Schiller, J.C.F., 
Escritos sobre estética, Madrid, Tecnos, 1990, pp. 166-167). 



414 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

La ausencia de tal “ápice último” indemostrable, implicaría la necesidad de aceptar que la 

certeza tout court (toda posible certeza, en general) debe inevitablemente reposar sobre una 

sucesión derivativa configurada en su totalidad por una secuencia infinita de pseudocertezas 

mediadas, lo cual resulta manifiestamente contradictorio.54 No obstante, quien requiere algún 

tipo de demostración acerca de un principio (aún) no demostrado, se halla él mismo en la 

certeza de que todo principio carente de explicación o que no se presente acompañado de una 

subsiguiente prueba justificatoria, no es, en absoluto, digno de ser teóricamente aceptado. Así, 

pues, el hipotético “inquiridor demostrativo” -llamémosle así- posee sin duda una particular 

especie de certeza, a saber: aquella que consiste en saber que el “ponente de un principio 

indemostrable” no se encuentra en lo cierto (es decir, yerra). Esta certeza se muestra como el 

fundamento de su exigencia de demostración, puesto que de otro modo tal demanda resultaría 

absolutamente arbitraria y vacua. Su requerimiento presupone, pues, la larvadamente previa 

asunción de la fórmula siguiente: “Todo principio que se presente con carácter 

pretendidamente fundante y sea, a la vez, incapaz de formular una concluyente (e incluso, a 

ser posible, apodíctica) demostración de sí mismo, debe ser desechado como inaceptable y 

espurio. De ello, al menos, el demandante de demostración está cierto, y apoyándose en tal 

certeza censura al “ponente de lo inmediato”. Pero he aquí que esta certeza suya deviene -en 

cuanto se le aplica un ínfimo grado de reflexión- también algo a demostrar: un principio dado 

simpliciter que, en cuanto tal, es susceptible de ser colocado asimismo en la picota de la 

exigencia demostrativa. Ahora bien, la estructura propia de toda demostración conduce 

necesariamente -como vimos- a la recursividad inagotable ligada a las infinitas mediaciones 

que todo proceso demostrativo debe recorrer cuando se presupone desde el comienzo que al 

cabo del mismo no debe aparecer un principio indemostrable (justamente lo que el “inquiridor 

demostrativo trata de recusar).55 

																																																								
54 Nietzsche parece aceptar tal posibilidad cuando, en uno de los fragmentos póstumos pertenecientes al otoño de 
1885 formula a este respecto una particular interpretación acerca de la etiología propia de la ignava ratio: 
“«Conocer» es un referir retrospectivo: de acuerdo con su esencia, un regressus in infinitum. Lo que hace 
detenerse (en una presunta causa prima, en un incondicionado, etc.) es la pereza, el cansancio” (Nietzsche, F., 
Fragmentos póstumos Vol. IV: 1885-1889, Madrid, Tecnos, 2006, p. 119). 
55 Se trata, según aclara el propio Fichte ya en su primera obra, de un esquema válido únicamente en la esfera de 
la sucesión “lógica”, no en el marco de la causalidad recursiva de orden “empírico”: “Estamos obligados a 
aceptar un primer miembro absoluto de la serie [es decir, a postular o presuponer un incondicionado], pero no 
podemos decir de ningún miembro concreto de ella: éste es el primero, puesto que la serie (me refiero a la de las 
causas eficientes) es infinita, y nuestro ascender a través de ella jamás se completa. Si la concluimos en algún 
punto aceptamos entonces un infinito que es finito, lo cual es una contradicción” (Fichte, J. G., Ensayo de una 
crítica de toda revelación, Madrid, Biblioteca Nueva, 2002, p. 201). 



415 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

Por lo tanto, o bien en algún punto de la secuencia demostrativa (verosímilmente al 

final de la misma) ha de aparecer un término no susceptible de ser ulteriormente “deducido” 

(inmediato, por tanto), o bien no se da tal elemento último, y la serie mediata se prolonga sin 

término.56 En caso de que nuestro hipotético “inquiridor de pruebas” se decante a favor de la 

primera posibilidad, inmediatamente el resultado de su exigencia de demostración destruiría 

el presupuesto inicial sobre el cual ésta se apoya (“no deben asentarse principios 

indemostrados”). En caso de optar, más bien por la segunda, sucede que, puesto que debería 

otorgar su anuencia al hecho de que la secuencia deductiva mediata carezca de éskhaton o 

término último, su mencionado presupuesto inicial permanecería él mismo indemostrado 

(justamente aquello que el propio presupuesto declaraba proscrito por inasumible). Como 

consecuencia de todo ello, la postura del “ponente de la inmediatez como principio 

originario” quedaría salvaguardada e incólume frente a la objeción del “inquiridor 

demostrativo”. La exigencia formulada por éste no habría de despertar en él ni el más exiguo 

ápice de inquietud, dado que resultaría invalidada de forma inmanente por ella misma. Es 

pensando en nuestro virtual “demandante demostrativo” como escribe Fichte: “El principio 

fundamental de todos los errores de nuestros adversarios podría muy bien ser este: no se han 

formado una idea muy clara de lo que significa demostrar y no han pensado sin duda que toda 

demostración tiene en su principio algo absolutamente indemostrable […]. Se apunta por la 

demostración a obtener una certeza condicionada y mediata; algo, en función de la 

demostración, es cierto si otra cosa es cierta. Si surge alguna duda sobre la certeza ligada a 

este otro término, ésta debe ser remitida a la certeza de un tercero, y así sucesivamente […]. 

Sin embargo aquellos [que consideran que la sucesión referencial se prolonga hasta el 

infinito] no han reflexionado acerca del hecho de que si ellos tuviesen razón, no podrían ellos 

mismos hacerse tampoco una idea de la certeza ni buscarla. Ellos no saben lo que significa 

																																																								
56 Schopenhauer se refiere nuevamente a la imposibilidad de una serie infinita de representaciones conceptuales, 
es decir, de “objetos de reflexión” mediados, de manera explícita y contundente: “la esencia total de los 
conceptos o de la clase de las representaciones abstractas consiste únicamente en la relación que expresa en ellas 
el principio de razón: y, dado que esa relación es la referencia a la razón de conocimiento, toda la esencia de la 
representación abstracta está única y exclusivamente en su referencia a otra representación que es su razón de 
conocimiento. Esta puede ser a su vez un concepto o representación abstracta, e incluso ésta puede tener a su vez 
una razón de conocimiento meramente abstracta; pero no hasta el infinito, sino que al final de la serie de las 
razones cognoscitivas ha de concluir en un concepto que tenga su razón en el conocimiento intuitivo. Pues todo 
el mundo de la reflexión se basa en el intuitivo [esto es, en el inmediato] como su razón de conocer” 
(Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representación I, Madrid, Trotta, 2004, p. 89). 



416 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

tener certeza, más que porque están ciertos de algo. Si nada es cierto sino bajo tal o cual 

condición, entonces no hay nada cierto, y no hay incluso nada cierto bajo condición”57.  

 

Conclusión 

 

 Aplicando lo indicado a nuestra inicial cuestión relativa al fundamentación de la 

ontología, habría que reseñar que, en analogía con lo indicado, existen únicamente dos 

opciones recíprocamente excluyentes: o bien no se eleva objeción alguna (demanda 

demostrativa) contra la indemostrable posición del Ser como fundamento inmediato del 

discurso ontológico (con lo cual éste permanece como principio originario), o bien se eleva tal 

requerimiento. En el segundo caso, quien lo asumiere deberá conceder que toda demostración 

se constituye como sucesión ilimitada de mediaciones, pero al hacerlo pulverizará el propio 

fundamento que posibilita la elevación de tal objeción contra la incondicionalidad del Ser 

inmediato. Esto ocurre porque tal petición de prueba ya presupone la certeza de que es 

necesario evitar la posición como principio de un elemento incondicionado o inmediato 

cualquiera, y esta certeza constituye ella misma un final, se presenta a sí misma como un 

término firme, y por tanto como un principio indemostrado o “axiomático” a partir del cual se 

pretende formular la crítica recusatoria contra -precisamente- lo inmediato e infundamentado, 

lo cual resulta palmariamente inconsistente.58  

 

En caso de que, tratando de evitar tal contradicción, se aduzca que esta misma certeza debe 

también, a su vez, ser demostrada deductivamente, entonces la sombra del proceso 

infinitamente mediado recae de nuevo sobre ella, y esto significa que ya no resulta 

demostrable “en condiciones” (aquellas que exige precisamente quien demanda una 
																																																								
57 Fichte, J.G., Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, en FW I, p. 508. Sobre el problema de la 
fundamentación última en oposición al “nihilismo” en Fichte, puede consultarse: Villacañas Berlanga, J.L., “Ser 
y existir. La estrategia de Fichte contra el nihilismo”, Daimon, 9, 1994, pp. 135-154. Sobre la misma cuestión (la 
autoposición absoluta del Yo como germen del nihilismo en cuanto “desvalorización de lo real”, del no-Yo), 
véase: Weier, W., “Orígenes del nihilismo en el Idealismo Alemán”, Anuario filosófico, Vol. 10, 2, 1977, pp. 
171-190. 
58 En un sentido muy  cercano a las reflexiones que nos ocupan declara oportunamente Heidegger: “Aquello que 
es percibido en el admitir no requiere prueba alguna. Se muestra por sí mismo. Lo así percibido es ello mismo la 
base y el fundamento sobre lo cual se funda y soporta cualquier enunciación acerca de él. Aquí se trata de un 
simple mostrar-se de aquello que es dicho. Logramos esto mediante un simple indicar. No es necesario un 
despliegue de argumentos. Hay que distinguir estrictamente dónde debemos exigir pruebas y buscarlas y dónde 
no se requiere ninguna prueba y, sin embargo, se halla la forma más elevada de fundamentación. No toda 
fundamentación debe y puede ser una prueba, por el contrario, toda prueba es una especie de fundamento. Ya 
dijo Aristóteles: «En efecto, es falta de cultura no conocer respecto de qué cosas debemos buscar pruebas y de 
cuáles no»” (Heidegger M., Seminarios de Zollikon, México, Jitanjáfora-Morelia Editorial, 2007) 



417 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

demostración sobre lo in-condicionado). Con ello, la inmediatez del Ser indeterminado puesta 

como principio originario no se resiente en absoluto a causa de una “refutación” que ni 

siquiera alcanza a rozarla; mucho menos, por tanto, a resquebrajarla o ponerla seriamente en 

cuestión. Quien sabe que lo inmediato no resulta teoréticamente aceptable como fundamento, 

“sabe” simultáneamente -con irreflexiva ignorancia de éste, su saber- que lo inmediato es 

necesariamente presupuesto por ese mismo saber que pretende recusarlo.  

 

En esto consistía precisamente la primera de las opciones planteadas al comienzo, por lo cual 

-a modo de conclusión- es necesario asentar definitivamente el principio conforme el cual no 

es posible justificar razonablemente el acto de proscribir la asunción de un elemento 

inmediato tomado como clave de bóveda de una construcción ontológica en general. Es por 

ello que nuestra propuesta de articulación del discurso ontológico entre lo óntico-finito 

susceptible de ser reflexiva y conceptualmente categorizado, y la referencia negativa que ello 

mantiene hacia el Ser como su presupuesto inmediato e indeterminado, permanece así 

justificada y fundamentada. El Ser originario dado a la pura intuición inmediata se mantiene, 

de este modo, como inicio, fin y punto de fuga de la totalidad del constructo discursivo y 

mediado que lo presupone en calidad de referente negativo dado con necesidad. Tal es la 

potencialmente fructífera estructura de la ontología como disciplina filosófica; una estructura 

carente de firme basamento (en el sentido lógico tradicional), pero cuyo neutro e infinito 

trasfondo subyace de forma permanente al horizonte de todo lo fácticamente dado.  

 

Bibliografía 

Augusto Míguez, “R. (2009), “La libertad incondicionada del yo absoluto en el joven 

Schelling”, Thémata, 41, pp. 39-56. 

Colli, G. (1982), Filosofia dell´espressione, Milano, Adelphi. 

Courtine, J.F. (2010) “Las preguntas ontológicas en la filosofía tardía de Schelling: Platón y 

Aristóteles”, Ideas y valores. Revista Colombiana de Filosofía, 143, pp. 5-31. 

Duque, F., (2004) “Islas en la laguna del sistema. La relación de Kant con Fichte y Schelling 

en el Opus postumum”, Éndoxa. Series filosóficas, 18, pp. 171-206. 

Duque, F. (1998) “La puesta en libertad de la filosofía: El concepto de la libertad y la libertad 

del concepto en Schelling”, Daimon, 16, pp. 41-56 



418 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

Feuerbach, L. (1995), La esencia del cristianismo, Madrid, Trotta. 

Fichte, J. G. (2002), Ensayo de una crítica de toda revelación, Madrid, Biblioteca Nueva. 

Fichte, J. G. (1971), Fichtes Werke (hrsg. von I. H. Fichte), Berlín, Walter de Gruyter & Co. 

Gabás Pallás, R. P. (2001) “El todo-uno del Idealismo Alemán en la poesía de Hölderlin”, 

Enrahonar. Quaderns de Filosofía, 32-33, pp. 43-65.  

Hegel, G.W.F. (1989), Lecciones sobre la filosofía de la historia universal, Madrid, Alianza. 

Hegel, G.W.F. (2003), Wissenschaft der Logik II (Werke 6), Frankfurt, Suhrkamp. 

Hegel, G.W.F. (2003), Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I (Werke 8), 

Frankfurt, Suhrkamp. 

Hegel, G. W. F. (1986), Jenaer Schriften. 1801-1807 (Werke 2), Frankfurt, Suhrkamp. 

Hegel, G.W.F. (1984), Lecciones sobre filosofía de la religión 1, Madrid, Alianza. 

Hegel, G.W.F. (1987), Principios de la Filosofía del Derecho, Barcelona, Edhasa.   

Heidegger, M. (1993), Hegel, GA 68, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann. 

Heidegger, M., (1992), Grundfrage der Philosophie, GA 45, Frankfurt am Main, Vittorio 

Klostermann. 

Heidegger M. (2007), Seminarios de Zollikon, México, Jitanjáfora-Morelia Editorial. 

(Hölderlin, F. (1990), Ensayos, Madrid, Hiperión. 

Husserl, E. (1985), Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, 

Madrid, Fondo de Cultura Económica. 

Husserl, E. (1985), Investigaciones lógicas I, Madrid, Alianza. 

Jacobi, F. H. (1812), F. H. Jacobi Werke, Leipzig, G. Fleischer. 

Levinas, E. (1993), Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro, Valencia, Pre-textos. 

Leyte, A., (2000), “De Húle a Materie: De Aristóteles a Schelling”, Daimon, 21. 

Market, O. (1994), “La exigencia ontológica radical en Fichte y su necesaria ruptura con el 

criticismo”, Anales del seminario de historia de la filosofía, 11, pp. 155-170. 

Nietzsche, F. (2006), Fragmentos póstumos Vol. IV: 1885-1889, Madrid, Tecnos. 

Schelling, F. W. J. (1856-1861), Sämmtliche Werke (hrsg. von K.F.A. Schelling), Stuttgart, 

Cotta. 

Schiller, J.C.F. (1990), Escritos sobre estética, Madrid, Tecnos. 

Schopenhauer, A. (2009), Parerga y Paralipómena. Escritos filosóficos sobre diversos temas, 

Madrid, Valdemar. 

Schopenhauer, A. (2004), El mundo como voluntad y representación I, Madrid, Trotta. 



419 

D I C I E M B R E  
2 0 1 5  

	
	
 

 Incondicionada condición de lo finito. La teoría de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicación a la fundamentación de la ontología | Jaime Llorente 
 
 

	

	

Schopenhauer, A. (2003), El mundo como voluntad y representación II. Complementos, 

Madrid, Trotta. 

Schulz, W., (1975), Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spätsphilosophie 

Schellings, Pfullingen, Neske.  

Serrano, V. (1993), “Sobre Hölderlin y los comienzos del Idealismo Alemán”, Anales del 

seminario de historia de la filosofía, 10, pp. 173-194. 

Severino, E. (2005), Essenza del nichilismo, Milano, Adelphi. 

Villacañas Berlanga, J.L. (1994), “Ser y existir. La estrategia de Fichte contra el nihilismo”, 

Daimon, 9, pp. 135-154. 

Weier, W. (1977), “Orígenes del nihilismo en el Idealismo Alemán”, Anuario filosófico, Vol. 

10, 2, pp. 171-190. 

 

 

 

 




	Blank Page

