l‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

Incondicionada condicion de lo finito. La teoria de la
inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la
fundamentacion de la ontologia

Jaime Llorente

Licenciado en Filosofia por la Universidad de Valladolid y certificado en suficiencia investigadora
por la misma universidad. Licenciado en Antropologia Social y Cultural por la UNED. Licenciado
en Humanidades por la Universidad de Castilla-La Mancha. Grado en Geografia e Historia por la
UNED. Profesor y jefe del Departamento de Filosofia del IES “Campo de Calatrava” (Ciudad
Real).

“Tenemos que explicar lo incondicionado a partir de lo condicionado
y lo condicionado a partir de lo incondicionado”

Novalis (Fichte-Studien, 76)

1. Significacion y centralidad de la cuestion de la inmediatez en el contexto de la

Filosofia del Idealismo Aleman

1.1 Planteamiento de la cuestion: la relacion entre la ontologia y la deduccion de lo

incondicionado

En cierta ocasion, refiriéndose a los avatares hermenéuticos conocidos historicamente
por el Idealismo Alemén, Heidegger apunta que la valoracion del legado aportado por éste
oscila, en el marco de la propia Alemania, entre los opuestos polos de una actitud alternante:
“hasta hoy la relacion alemana con la metafisica del Idealismo Aleméan permanece enredada
en un «o bien-o bien» (Entweder-Oder). O ciego rechazo irrazonable de la metafisica
absoluta, o una igualmente ciega repeticion (Nachreden)”'. Mas alld del enigmaticamente
vaticinado por Heidegger “peligro del ocaso” resultante del “hundimiento” en esta basculante
ambigiiedad, es posible (obviando las actitudes irreflexivamente condenatorias o
entusidticamente apologéticas) retomar ciertas intuiciones originalmente formuladas por los
pensadores del Idealismo Aleméan sobre un trasfondo metafisico (o incluso teologico),
reubicandolas en el seno de marcos tedricos ajenos a aquellos en cuyo interior fueron
originalmente pensadas, pero con los cuales mantienen una potencialmente fructifera relacion

de analogia. Tal es el caso de la tematizacion que las nociones de inmediatez y conocimiento

! Heidegger, M., Hegel, GA 68, Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1993, p. 142.

381

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

inmediato (y por tanto, también sus opuestas) reciben en el seno de la epistemologia
fichteana, asi como en el contexto de las reflexiones ontoldgicas y gnoseologicas de Schelling

a lo largo de la practica totalidad de su vasta produccion tedrica.

Uno de los mas significativos méritos susceptible de serle reconocido al proyecto teorico del
idealismo aleman -y aquel donde radica su principal interés desde el punto de vista de la
ontologia- lo constituye la peculiar forma en que logra satisfacer la pretensién ultima y
fundamental que alienta en toda filosofia digna de tal designacidon, a saber: la tentativa
orientada a elevar lo originariamente irreflexivo a la esfera de la reflexion, lo inmediata y
puramente factico al discurso racional, y lo primigeniamente carente de contenido al
contenido aportado por la discursividad referencial propia del Idgos®. En contexto
estrictamente ontologico, tal puro “hecho” inmediato y externo a la esfera de la reflexion
admite ser identificado con el puro Ser, en cuanto éste resulta contemplado en términos de
absoluta facticidad originaria e indeterminada subyacente a todo lo captado en el interior de la
esfera de la determinacion y la finitud. Esta pretension orientada a propiciar la emergencia de
lo irreflexivo y puramente factico a la superficie de lo conceptualmente consciente, cabe ser
localizada -de modo subyacente o explicito- en multiples construcciones tedricas
caracteristicas del Idealismo Aleman. Aparece larvadamente bajo la forma de Yo absoluto
deducido a partir de la subjetividad empirica en el primer Fichte y el joven Schelling (1794-
95), se muestra como ‘“fondo oscuro de la existencia” (Freiheitschrift de 1809) o como
“tiempo anterior al mundo” (Die Weltalter) en el Schelling posterior (1810-1815), o
comparece envuelta en los ropajes de la idea 16gica “premundana” ulteriormente explicitada y
desarrollada (en la l6gica de Hegel). En todos estos casos, se trata de aproximar al circulo de
la reflexion el referente simple (a la vez “Gltimo y primero”) al cual remite, en ultima
instancia, todo aquello supuestamente dado de forma epistemoldgicamente prioritaria, esto es,

lo mediado empiricamente constatable (el yo empirico-psicologico, la realidad efectiva en su

2 En palmaria alusién a ello escribe Hegel: “El espiritu ha producido esta virtud y sabe traer a la reflexion lo
irreflexivo, el puro hecho” (Hegel, G.W.F., Lecciones sobre la filosofia de la historia universal, Madrid,
Alianza, 1989, p. 146). También Fichte -en 1810- atribuye al pensar reflexivo la misma tarea en relacion al saber
en tanto que “esquema” o expresion de Dios: “Si existe tal esquema, lo cual no puede hacerse patente mas que
por su ser inmediato, puesto que no existe mas que en la inmediatez, ¢l no tiene consistencia sino por el hecho de
que Dios existe [...]. La expresion inmediata y concreta de este conocimiento, que en el saber real no llega de
ningin modo a la consciencia sino que no es elevado a ella mas que a través de la Doctrina de la Ciencia, es el
saber real mismo en cuanto a su forma” (Fichte, J. G., Die Wissenschaftslehre in ihrem algemeinen Umrisse, en
Fichtes Werke Band Il [hrsg. von I. H. Fichte], Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1971, pp. 697-698. En adelante
FW con indicacion de volumen y pagina).

382

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

conjunto, la temporalidad histéricamente dada, o la realidad finita en su totalidad,
respectivamente). Todo ello se muestra como elemento empiricamente dado de forma
“inmediata”, pero, en cuanto es puesto en evidencia como resultado (como producto arrojado
por un proceso anterior) es también susceptible de ser “genealdgicamente” deducido en pos
del elemento originario del cual deriva. En esto consiste precisamente el trabajo de la

reflexion cuando ésta es aplicada a un arkhé no directamente abordable”.

La investigacion emprendida en el presente estudio se orienta, pues, hacia la consecucion de
un doble objetivo. 1: Poner de manifiesto la decisiva relacion existente entre el modo en el
que el Idealismo Aleman aborda la cuestion relativa al vinculo entre lo inmediato y lo
reflexivo en todas sus variantes, y la forma de acceso metddico al Ser (entendido como
elemento no oOntico e indeterminado que ha de ser presupuesto con anterioridad a la captacion
de todo ente concreto). 2: Una vez fijado el “estatuto epistemoldgico” que conviene
esencialmente al “objeto” capital de toda ontologia, seria necesario mostrar como el concepto
de inmediatez es capaz de oficiar a modo de instancia fundamentadora de la propia ontologia
como disciplina filosofica. Esto sucede en la medida en que suministrar una correcta
fundamentacion “objetiva” (en general) significa, ante todo, justificar los principios ultimos
sobre los cuales se apoya el edificio tedrico de la disciplina en cuestion. En el presente caso,
tal fundamentacion pasa por poner de relieve la necesaria remision de los conceptos
ontologicos fundamentales a una inmediatez originaria que, en cuanto tal o “en si misma, no
admite -ni precisa- demostracion justificativa alguna, dado que la propia “naturaleza” de tal
inmediatez exige la superfluidad e imposibilidad de “demostraciones ultimas”, las cuales
entrarian en directa contradiccion con el status inmediato y no demostrable propio del Ser y lo
tornarian justamente aquello que esencialmente no es ni puede ser. En virtud de su esencia

misma, toda explicacion torna dependiente lo explicado. Toda tentativa de Erkldrung

*En alusion a este acto de “recuperaciéon de lo extrarreflexivo™ escribe Fichte: “Se podria preguntar: ;qué
realidad debe corresponderle a aquellas acciones que quedan fuera del ambito de toda conciencia y que no son
puestas en la conciencia, si la realidad so6lo le corresponde a lo que necesariamente es puesto por el Yo? [...]. Si
se quieren reunir sistematicamente las operaciones (Verrichtungen) del espiritu humano en un ultimo
fundamento, se tendran que aceptar unas y otras como acciones del mismo [...]. Aquellas acciones originarias
tienen la misma realidad que la causalidad reciproca de unas cosas sobre otras en el mundo sensible y su
continua accion reciproca. Tan pronto como el espiritu humano se repliega sobre si mismo tras la realizacion de
esta tarea, y encuentra que todo lo que creia percibir fuera de si lo ha producido s6lo desde si mismo, entonces
anticipa a la razén sintéticamente progresiva la tarea de reunir todas estas operaciones del espiritu en el ultimo
fundamento [...] Que un Yo puro y las operaciones del mismo anteriores a toda conciencia no tengan realidad
alguna porque no se presentan a la conciencia comun, significa lo mismo que si un salvaje sin formacién alguna
dijera si hablase: vuestra causalidad y vuestra accion reciproca no tienen ninguna realidad, pues no se pueden
comer” (Fichte, J. G., Grundlage des Naturrechts, en FW 111, pp. 25-26).

383

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

(explicacion aclaratoria de caracter discursivo) inocula inevitablemente Abhdngigkeit
(dependencia, remision a principios “justificativos” externos) en el objeto que pretende
explicar. Lo inmediato cabe ser definido como aquello cuya aprehension perceptiva carece de
nexos referenciales con respecto a algo ajeno al “objeto” asi captado, mientras que ex-plicar
de forma reflexiva significa precisamente poner al objeto en relacion de im-plicacion
“abstracta” con principios justificativos externos a si mismo: desplegar o explicitar -

poniéndola en relacion- su originalmente dada facticidad.

Ahora bien, en caso de que la ontologia adopte como “objeto” o elemento ultimo apuntado
por su meditacion al Ser concebido como evento que “se da” de forma diferenciada con
respecto a los entes concretos cuyo aparecer posibilita (al modo en que tal escision articulada
es tematizada por el concepto heideggeriano de “diferencia ontoldgica” o Zwiefalt), resulta
preceptivo extraer las implicaciones “epistemologicas” y “metodoldgicas” necesariamente
derivadas de tal posicion. En cuanto elemento “no dntico” y esencialmente indeterminado, el
Ser se presenta ante la intuicion como instancia dada con absoluta inmediatez, lo cual no
permite su tematizacion de forma reflexiva, resultando, por tanto, refractario a toda hipotética
tentativa de explicacion, dado que ésta supone necesariamente la presencia de mediacion,
determinacion y finitud (justamente aquellos atributos que, por esencia, no convienen al Ser

inmediato).
1.2 La cara en sombras de la explicacion conceptual (Sobre el método de presuposicion)

Ubicados de este modo los elementos configuradores de nuestro paisaje tedrico, surge
en este punto la cuestion esencial: dado lo anterior, ;se impone la renuncia a la elaboracion
teorica del término “Ser” (e incluso a su mera mencidn), o cabria hipotéticamente adoptar un
procedimiento reflexivo investido de potencia descriptiva capaz de situar al Ser en contexto
teorico de tal forma que resulte discursivamente “acotado” sin que por ello deje de ser
respetado su caracter inmediato y, por tanto, heterogéneo a toda explicacion (necesariamente
conceptual y mediada)? A través del recorrido descrito en torno a la elaboracion de la
cuestion de la inmediatez en el Idealismo Aleman se trataria de hallar vias de orientacion
relativas a la posible respuesta a tal interrogante; respuesta que, una vez localizada, cabria

aplicar de forma virtual al problema de la fundamentacion del discurso ontologico.

384

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

“A mi modo de ver, el mayor mérito del pensador es desvelar lo existente y revelarlo (Daseyn
zu enthiillen und zu offenbaren). La explicacion (Erkldrung) es para €l solamente un medio
(Mittel), una via que conduce a un fin; un fin muy préoximo, jamas el fin Gltimo. Su fin Gltimo
es aquello que no puede ser explicado, aquello que es insoluble, inmediato, simple™*. De este
modo, tan impregnado de resonancias ligadas a la atmodsfera tedrica que acabamos de
presentar, se expresa Friedrich Heinrich Jacobi en carta a Moses Mendelssohn del 1 de
Septiembre de 1783. Doce afios mas tarde, Schelling retoma con practica literalidad el espiritu
y la letra contenidos en tal pasaje, si bien concretando ain mas la naturaleza del objeto asi
tematizado: “El supremo meérito del investigador en filosofia no es dar lugar a conceptos
abstractos y extraer de ellos sistemas’. Su fin ltimo es el puro Ser absoluto, su mayor mérito
es desvelar y revelar aquello que no se deja jamas reducir a conceptos, explicar (erkldren),

desarrollar; en una palabra, lo indisoluble, lo inmediato, lo simple”6.

En ambos casos, tanto Jacobi como Schelling -al igual que hara posteriormente Holderlin-’
ubican de modo explicito el ambito propio del pensar filosofico en el interior de una esfera
cuyo dominio excede el de la mera Erkldrung, es decir, el circulo de la discursividad mediata.

Esta es concebida solamente a titulo de Jrganon subsidiario conducente a transportar al

* Jacobi, F. H., Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn (1785), en F. H. Jacobi
Werke, Leipzig, G. Fleischer, 1812, Band IV-1, p. 72. En lo sucesivo JW.

> Analoga sospecha dirigida contra los constructos sistematicos meramente conceptuales aparece en los primeros
paragrafos de la Darstellung der Wissenschafislehre (1801) de Fichte: “La Doctrina de la Ciencia, en tanto que
saber del saber, no es ni una pluralidad de conocimientos, ni un sistema, ni una coordinacién de proposiciones,
sino una consideracion absolutamente unica, indivisible. La intuicidon es ella misma saber absoluto, solidez,
inquebrantabilidad e inmutabilidad del acto de representacion, y la Doctrina de la Ciencia es Unicamente la
intuicion Unica de esta intuicion” (FW 11, p. 9). En anéalogo sentido Fichte afiade: “Descartando la idea de que la
Doctrina de la Ciencia sea un sistema de conocimientos, siendo mas bien una intuicién unica, podra
perfectamente hacerse que la unidad de esta intuicién no sea de ningun modo una simplicidad absoluta, un
elemento ltimo, &tomo o mdénada -0 como se quiera aun expresar este no pensamiento- , porque €l no puede ni
podria encontrarse de manera general en el saber” (/bid., p. 10).

®Schelling, F.W.J., Vom Ich als Prinzip der Philosophie oder iiber das Unbedingte im menschlichen Wissen
(1795), en Sdmmtliche Werke I (hrsg. von K.F.A. Schelling), Stuttgart, Cotta, 1856-1861, p. 186. En lo sucesivo
SW seguido de volumen y pagina.

" Quien, como colofén a su ensayo sobre las Briefe de Jacobi, transcribe casi literalmente el citado pasaje
(Holderlin, F., Ensayos, Madrid, Hiperion, 1990, p. 18). Asimismo, en su ensayo acerca de la divisiéon de los
géneros poéticos, el propio Holderlin se refiere a la necesidad de presuposicion de lo indeterminado originario
(el “albedrio de Zeus™) por parte de lo finito: “Y aqui, en la desmesura del espiritu en la unitariedad y en su
aspiracion a la materialidad, en el aspirar de lo divisible, de aquello més infinito, mas adrgico, en lo cual tiene
que estar contenido todo aquello que es mas orgéanico, porque todo lo que existe de manera mas determinada y
mas necesaria hace necesario algo existente de manera mas indeterminada y mas innecesaria” (/bid., p.
82).Sobre las criticas (e incomprensiones) de Holderlin con respecto a Fichte y el primer Schelling (asunto al que
no podemos dedicarnos en el espacio del presente estudio), véase el estudio de Vicente Serrano: “Sobre
Holderlin y los comienzos del Idealismo Aleman”, Anales del seminario de historia de la filosofia, 10, 1993, pp.
173-194. Desde un prisma totalmente distinto puede consultarse asimismo: Gabas Pallas, R. P., “El todo-uno del
Idealismo Aleman en la poesia de Holderlin”, Enrahonar. Quaderns de Filosofia, 32-33, 2001, pp. 43-65.

385

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

filosofo hasta las inmediaciones de lo aconceptual y simple (y por ello indeterminado y no
mediado), sin ser capaz de favorecer su efectivo acceso a ello®. Ahora bien, jcabe en este
marco tedrico hablar propiamente de “acceso” efectivo a lo inmediato, o resultaria necesario
indicar que a este respecto tal hipotético acceso ha sido ya denegado de forma absoluta desde
el comienzo? Sucede, en ultimo término, que aquello que no es posible explicar o desarrollar
(merced a su caracter “herméticamente replegado sobre si”, esto es, inmediato) aparece como
algo refractario a toda posible derivacién predicativa operada a partir de ello; admitiendo
unicamente, a lo sumo, ser presupuesto o referencialmente demandado por los constructos

explicativos que justamente carecen de potencia tedrica para describirlo.

En otros términos: lo simple es necesariamente presupuesto por lo compuesto, lo inextricable
por lo imbricado a modo de symploké, 1o inmediato por lo mediatizado, lo aconceptual por el
concepto, lo inexplicable por la explicaciéon y lo indeterminado por lo finito’. Desde esta
perspectiva, todo elemento condicionado presupone (légica y ontologicamente) un
incondicionado anterior que se erige como condicion de posibilidad de la propia existencia de
lo condicionado en general: como auténtica condicion incondicionada de la totalidad de lo
finito. Este es el modo apropiado (y tnico) mediante el cual cabe referirse a lo “indisoluble y
simple” mencionado por Jacobi y Schelling incluyéndolo de algin modo en la esfera del
discurso filosofico. Dificilmente cabria sefalar otro dispositivo metodico capaz de llevar a
término esta tarea alusiva, pero conviene no perder de vista que se trata de un “medio” no
explicativo ni vinculado a la “progresiva” discursividad conceptual, sino de un indirecto
“medio” negativamente referencial. Método, pues, transido de la negatividad derivada de su
necesario remitir a aquello que constituye su negacion: lo inmediato, lo vacio de todo
contenido conceptualmente aprehensible, lo irreflexivo. Asi, pues, el medio o “via que
conduce a un fin” mencionada por Jacobi (aspecto, por lo demads, coincidente con el

significado etimologico del término méthodos), debe ser considerada, no como una via

¥ Al modo en que lo expresa Heidegger: “Lo necesario tiene su mas poderosa figura en lo simple. Llamamos
simple a aquello que es inadvertidamente lo mas dificil, aquello que cuando es, se muestra inmediatamente a
cualquiera como lo mas sencillo y mas captable, y no obstante continua siendo lo mas dificil” (Heidegger, M.,
Grundfrage der Philosophie, GA 45, Frankfurt, V. Klostermann, 1992, p 13).

°En alusion a ello, escribe Schelling en 1809: “En ningan lugar parece que el orden y la forma sean lo
originario, sino como si se hubiese ordenado algo inicialmente sin regla. He aqui la inasible (Unergreifliche)
base de la realidad de las cosas, el resto que nunca se puede reducir, aquello que ni con el mayor esfuerzo se deja
disolver en el entendimiento [...]. De esta ausencia de entendimiento es de la que surgid propiamente el
entendimiento” (Schelling, F. W. J., Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit,
en SW VII, pp. 359-360).

386

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

“progresiva” sino en términos de una suerte de “andmnesis” cuyo objetivo final (la
inmediatez irreductible a conceptos) aparece indicada al término del proceso de

rememoracion configurado por el itinerario recorrido por el discurso conceptual.

En el umbral mismo de nuestra consideracion relativa a la cuestion de la inmediatez en el
Idealismo Aleman nos topamos ya con lo esencial. Por un lado, el acto o dato originario
(inmediato) resulta inaprehensible en el marco de la conciencia reflexivo-representativa
habitual o empirica, y por otro -en virtud de esta imposibilidad misma-, tal dato originario y
extra-reflexivo debe ser presupuesto con “anterioridad” a la eclosion y efectiva presencia de
todo acto consciente. Fichte enfatiza a menudo, ya desde el inicio de su proyecto teorico, que
“esta reflexion sobre el Yo no puede jamas llegar en cuanto tal a la conciencia, porque ésta no

1
»10 - Acerca de esto, resulta

es de ningin modo inmediatamente consciente de su acto
pertinente sefialar de modo previo que una expresion tal como “inmediatamente consciente”
constituye una palmaria contradictio in terminis. A aquello que es inmediato, le esta vedada
desde el comienzo la entrada en el circulo de los contenidos susceptibles de ser conscientes,
conocidos y “sabidos” (en el contexto semantico habitualmente ligado a la reflexion
conceptual ligado a tales términos)''. Reparese ya, desde este momento propedéutico, en el
hecho de que el panorama tedrico que va perfilandose en el horizonte de nuestra
consideracion coincide con el apuntado con anterioridad en términos de reformulacion del
método ontoldgico de tematizacion del Ser. Fichte y Schelling no aluden explicitamente, al
abordar la cuestion de la inmediatez de lo incondicionado, a la inmediatez propia del Ser en
cuanto dato ontolégico primigenio, sino mas bien a la propia del Yo absoluto, del ego

autofundado como basamento ultimo de todo conocimiento humano, de la intuicion

puramente intelectual, del Abgrund (abismo) incondicionalmente libre subyacente a toda

' Fichte, J. G., (Grundlage der gesammten Wissenschafislehre, en FW I, p. 295). Tanto al comienzo del
itinerario especulativo fichteano (en 1794) como al final (en 1810), la formulaciéon acerca de este aspecto
permanece invariada: “La inmediata y concreta expresion de este conocimiento, el cual no puede llegar a la
conciencia de ningiin modo como saber real sino que simplemente es elevado a ella por medio de la Doctrina de
la Ciencia, es ahora el saber efectivo mismo en su forma” (Fichte, J.G., Die Wissenschaftslehre in ihrem
allgemeinen Umrisse, en FW 11, p. 698).

" Emmanuel Levinas (en su ensayo L ontologie est-elle fondamentale?) se ha apercibido de este rasgo en
referencia a la ontologia heideggeriana: “Si las cosas son solamente cosas la relacion que con ellas se establece
es la de comprension como entes; se dejan sorprender a partir del ser, a partir de una totalidad que les otorga una
significacion. Lo inmediato no es objeto de comprension, un dato inmediato de la conciencia es una
contradiccion en los términos” (Levinas, E., Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro, Valencia, Pre-textos,
1993, p. 22). En oposiciéon a ello, Levinas propone con justicia la consideracion de un origen de la filosofia
situado en un ambito anterior a si misma, incardinado en una experiencia anterior al discurso filosofico:
“;Comienza la Filosofia antes de si misma?, ;en una vivencia anterior al discurso?” (/bid., p. 129).

387

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

existencia finita o de la propia existencia de Dios (Daseyn Gottes), y no obstante, el esquema
esencial de fondo comun a la totalidad de tales indicaciones resulta plenamente aplicable de
modo fructifero a la propuesta de reformulacion del método ontologico anteriormente

propuesta. Tal es el espiritu del cual parte la presente investigacion.

Senalemos finalmente que la obra de Fichte y Schelling no serd abordada en lo sucesivo desde
una perspectiva cronoldgica o historica, sino desde un punto de vista conceptual y
sistematico. Esto significa que no se trata aqui de historiar de modo temporal los diferentes
periodos en los que cupiese dividir la evolucion del pensamiento de Fichte ni de abordar las
cuestiones tratadas teniendo en cuenta las diversas €pocas en que suele fragmentarse el
devenir de la reflexion schellinguiana. Se trata, mas bien, de conceder prioridad a “la cosa
misma” (a la cuestion de lo inmediato y su relacion con el discurso ontoldgico), es decir, de
rastrear y examinar los textos de ambos pensadores siempre desde el criterio de su pertinente
referencia a la cuestion tedrica que aqui nos ocupa, y que no es otra que la ya enunciada en el
subtitulo del presente estudio, con independencia del lugar concreto y cronologicamente

determinado en el cual tal cuestion aparezca.
2. Presuposicion y demostracion
2.1 La condicion de lo definido

Hasta el momento se ha mostrado como lo inmediato no reflexivamente comprensible,
tampoco permite ser derivado o elaborado discursivamente de modo conceptualmente
“directo”. Es necesario, pues, presuponerlo desde el comienzo y orientar, seguidamente, el
sentido de la investigacion hacia sus ulteriores derivaciones ya incardinadas en la esfera de lo
abstracto y mediatizado, las cuales lo suponen como ya presente en todo momento. Tanto
Fichte como Schelling y Hegel apuntan hacia este rasgo consustancial a la esencia de la
inmediatez mediante el empleo de ilustraciones extraidas del &mbito geométrico. Asi, por
ejemplo, Fichte (en el contexto de su escrito de defensa frente a la acusacion de ateismo
elevada contra €l en 1799, y ocupandose de desligar la idea de Dios de toda referencia a lo
finito y determinado) indica con precision la razon por la cual lo absoluto (Dios, en este caso)
no admite ser propiamente concebido de forma conceptual y reflexiva; no al menos al modo

en que ello es propuesto por sus acusadores: “Todo nuestro pensar es un esquematizar, s

388

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

decir, un acto de construir, un acto de limitar y formar aquello que debe ser presupuesto en el
fundamento de nuestro espiritu, en el acto de pensar (es decir, un esquema). En geometria, por
ejemplo, el espacio vacio se encuentra limitado de una cierta forma por el trazado de un
triangulo, un circulo, etc. Esto es, con rigor, universalmente conocido y admitido. Pero esta
construccidon de un objeto a priori no vale solamente para la geometria, vale para todo nuestro
pensar, incluso para aquel que llamamos experiencia (Erfahrung). La diferencia es que en el
primer caso podemos llegar a ser conscientes del acto de este construir, mientras que en el
segundo no podemos sino indicarlo por la mediacion de la filosofia trascendental”'”. Mas
adelante Fichte aclara el significado que atribuye a la facultad de concebir: “Precisamente se
llama concebir a un acto de comprender en su totalidad algo fuera de la masa de lo
determinable’, de modo que mas all4 de la frontera trazada permanezca atin algo que no es
comprendido en ella, y que entonces no vuelve a aquello que es concebido. Desafio a todos
aquellos que me leen a tratar de concebir (begreifen) de otro modo. Toda realidad
comprendida por nosotros no es mas que finita, y lo es porque nosotros la comprendemos.
Todo aquello que es algo para nosotros no lo es mas que en tanto no es otra cosa también.
Toda posicidon no es posible mas que por negacion; del mismo modo, pues, que la palabra
determinar misma no significa ninguna otra cosa mas que limitar. Por tanto es claro que desde
que se hace de Dios objeto de un concepto, deja de ser Dios, es decir, el ser infinito, y es

encerrado en limites”'*,

De los pasajes anteriores se desprende con toda evidencia el hecho de que Unicamente lo
finito y determinado puede ser objeto del pensamiento discursivo-conceptual. Ahora bien,
toda determinacion, en la medida en que se presenta constituida como tal, aparece como un

resultado: una derivacion con respecto a un presupuesto necesariamente “anterior” concebido

12 Fichte, I.G., Gerichtliche Verantwortung gegen die Anklage der Atheismus, en FW V, p. 259. También Jacobi,
en la célebre carta a Fichte de 1799, tras aludir a la representacion de la Wissenschaftslehre como un
“spinozismo invertido” o un “materialismo sin materia”, establece un parangoén entre la conciencia pura y el
vacio espacio matematico: “No es necesario que exponga coémo la matematica pura puede crear en el
pensamiento cuerpos matematicos, y después un mundo entero a partir de la nada, presuponiendo el trazo de una
linea recta y la construccion de un circulo. Por tanto, s6lo aquel que fuera lo suficientemente ignorante e
insensato como para despreciar la geometria y la aritmética, aquélla porque no crea sustancias, y ésta porque no
crea ningun significado numérico con valor de ser, despreciaria también la filosofia trascendental” (Jacobi, F. H.,
Brief an Fichte, en JW, III, pp. 12-13). Una formulacién estrechamente préxima al “geométrico” ejemplo
jacobiano de 1799 reaparece bajo la forma de la “metafora de la linea trazada” en los primeros paragrafos de
Darstellung der Wissenschaftslehre de Fichte (FW 11, p. 5y ss.).

'* Concebida ésta de modo estrechamente analogo a la aludida por Fichte en 1794: “Es solamente en virtud del
Yo como el orden y la armonia llegan a la masa muerta e informe (in die todte formlose Masse)” (Fichte, J. G.,
Ueber die Wiirde des Menschen, en FW 1, p. 413).

“FEWV, p. 265.

389

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

con absoluta prioridad logica y ontoldgica en relacion con todo elemento finito empiricamente
considerado. Este presupuesto apuntado por la finitud escapa al dominio de la captacion
representativa, pero admite ser caracterizado a sensu contrario en términos de negacion de lo
determinado, esto es, como aquello que incorpora los “predicados negativos™ inversos a los
constitutivos de lo finito: in-finitud, in-determinacidn, carencia de limite y contenido
propiamente “entitativo”, simplicidad, y por tanto posibilidad Unica de captacion a través de
un acto perceptivo inmediato. Schelling se refiere a este constitutivo aspecto propio de lo ab-
soluto en el contexto de las Stuttgarter Privatvorlesungen de 1810 empleando -al igual que lo
hiciera Fichte- un simil imaginativo extraido del ambito de la geometria. La cuestion a
elucidar hace referencia, en este caso, a la posibilidad (intrinsecamente contradictoria) de
suministrar una prueba demostrativa (Beweisung) acerca de lo inmediato: “Una cuestion
corriente es la de saber como, si la filosofia hace de Dios su fundamento, llegamos nosotros
entonces al conocimiento de Dios o del absoluto. A esta cuestion no existe respuesta. La
existencia de lo incondicionado (das Unbedingte) no podria ser demostrada como la de lo
condicionado. Lo condicionado es el unico elemento en el cual una demostracion se torna
posible. Del mismo modo que el gedmetra, cuando comienza a probar sus proposiciones, no
prueba previamente la existencia del espacio sino que simplemente lo presupone, igualmente
la filosofia no prueba la existencia de Dios, sino que confiesa que ella no subsistiria un solo
instante sin un absoluto o sin Dios". Todo [lo finito] no se deja presentar mas que en el
absoluto. Tampoco el existir de lo incondicionado interviene antes del existir de la filosofia,
sino que toda filosofia no se ocupa més que de este existir. Toda la filosofia es propiamente la
prueba continua del absoluto, el cual, de este modo, no debe ser requerido al comienzo de la

filosofia”'®.

'3 A este respecto cabria indicar que Schelling se hace aqui acreedor de las invectivas elevadas por Hegel contra
la consideracion de lo divino bajo el prisma de la mera “ciencia inmediata”. Desde la oOptica hegeliana, el
verdadero contenido de la religion lo constituye el grueso de las pruebas (argumentos mediatos, por tanto)
tendentes a demostrar la existencia y mostrar la esencia del ser divino; no resultando admisible en ninglin caso
una intuiciéon simple y carente de contenido (inmediata) relativa a tal saber, y que viniese hipotéticamente a
dispensar de llevar a cabo las anteriores pruebas: Cf. Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, parag.
61 y ss. (especialmente el parag. 73).

' SW VII, p. 424. En analogo sentido declara Hegel en Ciencia de la Iégica: “La individualidad concreta esta ya
otorgada al conocimiento subjetivo natural como lo primero. Al contrario, en el conocer, que es por lo menos un
concebir, al tener como fundamento la forma del concepto, lo primero tiene que ser lo simple, lo separado de lo
concreto, porque solo de este modo el objeto tiene la forma de lo universal que se refiere a si mismo y de lo que,
segiin el concepto, es inmediato [...]. En si y por si, lo universal [lo indeterminado] es el primer momento
conceptual porque es lo simple, y lo particular es s6lo el momento siguiente porque es lo mediado; y a la inversa:
lo simple es lo mas universal, y lo concreto, por ser lo diferenciado en si, y por eso lo mediado, es lo que
presupone ya el transito (den Ubergang voraussetzt) a partir de un primero” (Hegel, G.W.F., Wissenschaft der
Logik II [Werke 6], Frankfurt, Suhrkamp, 2003, pp. 520-521).

390

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

El hecho de que el absoluto (esto es, lo ontolégicamente indeterminado y simple) “no deba ser
requerido (probado) al comienzo de la filosofia”, significa no solo que el filésofo se halla
dispensado de efectuar tal esfuerzo probatorio merced a la propia naturaleza del objeto al que
se orienta su discurso, sino también que tal absoluto es ya demandado con necesidad de
presuposicion  “logica” por el propio proceso deductivo-mediato operado sobre lo
determinado (lo “de-finido” al modo del tridngulo trazado de forma empirica). El terminus ad
quem (que desde esta perspectiva lo es también a quo) situado como extremo ultimo del
proceso mediato de deduccién de lo finito constituye, pues, el presupuesto indeterminado
originariamente fundacional de todo conocer. jAcaso no se trata manifiestamente del mismo
procedimiento teorico que Fichte hace extensivo a la totalidad de nuestra experiencia de lo
real? A este presupuesto no le es dado aparecer como parte integrante del contenido del saber,
se halla excluido del proceso reflexivo en que tal saber consiste merced a su propia naturaleza
de supuesto inmediato y carente de determinacion (de limites o /4oroi). El instrumento
deductivo y mediato que es la racionalidad discursiva permite solamente la aproximacion
hasta el limite de tangencia entre lo finito y lo incondicionado, pero no el acceso a esto ultimo
(su efectiva descripcion o “colonizacion” conceptual) mediante el uso de los medios propios
de tal organon (como fue indicado por Jacobi y Schelling). En efecto, la tnica jurisdiccion
propia del concepto reside en el interior de la esfera de lo finito, de lo mediado; justamente,
por tanto, de aquello que el Ser considerado por nosotros no “es” en virtud de su misma

esencia'’.
2.2 La (conceptualmente) indemostrable condicion del concepto

El acto mismo de la reflexion conceptual exige y presupone la previa constatacion de la
existencia de un objeto finito, limitado y determinado (be-greifen significa precisamente
“aferrar”, “asir”), y a su vez, la posicion de tal objeto demanda con necesidad la simultanea
posicion de otras determinaciones igualmente finitas (que lo son por causa de este mismo

hecho de su coexistencia con lo otro de si) ubicadas “mas alld” o “al lado” de la

'7«“Toda reflexion presupone la determinaciéon” (Fichte, J. G., Grundlage der gesammten Wissenschafislehre, en
FW 1, p. 318). E igualmente: “Una nueva actividad del Yo se aplica a este no-Yo, o aun una reflexion se opera
sobre éste. Ahi no puede haber reflexion mas que sobre aquello que es limitado. La actividad del no-Yo es, pues,
necesariamente limitada” (Fichte, J. G., Grundriss des Eigentiimlichen der Wissenschaftslehre, en FW 1, p. 365).
Toda de-finicién conceptual implica, en efecto, un correlato objetivo igualmente definido sobre el cual ejercerse.
Tal es la naturaleza esencial de la facultad reflexiva. En el exterior de este circulo compuesto por finitudes, el
concepto “de-finiente” carece absolutamente de potencia descriptiva alguna.

391

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

determinacién considerada en primer término'®. En otras palabras: si se constata la existencia
de un objeto “definido”, entonces debe haber mas alla de los perfiles o limites instituidos por
la presencia de éste, al menos otro objeto igualmente finito (condicionado, por tanto) merced
a cuya existencia el primero es susceptible de ser considerado como tal elemento finito. La
finitud, en general, presupone la existencia de una pluralidad configurada por determinaciones
“Onticas”. La posicion de un objeto como perteneciente a la trama general de lo realmente
dado implica, por extension, la previa donacion universal de un horizonte mundano: un
agregado de determinaciones finitas excluyentes entre si, y que a la vez se presuponen y
precisan de modo reciproco. A esta “posicion” del darse de un elemento definido (que nunca
puede ser contemplada como verdaderamente originaria, sino como subsidiaria y derivada de
algo anterior) es a la que se refiere Hegel al afirmar que “En el comienzo uno se halla en lo
inmediato. Las otras ciencias poseen, a su manera, una ventaja; en la geometria, por ejemplo,
se comienza con la tesis: hay un espacio, un punto, una linea, etc. Ahi no se trata de
demostrar; eso se concede inmediatamente. En la filosofia no estd permitido comenzar con las
palabras «se da», «hay» (es gibf). Esto seria lo inmediato”"®. Del mismo modo, radicalizando
una idea ya expuesta por el Schelling de Vom Ich, Hegel puntualiza este extremo: “Se dice
igualmente hay una esencia suprema y se debe entender por tal a Dios. Es necesario hacer en
este punto una doble advertencia. La primera es que la expresion hay es de aquellas que
designan lo finito. Asi es como decimos, por ejemplo, «Hay tal nimero de planetas» o bien
«hay plantas de tal o cual indole». Todo aquello que existe de ese modo, es alguna cosa fuera
y al lado de la cual hay otra. Pero no se puede aplicar a Dios, en cuanto ser absolutamente
infinito, el «hay Diosy» (ist Gott), ya que no se puede decir que fuera y al lado de ¢l haya otro

: 2
existente (andere Wesen)™’.

En este punto recalamos en la segunda cuestion fundamental: ;Resulta factible la demanda de

demostracion en referencia a la justificacion del presupuesto originario de lo finito, siendo

'8 «Limite (Schranke), falta de conocimiento, son solamente determinados como tales por comparacién con la
idea disponible de la universalidad, de algo completo y perfecto. Es, pues, simple irreflexion ignorar que la
indicacion de algo como finito y limitado es la prueba de la presencia real en ella de lo infinito e ilimitado, y que
el conocimiento de limites (Grenze) no puede existir sino en tanto que lo ilimitado se encuentra en la esfera de la
conciencia” (Hegel, G.W.F., Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften I, [Werke §], Frankfurt,
Suhrkamp, 2003, p. 144). A este respecto, Hegel describe simultdneamente la esencia plural de la finitud y su
necesaria referencia a su opuesto, esto es, a lo ilimitado y simple que ha de ser presupuesto con prioridad a la
consideracion de un elemento determinado cualquiera.

19 Hegel, G.W.F., Lecciones sobre filosofia de la religion 1, Madrid, Alianza, 1984, p. 249.

* Hegel, G.W.F. Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften I, ed. cit., p. 233.

392

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

¢éste por esencia indeterminado e inmediato? En absoluto. Aparte de no resultar necesaria ni
apropiada a la naturaleza de su “objeto” (la necesidad inherente a la presuposicion ontologica
reviste mayor volumen de pregnancia que la derivada de la mera inferencia légica), tal
demanda debe aparecer -considerado lo anterior- como una pretension simplemente absurda y
autocontradictoria. En efecto, el dominio propio de la demostracion (Beweisung) coincide con
el reino de lo condicionado (das Bedingte), del mismo modo que el de la reflexion conceptual
coincide con el circulo de lo mediado, ontico y determinado. La “prueba” o “demostracion”
unicamente resulta posible y concebible en el marco de lo reificado (aquello que, en cuanto
finito, excluye a otros elementos finitos), nunca en referencia a la inmediatez ontologica
indeterminada propia del puro Ser. El acto de llevar a cabo una demostracion (en general)
implica la puesta en evidencia del objeto demostrado como algo puesto por otras instancias
anteriores a ¢l o resultante y derivado de ellas. Esto solamente es factible cuando se trata con
elementos finitos y por ello condicionados®', mientras que resulta inviable cuando el referente
apuntado por tal pretension es aquella instancia indeterminada (incondicionada) de la cual
deriva y a la cual presupone como condicidon de posibilidad toda determinacion y finitud: el
Ser. Es precisamente en virtud de lo anterior, como el Ser se muestra ante la percepcion en
términos de elemento inmediato, esto es, no susceptible de ser derivado respecto de algo

previo, ni de admitir derivacion ulterior alguna a partir de €l.

Fichte es plenamente consciente de esta estructura propia de la demostracion en su

articulacion con lo inmediato, refiriéndose, de hecho, a ella en multiples ocasiones. Asi

! Tanto Schelling como Hegel conocen bien esta necesidad de pluralidad 6ntico-determinada requerida por todo
objeto finito inserto en el contexto de una totalidad. Particularmente, Schelling se refiere a ella durante el
transcurso de sus lecciones en Wiirzburg de 1804 (conocidas como Propddeutik der Philosophie), donde, tras
afirmar que “en el universo no hay nada separado de modo absoluto”, se apunta claramente que “toda cosa esta
relacionada (in Verkniipfung) con todas las otras”, puesto que “este es el unico modo en el que las cosas finitas
pueden estar en el universo sin limitarlo” (SW, VI, p. 105). Es por ello que “Todas las cosas son infinitas segiin
la esencia y finitas segiin la forma. Segln la esencia podrian ser todo, segin la forma son sélo un determinado
que excluye todo el resto” (Ibid., p. 86). La misma intuicion reaparece en el llamado “periodo de la filosofia de
la identidad”: “Cada ente particular es determinado por otro ente particular. En efecto, en tanto que ente
particular, éste no esta determinado por si mismo, puesto que no es en si y no tiene en si mismo el fundamento
de su ser; tampoco por la identidad absoluta, porque ésta contiene solamente el fundamento de la totalidad y del
ser en la medida en que es comprendido en la totalidad. No puede ser determinado, pues, mas que por otro ente
particular, el cual a su vez es determinado por otro, y asi hasta el infinito. Por ello, no hay, tampoco ente
particular que no sea, en cuanto tal, un ente determinado y por tanto limitado, finito (begrenztes)” (Schelling, F.
W. 1., Darstellung meines Systems der Philosophie: 1801, en SW, IV, pp. 130-131). Analoga posicion se deriva
de lo expuesto en una de sus ultimas obras: “El qué (Was) conduce por si mismo a la dispersion (Weite), a la
pluralidad, y por tanto también, naturalmente, a la poliarquia (Vielherrschaft), pues el qué es en cada cosa
distinto, mientras que el que (Daf}) es uno seglin su naturaleza, y por consiguiente en todas las cosas” (Schelling,
F. W. ]., Abhandlung iiber die Quelle der ewigen Wahrheiten: 1850, en SW XI, p. 590).

393

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

sucede, por ejemplo, en su escrito Riickerinnungen, Antworten, Fragen, de 1799: “Nuestro
conocimiento nos es dado de un solo golpe, para toda la eternidad, en consecuencia no
podemos desarrollarlo en toda la eternidad mas que tal como es. So6lo lo inmediato es, pues,
verdadero; lo mediato no lo es méas que en la medida en que se funda sobre ello. Mas alla

. .. . . . b}
comienza el dominio de las quimeras y las ilusiones”

. Algo mas adelante Fichte concreta:
“Es porque se trata de una certeza Uinicamente inmediata que no puede mas que ser sentida,
por lo que no puede ser demostrada a nadie. Pero solamente se la puede suponer en cada uno,
dado que aquellos que la poseen y que reflexionan, por otra parte, sobre la cohesion del saber
humano, deben necesariamente reconocer que todo otro saber no se fundamenta mas que
sobre ella y que todos aquellos que saben algo con certeza comienzan por este saber sin
apercibirse de ello y quiza sin tener ellos mismos conciencia de €l [...]. Se sefialard que no se
exige de €l que lo produzca en si mismo, sino solamente que lo encuentre en si mismo. Toda
certeza mediata presupone una certeza originaria. También esta certeza originaria estd en cada
conciencia desde el momento en que ella estd convencida de algo (lo que sea), y cada
conciencia puede elevarse hasta esta certeza partiendo de este saber condicionado y

mediato”?’.

Quien tratase hipotéticamente de llevar a cabo la demostracion de lo inmediato (pretension
contradictoria en si misma) revelaria una exigua capacidad de comprension conceptual acerca
de lo que tales términos significan e implican, puesto que en caso de que tal intento se viese
finalmente coronado por el “éxito”, lo demostrado devendria, justamente en virtud del propio
acto de demostracion operado sobre €l, no inmediato: condicionado, reificado y mediatizado
por el proceso derivativo inherente a toda demostracion. En suma: demostrar la inmediatez

significa suspender eo ipso su caracter inmediato, es decir, equivale a negarla. Quien

. . . . 24
supuestamente demuestra la inmediatez, no es la inmediatez lo que demuestra™.

2ZFEWV,p. 352.

BFEWV, p. 358.

* En referencia a ello escribe Fichte: “El esfuerzo que escapa a toda determinabilidad es infinito, pero como tal,
no llega a la conciencia ni puede llegar a ella, porque la conciencia no es posible mas que por reflexion y la
reflexion no es posible mas que gracias a la determinacion. Desde que se reflexiona sobre este esfuerzo, ¢l se
torna necesariamente finito. Desde que el espiritu deviene consciente de su finitud, se supera de nuevo, desde
que se plantea la cuestion de saber si es infinito, deviene finito en virtud de esta cuestion misma; y asi hasta el
infinito” (Fichte, J. G., Grundlage der gesammten Wissenschafislehre, en FW 1, p. 269). Aqui se pone de relieve
lo baldio de todo intento de “demostracion del Ser” (en cuanto elemento indeterminado e inmediato “distinto” de
todo ente), dado que el Ser -incardinando la cuestién en contexto ontolégico- aparece justamente como aquello
que precede radicalmente a toda virtual demostracion (a toda derivacién mediada, por tanto) y la torna posible.

394

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

Todo lo indicado anteriormente es aplicable al ambito estrictamente ontologico merced a la
mera sustitucion del objeto considerado por Fichte y Schelling en los casos mencionados (ya
sea éste Dios, el tridngulo geométrico o el Yo autofundado de modo absoluto) por el Ser
indeterminado y captado con inmediatez que, precisamente por ello, se erige simultdneamente
como ferminus a quo y terminus ad quem de la investigacion ontologica . La
indemostrabilidad e inmediatez que convienen a la originaria actividad del ego no empirico
fichteano, asi como su constitutiva infinitud en tanto acto incondicionado, son todos ellos
rasgos coincidentes con la peculiar “naturaleza” del Ser, observado como evento trascendente
a toda determinacion, y por tanto a toda tentativa de aprehension meramente conceptual. Esta
analogia permite al discurso ontologico adaptar los modos de consideracion “metddica”
utilizados por los idealistas alemanes en referencia al tratamiento de los elementos
incondicionados por ellos abordados, a la correcta tematizacion del acceso al problema del
Ser. Tal transito hacia el terreno ontologico stricto sensu no ha sido recorrido de forma
explicita por el Idealismo Alemén en general (con la excepcion del Hegel de la Ciencia de la
l6gica)®®, si bien aparece perfilado en el horizonte de ciertas formulaciones aisladas situadas
fundamentalmente en el marco de la llamada por Walter Schultz “Vollendung”
(“consumacion”) del movimiento idealista, es decir, en la esfera de la positiven Philosophie o

Spditphilosophie caracteristica del altimo Schelling®’.

* Sobre la posibilidad de sustituciéon del concepto de Yo por otras instancias ontolégicas (el propio Dios, por
ejemplo) y sus limites en el contexto de la relacion entre Kant y los idealistas alemanes, véase: Duque, F., “Islas
en la laguna del sistema. La relacion de Kant con Fichte y Schelling en el Opus postumum”, Endoxa. Series
filosoficas, 18, 2004, pp. 171-206 (especialmente p. 191 y ss.). A este respecto, una sugestiva comparacion entre
las categorias ontoldgicas propias de la metafisica antigua y las postuladas por el Idealismo Aleméan, puede
encontrarse en el articulo de Arturo Leyte: “De Hule a Materie: De Aristoteles a Schelling”, Daimon, 21, 2000,
pp. 87-96.

*® Aunque si resulta insinuado en ciertas formulaciones programaticas fichteanas: “Esta, en efecto, permitido
filosofar propiamente de nuevo sobre la metafisica, que debe simplemente ser, no una doctrina de las pretendidas
cosas en si, sino una deduccion genética de aquello que sobreviene a nuestra consciencia [...]. La verdadera
critica critica el pensar filosofico; si la filosofia misma debe ser llamada critica, se puede solamente decir de ella
que critica el pensar natural” (Fichte, J. G., Uber der Begriff der Wissenschaftslehre, en FW 1, pp. 32-33). El
hecho de que la nueva “metafisica” consista en una critica del “pensar natural” (es decir, empirico) significa que
pone a éste en evidencia como derivado, como producto susceptible de ser genéticamente deducido de un
presupuesto previo. Esto, a su vez, implica que tal posicion teorica no resulta afectada por la critica kantiana de
la metafisica, puesto que no trasciende en ningiin momento el &mbito de los fendmenos hacia el territorio de las
ideas trascendentales, sino que lejos de ir mas all4 del limite impuesto por Kant a las pretensiones cognoscitivas
ilegitimas, su jurisdiccion se situa mas bien “mds aca” de lo empiricamente dado. Con ello se asume un prisma
de consideracion de caréacter apriorico y deductivo al cual no es ajeno el propio Kant, dado que desde tal
perspectiva la deduccion trascendental de los principios del entendimiento puro (al igual que la del esquema
trascendental y otras instancias gnoseologicas no empiricamente constatables) no deja de constituir, en directa
analogia con el principio programatico fichteano, una particular “critica del pensar natural”.

27.¢f. Schulz, W., Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spitsphilosophie Schellings, Pfullingen,
Neske, 1975. Este sesgo ontologico se muestra claramente en pasajes como el siguiente: “Nuestro punto de
partida es el existente que precede a todo pensamiento, el existente incondicionado. Nuestra tarea es encontrar la

395

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

El nuevo punto de vista adoptado por Schelling en su particular Kehre hacia la “filosofia
positiva” y su eminente sesgo “existencial”, se torna patente al hilo de declaraciones como la
siguiente: “No se habla originariamente de representacion mas que en relacion a los objetos
de la percepcion sensible. Nos representamos con inmediatez una impresion recibida de un
objeto en el espacio. El primer contenido de esta representacion es solamente la existencia de
algo en general®®; aquello que es el objeto representado, es decir, su quid, llega solamente en
un segundo momento. El quod [esto es, el puro Ser| es, pues, anterior al quid en la
representacion, la cual quiza toma de ahi su nombre (Vor-stellung) [...]. El contenido de la
representacion pura es el Ser, el del puro pensamiento la esencia. Pero enseguida se ve que no
pueden mantenerse en esta abstraccion y exclusion reciproca, y que uno pasa inmediatamente
al otro [...]. Pero ante el puro quod, el pensar se eleva inmediatamente y demanda el quid o el

concepto. Tal es, igualmente, el movimiento de la filosofia positiva™?.

moénada propiamente dicha, es decir, el elemento permanente, el principio superior a todo, en este Unico pre-
dato: el existir incondicionado, puesto que la cuestion es precisamente la de saber si con el ser que precede a
todo pensar, al cual llamaremos el ser imprepensable (Unvordenkliche Sein), se encuentra ya la moénada”
(Schelling, F. W. J., Andere Deduktion der prinzipen der positiven Philosophie, en SW X1V, p. 337). Acerca de
este particular puede consultarse: Courtine, J.F., “Las preguntas ontoldgicas en la filosofia tardia de Schelling:
Platon y Aristoteles”, Ideas y valores. Revista Colombiana de Filosofia, 143, 2010, pp. 5-31.

¥ Esta forma de concebir el Ser indeterminado es calificada por Feuerbach de “existencia insulsa” o “sosa”,
precisamente merced a su absoluta carencia de cualidad: “La cualidad es el fuego, o el oxigeno, la sal de la
existencia. Cualquier existencia, una existencia no cualificada, es una existencia desabrida y sin sabor”
(Feuerbach, L., La esencia del cristianismo, Madrid, Trotta, 1995, p. 67). Feuerbach piensa aqui, con toda
verosimilitud, en el Ser inicial que abre la primera triada de la l6gica hegeliana, el cual por mor de su
subsiguiente paso a su contrario (la pura Nada), y la ulterior reversion de ambos en devenir, pierde su originario
caracter de elemento inmediato par excellence.

? Schelling, F. W. 1., Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begriindung der positiven
Philosophie, en SW XIII, p. 173. Declaraciones de caracter analogo se hallan diseminadas por doquier a lo largo
de toda la producciéon schellinguiana a modo de prefiguraciones de la posicion ontoldgica asumida por su
pensamiento tardio. Ello es apreciable singularmente en ciertos pasajes del Freiheitschrift de 1809, en las
Stuttgarter Privatvorlesungen de 1810, o en los aforismos iniciales de Aphorismen zur Einleitung in die
Naturphilosophie de 1806. Con todo, la postura de Schelling en referencia a la absoluta prioridad del Ser
incondicionado e ilimitado (el guod o Daf}) sobre el contenido concreto del objeto finito (su esencia, quid o Was)
no deja de resultar fluctuante y aun contradictoria. Comparese el pasaje arriba citado con la contundente
declaracion inversa formulada (verosimilmente contra Hegel) siete afios antes (1834): “En el lugar del mero ente
(el mas elevado de todos los conceptos logico-racionales) la filosofia anteriormente aludida ha puesto el puro
Ser, el abstracto de un abstracto, del cual podria decirse sin duda que es un concepto puro, esto es, vacio; pero
precisamente por ello [...] podria decirse que es nada: algo asi como lo blanco sin algo blanco o lo rojo sin algo
rojo. Situar el Ser como lo primero quiere decir ponerlo sin el ente. ;Pero qué es el Ser sin el ente? El ente es lo
primero, el Ser solamente lo segundo, puesto que es impensable por si solo” (Schelling, F.W.J., Vorrede zu einer
philosophischen Schrift des Herrn Victor Cousin, en SW X, p. 215).

396

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente
2.3 De lo finito a lo incondicionado (pasando por el Yo)

Lo expuesto hasta el momento permite ya la escision del cuerpo de la investigacion
ontologica en dos ambitos paralelos, y sin embargo articulados entre si. Por un lado
tendriamos la esfera del contenido discursivo (necesariamente mediato) referido a las
determinaciones finitas realmente existentes (los physei onta concretos) y a las relaciones que
entre éstas se establecen de forma reciproca. Se trataria, pues, del terreno propio de una
renovada “teoria de las categorias” en cuyo interior cabria hipotéticamente desarrollar un
“concepto natural de mundo” alejado ya del natiirliche Weltbegriff tradicional. Al lado de esta
investigacion conceptual centrada sobre lo Ontico, surgiria la referencia negativa que ello
mantiene con respecto al puro Ser indeterminado y dado con absoluta inmediatez (en cuanto
condicion “previa” de aparicion de los entes finitos considerados en la esfera anterior). Onto-
logia, pues, en sentido literalmente etimologico, pero carente de las pretensiones
racionalizadoras ligadas tradicionalmente al logos, las cuales pertenecerian ya al territorio de
lo categorial: lo susceptible de ser conceptualmente pensado y dicho. El Ser, como el infinito
acto de autoafirmacion del Yo fichteano, jamas puede aparecer en el circulo de lo
reflexionado conscientemente mediante conceptos; ha de ser, al igual que aquél, incluido en el
saber mediante deduccion no demostrativa, so pena de despojarlo, en caso contrario, de su

propia naturaleza ilimitada e inmediata.

Demandar certeza demostrativa del tipo que fuere acerca de la originariedad e inmediatez del
Ser, supone necesariamente el acto de hurtar, con simultaneidad a la formulacion de tal
demanda, a tal Ser su caracter inmediato. Esto sucede en total paralelismo con lo ocurrido
cuando el requerimiento demostrativo se alza hipotéticamente al comienzo de la filosofia
idealista trascendental de los primeros Fichte y Schelling. En efecto, Schelling interroga del
siguiente modo a su virtual lector-interlocutor, al cual supone instalado en la actitud
demandante de Beweisgriinde (fundamentos probatorios) al respecto del caracter originario de
la incondicionada libertad del Yo: “;Reclamas la conciencia de esta libertad? ;Pero has
pensado solamente en el hecho de que es unicamente gracias a esta libertad que toda
conciencia es para ti posible y que la condicion no puede jamds ser contenida en lo
condicionado? ;Has pensado solamente en el hecho de que el Yo, desde el momento en el que
viene a primer plano en la conciencia, no es ya puro Yo absoluto; que para el Yo absoluto no

podria haber en ninguna parte objeto alguno, y que este Yo absoluto no podria, pues, a

397

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

fortiori convertirse €l mismo en objeto? La conciencia de si implica ya el riesgo de perder el
Yo [...]. Pero este esfuerzo del Yo empirico, asi como la conciencia resultante de €1, no serian

posibles, a su vez, sin la libertad del Yo absoluto™".

Por tanto, en caso de que resulte constatada efectivamente la existencia de un ente
condicionado, se trate del Yo empirico o de un objeto “mundano” cualquiera, es necesaria la
presuposicion “apridrica” (externa a toda experiencia concreta de algo determinado) de lo
infinito o absoluto que subyace a aquélla y la posibilita (sea esto el Yo empirico o el puro
Ser). En contexto ontologico, esto significa que la posicion en la existencia de un objeto
definido, limitado o finito implica la simultdnea posicion de una totalidad mundana
(holisticamente configurada por tal objeto y por el resto de los elementos con los que
mantiene relacion de alteridad); y esta totalidad, a su vez, precisa, al igual que las
determinaciones reciprocamente articuladas que la constituyen, de un abismatico fondo

previo, ontologicamente indeterminado y “epistemologicamente” inmediato: el puro Ser.

Acerca de tal principio originario y desprovisto de contenido no es posible la solicitud tedrica
de una prueba o justificacion de orden demostrativo. La simple existencia de la totalidad de lo
facticamente dado constituye ya, por si misma, una “prueba no demostrativa” de aquello que
esa totalidad presupone, y que por tanto no so6lo no admite ser “formalmente” solicitada, sino
que es refractaria a todo tipo de prueba y ademas no precisa de ella en absoluto. Las pruebas,
en general, resultan solamente posibles en el seno del proceso mediato de deduccion de lo
finito que hace uso para ello del instrumento de la reflexion. El dato inmediato que se halla en
el origen de toda deduccion (el Ser como absoluta simplicidad, o la incondicionada
autoposicion del ego trascendental) reaparece al término de tal proceso en calidad de éskhaton
o limite ultimo de la reflexidén, y como algo no perteneciente ya por esencia al ambito propio

de ésta.’’ Toda explicacion conceptual -como fue pertinentemente indicado por Schelling y

¥ Schelling, F. W. J., Vom Ich als prinzip der Philosophie, en SW 1, pp. 180-181. Sobre la relacion entre lo
ontico y lo conceptual en Schelling véase: Duque, F.: “La puesta en libertad de la filosofia: El concepto de la
libertad y la libertad del concepto en Schelling”, Daimon, 16, 1998, pp. 41-56 (especialmente las pp. 43-44).

3! Asi lo reconoce, por ejemplo, un pensador tan formalmente alejado del horizonte teérico propio del Idealismo
Aleman como Merleau-Ponty, cuando, en referencia a la “percepcion originaria”, esto es, a la nocion de “una
experiencia no-tética, preobjetiva y preconsciente”, postula lo siguiente: “Es en la experiencia de la cosa que se
fundara el ideal reflexivo del pensamiento tético. La reflexion no capta, pues, su sentido pleno mas que si
menciona el fondo irreflejo (fonds irréfléchi) que presupone, fondo del que se beneficia, fondo que constituye
para ella como un pasado original, un pasado que jamas ha sido presente” (Merleau-Ponty, M., Phénoménologie
de la perception, Paris, Gallimard, pp. 279-280.).

398

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

Jacobi- se detiene irremisiblemente ante el umbral mismo de lo inmediato, en el momento

justamente anterior a la (para ella vedada) posibilidad de recalar en ello.
2.4 La Intuicion intelectual como contrapunto de la Representacion

Reformulando el dictum schellinguiano, puede legitimamente apuntarse que la
“demostracion” o elevacion a la conciencia del Ser inmediato y puramente simple entrafia -en
directa coincidencia con lo acontecido en relacion a la absoluta libertad del Yo- “el riesgo de
perder el Ser”, vale decir, de destruccion del fundamento de la ontologia en la fase liminar
misma de su pretendida constitucién. A este respecto, conviene parar mientes en el hecho de
que, del mismo modo que lo condicionado no puede en ninglin caso devenir “objeto” (cosa:
Ding, y por tanto ente condicionado: Be-dingte), tampoco resulta captable en términos de
elemento dotado de “entidad” u “objetualidad”, en el sentido habitual que suele conferirse a
tales términos (en referencia a la consistencia propia de lo “sustancial”). Resulta evidente que
una instancia ontoldgicamente indeterminada (y por ello perceptivamente inmediata) no
puede ser categorizada o descrita en términos de “ente” stricto sensu. Ello implicaria ya el
hecho de hallarse considerando una derivacion, es decir, un objeto condicionado, finito y
mediado por la reflexion. Sin embargo, este estado de cosas si se verifica a la inversa: la
inmediatez resulta intuitivamente perceptible a partir de la captacion de un objeto finito
mediato. En toda intuicién subyace inevitablemente la inefabilidad no discursiva derivada de
la inmediatez presente en el objeto captado por ella. Cabria cuestionarse, por tanto, acerca de
qué tipo de intuicion es esta cuyo correlato “objetivo” no se muestra bajo la forma de un
objeto finito percibido (como ob-iectum: ‘“lo arrojado delante de”) por un “sujeto”
cognoscente. No se trataria, con toda evidencia, de la intuicion sensible, a la cual, como es
sabido, le son dados tUnicamente elementos condicionados, finitos y determinados. La
respuesta de Fichte y Schelling es que un elemento incondicionado tal como el Yo
autofundado con absoluta espontaneidad, solo es susceptible de ser aprehendido (de forma no
mediada, por supuesto) mediante el recurso a una intuicion intelectual: aquella negada por

Kant y que, no obstante, se desprende del “yo pienso” que ha de “acompaiiar necesariamente

También Schopenhauer, al comienzo de la seguna parte de sus Parerga, insiste, una vez mas, sobre esta
intuicion fundamental: “Lo inexplicable es el terreno en que descansan todos nuestros conocimientos y todas
nuestras ciencias. A ello conduce por tanto toda explicacion, mediante eslabones méas o menos intermedios; al
igual que en el mar la plomada sonda el fondo, ya a menor profundidad, ya a mayor, pero antes tiene siempre
que alcanzarlo. El estudio de lo inexplicable le corresponde a la metafisica” (Schopenhauer, A., Parerga y
Paralipomena. Escritos filosoficos sobre diversos temas, Madrid, Valdemar, 2009, p. 539).

399

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

. . 2
a todas mis represen‘taclones”3

. El rasgo denotativo fundamental de esta intellektuelle
Anschauung consiste en su falta de referencia a objeto alguno; no en el sentido de que se trate
de una intuicién puramente vacia (al modo de la mencionada por Hegel en referencia al “puro
Ser” de la logica), sino en cuanto su “objeto”, el referente perceptivo apuntado por ella, no es

un contenido ontico y condicionado, y por ello tampoco un elemento determinado y finito.

Se trata de una cuestion que Schelling se ocupa de elucidar del siguiente modo: “Es
solamente a través de una intuiciéon como el Yo puede ser determinado. Pero el Yo no es Yo
mas que porque ¢l no puede jamas devenir objeto [...]. No es, pues, jamas merced a una
intuicion sensible como €l puede ser determinado, sino Unicamente a través de una intuicion
que no apunta a ningin objeto y que no es de ningin modo sensible; dicho de otro modo, a
través de una intuicion intelectual. Alli donde hay objeto, hay intuicion sensible y
reciprocamente. Alli donde no hay ninglin objeto, a saber, en el Yo absoluto, no hay lugar
para ninguna intuicion sensible. Por tanto, una de dos: o bien no hay absolutamente ninguna
intuicion, o bien ésta es una intuicion intelectual. El Yo es, pues, determinado por si mismo en
la intuicion intelectual como Yo puro y simple™. En el System de 1800, Schelling se refiere
en términos meridianos a la naturaleza propia de esta intuicion ligada a la inmediatez
vinculdndola privilegiadamente a la intuicion estética: “Toda la filosofia parte y ha de partir
de un principio que, al ser lo absolutamente idéntico, es totalmente no-objetivo. Ahora bien,
(Como esto absolutamente no-objetivo tiene que ser, no obstante, llamado a la conciencia
(zum Bewusstseyn hervorgerufen) y comprendido, lo que es necesario si es condicion de la
comprension de toda filosofia? No es necesario demostrar que no puede entendido
(aufgefasst) ni expuesto (dargestellt) mediante conceptos. Por lo tanto, unicamente resta
presentarlo en una intuicidon inmediata que, sin embargo, es a su vez ella misma inconcebible
(unbegreiflich) e incluso, puesto que su objeto debe ser algo totalmente no-objetivo, aparece

como contradictoria en si misma. Pues bien, si aun asi hubiese una intuicién que tuviera por

32 Sobre la relacion Kant-Fichte en referencia a esta cuestion puede verse: Market, O., “La exigencia ontologica
radical en Fichte y su necesaria ruptura con el criticismo”, Anales del seminario de historia de la filosofia, 11,
1994, pp. 155-170 (especialmente p. 159 y ss.).

* Schelling, F. W. J., Vom Ich als prinzip der Philosophie, en SW 1, p. 181. La raiz mas profunda de la intuicion
intelectual es, precisamente, la referencia a lo incondicionado que se halla ausente de la experiencia concreta.
Una carencia, sin embargo, meramente aparente, ya que el propio factum de la existencia de tal intuicion
atestigua que lo absoluto (es decir, lo inmediato) se encuentra ya dado, perpetuamente presente como
presupuesto, y que por tanto no es necesario buscarlo, sino inicamente reconocerlo como tal. Sobre esta cuestion
véase: Augusto Miguez, “R., “La libertad incondicionada del yo absoluto en el joven Schelling”, Thémata, 41,
2009, pp. 39-56.

400

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

objeto lo absolutamente idéntico, no objetivo ni objetivo en si mismo, y si en virtud de tal
intuicion, que unicamente puede ser intelectual, se apelase a la experiencia inmediata, ;de qué
forma podria objetivarse a su vez esta intuicion? [...]. Esta objetividad de la intuicion

. . . . 4
intelectual, universalmente reconocida y no negable en modo alguno, es el arte mismo™”

(No es precisamente esto lo que sucede cuando el discurso ontoldgico considera el puro Ser
inmediato?: ;Que no se trata en este caso de un objeto “representado” y, sin embargo, resulta
dado de forma intuitivamente inmediata a algin tipo de captacion igualmente instantdnea y
puramente intuitiva? Puesto que tal donacidon no concierne a la conciencia reflexiva ni al
discurso demostrativo vinculado a ella, cabria hablar con toda legitimidad de la presencia de
una “intuicién absoluta del Ser” dada con anterioridad o prioridad perceptiva a toda
experiencia o intuicion concreta de una determinacion: de un objeto finito. Esta ultima
intuicion presupone la existencia de la primera (de ahi el cardcter preeminente de ésta):
supone la presencia de la indeterminacion originaria del mismo modo que el triangulo
fichteano presuponia, como conditio posibilitatis de su propio darse como tal, el “espacio
absoluto” indeterminado dado desde el comienzo. Esta “intuicion absoluta” en la cual refulge
de modo especular (epistemologicamente hablando) la incondicionada condicién de toda
finitud, no se muestra en términos de “facultad” remota (en el sentido habitualmente atribuido
al término Vermdgen), o “arte oculto en lo mas profundo de nuestro entendimiento y que
dificilmente permitira la naturaleza que lo conozcamos™ (al modo del esquema trascendental
kantiano), sino que es precisamente lo mas cercanamente evidente y proximo: aquello que es
presupuesto perpetuamente por todo lo demas, por toda intuicion empirica. La intuicién de lo
originario es, pues, lo mas palmariamente conocido, pero que sin embargo pasa desapercibido
a fuerza de ser preterido y dado habitualmente por supuesto. En este sentido, la intuicion
intelectual no ha de ser buscada o postulada en términos de facultad “suprasensible” o
investida de connotaciones “misticas”, sino que la pretendidamente remota intuicion de lo
inmediato no es sino la habitual intuicién cotidiana que presupone inconscientemente el
ambito abierto e indeterminado del Ser cuando percibe todo ente concreto y determinado. No
se trata de una intuicion que identifique o integre lo escindido por la conciencia: “eso
absolutamente idéntico que ya se ha escindido en el Yo’ (im Ich schon sich getrennt hat),”

puesto que esto presupone ya la referencia a determinaciones concretas susceptibles, en

** Schelling, F. W. J., System des transzendentalen Idealismus, en SW 111, pp. 624-625.
3 Ibid., p. 625.

401

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

cuanto tales, de “separarse”, “identificarse” o “converger”, sino de una captacion inmediata
de algo absolutamente indeterminado. Una intuicion del puro Ser en cuyo seno no hay nada
que pueda ser contrapuesto, identificado o deslindado, puesto que tal seno no contiene ningun

“algo” en general.

Ahora bien, no resultaria legitimo hablar, al respecto de lo anterior, de “representado
absoluto” en referencia a la captacion perceptiva del Ser indeterminado y originario, como
hace Schelling®, puesto que la absoluta prioridad del Daf sobre el Was no implica -mas bien
proscribe- que el Ser se muestre como elemento susceptible de ser “representado” en sentido
estricto. El vor presente en el acto de representar (vor-stellen) no alude a la anterioridad o
prioridad temporal, sino al hecho de “encontrarse enfrente”, “puesto ante”, como obiectum
dado a la percepcion de un subiectum: justamente la caracterizacion de la relacion perceptiva
que, por esencia, no conviene a la naturaleza del Ser inmediato e incondicionado. Al hablar de
“representado absoluto” se cae nuevamente en el “riesgo de pérdida del Ser”, dado que éste
no se halla situado “ahi enfrente”, “puesto ahi delante”, o “contrapuesto al Yo como Gegen-
stand”, sino que aparece como elemento onmiabarcante (al modo del peri¢khonton apeiron de
Anaximandro, o al de das Umgreifende apuntado por Jaspers) en el cual nos encontramos ya
“apridricamente” implicados y sumergidos: como aquello que no cabe localizar en ninguna

29 ¢¢

region situada “ante” “tras” o “sobre” la intuicion absoluta, sino que resulta incluso inmanente
a ésta y la incluye. El Ser, en cuanto dato inmediato originario, es aquello que anega la
percepcidn sobrepasandola, lo que no se deja determinar de ningiin modo, y en menor medida
aun a través del uso de algin tipo de instrumento o facultad “epistemologica” de caracter
“representativo”. “Re-presentar” un objeto en general, significa haberlo ya previamente
incluido de modo subrepticio en la esfera de la reflexion: precisamente aquello que jamas
puede suceder en referencia al Ser inmediato, puesto que, como es sabido, todo acto de

reflexién conceptual implica necesariamente mediacion y la presupone.

3% «E] contenido de la pura representacion es el Ser, el del puro pensar es la esencia [...]. El Ser que precede a
todo pensar es, en esta medida precisamente, el representado absoluto (Das allem Denken zuvorkommende Seyn
ist insofern eben das absolut Vorgestellte)” (Schelling, F. W. J., Begriindung der positiven Philosophie, en SW
XIII, p. 173). A este respecto, seria pertinente sefialar que la anterior expresion supone una contradictio in
terminis, puesto que en el caso de que se hable de un absoluto en general, tal absoluto no deberia resultar
“representable” en modo alguno. ;|No se trataria, pues, el supuesto “representado absoluto” de un elemento
perceptible inicamente de modo inmediatamente intuitivo? (teniendo precisamente en cuenta su caracter de ab-
solutum, a la vez que la denotacion etimoldgica y semantica ligada al término “re-presentacion” o Vor-stellung).

402

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente
2.5 La estructura circular del discurso ontologico

En suma, toda prueba, demostracion o explicacion torna dependiente, esto es, condicionado,
mediado y finito, el “objeto” sobre el cual ella resulta aplicada. Lo pone en evidencia como
derivado o “arrojado” por otro del cual depende, y con ello lo sittia en el plano de los objetos
mediatizados y, en tanto que tales, dados exclusivamente a la reflexion; situacion que (como
se apuntd con anterioridad) no corresponde al “status ontologico” propio del Ser. No es
precisa, por tanto, explicacion alguna en referencia al fundamento de tal principio originario;
y en caso de resultar posible, la posicion de la virtual prueba demostrativa destruiria
precisamente aquello que ésta trata de demostrar. El Ser inmediato admite, pues, a lo sumo,
ser “mostrado”, “apuntado” -er-weisen- o “indicado”, pero resulta inmune en todo momento a
la hipotética tentativa de ser (un paso mas alld) “demostrado”-be-weisen-. El instrumento u
organon tedrico que permite mantenerlo incardinado en el horizonte del pensamiento sin que
tal cosa implique la revocacion y suspension de su naturaleza originariamente inmediata, no
pasa pues por la utilizacion de medios vinculados a la tradicional aprehension -casi manual-
mediante conceptos (epi-kheiresis, de kheir: “mano’) que torna al objeto explicado algo mani-
festum (“aprehensible” o “asible” por evidente), sino mas bien por la mera apddeixis: la tan
simple como esencial referencia mostrativa®’. En el primer caso la mano del concepto
“agarra” o “ase” (be-greift, capiat), en el segundo una parte de ella alza el dedo indice en
sefal indicativa. El proceso discursivo mediado al que da lugar la explicacion o epikheireésis,
acaba desembocando necesariamente en lo indemostrable y meramente mostrado, es decir, en

el punto del cual se partio. Esto ultimo aparece al final de la cadena explicativa en calidad de

37 Al investigador ontologico le sucede, en cierto modo, lo mismo que al rey Midas: cuando trata de aprehender
un objeto que estimula sus pretensiones cognoscitivas (un elemento “apetecible” desde cualquier punto de vista),
elimina su caracter apetecible en virtud de este mismo intento de llevar a cabo o “materializar” tal pulsion
apetitiva. La elaboracion schellinguiana del problema de la relacion entre lo incondicionado y su pretendida
“demostracion” incide, una vez mas, sobre este aspecto fundamental: “Séame permitido notar que esta filosofia
tiene mas bien, por emplear una expresion tomada de Jacobi, a descubrir y manifestar la existencia, y que su
esencia, su espiritu, no debe ser una formula tomada al pie de la letra, que su objeto supremo no es aquello
mediatizado por conceptos, sino aquello que inmediatamente no es presente a si mismo mas que en el hombre”
(Schelling, F. W. J., Vom Ich als prinzip der Philosophie, en SW 1, p. 156). E igualmente: “Es asi como la
palabra alemana bedingen [...] es un término excelente del cual se puede casi decir que encierra en si todo el
tesoro de la verdad filosofica [...]. Que haya un Yo absoluto: jhe aqui lo que no se deja demostrar
objetivamente!, es decir, tomando en consideracion el Yo a titulo de objeto, puesto que precisamente aquello que
debe ser demostrado es aquello que no puede jamas devenir objeto. El Yo, para ser incondicionado, debe
necesariamente permanecer exterior a la esfera de todo aquello que es demostrable objetivamente, Demostrar
objetivamente que el Yo es incondicionado, equivaldria a demostrar que es condicionado [...]. El es pura y
simplemente porque es. Lo absoluto no puede ser dado mas que por lo absoluto” (/bid., pp. 166-167). Lo mismo
puede -con toda legitimidad- ser dicho en referencia al Ser inmediato.

403

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

referente “negativo” apuntado por lo condicionado y finito: objeto unico del que puede
ocuparse toda explicacion y presupuesto desde el comienzo por ella. De este modo, la
ontologia se constituye y fundamenta merced a un esquema de caricter circular. Esquema
analogo al descrito por Hegel en su Filosofia del Derecho, esto es, aquel que se constituye

3

asentando como elemento primigenio inmediato “un elemento no demostrado, que no es
resultado”, pero que si aparece -dice Hegel- como un comienzo “inmediatamente relativo”,
puesto que durante el transcurso del devenir conceptual “tiene que aparecer en otro punto
final como resultado”. Anticipandose a la posible acusacion de falta de fundamento que
podria ser dirigida contra este circulo metddico aparentemente flotante y carente de
basamento firme, escribe Hegel: “Es una sucesion que no pende en el aire, no es algo que

comienza inmediatamente, sino que gira sobre si mismo”.**

3. De la imposibilidad de suministrar un principio demostrativo acerca de la inmediatez

originariamente presupuesta
3.1 La necesidad de un principio inmediato como “‘fundamento” de la reflexion ontologica

Llegados a este punto-y haciendo uso del bagaje conceptual logrado- cabria hacer
frente a la siguiente cuestion: en caso de que el principio inmediato al cual se ha venido
aludiendo aparezca, bien como evidencia perceptiva instantanea y dada de forma puramente
“Iintuitiva” (al modo de la intuicion intelectual), bien como instancia -igualmente inmediata-
necesariamente demandada por la reflexion en calidad de éskhaton (limite final) de la misma,
(no sucede en ambos casos que la entera arquitectonica de la filosofia articulada de tal modo
reposa sobre un principio en todo caso indemostrado y aun indemostrable por esencia?
(demostrar lo inmediato, como se apunt6, implica tornarlo condicionado, y por tanto mediato)
(No sucede, de este modo, que el discurso filosofico en su integridad pende de un elemento
que resulta refractario a toda justificacion “objetiva” en sentido estricto? ;Resulta admisible
que el corpus total del conocimiento ontolégico gravite sobre un “principio” cuya
demostracion justificativa (cuyo fundamento, por tanto) es por naturaleza absolutamente
imposible? Quien formulase tales interrogantes, deberia atender, de modo previo, a las

siguientes consideraciones.

38 Hegel, G.W.F., Principios de la Filosofia del Derecho, Barcelona, Edhasa, 1987, p. 58.

404

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

Tras la demanda de demostracion requerida acerca del primer principio fundante de la
totalidad de una construccion filosofica, subyace el presupuesto tacito segun el cual la
consistencia que cupiese atribuir a tal constructo tedrico derivaria del grado de firmeza
investido del cual fuese capaz de presentarse este principio, o remitiria a €l. Ahora bien, ;qué
sucede en el caso de que lo susceptible de ser considerado cierto y evidente lo sea inicamente
merced a la referencia al principio del cual deriva, siendo €ste algo indemostrable en cuanto
tal? Dicho de otro modo: cabria considerar la singular situacion de que lo conocido de forma
“demostrativa” solamente pudiese ser sabido en general en el medida en que su principio
fundamentante fuese presupuesto aun de modo “no demostrativo”. Este es el modo en el que
procede Fichte cuando, con posterioridad a haber asentado el principio indemostrable tltimo
(y primero, por ello mismo) sustanciado en la proposiciéon que enuncia el principio de
identidad (A=A, Yo=Yo), situa tal proposicion absoluta como piedra angular que soporta la
totalidad del edificio de la Wissenschaftslehre: “La doctrina de la ciencia es ella misma una
ciencia. Debe entonces tener también, desde el principio y de modo necesario, un principio
(X) que no puede ser demostrado en ella, sino que es presupuesto para que ella sea posible
(Y). Pero este principio no puede ser demostrado en otra ciencia superior, porque en ese caso
esa ciencia superior seria la Doctrina de la Ciencia, y aquella de la cual seria necesario
demostrar su principio desde el comienzo, no seria Doctrina de la Ciencia. Este principio de la
Doctrina de la Ciencia [...] no es, pues, de ningiin modo susceptible de recibir una prueba, es
decir, que no se relaciona con una proposicion mas elevada, tal que a partir de la comparacion
de ésta con ¢€l, su certeza apareciese. Sin embargo, debe suministrar la fundacion de toda
certeza: le es necesario, por tanto, ser cierto [...]. Todas las otras proposiciones seran ciertas
porque se deja demostrar que ellas son idénticas a ¢l en algin sentido [...]. Todas las otras
proposiciones tendrdn solamente una certeza mediata y derivada de ella; debe ser una certeza
inmediata. Ella es el fundamento de toda certeza, es decir, que todo aquello que es cierto, lo
es porque ella es cierta [...]. Ella acompafa a todo saber, esta contenida en todo saber, y todo

saber la presupone (setzt ihn voraus)™’.

De este modo, el principio que sustenta el edificio de la filosofia es tinicamente cognoscible y
susceptible de ser postulado de modo inmediato. Ello implica que ha de tratarse de un

principio ajeno a toda demostracion, so pena -en caso contrario- de diluir su constitutiva

9 Fichte, J. G., Uber der Begriff der Wissenschaftslehre, en FW 1, pp. 47-48.

405

DICIEMBRE
2015



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

naturaleza inmediata: su “carta de ciudadania” en cuanto tal principio absoluto. Una vez mas,
el criterio de alusion a lo inmediato se presenta bajo la forma de referencia negativa necesaria
(presuposicion) dirigida a ello por parte de su “contrario” u “opuesto”, es decir, de su
“negacion” (lo condicionado y mediado). El principio inmediato originario es “conocido” de
forma igualmente inmediata en la medida en que debe ser inevitablemente dado por supuesto
a la hora de conocer algo en general. Ese “algo” (finito y determinado) aparecera, pues, como
signo referente a ¢l de forma indirecta, vale decir, “negativa”. También Schelling plantea la
cuestion de la existencia de un principio absoluto e incondicionado, con plena conciencia de
que tal principio debe remitir a un elemento exterior a la esfera de lo “sustancial” y
objetivamente determinado. Los términos en los que se expresa Schelling al respecto, son
practicamente idénticos a los expuestos por Fichte; su, en este momento (1795), maestro e
inspirador: “Ciertamente, si el principio establecido era un principio objetivo, no se podria
comprender como este principio no deberia depender de ningiin otro mas elevado [...]. Un
principio objetivo no puede ser el principio supremo, porque es necesario que un principio tal,
sea a su vez encontrado con ayuda de otro principio superior”™®. Perfilado tal escenario
tedrico, la cuestion fundamental resulta palmaria: ‘“Permanece, pues, una sola cuestion
litigiosa entre nosotros: la de saber si puede existir o no un principio que, sin ser de ninguna

.. . . 41
manera objetivo, funda, sin embargo, la filosofia en su conjunto™ .

Se trata, retrotrayendo el problema a nuestras coordenadas tedricas, de la cuestion relativa a si
la ontologia en su totalidad admite ser reconstruida a partir de la referencia a la originaria
inmediatez de un Ser que, en virtud de su caracter indeterminado y “no objetivo”, resulta
refractario a toda hipotética tentativa de demostracion y justificacion. (Es, pues, posible -
teniendo en cuenta lo anterior- la construccion de una ontologia dotada de verdadero
contenido y consistencia propia? ;Es posible fundamentar realmente el discurso ontologico
partiendo de tan aparentemente resbaladizas premisas? Lo observado hasta el momento, lejos
de operar un efecto disolutivo al respecto, asienta los fundamentos tedricos
propedéuticamente necesarios para emprender la factura de la ontologia asi buscada. Resta
unicamente la eliminacioén “refutatoria” del escollo que supone la interrogacion relativa a la
posibilidad de fundar la ontologia sobre la referencia a un principio ¢l mismo

infundamentable e indemostrable, pero que oficia como centro de gravedad de la reflexion

0 Schelling, F. W. J., Vom Ich als prinzip der Philosophie, en SW 1, p. 155.
4l .
Ibid.

406

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

ontologica en su conjunto. Una posible respuesta afirmativa a tal cuestion habria de partir del
supuesto de que tal principio deberia aparecer en calidad de elemento del cual podria decirse -
como indica certeramente Schelling- que es “la luz que se ilumina a si misma y a las

tinieblas”*

, es decir, que es capaz de permanecer en la inmediatez de su naturaleza
incondicionada (luz que se ilumina -o fundamenta- a si misma), y propiciar simultdneamente
un despliegue mediato derivado de ella, que configuraria (en articulacion referencial con el
elemento inmediato anterior) el contenido discursivo y reflexivo de la filosofia (luz que
ilumina las tinieblas...de lo finito y mediatizado por los conceptos). Para que tal cosa resulte
factible se requiere -parafraseando de nuevo a Schelling- que “lo que hay de ultimo [esto es,
de incondicionado e inmediato] en nuestro saber” no sea “una pintura muda exterior a
nosotros” (stummes Gemdlde aufer uns), puesto que de ese modo “no sabriamos jamas que
sabemos”. Muy al contrario, si este elemento ultimo es ¢l mismo condicion irrecusable de
todo saber en general, “incluso condicion de su propio conocimiento, y por lo tanto lo tnico
inmediato en nuestro saber, entonces es por €l que nosotros sabemos precisamente que

4
sabemos”™®.

En efecto, el comienzo y fundamento absoluto de la ontologia fue cifrado en la pura
captacion intuitiva de la inmediatez del Ser indeterminado entendida como a priori absoluto
de toda experiencia de lo finito y condicionado en general. La pregunta que interroga acerca
de la certeza con la cual este principio se presenta -y que exige implicitamente su
demostracidon- ignora la esencia propia de aquello sobre lo que eleva tal demanda; soslaya
tanto la estructura de la inmediatez perceptiva y sus “leyes” internas, como la propia
“naturaleza” del “objeto” que las produce: una instancia indeterminada, incondicionada y “no
objetiva”. Interesa, en este momento, reorientar las razones ya expuestas con anterioridad
acerca de la causa de esta interrogacidon impropia, con el fin de aplicarlas a la disolucion de la
posibilidad misma de tal demanda en contexto argumentativo. ‘“Probar” o “demostrar”
significa en general -como se apuntd- poner en evidencia a un objeto o una posicion tedrica
como algo derivado y dependiente de otro anterior a €l. Se trata, por tanto, de establecer
relaciones de alteridad referencial entre un objeto considerado inicialmente como dado
simpliciter (de forma aislada) y aquellos otros objetos “externos” a ¢l que lo preceden,

determinan y condicionan. Ahora bien, esta estructura deductivo-demostrativa es, por esencia,

2 Ibid.
* Ibid.

407

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

inaplicable a lo inmediato: lo imposibilita el caracter “replegado sobre si”, no referencial y
carente de verdadera alteridad o relacion con lo otro inherente a ello. Lo inmediato se
muestra, en sentido eminente, como aquello que no admite ser deducido: que no puede
aparecer como derivado de una instancia anterior (sea ésta cual fuere). Tal relacion deductiva
solamente resulta factible entre objetos determinados y condicionados, es decir, ya finitos y
mediatos en si mismos. Fichte recurre al empleo del término Zuriickverweisung -que podria
verterse como “retrorreferencia”- a la hora de poner de relieve la estructura interna de toda
demostracion probatoria: “Se pretende mediante la demostracion obtener una certeza
condicionada y mediata: algo, en funcion de la demostracién, es cierto si otro algo es cierto.
Si surge alguna duda sobre la certeza acordada a este otro término, ésta debe ser relacionada
con la certeza de un tercero, y asi sucesivamente®. Aqui surge la cuestion decisiva: «;Este
momento de retrorreferencia [una cadena de mediaciones sucesivas operada sobre una serie
causal de elementos condicionados] contintia hasta el infinito, o existe en alguna parte un
término ultimo?”*> En caso de que la serie causal recursiva carezca de término wltimo,
entonces la cadena de certezas mediatas “reposa” sobre la falta de una certeza incondicionada.
Se trataria, propiamente hablando, de una serie compuesta por “no-certezas”; y ello cuando lo
que se pretendia era, precisamente, una justificacion del primer principio: la presentacion de
una certeza originaria, de un fundamento. Es frente a ello que Fichte escribe: “Si existe un
término ultimo del cual no se pueda preguntar por qué es cierto, desde ese momento existe un

. . v, eedh
indemostrable que es el principio de toda demostracion’™*®.

La pretension de fundar de modo consistente la ontologia pasa necesariamente, por la
justificacion, no de su principio originario inmediato (lo cual resultaria autocontradictorio),
sino del caracter no menesteroso de demostracion propio de tal principio, el cual no le impide

-antes al contrario- mantenerse como el referente firme ultimo de la totalidad del constructo

4 Fichte, J. G., Zweite Einleitung in die Wissenschafislehre, en FW 1, p. 508.

* Ibid.

“ Ibid. Schelling se expresa del mismo modo -siguiendo la estela de Fichte- aludiendo al caracter
incondicionado del Yo puro: “A quien pretende transformarlo en un concepto demostrable, le es necesario
renunciar a considerarlo como incondicionado. En efecto, el absoluto no puede jamas ser mediatizado ni caer en
el circulo de los conceptos demostrables, pues todo aquello que es demostrable presupone algo ya demostrado o
aun una instancia suprema que no es ella misma demostrable. Aquel que, por tanto, pretende demostrar el
absoluto, lo suprime precisamente por ello mismo” (Schelling, F. W. J, Vom Ich als prinzip der philosophie, en
SW 1, p. 184). Esto sucede porque, como indica de nuevo Schelling en Philosophie und Religion (1804) “Todo,
incluso lo que estd sumergido en la finitud, estd impulsado por la naturaleza a buscar lo absoluto, pero
desaparece ante ¢l tan pronto como quiere fijarlo por la reflexion. Planea eternamente en torno a €l, pero esta ahi,
como Fichte ha expresado de forma muy significativa, sélo en tanto que no se tiene y desaparece en tanto que se
tiene” (SW VI, p. 19).

408

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

ontologico discursivo y demostrable. Ya en 1803, Schelling vincula la condicion de
posibilidad del pensamiento filoséfico en general, con la idea de la absoluta coincidencia
entre “lo absoluto real” y “lo absoluto ideal”, fuera de la cual “todo es en general sensible y
condicionado, y no hay ninguna realidad absoluta e incondicionada”, cuidandose de remarcar
que dicha idea “no se puede demostrar directamente, sino s6lo indirectamente, pues ella es el
fundamento y principio de toda demostracion [...]. Por tanto, si la filosofia, para saber de una
manera absoluta, s6lo puede saber de lo absoluto, y si ese absoluto no puede revelarse sino
por el saber mismo, entonces es claro que ya la primera idea de la filosofia descansa sobre el
supuesto implicito de una posible indiferencia del saber absoluto con lo absoluto mismo [...].

. . el
Si hay filosofia, entonces aquello es su presupuesto necesario™’.

3.2. El lucus a non lucendo de la demostracion (Del fundamento que se desfonda a si mismo)

Partamos, pues, de la hipotética toma en consideracion de la objecion elevada por los
adversarios de la posicion de un principio ultimo no demostrado. Su planteamiento admitiria
ser condensado el siguiente modo: “no resulta aceptable el acto de instituir un principio
indemostrable en calidad de piedra de toque o fundamento de un constructo tedrico-discursivo
en general” (de una elaboracion ontoldgica en la cual los objetos finitos mundanos refieren
negativamente al Ser inmediato, puesto como principio incondicionado, por ejemplo). ;Bajo
qué condiciones (este ultimo término indica ya una clara pista acerca del caracter fallido a
priori de tal intento) resulta demostrable ese Ser inmediato originario? La Unica respuesta
posible es que no precisa de demostracion alguna en absoluto: su propia esencia propicia que
no solamente no sea posible su efectiva demostracion -y no se trata aqui de una mera
declaracion de impotencia- sino que ademas €sta tenga que ser explicitamente proscrita desde
un punto de vista “metodologico”. La pretendida demostracion no aparece, en este caso, bajo
los ropajes de un objetivo “deseable” y necesario, pero “lamentablemente” no susceptible de
ser logrado, sino como un acto al cual es refractaria por definicion la propia esencia del Ser

incondicionado e inmediato presupuesto como principio indemostrable. Si, en efecto, el Ser

7 Schelling, F.W.J., Ideen zu einer Philosophie der Natur, en SW II, pp. 58-59. A este respecto, afirma
decisivamente Schelling: “ninguna proposicion es, conforme a su naturaleza, mas abisal que aquella que afirma
la existencia de un absoluto en el saber humano, pues precisamente por afirmar un absoluto, no puede seguir
dando razén alguna acerca de €l. Tan pronto como nos adentramos en el territorio de las demostraciones, nos
adentramos también en el dominio de lo condicionado, y a la inversa: en cuanto pisamos el terreno de lo
incondicionado, entramos en el ambito de los problemas filos6ficos™ (Schelling, F. W. J., Philosophische Briefe
tiber Dogmatismus und Kritizismus, en SW 1, pp. 308-309).

409

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

no es un objeto determinado y finito, y el “saber” acerca de ¢l no es -propiamente hablando-
un saber (todo saber es por naturaleza algo mediado), sino intuicion absoluta e inmediata (en
toda intuicion subyace algo de inefable e inmediato), entonces toda explicacion y
demostracion deben ser desterradas del horizonte tedrico de consideracion de tal elemento
inmediato sin que ello implique caida en arbitrariedad alguna. Esto sucede porque el propio
discurso -mediato, como todos- de la ontologia, que es en si mismo una explicacion
demostrativa, ya que se ocupa de desvelar relaciones entre objetos finitos condicionados,
refiere a €l en todo momento de su desarrollo y lo demanda como presupuesto necesario de su
propia existencia. Esta necesidad resulta méas concluyentemente determinante que la asociada
a cualquier demostracion logica de orden inferencial o deductivo. Es, de hecho, el fundamento

ultimo o éskhaton exigido y demandado por toda reflexion.

Incluso el acto de exigir “en abstracto” una demostracion debe ya presuponer tal instancia
ultima inmediata, dado que el acto de enunciar algo -en general- ya supone una “prueba”
tacita acerca de ella: una prueba externa a la necesidad de demostracion. No hay explicacion,
ni determinacién, ni finitud mediada mas que merced a la referencia comun a todas ellas a su
“opuesto absoluto™: a su negacion que las fundamenta y a la cual ellas presuponen. Este es el
reino o dominio propio de la filosofia indicado por Schelling (y antes que €l por Jacobi): el de
la explicacion que se aproxima a hasta los limites del éskhaton de la reflexion pero no es
capaz de llegar propiamente hasta el corazén mismo de éste (lo inmediato). El transito mas
alla de los limites de la explicacion demostrativa pasa por incluir en la esfera teorica aquello
que se situa allende la totalidad de los pasos mediatos de los que se compone toda serie
deductiva y que fundamenta a éstos “negativamente” desde fuera de ella.*® El nexo de
inclusion que surge al dar este paso no puede ser ya el caracteristico de la ligazén conceptual

o “reflexiva” (denotativa de la presencia de una estructura de orden demostrativo), puesto que

*® Ya en su primera obra, Versuch einer Kritik der allen Offenbarung, alude Fichte a esta estructura propia de
toda demostracion, en referencia a la irrupcion de la revelacion divina en el contexto de la cadena efectual
configurada por la serie de las causas naturales. En particular, a propoésito de la posibilidad de que “la inmediata
causalidad” del concepto moral divino dé lugar a un efecto distinto al previsiblemente derivable de una causa
remota en el orden de la sucesion temporal, Fichte escribe lo siguiente: “entonces podremos aclarar
correctamente conforme a leyes naturales el fendmeno en cuestion a partir del precedente, si conocemos bien las
leyes naturales, y éste a su vez a partir del precedente, y asi tal vez hasta el infinito, hasta que finalmente nos
topemos con un efecto que no podamos ya explicar a partir de leyes naturales, sino solamente conforme a leyes
naturales. Pero en caso de que quisiéramos o pudiéramos rastrear esa serie de causas naturales solamente hasta
un punto determinado, entonces resultaria perfectamente posible que ese efecto a explicar naturalmente no
cayese ya en el interior de nuestros limites establecidos (gesetzten Grenzen)” (FW V, p. 110).

410

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

si asi fuera el principio inmediato resultaria por ello “positivamente incluido” en el conjunto

de la explicacion: no ya solamente presupuesto de forma negativamente referencial.

A ello se refiere indirectamente el Hegel del Differenzschrift de 1801 cuando observa
que “Al sistema [como “todo organico de conceptos”] en cuanto organizacion de
proposiciones puede exigirse que lo absoluto, que fundamenta la reflexion, le esté presente
también a la manera de la reflexion como proposicion fundamental absoluta y suprema
(oberster absoluter Grundsatz). Pero tal exigencia lleva en si su nulidad, pues algo puesto por
la reflexion, una proposicion, es por si algo limitado y condicionado (Beschrdnktes und
Bedingtes) y necesita de otra para su fundamentacion, y asi hasta el infinito [...], y en ese
caso no es absoluta sino deficiente (mangelhaft), expresa solamente un concepto del
entendimiento, una abstraccion”.* En el escrito polémico contra Wilhelm Traugott Krug
publicado el afio siguiente en el Kritisches Journal der Philosophie, Hegel vincula esta
nulidad de la demanda reflexiva con las contradicciones inherentes al sano sentido comun
cuando éste pretende hallar -con Krug- una contradiccion entre la presunta falta de
presupuestos en filosofia y la presuposicion de lo absoluto en tanto “identidad y diferencia
absoluta a partir de la cual se construye toda determineidad (Bestimmtheit)”: “Esta es
justamente la contradiccion que siempre encontrard el sentido comun en la filosofia; el
sentido comun situa lo absoluto exactamente en el mismo rango que lo finito y extiende a lo
absoluto aquellas demandas que Unicamente cabe formular en consideraciéon a lo finito.
También se exige en la filosofia que no se ponga nada no probado (unbewiesen); el sentido
comun encuentra idéntica la inconsecuencia cometida, dado que entiende que no se ha
probado lo absoluto [...]. De esta forma, el sefior Krug reprocharia a la geometria no ser,

como ella afirma, una ciencia en si misma perfecta, pues no prueba de ningiin modo la

* Hegel, G. W. F., Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie, en Jenaer Schriften.
1801-1807 (Werke 2), 1986, Frankfurt, Suhrkamp, p. 35. En este punto, y solamente en ¢él, coinciden
curiosamente la perspectiva adoptada por Hegel y la explicita apologia de la preeminencia de la intuicién sobre
el concepto abstracto sostenida por Schopenhauer: la némesis misma del hegelianismo. Asi, en el capitulo
séptimo del segundo libro de su obra capital, el pensador de Danzig escribe: “Pero también la sabiduria, la
vision verdadera de la vida, la vision correcta y el juicio acertado, surgen del modo en el que el hombre capta el
mundo intuitivo y no de su simple saber, es decir, de conceptos abstractos. Asi como el fondo o contenido
fundamental de cualquier ciencia no consiste en la demostracion ni en lo demostrado sino en lo indemostrado, en
lo cual se basan las demostraciones y que en ultimo término no es concebido mas que intuitivamente, tampoco el
fondo de la verdadera sabiduria y de la comprension real de cualquier hombre consiste en los conceptos ni en el
saber in abstracto, sino en lo que ha intuido y en el grado de agudeza, correccion y profundidad con que lo ha
captado” (Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representacion II. Complementos, Madrid, Trotta, 2003,
pp- 107-108).

411

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

existencia de un espacio infinito en el cual traza sus lineas”.’’Asi pues, el dominio de la
demostracidn coincide con el de lo condicionado, finito y plural (lo determinado que excluye
a otros), por lo cual “demostrar el Ser” implicaria hacerlo devenir elemento no originario,
dotarlo de contenido “Ontico”, trocarlo susceptible de categorizacion, explicable, derivado de
otro elemento precedente; todo lo cual redundaria en convertirlo en aquello que esencialmente

. 1
no es ni puede ser.’

Todo lo anterior se reduce a concebir el Ser como algo “puesto por” o “derivado de” otro
principio en general. Siguiendo la cadena recursiva de la demostracion, a este nuevo principio
hallado como consecuencia del caracter derivado del anterior (dado que habria sido puesto de
modo secuencial y subsiguiente por aquél), deberia buscarsele otro principio del cual
derivase; a éste deberia serle demandada, a su vez, una hipotética referencia a su antecedente,
y asi de modo sucesivo eis dpeiron. Pero aqui surge la cuestion fundamental, puesto que todo
elemento mediado (y todo lo derivado lo es por definicion) debe en algin momento referir a
un inmediato, asi como toda demostracion debe hacerlo a algo no demostrable ni explicable: a

. . 2 . .,
algo, en suma, que no admite ser puesto como derivado de otro’>. Toda explicacion debe,

0 G.W.F. Hegel, Wie der gemeine Menschenverstand die Philosophie nehme, en Jenaer Schriften. 1801-1807,
ed. cit, pp. 192-193.

! Las propuestas ontoldgicas contemporaneas que tienden a fundamentarse en la posicion de elementos
lindantes con lo incondicionado muestran, al respecto de la fundamentacion de sus principios, una postura
semejante. Asi, Giorgio Colli escribe -en referencia a la inmediatez dionisiaca que postula tras la trama de la
representacion empirica- que “por eso se cree que este mundo carece de cualquier afuera, y no es posible
demostrar lo contrario, porque lo inmediato no es representable y porque la demostracion pertenece a la
representacion. Pero para quien estd en lo inmediato -y todas las cosas lo estan- no es necesario demostrar”
(Colli, G., Filosofia dell espressione, Milano, Adelphi, 1982, pp. 50-51). De la misma forma, Emanuele
Severino se refiere a quienes solicitan una prueba acerca de la existencia del inmutable Ser “parmenideo” que él
sitia en el nucleo de su pensamiento en los siguientes términos: “La razén alienada pone como resultado, es
decir, como algo mediado, la inmediatez misma del logos [...], esto es, se siente la necesidad de demostrar que
existe un ente al que conviene necesariamente la existencia, justamente porque el pensamiento sucumbe ante tal
fatal metatesis que no le permite percatarse del caracter originario de la afirmacioén de que cada determinacion no
es una nada, es decir, que a cada determinacion le conviene por necesidad el existir [...]. En este trastocamiento
de la verdad del ser, la verdad originaria se convierte en un resultado y, justamente porque no se la mantiene
como originaria, resulta negada [...]. Aqui se estd en lo hondo del pensar, en la verdad originaria sobre la que no
se puede interrogar porque la interrogacion es ya un modo de negarla” (Severino, E., Essenza del nichilismo,
Milano, Adelphi, 2005, pp. 78-81).

>2 Se trata de una posicion ya implicitamente contenida en la teoria kantiana de la apercepcion trascendental y a
la cual no son ajenas ciertas relevantes tendencias de la filosofia contempordnea. Desde el ambito de la
fenomenologia, por ejemplo, se acepta la posibilidad (o necesidad) recién apuntada: “El empirismo extremo
como teoria del conocimiento no es menos absurdo que el escepticismo extremo. Anula la posibilidad de una
justificacion racional del conocimiento mediato; y por ende, anula su propia posibilidad como teoria
cientificamente fundada. Concede que existen conocimientos mediatos que resultan de la fundamentaciéon y no
niega que haya principios de ésta [...]. Ahora bien, si toda fundamentacion se basa en ciertos principios a los
cuales se ajusta su curso, y encuentra su ultima justificacion recurriendo a esos principios, seria un circulo o un
regreso infinito decir que los principios mismos de la fundamentaciéon necesitan fundamentacion [...]. Es

412

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

pues, apuntar en ultimo término a una instancia no derivable, pues de otro modo la totalidad
del saber se hallaria constituida por explicaciones y mediaciones sucesivas articuladas en
forma de serie indeterminadamente extensa, con lo cual habria mediaciones, pero no un
inmediato. Esto es manifiestamente absurdo, puesto que el concepto de mediacidon presupone
el de inmediatez, de lo contrario habria infinitas derivaciones, pero no una instancia originaria
ubicada al término de la serie derivativo-demostrativa, esto es, algo de lo cual toda ella
derivase. En algin momento de la serie derivativa debe, pues, aparecer algo no derivado, no
puesto o mediatizado por un elemento anterior: algo originario e inmediato a lo cual refiere el
conjunto de las mediaciones derivativas. Schelling alude -en 1797- a esta estructura propia del
método demostrativo oponiéndolo a la prioridad de la pura intuicidon, y empleando -como en
las Stuttgarter Privatorlesungen- ejemplos tomados de las ciencias: “En la geometria no se
demuestra la construccion originaria, sino que se postula [...]. La matematica, por
consiguiente, da a la filosofia una intuicion originaria de la que tiene que partir cualquier
ciencia que quiera exigir evidencia. Ella no comienza desde un principio fundamental

demostrable, sino de lo indemostrable y originariamente intuitivo™>”.

evidente, pues, que no tiene sentido posible el exigir que se justifique por principios todo conocimiento mediato
si no somos capaces de conocer de un modo inmediato e intelectivo ciertos principios ultimos en los cuales se
funda en ultimo término toda fundamentacion. Los principios justificativos de todas las fundamentaciones
posibles deben poderse reducir deductivamente, segun esto, a ciertos principios ultimos e inmediatamente
evidentes” (Husserl, E., Investigaciones logicas I, Madrid, Alianza, 1985, pp. 91-92).

La misma posicion subyace al llamado “principio de todos los principios” husserliano: “Toda

proposiciéon que no hace mas que dar expresion a semejantes datos [los datos originarios de la intuicion],
limitandose a explicitarlos por medio de significaciones fielmente ajustadas a ellos, es también realmente un
comienzo absoluto, llamado a servir de fundamento en el genuino sentido del término, es realmente un
principium [...]. El principio de que todo conocimiento de hecho deba fundarse en la experiencia, no es él
mismo un principio empiricamente evidente, como le pasa a todo principio y todo conocimiento esencial”
Husserl, E., Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica, Madrid, F.C.E., 1985, pp.
58-59.
53 Schelling, F.W.J., Abhandlungen zur Erliuterung des Idealismus der Wissenschafislehre, en SW 1, p. 444. En
este aspecto, Schelling coincide con ciertos aspectos indicados por Schiller en sus cartas Uber der dsthetische
Erziehung des Menschen (1795) referentes a la “infinitud vacia” del espiritu humano que, en cuanto total
ausencia de determinacion, constituye una ilimitada y simple determinabilidad pura susceptible de acoger la
emergencia de diversas representaciones, contenidos y por tanto limites determinantes: “Alli hay, por tanto, ya
realidad; pero se ha perdido la infinitud. Para describir una figura en el espacio tenemos que limitar el espacio
sin fin; para representarnos una variacion en el tiempo tenemos que dividir el tiempo. Asi pues, a la realidad
llegamos s6lo por medio de limitaciones; a la posicion efectiva, por medio de la negacion o exclusion; a la
determinacion, por medio de la supresion de nuestra libre determinabilidad [...]. Antes de determinar un lugar en
el espacio no hay para nosotros espacio alguno, pero sin el espacio absoluto nunca podremos determinar un
lugar. Lo mismo sucede con el tiempo. Antes de tener el momento no hay para nosotros tiempo; pero sin tiempo
eterno no tendriamos representacion del momento. Asi pues, por medio de la parte llegamos al todo, y merced al
limite, a lo ilimitado; pero s6lo por el todo conseguimos la parte, y por lo ilimitado, el limite” (Schiller, J.C.F.,
Escritos sobre estética, Madrid, Tecnos, 1990, pp. 166-167).

413

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

La ausencia de tal “apice ultimo” indemostrable, implicaria la necesidad de aceptar que la
certeza fout court (toda posible certeza, en general) debe inevitablemente reposar sobre una
sucesion derivativa configurada en su totalidad por una secuencia infinita de pseudocertezas
mediadas, lo cual resulta manifiestamente contradictorio.’* No obstante, quien requiere algin
tipo de demostracion acerca de un principio (ain) no demostrado, se halla ¢l mismo en la
certeza de que todo principio carente de explicacion o que no se presente acompanado de una
subsiguiente prueba justificatoria, no es, en absoluto, digno de ser tedricamente aceptado. Asi,
pues, el hipotético “inquiridor demostrativo” -llamémosle asi- posee sin duda una particular
especie de certeza, a saber: aquella que consiste en saber que el “ponente de un principio
indemostrable” no se encuentra en lo cierto (es decir, yerra). Esta certeza se muestra como el
fundamento de su exigencia de demostracion, puesto que de otro modo tal demanda resultaria
absolutamente arbitraria y vacua. Su requerimiento presupone, pues, la larvadamente previa
asuncion de la formula siguiente: “Todo principio que se presente con caracter
pretendidamente fundante y sea, a la vez, incapaz de formular una concluyente (e incluso, a
ser posible, apodictica) demostracion de si mismo, debe ser desechado como inaceptable y
espurio. De ello, al menos, el demandante de demostracion esta cierto, y apoyandose en tal
certeza censura al “ponente de lo inmediato”. Pero he aqui que esta certeza suya deviene -en
cuanto se le aplica un infimo grado de reflexion- también algo a demostrar: un principio dado
simpliciter que, en cuanto tal, es susceptible de ser colocado asimismo en la picota de la
exigencia demostrativa. Ahora bien, la estructura propia de toda demostracion conduce
necesariamente -como vimos- a la recursividad inagotable ligada a las infinitas mediaciones
que todo proceso demostrativo debe recorrer cuando se presupone desde el comienzo que al
cabo del mismo no debe aparecer un principio indemostrable (justamente lo que el “inquiridor

demostrativo trata de recusar).”

> Nietzsche parece aceptar tal posibilidad cuando, en uno de los fragmentos postumos pertenecientes al otofio de
1885 formula a este respecto una particular interpretacion acerca de la etiologia propia de la ignava ratio:
“«Conocer» es un referir retrospectivo: de acuerdo con su esencia, un regressus in infinitum. Lo que hace
detenerse (en una presunta causa prima, en un incondicionado, etc.) es la pereza, el cansancio” (Nietzsche, F.,
Fragmentos postumos Vol. IV: 1885-1889, Madrid, Tecnos, 2006, p. 119).

% Se trata, segun aclara el propio Fichte ya en su primera obra, de un esquema valido unicamente en la esfera de
la sucesion “légica”, no en el marco de la causalidad recursiva de orden “empirico”: “Estamos obligados a
aceptar un primer miembro absoluto de la serie [es decir, a postular o presuponer un incondicionado], pero no
podemos decir de ningiin miembro concreto de ella: éste es el primero, puesto que la serie (me refiero a la de las
causas eficientes) es infinita, y nuestro ascender a través de ella jamas se completa. Si la concluimos en algin
punto aceptamos entonces un infinito que es finito, lo cual es una contradicciéon” (Fichte, J. G., Ensayo de una
critica de toda revelacion, Madrid, Biblioteca Nueva, 2002, p. 201).

414

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

Por lo tanto, o bien en algin punto de la secuencia demostrativa (verosimilmente al
final de la misma) ha de aparecer un término no susceptible de ser ulteriormente “deducido”
(inmediato, por tanto), o bien no se da tal elemento ultimo, y la serie mediata se prolonga sin
término.”® En caso de que nuestro hipotético “inquiridor de pruebas” se decante a favor de la
primera posibilidad, inmediatamente el resultado de su exigencia de demostracion destruiria
el presupuesto inicial sobre el cual ésta se apoya (“no deben asentarse principios
indemostrados”). En caso de optar, mas bien por la segunda, sucede que, puesto que deberia
otorgar su anuencia al hecho de que la secuencia deductiva mediata carezca de éskhaton o
término ultimo, su mencionado presupuesto inicial permaneceria ¢l mismo indemostrado
(justamente aquello que el propio presupuesto declaraba proscrito por inasumible). Como
consecuencia de todo ello, la postura del “ponente de la inmediatez como principio
originario” quedaria salvaguardada e incOlume frente a la objecion del “inquiridor
demostrativo”. La exigencia formulada por éste no habria de despertar en ¢l ni el mas exiguo
apice de inquietud, dado que resultaria invalidada de forma inmanente por ella misma. Es
pensando en nuestro virtual “demandante demostrativo” como escribe Fichte: “El principio
fundamental de todos los errores de nuestros adversarios podria muy bien ser este: no se han
formado una idea muy clara de lo que significa demostrar y no han pensado sin duda que toda
demostracidn tiene en su principio algo absolutamente indemostrable [...]. Se apunta por la
demostracion a obtener una certeza condicionada y mediata; algo, en funcion de la
demostracion, es cierto si otra cosa es cierta. Si surge alguna duda sobre la certeza ligada a
este otro término, ésta debe ser remitida a la certeza de un tercero, y asi sucesivamente |...].
Sin embargo aquellos [que consideran que la sucesion referencial se prolonga hasta el
infinito] no han reflexionado acerca del hecho de que si ellos tuviesen razon, no podrian ellos

mismos hacerse tampoco una idea de la certeza ni buscarla. Ellos no saben lo que significa

36 Schopenhauer se refiere nuevamente a la imposibilidad de una serie infinita de representaciones conceptuales,
es decir, de “objetos de reflexion” mediados, de manera explicita y contundente: “la esencia total de los
conceptos o de la clase de las representaciones abstractas consiste inicamente en la relacion que expresa en ellas
el principio de razoén: y, dado que esa relacion es la referencia a la razén de conocimiento, toda la esencia de la
representacion abstracta estd unica y exclusivamente en su referencia a otra representacion que es su razon de
conocimiento. Esta puede ser a su vez un concepto o representacion abstracta, e incluso ésta puede tener a su vez
una razoén de conocimiento meramente abstracta; pero no hasta el infinito, sino que al final de la serie de las
razones cognoscitivas ha de concluir en un concepto que tenga su razoén en el conocimiento intuitivo. Pues todo
el mundo de la reflexiébn se basa en el intuitivo [esto es, en el inmediato] como su razéon de conocer”
(Schopenhauer, A., El mundo como voluntad y representacion I, Madrid, Trotta, 2004, p. 89).

415

DICIEMBRE
2015



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

tener certeza, mas que porque estan ciertos de algo. Si nada es cierto sino bajo tal o cual

condicion, entonces no hay nada cierto, y no hay incluso nada cierto bajo condicién™’.

Conclusion

Aplicando lo indicado a nuestra inicial cuestion relativa al fundamentacion de la
ontologia, habria que resefiar que, en analogia con lo indicado, existen Unicamente dos
opciones reciprocamente excluyentes: o bien no se eleva objecion alguna (demanda
demostrativa) contra la indemostrable posicion del Ser como fundamento inmediato del
discurso ontologico (con lo cual éste permanece como principio originario), o bien se eleva tal
requerimiento. En el segundo caso, quien lo asumiere debera conceder que toda demostracion
se constituye como sucesion ilimitada de mediaciones, pero al hacerlo pulverizara el propio
fundamento que posibilita la elevacion de tal objecion contra la incondicionalidad del Ser
inmediato. Esto ocurre porque tal peticion de prueba ya presupone la certeza de que es
necesario evitar la posicion como principio de un elemento incondicionado o inmediato
cualquiera, y esta certeza constituye ella misma un final, se presenta a si misma como un
término firme, y por tanto como un principio indemostrado o “axiomatico” a partir del cual se
pretende formular la critica recusatoria contra -precisamente- lo inmediato e infundamentado,

lo cual resulta palmariamente inconsistente.”®

En caso de que, tratando de evitar tal contradiccion, se aduzca que esta misma certeza debe
también, a su vez, ser demostrada deductivamente, entonces la sombra del proceso
infinitamente mediado recae de nuevo sobre ella, y esto significa que ya no resulta

demostrable “en condiciones” (aquellas que exige precisamente quien demanda una

7 Fichte, J.G., Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, en FW 1, p. 508. Sobre el problema de la
fundamentacion tltima en oposicion al “nihilismo” en Fichte, puede consultarse: Villacainas Berlanga, J.L., “Ser
y existir. La estrategia de Fichte contra el nihilismo”, Daimon, 9, 1994, pp. 135-154. Sobre la misma cuestion (la
autoposicion absoluta del Yo como germen del nihilismo en cuanto “desvalorizacién de lo real”, del no-Yo),
véase: Weier, W., “Origenes del nihilismo en el Idealismo Aleman”, Anuario filosdfico, Vol. 10, 2, 1977, pp.
171-190.

% En un sentido muy cercano a las reflexiones que nos ocupan declara oportunamente Heidegger: “Aquello que
es percibido en el admitir no requiere prueba alguna. Se muestra por si mismo. Lo asi percibido es ello mismo la
base y el fundamento sobre lo cual se funda y soporta cualquier enunciacioén acerca de él. Aqui se trata de un
simple mostrar-se de aquello que es dicho. Logramos esto mediante un simple indicar. No es necesario un
despliegue de argumentos. Hay que distinguir estrictamente donde debemos exigir pruebas y buscarlas y donde
no se requiere ninguna prueba y, sin embargo, se halla la forma mas elevada de fundamentaciéon. No toda
fundamentacion debe y puede ser una prueba, por el contrario, toda prueba es una especie de fundamento. Ya
dijo Aristoteles: «En efecto, es falta de cultura no conocer respecto de qué cosas debemos buscar pruebas y de
cuales no»” (Heidegger M., Seminarios de Zollikon, México, Jitanjafora-Morelia Editorial, 2007)

416

DICIEMBRE
2015



l‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

demostracion sobre lo in-condicionado). Con ello, la inmediatez del Ser indeterminado puesta
como principio originario no se resiente en absoluto a causa de una “refutacion” que ni
siquiera alcanza a rozarla; mucho menos, por tanto, a resquebrajarla o ponerla seriamente en
cuestion. Quien sabe que lo inmediato no resulta teoréticamente aceptable como fundamento,

sabe” simultdneamente -con irreflexiva ignorancia de éste, su saber- que lo inmediato es

necesariamente presupuesto por ese mismo saber que pretende recusarlo.

En esto consistia precisamente la primera de las opciones planteadas al comienzo, por lo cual
-a modo de conclusion- es necesario asentar definitivamente el principio conforme el cual no
es posible justificar razonablemente el acto de proscribir la asuncion de un elemento
inmediato tomado como clave de boveda de una construccion ontoldgica en general. Es por
ello que nuestra propuesta de articulacion del discurso ontoldgico entre lo Ontico-finito
susceptible de ser reflexiva y conceptualmente categorizado, y la referencia negativa que ello
mantiene hacia el Ser como su presupuesto inmediato e indeterminado, permanece asi
justificada y fundamentada. El Ser originario dado a la pura intuicion inmediata se mantiene,
de este modo, como inicio, fin y punto de fuga de la totalidad del constructo discursivo y
mediado que lo presupone en calidad de referente negativo dado con necesidad. Tal es la
potencialmente fructifera estructura de la ontologia como disciplina filoséfica; una estructura
carente de firme basamento (en el sentido l6gico tradicional), pero cuyo neutro e infinito

trasfondo subyace de forma permanente al horizonte de todo lo facticamente dado.

Bibliografia

Augusto Miguez, “R. (2009), “La libertad incondicionada del yo absoluto en el joven
Schelling”, Thémata, 41, pp. 39-56.

Colli, G. (1982), Filosofia dell espressione, Milano, Adelphi.

Courtine, J.F. (2010) “Las preguntas ontologicas en la filosofia tardia de Schelling: Platon y
Aristoteles”, Ideas y valores. Revista Colombiana de Filosofia, 143, pp. 5-31.

Duque, F., (2004) “Islas en la laguna del sistema. La relacion de Kant con Fichte y Schelling
en el Opus postumum”, Endoxa. Series filosdficas, 18, pp. 171-206.

Duque, F. (1998) “La puesta en libertad de la filosofia: El concepto de la libertad y la libertad
del concepto en Schelling”, Daimon, 16, pp. 41-56

417

DICIEMBRE
2015



REVISTA DE FILOSOFIA
Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

Feuerbach, L. (1995), La esencia del cristianismo, Madrid, Trotta.

Fichte, J. G. (2002), Ensayo de una critica de toda revelacion, Madrid, Biblioteca Nueva.
Fichte, J. G. (1971), Fichtes Werke (hrsg. von 1. H. Fichte), Berlin, Walter de Gruyter & Co.
Gabas Pallés, R. P. (2001) “El todo-uno del Idealismo Aleman en la poesia de Hdolderlin”,
Enrahonar. Quaderns de Filosofia, 32-33, pp. 43-65.

Hegel, G.W.F. (1989), Lecciones sobre la filosofia de la historia universal, Madrid, Alianza.
Hegel, G.W.F. (2003), Wissenschaft der Logik II (Werke 6), Frankfurt, Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (2003), Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften 1 (Werke §8),
Frankfurt, Suhrkamp.

Hegel, G. W. F. (1986), Jenaer Schriften. 1801-1807 (Werke 2), Frankfurt, Suhrkamp.

Hegel, G.W.F. (1984), Lecciones sobre filosofia de la religion 1, Madrid, Alianza.

Hegel, G.W.F. (1987), Principios de la Filosofia del Derecho, Barcelona, Edhasa.

Heidegger, M. (1993), Hegel, GA 68, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

Heidegger, M., (1992), Grundfrage der Philosophie, GA 45, Frankfurt am Main, Vittorio
Klostermann.

Heidegger M. (2007), Seminarios de Zollikon, México, Jitanjafora-Morelia Editorial.
(Holderlin, F. (1990), Ensayos, Madrid, Hiperion.

418
Husserl, E. (1985), Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica,

Madrid, Fondo de Cultura Economica. 2015
Husserl, E. (1985), Investigaciones logicas I, Madrid, Alianza.

Jacobi, F. H. (1812), F. H. Jacobi Werke, Leipzig, G. Fleischer.

Levinas, E. (1993), Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro, Valencia, Pre-textos.

Leyte, A., (2000), “De Hule a Materie: De Aristoteles a Schelling”, Daimon, 21.

Market, O. (1994), “La exigencia ontoldgica radical en Fichte y su necesaria ruptura con el
criticismo”, Anales del seminario de historia de la filosofia, 11, pp. 155-170.

Nietzsche, F. (2006), Fragmentos postumos Vol. IV: 1885-1889, Madrid, Tecnos.

Schelling, F. W. J. (1856-1861), Sidmmtliche Werke (hrsg. von K.F.A. Schelling), Stuttgart,
Cotta.

Schiller, J.C.F. (1990), Escritos sobre estética, Madrid, Tecnos.

Schopenhauer, A. (2009), Parerga y Paralipomena. Escritos filosoficos sobre diversos temas,

Madrid, Valdemar.
Schopenhauer, A. (2004), El mundo como voluntad y representacion I, Madrid, Trotta.



J1EHE

TA D FILOSOFIA
Incondicionada condicién de lo finito. La teoria de la inmediatez en Fichte y Schelling y su aplicacion a la fundamentacion de la ontologia | Jaime Llorente

Schopenhauer, A. (2003), El mundo como voluntad y representacion II. Complementos,
Madrid, Trotta.

Schulz, W., (1975), Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spdtsphilosophie
Schellings, Pfullingen, Neske.

Serrano, V. (1993), “Sobre Holderlin y los comienzos del Idealismo Aleman”, Anales del
seminario de historia de la filosofia, 10, pp. 173-194.

Severino, E. (2005), Essenza del nichilismo, Milano, Adelphi.

Villacanas Berlanga, J.L. (1994), “Ser y existir. La estrategia de Fichte contra el nihilismo”,
Daimon, 9, pp. 135-154.

Weier, W. (1977), “Origenes del nihilismo en el Idealismo Aleman”, Anuario filosdfico, Vol.

10, 2, pp. 171-190.

419

DICIEMBRE
2015






	Blank Page

