L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Partir de si y la cuestion de la naturaleza | Chiara Zamboni

Partir de si y la cuestion de la naturaleza!

Chiara Zamboni
Universidad de Verona

Pongo en el centro de este texto la idea de un exceso femenino en el simbolico dado.
Exceso significa que las mujeres, incluso nombradas por los cddigos del orden simbdlico, no
se reencuentran en tales nombres, sienten que hay un mas en sus vidas. De aqui deriva esa
necesidad advertida por las mujeres —no por todas— de buscar expresiones, practicas
politicas, acciones, que expresen con libertad el deseo por el que son orientadas. En el origen
del feminismo hay, por tanto, un desequilibrio y una asimetria, porque su origen es el de
poner en palabras la autenticidad de la experiencia femenina y esto representa un verdadero
“imprevisto” en la cultura dominante y la pone en discusion, la abre desde su interior hacia
una via infinita de transformacion®. Esto hoy es verdad de manera intensa, porque en la
cultura europea y estadounidense en particular se advierte una tendencia totalmente nueva e

inquietante hacia el neutro.

El feminismo ha tenido un comienzo histérico, ha sido un evento discontinuo que ha
sabido resignificar el pasado. Y eso es un acontecimiento que continia ocurriendo, y que
ocurre porque lleva consigo una vision que no se ha agotado, que insiste a veces en voz baja,
a veces en cambio potente y clara para todos. Nosotras somos al mismo tiempo herederas y
creadoras. Es una visiéon completamente actual y al mismo tiempo en continuo cambio. Es un

animal que cambia de piel y asi se modifica y esta vivo en los pliegues del presente.

Una de las reglas mas importantes del feminismo es que ninguna puede hablar en el
lugar de otra. Se puede hablar de las relaciones que tenemos con otras mujeres y del
pensamiento que nace en estas relaciones. Teniendo la consciencia de que lo que ganamos en
tales relaciones tiene que ver con el mundo que habitamos juntos. Es decir, que lo que

ganamos de pensamiento en las relaciones es una ganancia para todos, mujeres y hombres.

' Traduccion de Gemma del Olmo Campillo.

? El concepto de exceso femenino respecto al orden simbélico dado tiene origenes en el concepto de pasion de la
diferencia sexual, padecido por las mujeres de manera pasiva como modalidad del cuerpo y activa como
orientacion para el significado libre y por tanto para la transformacion de las mediaciones lingiiisticas. En
Diotima, Diotima. Il pensiero della diferencia sessuale, La Tartaruga ed., Milano 1987 segunda edicion en
2003), pp. 9-32.

17

JUNIO
2016



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Partir de si y la cuestion de la naturaleza | Chiara Zamboni

El movimiento feminista es un tejido variado y por eso estd afrontando de maneras
diversas las cuestiones propuestas por la ecologia. Me parece interesante tomar en

consideracion algunas de estas lineas.

Una linea viene de un darea cercana a la teologia de la liberacion, sobre todo
sudamericana. Pienso en Ivone Gebara, tedloga brasilefia, que establece un vinculo entre las
mujeres, los pobres y el ecosistema. Lo que caracteriza su discurso es que los humanos tienen
una participacion corporea en ese cuerpo mas grande —la Tierra—, que ella llama Trama
Vital, Cuerpo Sagrado, que tiene que ver con Dios’. Las mujeres tienen un cuidado particular
del cuerpo, de lo sensible y por tanto tienen la posicidén historico-politica para poner mas
atencion al desarrollo de tal Trama Vital que nos transciende. Los gestos de justicia social

enriquecen la Trama Vital.

El vinculo entre ambiente, justicia, subjetividad femenina en estos contextos es puesto
en el centro. Es reconocido un nexo entre la opresion de la naturaleza, de las mujeres, de los

pobres, de los animales.

El vinculo entre mujeres y sagrado es un elemento orientador en los contextos no solo
de la teologia feminista de la liberacion, sino también en los contextos del ecofeminismo post-
colonial, con una mayor acentuacion de los aspectos anticapitalistas. Pienso por ejemplo en el
libro tal vez més radicalmente feminista de Vandana Shiva, es decir Staying Alive: Women,
Ecology and Survival in India®. Ahi se percibe la impronta post-colonial, por la referencia a
culturas femeninas autonomas en diversos lugares de la India y a luchas politicas, que no
quieren hacerse cargo de la cultura occidental y en cambio quieren dar voz a la inventiva
politica de mujeres en los contextos rurales de la India, en particular, y por cercania de

posicion de Africa o de Sudamérica.

Otra linea proviene del feminismo angloamericano, que ha dado mucha importancia a la
contratacion lingiiistica y politica que afecta al género mujer, y ha tratado la cuestion de la
naturaleza para enfocar la continuidad y/o la diferencia entre naturaleza y cultura. La
importancia dada a la contratacidon politico-lingiiistica en estos contextos es tan fuerte como

para terminar por crear paraddjicamente una especie de neohumanismo. Y subrayo

* Ivone Gebara, Longing for Running Water. Ecofemminism and Liberation, Augsburg Fortress, Minneapolis
1999.

*Vandana Shiva, Staying Alive: Women, Ecology and Survival, Kali for Women, New Delhi and Zed Books,
London 1988.

18

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Partir de si y la cuestion de la naturaleza | Chiara Zamboni

“paradodjicamente”, en cuanto que se trataria justo de defender la naturaleza y los animales.
Sin embargo, esta defensa al estar hecha desde dentro de un continuum —es muy
significativo un titulo de Norma Benney All of oneflesh: the rights of animals, que se puede
traducir como Somos todos una sola carne: los derechos de los animales’— extiende los
derechos humanos a los no humanos. No solo a los animales, sino al planeta Tierra y a todos
los seres inanimados. En algunos textos se lee que incluso la defensa justa del paisaje deber

ser traducida en términos de derecho del paisaje.

En este contexto el planeta Tierra se convierte en sujeto de derecho y los animales a su

vez en sujetos de derecho.

La paradoja estd en la extension de lo humano (vista desde una concepcion rigida de
individuo con una identidad precisa) a lo no humano, que vuelve a entrar asi en las categorias

de individuo e incluso solo como portador de derechos.

Considero que el concepto mismo de derecho individual, elaborado por la cultura
europea occidental, es limitado y limitante. Seria preciso trabajar mas en la diferencia y en la
relacion para pensar un derecho no individual sino relacional. Y sobre esto las mujeres
pueden expresar cortes de sentido muy interesantes, aportando propuestas de derecho sexuado

relacional.

Vuelvo a la idea del exceso femenino respecto al simbolico dominante y parto de un
punto principal del debate ecofeminista, es decir, del hecho de que las mujeres con la
maternidad generen nuevas vidas. Esto ha pesado en el patriarcado como una forma de
destino obligado, como opresion y dominio sobre el cuerpo femenino visto como parte de la
naturaleza, tanto es asi que sobre este punto mucha literatura feminista ha deconstruido esta
identidad obligada entre mujeres y maternidad. Hoy, sin embargo, esta capacidad de poner en
el mundo adquiere un nuevo valor. Puede ser vista como una palanca para el exceso femenino
de manera postpatriarcal que trata de sustituir la capacidad de generacion femenina de la vida,

a través de las técnicas artificiales de reproduccion.

> Benney, Norma, All of one flesh: the rights of animals, en Caldecott, Léonie y Leland, Sthefanie (ed.), Reclaim
the Earth, The Women’s Press, London 1983.

19

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Partir de si y la cuestion de la naturaleza | Chiara Zamboni

El cuerpo femenino es, por tanto, todavia hoy, de manera distinta, un campo de batalla
simbolica y politica, pero la autoconciencia y la consciencia femenina son muy fuertes y el

conflicto esta abierto.
Hay inconsciente corporeo
Me interesa detenerme en dos cuestiones.

La primera es esta. El cuerpo femenino no es un cuerpo objetivable, tampoco por parte
de una mujer. Podemos de hecho decir que una mujer no tiene el propio cuerpo, es decir, no
posee su cuerpo, sino que es el cuerpo y tiene con el cuerpo un vinculo inconsciente. Tenemos
con el cuerpo una relacion inconsciente no reconducible al yo, al sujeto de identidad. Este
lado inconsciente del cuerpo pertenece a todos los humanos, pero las mujeres mas que los
hombres se dan cuenta de su intensidad. El lado inconsciente del cuerpo es para nosotras una

orientacion simbolica y al mismo tiempo elude toda identidad representable.

Frangoise Dolto ha trabajado largo y tendido sobre este tema. Sabemos que describe el
lado inconsciente del cuerpo como un tejido que nos liga a los otros y a las cosas fuera de
nosotros. Eso excede las identificaciones, dado que es el tejido de las relaciones mas
auténticas que han marcado la existencia, de la que no siempre tenemos memoria. Asi el
cuerpo viviente no se identifica ni con el yo ni con el ta, ni con el sujeto ni mucho menos con
el objeto. El tejido del lado inconsciente del cuerpo constituye la relacion profunda que
tenemos con los otros, y justo por eso es lugar de resistencia respecto a cada forma de
dominio que se base en la objetivacion del cuerpo. De hecho podemos decir que es
colonizable el lado visible del cuerpo, pero no su lado invisible, marcado por las relaciones
constitutivas grabadas en la memoria corpérea. Aunque es verdad que el lado invisible cambia

con el tiempo en relacion a la transformacion del lado visible®.

Lo que podemos hacer es seguir su orientacion. Nos hace de timon. Tener la capacidad
de expresar su direccion con practicas simbolicas y creaciones lingiiisticas tiene un valor
politico. De hecho, cada una parte de si, pero al mismo tiempo, desde el lado inconsciente,

participamos de un tejido colectivo. Por lo que la orientacién que esto nos ofrece no solo es

% Remito pare este tema del lado inconsciente del cuerpo a algunos textos de Francoise Dolto. En particular
Francgoise Dolto, L image incosciente du corps, Editions du Seuil, Paris 1984, y también Francoise Dolto ¢ Juan-
David Nasio, L enfant du miroir, Editions Rivage, Paris 1987. Remito también a mi ensayo: Chiara Zamboni,
Soggettivita simbolica e inconscio corporeo in Frangoise Dolto, en Frangoise Dolto y Juan-David Nasio, //
bambino dello specchio, Chiara Zamboni, Marietti (ed.), Milan 2011.

20

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Partir de si y la cuestion de la naturaleza | Chiara Zamboni

una cuestion privada sino que participa también del mundo comun. Es otra forma de decir que
la préctica de la autoconsciencia no es una narracion de si sino la expresion politica de las

resonancias de los vinculos con el mundo.

Cuando se habla de cuerpo femenino y de su vinculo con la naturaleza, nunca se toma
en cuenta el lado inconsciente del cuerpo que estructura el vinculo inconsciente que tenemos
con la naturaleza. Si queremos una politica de la naturaleza es preciso tener en cuenta la
existencia de lo invisible, del punto ciego no representable de nuestro vinculo con la
naturaleza, del inconsciente que transforma nuestro sentir, actuar, hablar en relacién con la
naturaleza. En caso contrario permanecemos en la hybris de un dominio omnipotente que

quiere llevar todo a la transparencia.
Verdad subjetiva y mundo interconectado
Llego asi a la segunda cuestion.

Lo que siento como defecto de las posiciones ecologistas, que hablan de interconexion y
de interrelacion, es estar de parte del sistema tierra, de parte de los circuitos holisticos,
saltando la demanda subjetiva, la expresion de la experiencia, la verdad que una mujer
encuentra en la propia vivencia respecto al vinculo con el cuerpo viviente, con las otras, el

ambiente.

A pesar de que en los movimientos ecologistas, por la tierra, por el ambiente, por lo
verde, por la habitabilidad de las ciudades, participan numerosas mujeres, muchas veces son
absorbidas, o mejor capturadas, por un debate general, que concierne a la economia y el
ambiente, practicas de cultivo, defensa de las semillas y asi sucesivamente. Dicho de manera
un poco simplista: en el debate ecologista se tratan verdades generales, y no una verdad
subjetiva, no un saber de la experiencia, con todas las contradicciones que esto lleva consigo.
Contradicciones de deseos y de sufrimientos, como por ejemplo experimentaciones,
desviaciones necesarias. Son contradicciones que nacen de tomarse la autoridad de expresar
un exceso femenino en tal debate, tratando de llevar al discurso compartido la diferencia de la

que somos portadoras.

Si tomamos el debate ecologista contemporaneo, se percibe una impronta

decididamente holistica, por la cual el mundo entero estd interconectado. Es una vision que

21

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Partir de si y la cuestion de la naturaleza | Chiara Zamboni

considero verdadera y bien argumentada. Sin embargo, esta no deja espacio para una verdad
de la experiencia de la tierra que sufrimos y que se nutre también de un vinculo sensible,
perceptivo, afectivo con la tierra y no solo de verdades de razon. Tanto es asi que las
preguntas que para mi son esenciales hoy en este debate son las siguientes. ;Como
comunicamos las cualidades perceptivas? ;Cémo mostrar que son politicas, es decir, qué
tienen que ver con el mundo comun, los colores, los sonidos, y el gusto que tenemos por
ellos? ;Qué espacio epistemologico tienen nuestras experiencias? ;CoOmo se convierte en

cultura simbolica compartida la experiencia cualitativa que tenemos de la naturaleza?

Para encontrar textos que expresen la experiencia femenina de la naturaleza desde una
perspectiva contingente y al mismo tiempo universal tenemos a nuestra disposicion una gran
literatura. Estoy pensando en las novelas de Annamaria Ortese’, en Genjimonogatari de la
dama de corte Murasaki Shikibu, del Japon de principios del siglo XI®. Son mujeres que han
expresado en grande la relacion con el mundo, con las cosas, los animales, los vegetales, las
estaciones. Pero ;como retomar su gesto expresivo y convertirlo en pensamiento politico

extraido de nuestra experiencia en el debate actual?

Es dificil exponerse en una verdad subjetiva, porque es preciso prestar atencion a la o,

experiencia, capacidad lingliistica para ir mas alla de los lugares comunes y por tanto
autoridad en el decir, que nos hace libres. Y cultivar la consciencia —no titubear sobre esto—
de que saber expresar el pensamiento que sabemos extraer de la experiencia introduce un bien

en el mundo comun, el mundo que habitamos mujeres y hombres juntos.

Con el feminismo he aprendido que expresar una cierta cualidad singular en torno a la
que gira nuestra vida es una ganancia para todos. Naturalmente esto es distinto,
epistemologicamente, de una verdad general como el hecho de que el mundo esté

interconectado.

Pero ahora quisiera contribuir a la cuestion del saber vincular la idea de un mundo
interconectado con el pensamiento extraido de la experiencia, refiriéndome a dos filosofas
que han puesto en tension creativa la consciencia de la interrelacion entre lo que esta

constituida la realidad y la verdad subjetiva.

" Me refiero en particular a Anna Maria Ortese, Corpo celeste, Adelphi, Milan 1997, y Ead., 1l porto di Toledo,
Adelphi, Milan 1998.
¥ Murasaki, Storia di Genji il principe splendente, al cuidado de Adriana Motti, Einaudi, Turin 1987.

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Partir de si y la cuestion de la naturaleza | Chiara Zamboni

Una es Simone Weil. Es una filésofa, no una feminista, pero su pensamiento ha sido

retomado por muchas pensadoras feministas. ;Por qué es interesante hablar de ella aqui?

Ella muestra una concepcion muy similar a la ecologia como sistema relacional, cuando
describe el mundo como un conjunto de conexiones que la matematica define. El mas que ella
ofrece respecto al planteamiento de los sistemas ecologicos es que la trama estricta de las
conexiones gira alrededor de un punto vacio, que la transciende. Las relaciones matematicas
que estructuran la realidad implican un infinito actual no reducible a la estructura. Diciéndolo
con otra imagen: este tejido de relaciones acoge la armonia de los contrarios, y permite
pensarla, a pesar de que tal armonia sea de por si imposible’. Un poco como en el
pensamiento de Gregory Bateson que lleva a suponer, precisamente a partir de la red de
relaciones, algo que no es reducible a la red y que sin embargo estd en relacion vital con ella.

Lo que ¢l llama el tejido que relaciona, lo sagrado'.

Para Simone Weil el punto vacio —el infinito actual— hace del sistema relacional un
sistema abierto, desequilibrado y desequilibrante, mas rico y transformador de lo que

podamos describir con el conjunto de las relaciones.

Entonces Simone Weil, por un lado, afirma que para acoger, aceptar, este tejido de
relaciones, debemos salir de nosotros o nosotras, de nuestra subjetividad y ponernos en
sintonia con él''. Por otro lado, valora el sentir subjetivo, cuando no es del orden de lo
imaginario, sino que es un percibir que estd en la medida del vinculo entre percepcion e
infinito. Asi el percibir la belleza del mundo, ella escribe, es una experiencia subjetiva que
nos pone en relacion con el mundo en su tension entre el tejido relacional y lo que lo
transciende, el infinito actual. Habla también de sentir el mundo con la totalidad del propio
cuerpo. No solo: del sentir el cuerpo —por ejemplo el cansancio que sentimos después de un
trabajo— como signo de realidad de las relaciones necesarias dentro de las cuales estamos
prisioneros. Tal sentir tiene para ella un gran valor que nos despierta de lo imaginario que nos
engafia y nos hace vivir una vida de ilusion. El sentir corporeo, por tanto, es el lado subjetivo

de esos vinculos necesarios del mundo, que se captan con la razon.

? Simone Weil, 4 proposito della dottrina pitagorica, en Ead., La Grecia e le intuizioni precristiane, Borla,
Roma 1984, pp. 203- 257.

' Gregory Bateson y Mary Catherine Bateson, Dove gli angeli esitano. Verso una epistemologia del sacro,
Adelphi, Milan 1989, pp. 111-128.

"' Simone Weil, 4 proposito della dottrina pitagorica, p. 229.

23

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Partir de si y la cuestion de la naturaleza | Chiara Zamboni

Para concluir quisiera detenerme en una segunda pensadora, Evelyn Fox Keller, y su
texto Reflexiones sobre género y ciencia, escrito en 1985, que es un punto de referencia
esencial para la cuestion que estoy mostrando, esto es, la estructura relacional de la naturaleza
y la verdad subjetiva. Ella comenta los estudios de la bidloga Barbara McClintock sobre la
genética del grano y su idea de que la naturaleza “se caracteriza por una complejidad a priori

12 . .
”'<. La ciencia da solo una

que excede con mucho la capacidad de la imaginacion humana
pequefia muestra de ello y desde luego es errdnea cualquier posicion cientifica que la reduzca
a una idea unica y general. Precisamente porque la complejidad de la naturaleza transciende
toda nuestra posibilidad imaginativa, se vuelve indispensable “dejar que el experimento nos
diga qué hacer”", es preciso, por tanto, “escuchar lo que la materia tiene que decir”. Es una

afirmacion, esta, que no tiene nada de romantico: es consecuencia de su idea epistemologica

de complejidad de la naturaleza.

En este sentido la cientifica pone mucha atencion en la excepcion, en el granito de maiz
que no cuadra, que es distinto de la suposicion. Las excepciones tienen un significado propio,
autébnomo. En un cierto sentido es erroneo pensarlas como fuera de la norma, en cambio se
acogen como singularidad por quien investiga. Desde aqui su planteamiento de un
compromiso subjetivo de comprension que afecta a la integridad de cada grano, de cada
cromosoma, de cada planta, en una relacion de intimidad y atencion a la singularidad. De esta

forma ella valora la relacién personal e intima con los elementos estudiados como cientifica'®.

Tanto en Simone Weil como en Barbara McClintock estd la diferencia femenina en
juego al asumir las verdades vividas subjetivamente como una orientacion, incluso teniendo
siempre presente la relacion con la red compleja de la naturaleza, captada con la razon.
Ambas son consideradas ‘“extranas” por la comunidad filosofica y cientifica con las que
estaban en contacto. Weil remitia para esta extrafieza a la figura del bufon de corte, que dice
la verdad y no es tomado en consideracion. La diferencia femenina, en tanto que sentida como
exceso, corre frecuentemente este riesgo. Por otra parte, es sutil la linea que divide —y por
tanto vincula— la extrafieza del exceso creativo respecto al simbolico dado. El juego que

estamos jugando estd todavia abierto.

12 Evelyn Fox Keller, Reflexiones sobre género y ciencia, Valencia, Alfons el Magnanim, 1991, p. 173.
13 s

Ibid.
" Ibid., p. 174.

24

JUNIO
2016



lk n
REVISTA DE FILOSOFIA

Partir de si y la cuestion de la naturaleza | Chiara Zamboni
Bibliografia

Bateson, Gregory y Bateson, Mary Catherine (1989). Dove gli angeli esitano. Verso una
epistemologia del sacro, Milan, Adelphi.

Benney, Norma (1983). A/l of one flesh: the rights of animals, en Caldecott, Léonie y Leland,
Sthefanie (a cura di), Reclaim the Earth, Londres, The Women’s Press.

Diotima (1987). Il pensiero della differenza sessuale, Milan, La Tartaruga.

Dolto, Frangoise (1984). L image incosciente du corps, Paris, Editions du Seuil.

Dolto, Frangoise y Nasio, Juan-David (1987). L ’enfant du miroir, Paris, Editions Rivage.

Fox Keller, Evelyn (1991). Reflexiones sobre género y ciencia, Valencia, Alfons el
Magnanim.

Gebara, Ivone (1999). Longing for Running Water. Ecofemminism and Liberation,
Minneapolis, Augsburg Fortress.

Ortese, Anna Maria (1997). Corpo celeste, Milan, Adelphi.

— (1998). Il porto di Toledo, Milén, Adelphi.

Shikibu, Murasaki (1987). Storia di Genji il principe splendente, a cura di Adriana Motti,
Turin, Einaudi.

Shiva, Vandana (1988). Staying Alive: Women, Ecology and Survival, Kali for Women, 2
Londres, New Delhi and Zed Books. JUNIO

2016

Weil, Simone (1984). La Grecia e le intuizioni precristiane, Roma, Borla.






	Blank Page

