
17 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Partir de sí y la cuestión de la naturaleza | Chiara Zamboni 

 

	

	

Partir de sí y la cuestión de la naturaleza1 
Chiara Zamboni 
Universidad de Verona 
 

 
 

Pongo en el centro de este texto la idea de un exceso femenino en el simbólico dado. 

Exceso significa que las mujeres, incluso nombradas por los códigos del orden simbólico, no 

se reencuentran en tales nombres, sienten que hay un más en sus vidas. De aquí deriva esa 

necesidad advertida por las mujeres —no por todas— de buscar expresiones, prácticas 

políticas, acciones, que expresen con libertad el deseo por el que son orientadas. En el origen 

del feminismo hay, por tanto, un desequilibrio y una asimetría, porque su origen es el de 

poner en palabras la autenticidad de la experiencia femenina y esto representa un verdadero 

“imprevisto” en la cultura dominante y la pone en discusión, la abre desde su interior hacia 

una vía infinita de transformación2. Esto hoy es verdad de manera intensa, porque en la 

cultura europea y estadounidense en particular se advierte una tendencia totalmente nueva e 

inquietante hacia el neutro. 

El feminismo ha tenido un comienzo histórico, ha sido un evento discontinuo que ha 

sabido resignificar el pasado. Y eso es un acontecimiento que continúa ocurriendo, y que 

ocurre porque lleva consigo una visión que no se ha agotado, que insiste a veces en voz baja, 

a veces en cambio potente y clara para todos. Nosotras somos al mismo tiempo herederas y 

creadoras. Es una visión completamente actual y al mismo tiempo en continuo cambio. Es un 

animal que cambia de piel y así se modifica y está vivo en los pliegues del presente. 

Una de las reglas más importantes del feminismo es que ninguna puede hablar en el 

lugar de otra. Se puede hablar de las relaciones que tenemos con otras mujeres y del 

pensamiento que nace en estas relaciones. Teniendo la consciencia de que lo que ganamos en 

tales relaciones tiene que ver con el mundo que habitamos juntos. Es decir, que lo que 

ganamos de pensamiento en las relaciones es una ganancia para todos, mujeres y hombres. 

																																																								
1 Traducción de Gemma del Olmo Campillo. 
2 El concepto de exceso femenino respecto al orden simbólico dado tiene orígenes en el concepto de pasión de la 
diferencia sexual, padecido por las mujeres de manera pasiva como modalidad del cuerpo y activa como 
orientación para el significado libre y por tanto para la transformación de las mediaciones lingüísticas. En 
Diotima, Diotima. Il pensiero della diferencia sessuale, La Tartaruga ed., Milano 1987 segunda edición en 
2003), pp. 9-32. 



18 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Partir de sí y la cuestión de la naturaleza | Chiara Zamboni 

 

	

	

El movimiento feminista es un tejido variado y por eso está afrontando de maneras 

diversas las cuestiones propuestas por la ecología. Me parece interesante tomar en 

consideración algunas de estas líneas. 

Una línea viene de un área cercana a la teología de la liberación, sobre todo 

sudamericana. Pienso en Ivone Gebara, teóloga brasileña, que establece un vínculo entre las 

mujeres, los pobres y el ecosistema. Lo que caracteriza su discurso es que los humanos tienen 

una participación corpórea en ese cuerpo más grande —la Tierra—, que ella llama Trama 

Vital, Cuerpo Sagrado, que tiene que ver con Dios3. Las mujeres tienen un cuidado particular 

del cuerpo, de lo sensible y por tanto tienen la posición histórico-política para poner más 

atención al desarrollo de tal Trama Vital que nos transciende. Los gestos de justicia social 

enriquecen la Trama Vital. 

El vínculo entre ambiente, justicia, subjetividad femenina en estos contextos es puesto 

en el centro. Es reconocido un nexo entre la opresión de la naturaleza, de las mujeres, de los 

pobres, de los animales. 

El vínculo entre mujeres y sagrado es un elemento orientador en los contextos no solo 

de la teología feminista de la liberación, sino también en los contextos del ecofeminismo post-

colonial, con una mayor acentuación de los aspectos anticapitalistas. Pienso por ejemplo en el 

libro tal vez más radicalmente feminista de Vandana Shiva, es decir Staying Alive: Women, 

Ecology and Survival in India4. Ahí se percibe la impronta post-colonial, por la referencia a 

culturas femeninas autónomas en diversos lugares de la India y a luchas políticas, que no 

quieren hacerse cargo de la cultura occidental y en cambio quieren dar voz a la inventiva 

política de mujeres en los contextos rurales de la India, en particular, y por cercanía de 

posición de África o de Sudamérica. 

Otra línea proviene del feminismo angloamericano, que ha dado mucha importancia a la 

contratación lingüística y política que afecta al género mujer, y ha tratado la cuestión de la 

naturaleza para enfocar la continuidad y/o la diferencia entre naturaleza y cultura. La 

importancia dada a la contratación político-lingüística en estos contextos es tan fuerte como 

para terminar por crear paradójicamente una especie de neohumanismo. Y subrayo 
																																																								
3 Ivone Gebara, Longing for Running Water. Ecofemminism and Liberation, Augsburg Fortress, Minneapolis 
1999. 
4Vandana Shiva, Staying Alive: Women, Ecology and Survival, Kali for Women, New Delhi and Zed Books, 
London 1988. 



19 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Partir de sí y la cuestión de la naturaleza | Chiara Zamboni 

 

	

	

“paradójicamente”, en cuanto que se trataría justo de defender la naturaleza y los animales. 

Sin embargo, esta defensa al estar hecha desde dentro de un continuum —es muy 

significativo un título de Norma Benney All of oneflesh: the rights of animals, que se puede 

traducir como Somos todos una sola carne: los derechos de los animales5— extiende los 

derechos humanos a los no humanos. No solo a los animales, sino al planeta Tierra y a todos 

los seres inanimados. En algunos textos se lee que incluso la defensa justa del paisaje deber 

ser traducida en términos de derecho del paisaje. 

En este contexto el planeta Tierra se convierte en sujeto de derecho y los animales a su 

vez en sujetos de derecho. 

La paradoja está en la extensión de lo humano (vista desde una concepción rígida de 

individuo con una identidad precisa) a lo no humano, que vuelve a entrar así en las categorías 

de individuo e incluso solo como portador de derechos. 

Considero que el concepto mismo de derecho individual, elaborado por la cultura 

europea occidental, es limitado y limitante. Sería preciso trabajar más en la diferencia y en la 

relación para pensar un derecho no individual sino relacional. Y sobre esto las mujeres 

pueden expresar cortes de sentido muy interesantes, aportando propuestas de derecho sexuado 

relacional. 

Vuelvo a la idea del exceso femenino respecto al simbólico dominante y parto de un 

punto principal del debate ecofeminista, es decir, del hecho de que las mujeres con la 

maternidad generen nuevas vidas. Esto ha pesado en el patriarcado como una forma de 

destino obligado, como opresión y dominio sobre el cuerpo femenino visto como parte de la 

naturaleza, tanto es así que sobre este punto mucha literatura feminista ha deconstruido esta 

identidad obligada entre mujeres y maternidad. Hoy, sin embargo, esta capacidad de poner en 

el mundo adquiere un nuevo valor. Puede ser vista como una palanca para el exceso femenino 

de manera postpatriarcal que trata de sustituir la capacidad de generación femenina de la vida, 

a través de las técnicas artificiales de reproducción. 

																																																								
5 Benney, Norma, All of one flesh: the rights of animals, en Caldecott, Léonie y Leland, Sthefanie (ed.), Reclaim 
the Earth, The Women’s Press, London 1983. 



20 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Partir de sí y la cuestión de la naturaleza | Chiara Zamboni 

 

	

	

El cuerpo femenino es, por tanto, todavía hoy, de manera distinta, un campo de batalla 

simbólica y política, pero la autoconciencia y la consciencia femenina son muy fuertes y el 

conflicto está abierto. 

Hay inconsciente corpóreo 

Me interesa detenerme en dos cuestiones. 

La primera es esta. El cuerpo femenino no es un cuerpo objetivable, tampoco por parte 

de una mujer. Podemos de hecho decir que una mujer no tiene el propio cuerpo, es decir, no 

posee su cuerpo, sino que es el cuerpo y tiene con el cuerpo un vínculo inconsciente. Tenemos 

con el cuerpo una relación inconsciente no reconducible al yo, al sujeto de identidad. Este 

lado inconsciente del cuerpo pertenece a todos los humanos, pero las mujeres más que los 

hombres se dan cuenta de su intensidad. El lado inconsciente del cuerpo es para nosotras una 

orientación simbólica y al mismo tiempo elude toda identidad representable. 

Françoise Dolto ha trabajado largo y tendido sobre este tema. Sabemos que describe el 

lado inconsciente del cuerpo como un tejido que nos liga a los otros y a las cosas fuera de 

nosotros. Eso excede las identificaciones, dado que es el tejido de las relaciones más 

auténticas que han marcado la existencia, de la que no siempre tenemos memoria. Así el 

cuerpo viviente no se identifica ni con el yo ni con el tú, ni con el sujeto ni mucho menos con 

el objeto. El tejido del lado inconsciente del cuerpo constituye la relación profunda que 

tenemos con los otros, y justo por eso es lugar de resistencia respecto a cada forma de 

dominio que se base en la objetivación del cuerpo. De hecho podemos decir que es 

colonizable el lado visible del cuerpo, pero no su lado invisible, marcado por las relaciones 

constitutivas grabadas en la memoria corpórea. Aunque es verdad que el lado invisible cambia 

con el tiempo en relación a la transformación del lado visible6. 

Lo que podemos hacer es seguir su orientación. Nos hace de timón. Tener la capacidad 

de expresar su dirección con prácticas simbólicas y creaciones lingüísticas tiene un valor 

político. De hecho, cada una parte de sí, pero al mismo tiempo, desde el lado inconsciente, 

participamos de un tejido colectivo. Por lo que la orientación que esto nos ofrece no solo es 
																																																								
6 Remito pare este tema del lado inconsciente del cuerpo a algunos textos de Françoise Dolto. En particular 
Françoise Dolto, L’image incosciente du corps, Editions du Seuil, Paris 1984, y también Françoise Dolto e Juan-
David Nasio, L’enfant du miroir, Éditions Rivage, París 1987. Remito también a mi ensayo: Chiara Zamboni, 
Soggettività simbolica e inconscio corporeo in Françoise Dolto, en Françoise Dolto y Juan-David Nasio, Il 
bambino dello specchio, Chiara Zamboni, Marietti (ed.), Milán 2011. 



21 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Partir de sí y la cuestión de la naturaleza | Chiara Zamboni 

 

	

	

una cuestión privada sino que participa también del mundo común. Es otra forma de decir que 

la práctica de la autoconsciencia no es una narración de sí sino la expresión política de las 

resonancias de los vínculos con el mundo. 

Cuando se habla de cuerpo femenino y de su vínculo con la naturaleza, nunca se toma 

en cuenta el lado inconsciente del cuerpo que estructura el vínculo inconsciente que tenemos 

con la naturaleza. Si queremos una política de la naturaleza es preciso tener en cuenta la 

existencia de lo invisible, del punto ciego no representable de nuestro vínculo con la 

naturaleza, del inconsciente que transforma nuestro sentir, actuar, hablar en relación con la 

naturaleza. En caso contrario permanecemos en la hybris de un dominio omnipotente que 

quiere llevar todo a la transparencia. 

Verdad subjetiva y mundo interconectado 

Llego así a la segunda cuestión. 

Lo que siento como defecto de las posiciones ecologistas, que hablan de interconexión y 

de interrelación, es estar de parte del sistema tierra, de parte de los circuitos holísticos, 

saltando la demanda subjetiva, la expresión de la experiencia, la verdad que una mujer 

encuentra en la propia vivencia respecto al vínculo con el cuerpo viviente, con las otras, el 

ambiente. 

A pesar de que en los movimientos ecologistas, por la tierra, por el ambiente, por lo 

verde, por la habitabilidad de las ciudades, participan numerosas mujeres, muchas veces son 

absorbidas, o mejor capturadas, por un debate general, que concierne a la economía y el 

ambiente, prácticas de cultivo, defensa de las semillas y así sucesivamente. Dicho de manera 

un poco simplista: en el debate ecologista se tratan verdades generales, y no una verdad 

subjetiva, no un saber de la experiencia, con todas las contradicciones que esto lleva consigo. 

Contradicciones de deseos y de sufrimientos, como por ejemplo experimentaciones, 

desviaciones necesarias. Son contradicciones que nacen de tomarse la autoridad de expresar 

un exceso femenino en tal debate, tratando de llevar al discurso compartido la diferencia de la 

que somos portadoras. 

Si tomamos el debate ecologista contemporáneo, se percibe una impronta 

decididamente holística, por la cual el mundo entero está interconectado. Es una visión que 



22 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Partir de sí y la cuestión de la naturaleza | Chiara Zamboni 

 

	

	

considero verdadera y bien argumentada. Sin embargo, esta no deja espacio para una verdad 

de la experiencia de la tierra que sufrimos y que se nutre también de un vínculo sensible, 

perceptivo, afectivo con la tierra y no solo de verdades de razón. Tanto es así que las 

preguntas que para mí son esenciales hoy en este debate son las siguientes. ¿Cómo 

comunicamos las cualidades perceptivas? ¿Cómo mostrar que son políticas, es decir, qué 

tienen que ver con el mundo común, los colores, los sonidos, y el gusto que tenemos por 

ellos? ¿Qué espacio epistemológico tienen nuestras experiencias? ¿Cómo se convierte en 

cultura simbólica compartida la experiencia cualitativa que tenemos de la naturaleza? 

Para encontrar textos que expresen la experiencia femenina de la naturaleza desde una 

perspectiva contingente y al mismo tiempo universal tenemos a nuestra disposición una gran 

literatura. Estoy pensando en las novelas de Annamaria Ortese7, en Genjimonogatari de la 

dama de corte Murasaki Shikibu, del Japón de principios del siglo XI8. Son mujeres que han 

expresado en grande la relación con el mundo, con las cosas, los animales, los vegetales, las 

estaciones. Pero ¿cómo retomar su gesto expresivo y convertirlo en pensamiento político 

extraído de nuestra experiencia en el debate actual? 

Es difícil exponerse en una verdad subjetiva, porque es preciso prestar atención a la 

experiencia, capacidad lingüística para ir más allá de los lugares comunes y por tanto 

autoridad en el decir, que nos hace libres. Y cultivar la consciencia —no titubear sobre esto— 

de que saber expresar el pensamiento que sabemos extraer de la experiencia introduce un bien 

en el mundo común, el mundo que habitamos mujeres y hombres juntos. 

Con el feminismo he aprendido que expresar una cierta cualidad singular en torno a la 

que gira nuestra vida es una ganancia para todos. Naturalmente esto es distinto, 

epistemológicamente, de una verdad general como el hecho de que el mundo esté 

interconectado. 

Pero ahora quisiera contribuir a la cuestión del saber vincular la idea de un mundo 

interconectado con el pensamiento extraído de la experiencia, refiriéndome a dos filósofas 

que han puesto en tensión creativa la consciencia de la interrelación entre lo que está 

constituida la realidad y la verdad subjetiva. 

																																																								
7 Me refiero en particular a Anna Maria Ortese, Corpo celeste, Adelphi, Milán 1997, y Ead., Il porto di Toledo, 
Adelphi, Milán 1998. 
8 Murasaki, Storia di Genji il principe splendente, al cuidado de Adriana Motti, Einaudi, Turín 1987. 



23 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Partir de sí y la cuestión de la naturaleza | Chiara Zamboni 

 

	

	

Una es Simone Weil. Es una filósofa, no una feminista, pero su pensamiento ha sido 

retomado por muchas pensadoras feministas. ¿Por qué es interesante hablar de ella aquí? 

Ella muestra una concepción muy similar a la ecología como sistema relacional, cuando 

describe el mundo como un conjunto de conexiones que la matemática define. El más que ella 

ofrece respecto al planteamiento de los sistemas ecológicos es que la trama estricta de las 

conexiones gira alrededor de un punto vacío, que la transciende. Las relaciones matemáticas 

que estructuran la realidad implican un infinito actual no reducible a la estructura. Diciéndolo 

con otra imagen: este tejido de relaciones acoge la armonía de los contrarios, y permite 

pensarla, a pesar de que tal armonía sea de por sí imposible9. Un poco como en el 

pensamiento de Gregory Bateson que lleva a suponer, precisamente a partir de la red de 

relaciones, algo que no es reducible a la red y que sin embargo está en relación vital con ella. 

Lo que él llama el tejido que relaciona, lo sagrado10. 

Para Simone Weil el punto vacío —el infinito actual— hace del sistema relacional un 

sistema abierto, desequilibrado y desequilibrante, más rico y transformador de lo que 

podamos describir con el conjunto de las relaciones. 

Entonces Simone Weil, por un lado, afirma que para acoger, aceptar, este tejido de 

relaciones, debemos salir de nosotros o nosotras, de nuestra subjetividad y ponernos en 

sintonía con él11. Por otro lado, valora el sentir subjetivo, cuando no es del orden de lo 

imaginario, sino que es un percibir que está en la medida del vínculo entre percepción e 

infinito. Así el percibir la belleza del mundo, ella escribe, es una experiencia subjetiva que 

nos pone en relación con el mundo en su tensión entre el tejido relacional y lo que lo 

transciende, el infinito actual. Habla también de sentir el mundo con la totalidad del propio 

cuerpo. No solo: del sentir el cuerpo —por ejemplo el cansancio que sentimos después de un 

trabajo— como signo de realidad de las relaciones necesarias dentro de las cuales estamos 

prisioneros. Tal sentir tiene para ella un gran valor que nos despierta de lo imaginario que nos 

engaña y nos hace vivir una vida de ilusión. El sentir corpóreo, por tanto, es el lado subjetivo 

de esos vínculos necesarios del mundo, que se captan con la razón. 

																																																								
9 Simone Weil, A proposito della dottrina pitagorica, en Ead., La Grecia e le intuizioni precristiane, Borla, 
Roma 1984, pp. 203- 257. 
10 Gregory Bateson y Mary Catherine Bateson, Dove gli angeli esitano. Verso una epistemologia del sacro, 
Adelphi, Milán 1989, pp. 111-128. 
11 Simone Weil, A proposito della dottrina pitagorica, p. 229. 



24 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Partir de sí y la cuestión de la naturaleza | Chiara Zamboni 

 

	

	

Para concluir quisiera detenerme en una segunda pensadora, Evelyn Fox Keller, y su 

texto Reflexiones sobre género y ciencia, escrito en 1985, que es un punto de referencia 

esencial para la cuestión que estoy mostrando, esto es, la estructura relacional de la naturaleza 

y la verdad subjetiva. Ella comenta los estudios de la bióloga Barbara McClintock sobre la 

genética del grano y su idea de que la naturaleza “se caracteriza por una complejidad a priori 

que excede con mucho la capacidad de la imaginación humana”12. La ciencia da solo una 

pequeña muestra de ello y desde luego es errónea cualquier posición científica que la reduzca 

a una idea única y general. Precisamente porque la complejidad de la naturaleza transciende 

toda nuestra posibilidad imaginativa, se vuelve indispensable “dejar que el experimento nos 

diga qué hacer”13, es preciso, por tanto, “escuchar lo que la materia tiene que decir”. Es una 

afirmación, esta, que no tiene nada de romántico: es consecuencia de su idea epistemológica 

de complejidad de la naturaleza. 

En este sentido la científica pone mucha atención en la excepción, en el granito de maíz 

que no cuadra, que es distinto de la suposición. Las excepciones tienen un significado propio, 

autónomo. En un cierto sentido es erróneo pensarlas como fuera de la norma, en cambio se 

acogen como singularidad por quien investiga. Desde aquí su planteamiento de un 

compromiso subjetivo de comprensión que afecta a la integridad de cada grano, de cada 

cromosoma, de cada planta, en una relación de intimidad y atención a la singularidad. De esta 

forma ella valora la relación personal e íntima con los elementos estudiados como científica14.   

Tanto en Simone Weil como en Barbara McClintock está la diferencia femenina en 

juego al asumir las verdades vividas subjetivamente como una orientación, incluso teniendo 

siempre presente la relación con la red compleja de la naturaleza, captada con la razón. 

Ambas son consideradas “extrañas” por la comunidad filosófica y científica con las que 

estaban en contacto. Weil remitía para esta extrañeza a la figura del bufón de corte, que dice 

la verdad y no es tomado en consideración. La diferencia femenina, en tanto que sentida como 

exceso, corre frecuentemente este riesgo. Por otra parte, es sutil la línea que divide —y por 

tanto vincula— la extrañeza del exceso creativo respecto al simbólico dado. El juego que 

estamos jugando está todavía abierto. 

 

																																																								
12 Evelyn Fox Keller, Reflexiones sobre género y ciencia, Valencia, Alfons el Magnànim, 1991, p. 173. 
13 Ibíd. 
14 Ibíd., p. 174. 



25 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Partir de sí y la cuestión de la naturaleza | Chiara Zamboni 

 

	

	

Bibliografía 

Bateson, Gregory y Bateson, Mary Catherine (1989). Dove gli angeli esitano. Verso una 

epistemologia del sacro, Milán, Adelphi. 

Benney, Norma (1983). All of one flesh: the rights of animals, en Caldecott, Léonie y Leland, 

Sthefanie (a cura di), Reclaim the Earth, Londres, The Women’s Press.  

Diotima (1987). Il pensiero della differenza sessuale, Milán, La Tartaruga. 

Dolto, Françoise (1984). L’image incosciente du corps, París, Editions du Seuil. 

Dolto, Françoise y Nasio, Juan-David (1987). L’enfant du miroir, París, Éditions Rivage. 

Fox Keller, Evelyn (1991). Reflexiones sobre género y ciencia, Valencia, Alfons el 

Magnànim. 

Gebara, Ivone (1999). Longing for Running Water. Ecofemminism and Liberation, 

Minneapolis, Augsburg Fortress. 

Ortese, Anna Maria (1997). Corpo celeste, Milán, Adelphi. 

— (1998). Il porto di Toledo, Milán, Adelphi. 

Shikibu, Murasaki (1987). Storia di Genji il principe splendente, a cura di Adriana Motti, 

Turín, Einaudi. 

Shiva, Vandana (1988). Staying Alive: Women, Ecology and Survival, Kali for Women, 

Londres, New Delhi and Zed Books. 

Weil, Simone (1984). La Grecia e le intuizioni precristiane, Roma, Borla. 

 




	Blank Page

