l‘ L
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

Poética y politica. Francoise Collin interroga a los maestros
Fina Birulés
Universitat de Barcelona

Desearia dedicar estas paginas a la filésofa y ensayista belga, Frangoise Collin, conocida en
nuestro pais como pensadora feminista y por haber sido la principal impulsora de una de las
primeras revistas francofonas feministas, Cahiers du Grif.' Collin (1928-2012) habia iniciado
su itinerario filosofico y literario mucho antes de su encuentro con el feminismo, tras la II
Guerra habia estudiado filosofia en la universidad de Lovaina y posteriormente frecuento los

cursos de Jean Hyppolite y Merleau-Ponty en Paris.”

Sus primeras publicaciones son dos novelas —siempre concedidé gran importancia a su obra
literaria-> y, tras una importante investigacion sobre Blanchot, publica en 1971, con el apoyo
de Levinas, Maurice Blanchot y la cuestion de la escritura, un libro que todavia sigue siendo
de referencia para el estudio de este autor. En 1972 viaja a los Estados Unidos donde entra en
contacto con un movimiento feminista en pleno apogeo y a su regreso a Bélgica funda junto
con un colectivo de mujeres la revista Cahiers du Grif, que tendré dos estapas, una primera de
1973 a 1978, abierta a todas las corrientes feministas, a mujeres de todo tipo y con una
voluntad dialogica (los articulos se firmaban y se acompanaban de comentarios con firmas
también identificables). Al referirse a esta primera etapa, Collin ponia el énfasis en el hecho
de que en aquella experiencia estuvo ausente el anhelo de durar, de dejar huella, puesto que la
voluntad era de accion, todo estaba concentrado en la intensidad del «aqui y ahorax. Para ella,
el feminismo y la fundacion de Cahiers no fueron resultado de operaciones intelectuales, sino
el establecimiento de un espacio comun de encuentros, de confrontacion, de pensamiento, de
accion, un espacio que reunia a mujeres de todas las edades, de todos los medios; por
ejemplo, cada nimero de la revista iba precedido de reuniones y debates con un publico
parcialmente nuevo: no se conocian ni partian del presupuesto de la unanimidad, sino que se
constituian en la discusion y en las manifestaciones en la calle. Con el traslado de Collin a
Paris en 1982, se inicia un nuevo itinerario franco-belga de la revista, publicada por la

editorial Tierce, los nimeros adquirieron un formato un poco mas clasico y algo mas tedrico,

' Actualmente pueden leerse todos los nimeros de la revista en
www.persee.fr/web/revues/home/prescript/revue/grif

? «Identités narratives» (entrevista Carmen Boustani 1998-1999) en Collin, Francoise (1999), pp. 219ss.
? Collin, Frangoise, (1960), (1962). Vid. Boustani, Carmen (1997).

41

JUNIO
2016



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

a pesar de mantener su cardcter interdisciplinario, ejemplo de ¢l son los monograficos La
dépendance amoureuse, seguido de L’Indépendance amoureuse (1985) o los dedicados a
Ingeborg Bachmann, Sarah Kofman, Georg Simmel. Asi, en 1985, aparecio el monografico
consagrado a Hannah Arendt (reeditado en 1986); este nimero constituyd un acontecimiento
en la escena feminista francoéfona: la introduccion de una autora que hasta aquel momento
habia sido ignorada por el feminismo internacional. El encuentro en 1984 con el pensamiento
arendtiano ayudo a F. Collin a cuestionar y pensar su experiencia feminista (experiencia
ignorada por Arendt) y la situ6 e interpeld en su reflexion filosoéfica y politica. Su
colaboracion con la editorial Tierce le permitié publicar libros no traducidos todavia en
francés, Rahel Varnhagen (Arendt, Hannah, 1986), Auschwitz et Jerusalem (Arendt, Hannah,
1991), Le Concept d'amour chez Augustin (Arendt, Hannah, 1991). En 1989 acogi6 en su
coleccion "Littérales" las actas del Congreso Ontologie et politique, que habia contribuido a
organizar. Collin hard un largo camino junto Arendt, puntuado por coloquios, seminarios,
articulos, hasta su libro L’homme est-il devenu superflu (Collin, 1999b). Paralelamente
desarroll6 una importante actividad de reflexion feminista y continu6é con sus publicaciones

literarias.*

Su pensamiento estaba impregnado de la experiencia de su encuentro con el feminismo
insurreccional, asi como lo estaba de sus lecturas de Blanchot o de Arendt. Digo
«impregnado» porque —a pesar de que fue autora de libros considerados contribuciones
decisivas a la interpretacion del pensamiento de Blanchot o Arendt— de ella no podemos
hablar como si se tratara de una mera comentarista del pensar de otros u otras,” ni como si
hubiera elegido el feminismo como una especie de red politica o conceptual que le permitiera
interpretar cualquier situacion a la que se viera confrontada. Escribir no era, para ella,
comentar un texto o fabricar libros, sino dejarse interpelar, desestabilizar, por los otros, por el
Otro, por el «maestro», diria Levinas (autor con quien perdi6 el contacto cuando Collin

empez0 a interesarse por Arendt). ©

4 Collin, Frangoise (1988) y (2008a).
> Michéle Le Doeuff afirmaba hace mas de tres décadas que convenia dejar de preguntar si las filosofas estan
presentes en la Historia de la filosofia o «cuantas» hay, e interrogarse acerca de «como» estan situadas, «coOmo»
estan presentes. Subrayando que con frecuencia el rol que se les ha atribuido y el que han ocupado ha sido el de
comentaristas, afiadia que esta forma de admision de las mujeres en la Historia de la filosofia no es mas que una
forma de exclusion: «;quién mejor que una mujer para conmemorar, mostrar fidelidad y respeto?» (Le Doeuff
Michele (1977) p. 10.

= ©«C’est Emmanuel Lévinas lui-méme qui, lors d’une des conférences qu’il faisait a Bruxelles — ce

devait étre a la fin des années soixante —, et en apprenant que j’achevais une étude sur Maurice

42

JUNIO
2016



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

ook sk

Antes de ver como Collin «interroga a sus maestrosy», hagamos un interludio y recordemos,
aunque sea someramente, que casi siempre cuando se ha tratado la relacion-maestro discipulo
lo ha sido desde el punto de vista del maestro y, en términos generales, esta relacion
acostumbra a reducirse a dos figuras: la del pedagogo destructor de almas o del Maestro
carismatico.’ Este ultimo se caracteriza por su temor a ser imitado, en general mal, de ahi que
trate de liberarse de la responsabilidad de cuanto pueda haber realizado el discipulo (« ;Hay
un derecho a la inmunidad magisterial a la manera de Poncio Pilato?» (Steiner, George,
2004, 99) o «No puedo fundar una escuela porque, de hecho, no quiero ser imitado. Cuando
menos no por aquellos que publican articulos en revistas de filosofia» (Wittgenstein, Ludwig,
1996, § 117). En cambio, cuando el énfasis radica en el discipulo, se habla de un vinculo de
erotismo, de identificacion y de rivalidad o de voluntad de ocupar el lugar del maestro, de
matar al padre, como decia en los anos 70 Harold Bloom (1977) en su Ansiedad de la
influencia. Es como si el discipulo tuviera que luchar para singularizarse y asi poder figurar
en la historia que se transmitird; para decirlo en palabras de Natalie Sarraute (1965, p. 171),
como si tuviera que batallar para que los estudiosos («a quienes les pesa la cabeza de tanto
aprender»), habiendo agrupado a los muertos «ordenados por categorias, los pequefios, los

medianos y los grandes», encuentren un hueco para el recién llegado.

= Bloom nos remite exclusivamente a una tradicion patriarcal y utiliza metaforas psicoanaliticas
que parecen ser solo aplicables a los hombres, como el complejo de Edipo (Gilbert, Sandra M.

y Gubar, Susan, 1984). Pero la cuestion que ahora me interesa destacar es que esta estructura

Blanchot réagit vivement a cette annonce et me révéla aussitdt, avec un mélange de spontanéité et de
retenue, d’affection et d’ironie, leur rencontre de jeunesse et I’amitié qu’elle avait nouée, soulignant
cependant dans le méme élan les accointances politiques douteuses de Blanchot a cette époque, et le fait
qu’il en avait porté les insignes: je vois encore la main d’Emmanuel Lévinas s’élever vers sa
boutonniére en I’évoquant, avec un demi-sourire navré. Non sans ajouter, comme pour raturer en méme
temps ce souvenir, que Blanchot avait, durant la guerre, contribué a sauver sa femme et sa fille.
Mentionnant et absolvant donc dans la méme phrase leur différend. Et il voulut aussitdt intervenir pour
que mon étude soit publiée dans les meilleures conditions, son intervention étant aussi un geste
d’hommage a I’ami (Il avait pris la peine, en méme temps, de lire mes deux romans qui venaient de
paraitre aux Editions du Seuil, et m’en avait parlé avec une souriante pertinence)», Collin, Frangoise
(2008Db).

7 Refiriéndose a Levinas, Paul Ricoeur escribe: «En la relacion entre maestro y discipulo, que es en ultima
instancia el fondo de todos los analisis de Emmanuel Levinas, la superioridad del maestro (maitre) sobre el
discipulo no se distingue de la superioridad del sefior (maitre), en el sentido hegeliano del término, en relacion al
siervo o al esclavo....(p. 108) Sin reciprocidad (sin reconocimiento), la alteridad no seria un otro distinto de si
mismo, sino la expresion de una distancia indiscernible de la ausencia. Ricoeur, Paul (1990).

43

JUNIO
2016



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

patriarcal inherente a las relaciones maestro y discipulo se halla actualmente en retroceso; asi,
por ejemplo, George Steiner ha vinculado esta retirada con diversas transformaciones
contemporaneas, entre ellas, la progresiva presencia de las mujeres, de maestras, en las
universidades y en el ambito de la cultura. De modo que cabria volver a una cuestion que ya
estuvo presente en la atmosfera del feminismo, /es posible pensar en una cultura femenina?

(Steiner, George, 2004).

ook sk

Mais que una pregunta en torno a una posible cultura femenina, en un articulo, «No hay
cogito-mujer», Collin (1987) afirma que la cultura femenina no se ha desarrollado
paralelamente a —ni fuera de— de la cultura patriarcal, sino en constante relacion con ella, de
modo que no se puede desgajar de ella sin verse amputada. La escritura de las mujeres se
inventa o se reinventa precisamente en la lengua, en la escritura y con la escritura comun,
asumiendo su herencia histdrica y su memoria. «Esta cultura es la nuestra y, al mismo tiempo,
en ella somos extranjeras: estamos a la vez dentro y fuera. Se trata de una posicion
inconfortable e inevitable». Asi, reconoce que su pensamiento es deudor de la lectura de la
obra de dos pensadores con los que no tuvo relacion personal: Arendt y Blanchot y, por otra
parte, que estd también impregnado, como ya he sefialado, de su participacién en una

experiencia colectiva, el feminismo insurreccional de los afos 70.

En la primera pagina de su libro sobre Blanchot, donde describia la expedicion que iba a
iniciar, afirmaba que ésta tomaria la forma de cabotaje, y en una entrevista ulterior, aclard que
una «expedicion de cabotaje» significa alejarse una poco de la costa para seguir el propio
viento y que esta es la mejor forma de fidelidad (quizds porque como decia el propio
Blanchot, «la infidelidad es la verdadera fidelidad»). Tenia que alejarse, en la medida en que
Blanchot era central para ella; lo fue inicialmente para su propia experiencia literaria y para su
reflexion sobre la escritura y el arte y cabria decir que en su obra también practico

posteriormente este tipo de navegacién con los textos de Arendt.®

=

Mas que una literata, una filos6fa o una feminista, lo que conviene a lo que Collin trata de

hacer es el término cheminement: camino de un pensamiento que no se inmovilice en ninguna

¥ Lamy, Suzanne (1985).

44

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

teoria definida de una vez por todas o en ninguna teoria a la que ir afiadiendo complementos

para que se sostenga, sino un pensar llamado a interrogarse y a reestructurarse sin parar.

Asi, interroga a sus dos maestros que le permiten recorrer su camino de pensamiento. La
dialéctica blanchotiana entre el libro y la escritura le ilumina sobre su propio quehacer como
literata: el libro como interrupcion de la escritura, de una escritura que asume el lenguaje
como un perpetuo diferir, como movimiento de eliminacion y de desplazamiento de lo que se
enuncia; escritura indefinida e infinita que transcribe un sentido que el final de un libro no
puede realizar: la escritura, pues, como lenguaje no totalizador en su propia esencia. No se
trata de progresar hacia la aprehension de un objeto, de un sentido, que en algin momento
pudiéramos capturar representandolo, pudiéramos tenerlo ante nosotros y, en cierto sentido,
dejarlo atras e ir hacia otro objeto, sino de proseguir un decir al que escapa continuamente lo
que persigue, y que no escapa momentaneamente, sino de modo estructural. En la medida en
que la escritura excede el campo del simple saber, abre el horizonte del sentido, interpela.
Escribir es fiarse de las palabras y la palabra descifra pero no domina; la escritura es apertura
de sentido que la lectura reabre sin cesar, y no produccion de un sentido unico o, por decirlo

Blanchot, toda escritura va “en direccidon desconocida”.

Su trabajo como pensadora feminista qued6é marcado por el hecho de que ya era una escritora
consciente de que la escritura resiste toda forma dogmatica y exige que el sentido permanezca
siempre abierto (basta recordar la idea blanchotiana de la escritura del desastre —«desastre»
significa, entre otras cosas, renunciar a cualquier astro inmovil en el firmamento, ausencia de
astro, de guia). El suyo es un pensamiento y una palabra que inquiere, que sigue su senda con
encrucijadas que quizds no conducen a ninguna parte pero que abren claros, espacios
intermedios, por donde entra algo de luz. Un pensar que quiere aclarar, desenredar, sin

pretender determinar la decision o la accion.

En el periodo anterior a lo que denomind su «conversion» al feminismo, Collin se habia ido
alejando de la preocupacion que habia dominado el pensamiento francés tras la Segunda
Guerra, la de sociedad sin clases o de la dialéctica hegeliano-marxista, gracias a Koyré y
Kojéve en los afios treinta y después gracias a Eric Weil e Hyppolite.” Su encuentro con
Arendt, le permitio repensar, como decia, la politica y su experiencia de su participacion en el

movimiento feminista. De ella le intereso la politica como accidn plural y didlogo, asi como el

? Collin, Frangoise (1999a)

45

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

hecho de que concediera sentido a la politica mas alla de cualquier apoyo en una filosofia que
la determine o la guie. En la politica, asi como en la escritura, hay algo del orden de lo

irrepresentable, del orden de la palabra y de la accion.

La experiencia politica que trata de pensar es la de un movimiento insurreccional, el
feminismo que no ofrece una representacion de la sociedad a la que se dirige, sino que trabaja
en el cambio por medio de un intercambio colectivo de las singularidades. Como afirma
Collin, en la accion politica no intervenimos como conclusion de algin razonamiento, sino
que tomamos una decision subjetiva que invoca el acuerdo de los demas, esto es, nos

arriesgamos; abrimos un espacio sin trazar un recorrido con un hito representable.

El feminismo de los afios 70 habria dibujado el paisaje de la libertad politica. Asi, consideraba
que el mundo comun de las mujeres, que el movimiento feminista implica, no es un reflejo de
algtn estatuto bioldgico o morfoldgico, ni tampoco es el resultado automatico de una opresion

social colectiva: fue y es, entre otras cosas, el fruto de una decision de las propias feministas.

«En los juicios estéticos, tanto como en los politicos, se adopta una decision y, aunque
siempre esté determinada por cierta subjetividad, por el mero hecho de que cada persona
ocupa un lugar propio desde el que observa y juzga el mundo, esa decision también deriva del
hecho de que el mundo mismo es un dato objetivo, algo comun a sus habitantes. La actividad
del gusto decide la manera en que este mundo tiene que verse y mostrarse,
independientemente de su utilidad y de nuestro interés vital en ¢l: la manera en que los
hombres veran y lo que oiran en él. [...] Para los juicios del gusto el objeto primordial es el

. . . 10
mundo, no el hombre ni su vida ni su yo».

De hecho, el movimiento feminista en que participé fue en buena medida fruto de una
generacion que, por decirlo asi, descubrio la experiencia de la politica, que conocio el poder y
el entusiasmo que nace de tomar de manera concertada la iniciativa en la vida publica. Se
tratd de una generacion con una gran voluntad de accion y una destacable confianza en la
posibilidad de redisenar el espacio comun. Fue una insurreccion creativa que aspird a
responder a los acontecimientos y a dar lugar a nuevas formas de relacion y de discurso y lo
hizo, cosa que Collin enfatizaba siempre, sin recurrir a texto sagrado alguno, de forma que se
manifestd como practica, como un actuar sin modelo —E/ segundo sexo no es en absoluto el

equivalente de los textos teoricos del marxismo ni tampoco asimilable a un decéalogo.

' Arendt, Hannah (1996), p. 234.

46

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

Efectivamente, no habia representaciéon de un modelo de sociedad futura, sino un continuo
ponerse en juego y correr el riesgo de la accion, de forma que no fue facilmente reductible a
formula ni a bandera.'' «Con una dimension esencialmente critica, el movimiento feminista es
el inico movimiento revolucionario que no apoya su reivindicacion sobre un modelo previo y
que no se puede pensar en términos de reapropiacion o de retornow.'” Esta caracteristica,
extrafia a los movimientos revolucionarios modernos, se tradujo en numerosas lineas de

accion, en muchas corrientes o tendencias a menudo en conflicto entre ellas, como sabemos.

En el fondo de sus reflexiones hallamos este interrogar a Blanchot, que no ces6 de pensar la
muerte, el instante de mi muerte, lo irrepresentable y a Arendt, la cual, en su tentativa por
rehabilitar la dignidad de la politica como espacio de relacion y alejandola de cualquier
concepcion instrumental, apostd por el nacer, el comenzar, el irrumpir con la palabra y la
accion en el espacio de una pluralidad irrepresentable. De este modo, la idea de que el
movimiento de la escritura va en direccion a lo desconocido se entreteje en Francoise Collin
con la de accidon politica como gesto inaugural sin garantia. De ahi que encuentre
paralelismos entre el contraste blanchotiano entre la escritura y el Libro (el acto de escritura
no encuentra su realizacion en el Libro, aunque tenga que pasar por ¢l) y la distincion
arendtiana entre la accion y la “fabricacion”, entre praxis y poiesis. No representarse a priori
lo que uno escribe (el libro) o hacia donde uno va es, para ambos, hacer lugar a lo nuevo; la
escritura y la accion apuntan a la contingencia, a la fragilidad, a un hacer sin modelo. Tanto
Blanchot como Arendt hacen alusion al poder de innovacion frente a la repeticion de lo dado,

del que por otra parte se hacen cargo.

En la medida en que la escritura y el arte abren un horizonte de sentido que interpela a los
humanos en lo que les es esencial y también inagotable, va en direccion a lo desconocido y
cabria considerarlo como el mas politico de los lenguajes. La obra de Blanchot siempre
estuvo presente en el itinerario de Collin en forma de vigilancia silenciosa que evite que la
palabra sucumba, al menos de forma duradera, a la ideologia. Cierto es que en cada coyuntura
politica hay que arriesgarse, tomar una decision, pero en toda decision hay algo que tenemos
que retomar, no hay reconciliacion absoluta. La decision en politica no es la conclusion de un
razonamiento o la aplicacion de una teoria. La accion es una aventura, un riesgo. De ahi que

no quepa reducir el feminismo a mera pretension de reparar una injusticia sino que apuntaba a

"' Collin, Frangoise (2010-2011), p. 9.; Collin, Frangoise (1986), p. 10.
12 idem », p. 9

47

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

la necesidad de reconsiderar la comunidad, de interrogarnos en torno a la siguiente cuestion:

,en qué condiciones es posible todavia un mundo comun?

En el debate Collin siempre quiso escapar a las alternativas ideoldgicas estériles, deseaba
desplazarlo, hacerlo revivir. Asi, por lo que respecta al postulado metafisico de los sexos,
hablé de lo irrepresentable, o de praxis de los sexos. En su opinidon, a pesar de que la
diferencia existe, no es definible, esto es, nada puede decirse de la naturaleza de los
diferentes. «La diferencia de los sexos se pone en practica en la relacion efectiva de las
mujeres y los hombres. No puede tratarsela en tercera personal...] La diferencia es
teéricamente indecidible pero se decide y redecide en toda relacion».' El hecho de que la
diferencia se haya traducido socialmente en una historia determinada en la actualidad, no
permite deducir especulaciones sobre «lo femenino» y «lo masculino» que den lugar a una
nueva metafisica de los sexos. Lo verdaderamente importante es la superacion de las

relaciones de poder entre las categorias de hombre y mujer.

El debate nos ha de proporcionar apertura, hacernos ir mas alld y no ha de planterase en
forma de una mera alternativa. En lugar de la disyuntiva «o A o By, ella preferia «ni A ni B».
Pensar es salir del circulo ya trazado, interesarnos por lo no dicho. Hay que atreverse a ir mas
alla de lo ya dicho, transgredir las leyes del discurso dominante, ir hacia lo que todavia no es.
De ahi que, en sus reflexiones a menudo ponga en cuestion y de modo sistematico, lo que
compartia en publico, como si, para ella, pensar y escribir tuvieran que ver con utilizar la

palabra incluso en contra de sus lealtades.

Como escribidé en una ocasion, la universalidad del pensamiento no tiene que ver con su
neutralidad sino con su capacidad de producir sentido. La apuesta de Collin nos recuerda que
el pensar reabre constantemente las preguntas y que reanima con lo incierto la conquista de
las certezas. Méas claro, sefiala que mientras que la teoria nos ordena (en el doble sentido de
«poner orden» y de «dar 6rdenes»), el pensamiento y la escritura exploran, van hacia lo que
todavia no es. Muestras de ello son interrogantes como los que se planteo: quel citoyen est-on
quand on n’est pas grec?; ;es reducible todo dolor a injusticia?; ;podemos luchar contra la
sujeccion sin alimentar el viejo sujeto moderno radicalmente autonomo?; ;toda alteridad es
asimilable a alienacion, a una pérdida de si? Diferirse en los interrogantes, demorarnos alli

donde tendriamos la tentacion de precipitarnos: en ello radica el pensar.

¥ Collin, Frangoise (1992)

48

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

ook sk

Consciente de que el feminismo es un vector prodigiosamente productivo de lectura del
mundo, y que con la ayuda de la interrogacion de Arendt, nos ha ofrecido elementos para
repensar la politica, la democracia, Collin nos recordaba que solo es uno de los vectores. Asi
como también era consciente y se lamentaba de ello de los propios problemas que el
desarrollo del feminismo ha dejado planteados. Asi, en «Historia y memoria o la marca y la
huellay, advertia del peligro de que la obsesion por la luz, la visibilidad, ocultara la parte de la
sombra, y sefialaba que «... el origen politico del pensamiento feminista tiende a descartar de
su campo lo que se podria designar como el «para nada», la pura pérdida de lo que se
disemina, de lo que no se acumula ni se contabiliza en modo alguno[...] Cuando se retiene
solo lo que fue eje de un cambio, se corre el riesgo de obliterar gravemente la memoria que se
pretende reavivar [...] Al pretender constituirnos de este modo una genealogia, nos
arriesgamos a descuidar el ramaje del arbol (donde cantaron los pajaros) para retener solo las
ramas. Rechazariamos el gran clamor silencioso, al pretender hacer oir s6lo las voces».'* Por
ello, se intereso por el tiempo que excede a la historia y lo encontro en el arte: «en la obra de
arte, lo que no depende de la marca, deja huella en un tiempo que no es ajeno sino irreductible
a lo historico, donde quedan abolidas las fronteras de lo privado y lo publico, de lo singular y

de lo colectivo»

De ahi que advirtiera que un espacio politico que no se deje interpelar por la dimension del
arte, por las sombras, por lo que no se deja representar, se ve constantemente constrefiido por
lo puramente estratégico, operativo. Lo simbdlico no seria, pues, superestructura politica, un
mero reflejo de lo real. Nada tiene de sorprendente que en sus reflexiones, asi como en su
obra, encontremos el interés por los vinculos entre la escritura y la politica o la relacion entre
lo poético y lo politico: sabia bien que la tentacion de concluir s6lo nos lleva a los estallidos
de luz o a la absoluta oscuridad, y la ciudad y nuestras vidas estan hechas de sombras y luces

y de momentos de luz incierta.

skokoskokosk

Consciente de que el mundo sigue representandose como masculino incluso después de que

hayan cambiado un poco los espacios donde pueden intervenir las mujeres, Collin se mostraba

' Collin, Frangoise (1993)

49

JUNIO
2016



L] L
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

reticente ante las actuales actitudes que cancelan prematuramente la frontera de los sexos, ya
que al defender una supuesta «indiferencia» estan beneficiando a la posicion dominante. Pero
también sabia que el legado del feminismo de los 70 no puede ser gestionado por quienes

participaron en ¢l, sino por las jovenes generaciones que lo han heredado.

Collin hacia el final de su vida se plantea la cuestion de la transmision de una generacion a
otra, siempre desde la consciencia de la ruptura del hilo de la tradicion — en nuestro tiempo el
nexo entre el pasado y el futuro ha de ser continuamente retejido, ya no se hereda de forma
inmediata. Como dird, la interrupcion del vinculo generacional es un problema importante en

el siglo XXI, es un impensado de la democracia.

A diferencia de la historia, la transmision no es un movimiento de sentido unico. La
transmision siempre es una operacion bilateral, un trabajo de relacion hecho sobre lo vivo. Si
se trata de una genealogia, es una genealogia simbolica, no necesariamente vertical sino que
crea la posibilidad de un paso de una mujer a otra, de una filiacion/afiliacion. No se puede
entender como la mera transferencia de un objeto de una mano a otra. No puede funcionar
bajo coaccion, exige una doble actividad: de parte de quien transmite y de parte de quien
acoge lo transmitido. Considerada en el marco del juego de las generaciones, la transmision
esta relacionada con el deseo de las antiguas, tanto como de las jovenes. Es a las nuevas a
quienes toca determinar si quieren la herencia y qué es lo que les interesa de ella. La historia,
si de historia se trata, en este punto no procede por adiciones sino por reconstrucciones. De
este modo, las nuevas y los nuevos reciben y al mismo tiempo rompen: la filiacion es un arte
de mantener el hilo y de romperlo. De modo que se trata de abandonarse a una filiacion que
da lugar a otra: nombrar y ser nombrada sin la garantia abstracta de aquel linaje patriarcal del
que hablaba Bloom. Lo que una generacion retiene de la precedente y lo que haga de ello es

imprevisible y sorprendente. Aqui de nuevo resuenan las palabars de Arendt,

“Al estar hecho por mortales, el mundo se marchita, de modo que nuestra esperanza siempre
esta en lo nuevo que trae cada generacion; pero precisamente porque s6lo podemos basar
nuestra esperanza en ello, Arendt afirma que lo destruiriamos todo si trataramos de controlar a
los nuevos: precisamente por el bien de lo que hay de nuevo y revolucionario en cada nifio, la
educacion ha ser conservadora; tiene que preservar ese elemento nuevo e introducirlo como
novedad en un mundo viejo que, por muy revolucionarias que sean sus acciones, siempre es

anticuado y esta cerca de la ruina” BPF 204-205.

50

JUNIO
2016



L] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

= Collin entiende que la paideia, en tanto que distinta de la mera educacion, no es
transmision de un modelo al que la discipula deberia adecuarse. Lo que una persona
puede ofrecer a otra es un entrenamiento a ser, un comenzar, un partir de algo o de
alguien y no del vacio. Por otra parte, también era consciente de que el feminismo de
los 70 abre, en el umbral del siglo XXI, un nuevo espacio para la interrogacion,
empieza a ser el momento en que la transmision no se dara ya entre vivas, sino que
tendra que ver con un campo hasta hora poco transitado, la interlocucion con los
textos y no solo con las personas y que quizas se manifieste productivo. Pues, como
decia, se tratara de abrir un espacio hecho de espaciamientos, esto es de un tiempo que

no sea de repeticiones.

seoteotok

=

Los cambios de signos y de simbolos son fruto de un trabajo subterraneo y con frecuencia
lento y Francoise Collin nos ofrecid6 muestras de coémo desplazar los angulos de vision, de
como descubrir paisajes inéditos. Y, a pesar de que nadie puede saber qué parte de nuestro
recorrido es estéril o fértil, caminamos tanto como podemos y, como coment6 en mas de una
ocasion, «Cada pensamiento, cada palabra pronunciada con rigor cuenta para el destino del
mundo comuny». Quizas sea esta la razén por la que seria bueno iniciar una expedicion de

cabotaje a través de su obra.

51

JUNIO
2016



lk n
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés
Referencias

AAVYV, (1989), Ontologie et politique, Paris, Tierce.
Arendt, Hannah
— (1986), Rahel Varnhagen : La vie d'une juive allemande a 1'époque du romantisme,
Paris, Tierce.
— (1991), Auschwitz et Jerusalem, Paris, Tierce.
— (1991), Le Concept d'amour chez Augustin : essai d'interprétation philosophique,
Paris, Tierce.
— (1996), «La crisis de la cultura: su significado politico y social», en Entre el pasado y
el futuro, Barcelona, Peninsula.
Bloom, Harold (1977), La angustia de las influencias Caracas, Monte Avila.
Birulés, Fina, ed. (1995), El género de la memoria, Pamplona, Pamiela.
Boustani, Carmen (1997), «L'aventure de 1'écriture dans le roman belge», The French Review, 70, 6.
Collin, Francoise
— (1960), Le jour fabuleux, Paris, Seuil.
— (1962), Rose qui peut, Paris, Seuil.
— (1971), Maurice Blanchot et la question de 1'écriture, Paris, Gallimard. >
—  (1986), «Le féminisme et la crise du moderne» en Lamoureux, Diane (1986). JuNIo
— (1987), « Il n'y a pas de cogito-femme», Emergence d'une culture au féminin. --
Montréal : Editions Saint-Martin.
— (1988), Le rendez-vous, Paris, Tierce.
— (1992), «Praxis de la différence. Notes sur le tragique du sujet», Les Cahiers du GRIF',
46 (hay trad. en Collin, Francoise, 2006)
— (1993) «Histoire et mémoire ou le marque et la trace», Recherches Feministes, vol.6,
n° 1 (hay trad. en Birulés, Fina (1995) y en Collin, Frangoise, 2006).
— (1999a), Je partirais d 'un mot, Burdeos, FUS ART.
— (1999b), L homme est-il devenu superflu, Paris, Odile Jacob.
— (2006), Praxis de la diferencia. Liberacion y libertad,( Segarra, Marta, ed.) Barcelona,
Icaria.

— (2008a), On dirait une ville, ¢ditions Paris, des femmes



lk n
REVISTA DE FILOSOFIA

Poética y politica. Frangoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés

— (2008b), «Du don 4 la visitation» en Hoppenot, Eric y Milon, Alain (dir.), Emmanuel
Lévinas-Maurice Blanchot, penser la différence, Paris, Presses universitaires de Paris
Ouest.
— (2010-2011), «penser/agir, la différence des sexe. entre insurrection et institution avec
et autour de frangoise colliny en Transmission(s) feministe(s), n° 1.
— (2014), Anthologie Québécoise (1977-2000), Tahon, Marie-Blanche, ed. Montreal,
¢ditions du remue-ménage.
Gilbert, Sandra M. y Gubar, Susan (1984), La loca del desvan: la escritora y la imaginacion literaria
del siglo XIX, Madrid, Catedra.
Lamoureux, Diane (1986), Fragments et collages, Remue-ménage, Montreal.
Lamy, Suzanne (1985), «Francoise Collin: la diversité des practiques» en Spirale, n° 53, (actualmente
en Collin, Frangoise, 2014),
Le Doeuff Michele (1977), « Women and Philosophy», Radical Philosophy, n°® 17
Ricoeur, Paul (1993), «Aproximaciones a la persona» en Amor y justicia, Caparrds, Madrid.
Sarraute, Natalie (1965), las frutas de oro, Barcelona, Seix Barral.
Steiner, George (2004), Lecciones de los maestros, Madrid, Siruela,

Wittgenstein, Ludwig (1996), Aforismos: cultura y valor, Madrid, Espasa-Calpe. 5

JUNIO
2016






	Blank Page

