
41 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros 
Fina Birulés 
Universitat de Barcelona 

	
 

Desearía dedicar estas páginas a la filósofa y ensayista belga, Françoise Collin, conocida en 

nuestro país como pensadora feminista y por haber sido la principal impulsora de una de las 

primeras revistas francófonas feministas, Cahiers du Grif.1 Collin (1928-2012) había iniciado 

su itinerario filosófico y literario mucho antes de su encuentro con el feminismo, tras la II 

Guerra había estudiado filosofia en la universidad de Lovaina y posteriormente frecuentó los 

cursos de Jean Hyppolite y Merleau-Ponty en París.2  

Sus primeras publicaciones son dos novelas –siempre concedió gran importancia a su obra 

literaria-3 y, tras una importante investigación sobre Blanchot, publica en 1971, con el apoyo 

de Levinas, Maurice Blanchot y la cuestión de la escritura, un libro que todavía sigue siendo 

de referencia para el estudio de este autor. En 1972 viaja a los Estados Unidos donde entra en 

contacto con un movimiento feminista en pleno apogeo y a su regreso a Bélgica funda junto 

con un colectivo de mujeres la revista Cahiers du Grif, que tendrá dos estapas, una primera de 

1973 a 1978, abierta a todas las corrientes feministas, a mujeres de todo tipo y con una 

voluntad diálogica (los artículos se firmaban y se acompañaban de comentarios con firmas 

también identificables). Al referirse a esta primera etapa, Collin ponía el énfasis en el hecho 

de que en aquella experiencia estuvo ausente el anhelo de durar, de dejar huella, puesto que la 

voluntad era de acción, todo estaba concentrado en la intensidad del «aquí y ahora». Para ella, 

el feminismo y la fundación de Cahiers no fueron resultado de operaciones intelectuales, sino 

el establecimiento de un espacio común de encuentros, de confrontación, de pensamiento, de 

acción, un espacio que reunía a mujeres de todas las edades, de todos los medios; por 

ejemplo, cada número de la revista iba precedido de reuniones y debates con un público 

parcialmente nuevo: no se conocían ni partían del presupuesto de la unanimidad, sino que se 

constituían en la discusión y en las manifestaciones en la calle. Con el traslado de Collin a 

París en 1982, se inicia un nuevo itinerario franco-belga de la revista, publicada por la 

editorial Tierce, los números adquirieron un formato un poco más clásico y algo más teórico, 

																																																								
1 Actualmente pueden leerse todos los números de la revista en 
www.persee.fr/web/revues/home/prescript/revue/grif 
2 «Identités narratives» (entrevista Carmen Boustani 1998-1999) en Collin, Françoise (1999), pp. 219ss. 
3 Collin, Françoise, (1960), (1962). Vid. Boustani, Carmen (1997). 



42 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

a pesar de mantener su carácter interdisciplinario, ejemplo de él son los monográficos La 

dépendance amoureuse, seguido de L’Indépendance amoureuse (1985) o los dedicados a 

Ingeborg Bachmann, Sarah Kofman, Georg Simmel. Así, en 1985, apareció el monográfico 

consagrado a Hannah Arendt (reeditado en 1986); este número constituyó un acontecimiento 

en la escena feminista francófona: la introducción de una autora que hasta aquel momento 

había sido ignorada por el feminismo internacional. El encuentro en 1984 con el pensamiento 

arendtiano ayudó a F. Collin a cuestionar y pensar su experiencia feminista (experiencia 

ignorada por Arendt) y la situó e interpeló en su reflexión filosófica y política. Su 

colaboración con la editorial Tierce le permitió publicar libros no traducidos todavía en 

francés, Rahel Varnhagen (Arendt, Hannah, 1986), Auschwitz et Jerusalem (Arendt, Hannah, 

1991), Le Concept d'amour chez Augustin (Arendt, Hannah, 1991). En 1989 acogió en su 

colección "Littérales" las actas del Congreso Ontologie et politique, que había contribuido a 

organizar. Collin hará un largo camino junto Arendt, puntuado por coloquios, seminarios, 

artículos, hasta su libro L’homme est-il devenu superflu (Collin, 1999b). Paralelamente 

desarrolló una importante actividad de reflexión feminista y continuó con sus publicaciones 

literarias.4 

Su pensamiento estaba impregnado de la experiencia de su encuentro con el feminismo 

insurreccional, así como lo estaba de sus lecturas de Blanchot o de Arendt. Digo 

«impregnado» porque —a pesar de que fue autora de libros considerados contribuciones 

decisivas a la interpretación del pensamiento de Blanchot o Arendt— de ella no podemos 

hablar como si se tratara de una mera comentarista del pensar de otros u otras,5 ni como si 

hubiera elegido el feminismo como una especie de red politica o conceptual que le permitiera 

interpretar cualquier situación a la que se viera confrontada. Escribir no era, para ella, 

comentar un texto o fabricar libros, sino dejarse interpelar, desestabilizar, por los otros, por el 

Otro, por el «maestro», diría Levinas (autor con quien perdió el contacto cuando Collin 

empezó a interesarse por Arendt). 6 

																																																								
4 Collin, Françoise (1988) y (2008a). 
5 Michèle Le Doeuff afirmaba hace más de tres décadas que convenía dejar de preguntar si las filósofas están 
presentes en la Historia de la filosofía o «cuántas» hay, e interrogarse acerca de «cómo» están situadas, «cómo» 
están presentes. Subrayando que con frecuencia el rol que se les ha atribuido y el que han ocupado ha sido el de 
comentaristas, añadía que esta forma de admisión de las mujeres en la Historia de la filosofía no es más que una 
forma de exclusión: «¿quién mejor que una mujer para conmemorar, mostrar fidelidad y respeto?» (Le Doeuff 
Michèle (1977) p. 10. 

ð 6 «C’est Emmanuel Lévinas lui-même qui, lors d’une des conférences qu’il faisait à Bruxelles – ce 
devait être à la fin des années soixante –, et en apprenant que j’achevais une étude sur Maurice 



43 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

*** 

Antes de ver cómo Collin «interroga a sus maestros», hagamos un interludio y recordemos, 

aunque sea someramente, que casi siempre cuando se ha tratado la relación-maestro discípulo 

lo ha sido desde el punto de vista del maestro y, en términos generales, esta relación 

acostumbra a reducirse a dos figuras: la del pedagogo destructor de almas o del Maestro 

carismático.7 Este último se caracteriza por su temor a ser imitado, en general mal, de ahí que 

trate de liberarse de la responsabilidad de cuanto pueda haber realizado el discípulo (« ¿Hay 

un derecho a la inmunidad magisterial a la manera de Poncio Pilato?» (Steiner, George, 

2004, 99) o «No puedo fundar una escuela porque, de hecho, no quiero ser imitado. Cuando 

menos no por aquellos que publican artículos en revistas de filosofía» (Wittgenstein, Ludwig, 

1996, § 117). En cambio, cuando el énfasis radica en el discípulo, se habla de un vínculo de 

erotismo, de identificación y de rivalidad o de voluntad de ocupar el lugar del maestro, de 

matar al padre, como decía en los años 70 Harold Bloom (1977) en su Ansiedad de la 

influencia. Es como si el discípulo tuviera que luchar para singularizarse y así poder figurar 

en la historia que se transmitirá; para decirlo en palabras de Natalie Sarraute (1965, p. 171), 

como si tuviera que batallar para que los estudiosos («a quienes les pesa la cabeza de tanto 

aprender»), habiendo agrupado a los muertos «ordenados por categorías, los pequeños, los 

medianos y los grandes», encuentren un hueco para el recién llegado. 

ð Bloom nos remite exclusivamente a una tradición patriarcal y utiliza metáforas psicoanalíticas 

que parecen ser sólo aplicables a los hombres, como el complejo de Edipo (Gilbert, Sandra M. 

y Gubar, Susan, 1984). Pero la cuestión que ahora me interesa destacar es que esta estructura 

																																																																																																																																																																													
Blanchot réagit vivement à cette annonce et me révéla aussitôt, avec un mélange de spontanéité et de 
retenue, d’affection et d’ironie, leur rencontre de jeunesse et l’amitié qu’elle avait nouée, soulignant 
cependant dans le même élan les accointances politiques douteuses de Blanchot à cette époque, et le fait 
qu’il en avait porté les insignes : je vois encore la main d’Emmanuel Lévinas s’élever vers sa 
boutonnière en l’évoquant, avec un demi-sourire navré. Non sans ajouter, comme pour raturer en même 
temps ce souvenir, que Blanchot avait, durant la guerre, contribué à sauver sa femme et sa fille. 
Mentionnant et absolvant donc dans la même phrase leur différend. Et il voulut aussitôt intervenir pour 
que mon étude soit publiée dans les meilleures conditions, son intervention étant aussi un geste 
d’hommage à l’ami (Il avait pris la peine, en même temps, de lire mes deux romans qui venaient de 
paraître aux Éditions du Seuil, et m’en avait parlé avec une souriante pertinence)», Collin, Françoise 
(2008b). 

7 Refiriéndose a Levinas, Paul Ricoeur escribe: «En la relación entre maestro y discípulo, que es en última 
instancia el fondo de todos los análisis de Emmanuel Levinas, la superioridad del maestro (maître) sobre el 
discípulo no se distingue de la superioridad del señor (maitre), en el sentido hegeliano del término, en relación al 
siervo o al esclavo....(p. 108) Sin reciprocidad (sin reconocimiento), la alteridad no sería un otro distinto de sí 
mismo, sino la expresión de una distancia indiscernible de la ausencia. Ricoeur, Paul (1990). 



44 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

patriarcal inherente a las relaciones maestro y discípulo se halla actualmente en retroceso; así, 

por ejemplo, George Steiner ha vinculado esta retirada con diversas transformaciones 

contemporáneas, entre ellas, la progresiva presencia de las mujeres, de maestras, en las 

universidades y en el ámbito de la cultura. De modo que cabría volver a una cuestión que ya 

estuvo presente en la atmósfera del feminismo, ¿es posible pensar en una cultura femenina? 

(Steiner, George, 2004). 

*** 

Más que una pregunta en torno a una posible cultura femenina, en un artículo, «No hay 

cogito-mujer», Collin (1987) afirma que la cultura femenina no se ha desarrollado 

paralelamente a —ni fuera de— de la cultura patriarcal, sino en constante relación con ella, de 

modo que no se puede desgajar de ella sin verse amputada. La escritura de las mujeres se 

inventa o se reinventa precisamente en la lengua, en la escritura y con la escritura común, 

asumiendo su herencia histórica y su memoria. «Esta cultura es la nuestra y, al mismo tiempo, 

en ella somos extranjeras: estamos a la vez dentro y fuera. Se trata de una posición 

inconfortable e inevitable». Así, reconoce que su pensamiento es deudor de la lectura de la 

obra de dos pensadores con los que no tuvo relacion personal: Arendt y Blanchot y, por otra 

parte, que está también impregnado, como ya he señalado, de su participación en una 

experiencia colectiva, el feminismo insurreccional de los años 70.  

En la primera página de su libro sobre Blanchot, donde describía la expedición que iba a 

iniciar, afirmaba que ésta tomaría la forma de cabotaje, y en una entrevista ulterior, aclaró que 

una «expedición de cabotaje» significa alejarse una poco de la costa para seguir el propio 

viento y que esta es la mejor forma de fidelidad (quizás porque como decía el propio 

Blanchot, «la infidelidad es la verdadera fidelidad»). Tenía que alejarse, en la medida en que 

Blanchot era central para ella; lo fue inicialmente para su propia experiencia literaria y para su 

reflexión sobre la escritura y el arte y cabría decir que en su obra también practicó 

posteriormente este tipo de navegación con los textos de Arendt.8  

ð  

Más que una literata, una filosófa o una feminista, lo que conviene a lo que Collin trata de 

hacer es el término cheminement: camino de un pensamiento que no se inmovilice en ninguna 

																																																								
8 Lamy, Suzanne (1985). 



45 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

teoría definida de una vez por todas o en ninguna teoría a la que ir añadiendo complementos 

para que se sostenga, sino un pensar llamado a interrogarse y a reestructurarse sin parar. 

Así, interroga a sus dos maestros que le permiten recorrer su camino de pensamiento. La 

dialéctica blanchotiana entre el libro y la escritura le ilumina sobre su propio quehacer como 

literata: el libro como interrupción de la escritura, de una escritura que asume el lenguaje 

como un perpetuo diferir, como movimiento de eliminación y de desplazamiento de lo que se 

enuncia; escritura indefinida e infinita que transcribe un sentido que el final de un libro no 

puede realizar: la escritura, pues, como lenguaje no totalizador en su propia esencia. No se 

trata de progresar hacia la aprehensión de un objeto, de un sentido, que en algún momento 

pudiéramos capturar representándolo, pudiéramos tenerlo ante nosotros y, en cierto sentido, 

dejarlo atrás e ir hacia otro objeto, sino de proseguir un decir al que escapa continuamente lo 

que persigue, y que no escapa momentáneamente, sino de modo estructural. En la medida en 

que la escritura excede el campo del simple saber, abre el horizonte del sentido, interpela. 

Escribir es fiarse de las palabras y la palabra descifra pero no domina; la escritura es apertura 

de sentido que la lectura reabre sin cesar, y no producción de un sentido único o, por decirlo 

Blanchot, toda escritura va “en dirección desconocida”.  

Su trabajo como pensadora feminista quedó marcado por el hecho de que ya era una escritora 

consciente de que la escritura resiste toda forma dogmática y exige que el sentido permanezca 

siempre abierto (basta recordar la idea blanchotiana de la escritura del desastre ─«desastre» 

significa, entre otras cosas, renunciar a cualquier astro inmovil en el firmamento, ausencia de 

astro, de guía). El suyo es un pensamiento y una palabra que inquiere, que sigue su senda con 

encrucijadas que quizás no conducen a ninguna parte pero que abren claros, espacios 

intermedios, por donde entra algo de luz. Un pensar que quiere aclarar, desenredar, sin 

pretender determinar la decisión o la acción.  

En el período anterior a lo que denominó su «conversión» al feminismo, Collin se había ido 

alejando de la preocupación que había dominado el pensamiento francés tras la Segunda 

Guerra, la de sociedad sin clases o de la dialéctica hegeliano-marxista, gracias a Koyré y 

Kojève en los años treinta y después gracias a Eric Weil e Hyppolite.9 Su encuentro con 

Arendt, le permitió repensar, como decía, la política y su experiencia de su participación en el 

movimiento feminista. De ella le interesó la política como acción plural y diálogo, así como el 

																																																								
9 Collin, Françoise (1999a) 



46 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

hecho de que concediera sentido a la política más allá de cualquier apoyo en una filosofía que 

la determine o la guie. En la política, así como en la escritura, hay algo del orden de lo 

irrepresentable, del orden de la palabra y de la acción. 

La experiencia política que trata de pensar es la de un movimiento insurreccional, el 

feminismo que no ofrece una representación de la sociedad a la que se dirige, sino que trabaja 

en el cambio por medio de un intercambio colectivo de las singularidades. Como afirma 

Collin, en la acción política no intervenimos como conclusión de algún razonamiento, sino 

que tomamos una decisión subjetiva que invoca el acuerdo de los demás, esto es, nos 

arriesgamos; abrimos un espacio sin trazar un recorrido con un hito representable.  

El feminismo de los años 70 habría dibujado el paisaje de la libertad política. Así, consideraba 

que el mundo común de las mujeres, que el movimiento feminista implica, no es un reflejo de 

algún estatuto biológico o morfológico, ni tampoco es el resultado automático de una opresión 

social colectiva: fue y es, entre otras cosas, el fruto de una decisión de las propias feministas.  

«En los juicios estéticos, tanto como en los políticos, se adopta una decisión y, aunque 

siempre esté determinada por cierta subjetividad, por el mero hecho de que cada persona 

ocupa un lugar propio desde el que observa y juzga el mundo, esa decisión también deriva del 

hecho de que el mundo mismo es un dato objetivo, algo común a sus habitantes. La actividad 

del gusto decide la manera en que este mundo tiene que verse y mostrarse, 

independientemente de su utilidad y de nuestro interés vital en él: la manera en que los 

hombres verán y lo que oirán en él. [...] Para los juicios del gusto el objeto primordial es el 

mundo, no el hombre ni su vida ni su yo».10 

De hecho, el movimiento feminista en que participó fue en buena medida fruto de una 

generación que, por decirlo así, descubrió la experiencia de la política, que conoció el poder y 

el entusiasmo que nace de tomar de manera concertada la iniciativa en la vida pública. Se 

trató de una generación con una gran voluntad de acción y una destacable confianza en la 

posibilidad de rediseñar el espacio común. Fue una insurrección creativa que aspiró a 

responder a los acontecimientos y a dar lugar a nuevas formas de relación y de discurso y lo 

hizo, cosa que Collin enfatizaba siempre, sin recurrir a texto sagrado alguno, de forma que se 

manifestó como práctica, como un actuar sin modelo –El segundo sexo no es en absoluto el 

equivalente de los textos teóricos del marxismo ni tampoco asimilable a un decálogo. 

																																																								
10 Arendt, Hannah (1996), p. 234. 



47 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

Efectivamente, no había representación de un modelo de sociedad futura, sino un continuo 

ponerse en juego y correr el riesgo de la acción, de forma que no fue fácilmente reductible a 

fórmula ni a bandera.11 «Con una dimensión esencialmente crítica, el movimiento feminista es 

el único movimiento revolucionario que no apoya su reivindicación sobre un modelo previo y 

que no se puede pensar en términos de reapropiación o de retorno».12 Esta característica, 

extraña a los movimientos revolucionarios modernos, se tradujo en numerosas líneas de 

acción, en muchas corrientes o tendencias a menudo en conflicto entre ellas, como sabemos.  

En el fondo de sus reflexiones hallamos este interrogar a Blanchot, que no cesó de pensar la 

muerte, el instante de mi muerte, lo irrepresentable y a Arendt, la cual, en su tentativa por 

rehabilitar la dignidad de la política como espacio de relación y alejándola de cualquier 

concepción instrumental, apostó por el nacer, el comenzar, el irrumpir con la palabra y la 

acción en el espacio de una pluralidad irrepresentable. De este modo, la idea de que el 

movimiento de la escritura va en dirección a lo desconocido se entreteje en Françoise Collin 

con la de acción política como gesto inaugural sin garantía. De ahí que encuentre 

paralelismos entre el contraste blanchotiano entre la escritura y el Libro (el acto de escritura 

no encuentra su realización en el Libro, aunque tenga que pasar por él) y la distinción 

arendtiana entre la acción y la “fabricación”, entre praxis y poiesis. No representarse a priori 

lo que uno escribe (el libro) o hacia donde uno va es, para ambos, hacer lugar a lo nuevo; la 

escritura y la acción apuntan a la contingencia, a la fragilidad, a un hacer sin modelo. Tanto 

Blanchot como Arendt hacen alusión al poder de innovación frente a la repetición de lo dado, 

del que por otra parte se hacen cargo.  

En la medida en que la escritura y el arte abren un horizonte de sentido que interpela a los 

humanos en lo que les es esencial y también inagotable, va en dirección a lo desconocido y 

cabría considerarlo como el más político de los lenguajes. La obra de Blanchot siempre 

estuvo presente en el itinerario de Collin en forma de vigilancia silenciosa que evite que la 

palabra sucumba, al menos de forma duradera, a la ideología. Cierto es que en cada coyuntura 

política hay que arriesgarse, tomar una decisión, pero en toda decisión hay algo que tenemos 

que retomar, no hay reconciliación absoluta. La decisión en política no es la conclusión de un 

razonamiento o la aplicación de una teoría. La acción es una aventura, un riesgo. De ahí que 

no quepa reducir el feminismo a mera pretensión de reparar una injusticia sino que apuntaba a 

																																																								
11 Collin, Françoise (2010-2011), p. 9.; Collin, Françoise (1986), p. 10. 
12 ídem », p. 9 



48 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

la necesidad de reconsiderar la comunidad, de interrogarnos en torno a la siguiente cuestión: 

¿en qué condiciones es posible todavía un mundo común?  

En el debate Collin siempre quiso escapar a las alternativas ideológicas estériles, deseaba 

desplazarlo, hacerlo revivir. Así, por lo que respecta al postulado metafísico de los sexos, 

habló de lo irrepresentable, o de praxis de los sexos. En su opinión, a pesar de que la 

diferencia existe, no es definible, esto es, nada puede decirse de la naturaleza de los 

diferentes. «La diferencia de los sexos se pone en práctica en la relación efectiva de las 

mujeres y los hombres. No puede tratársela en tercera persona[…] La diferencia es 

teóricamente indecidible pero se decide y redecide en toda relación».13 El hecho de que la 

diferencia se haya traducido socialmente en una historia determinada en la actualidad, no 

permite deducir especulaciones sobre «lo femenino» y «lo masculino» que den lugar a una 

nueva metafísica de los sexos. Lo verdaderamente importante es la superación de las 

relaciones de poder entre las categorías de hombre y mujer.  

 El debate nos ha de proporcionar apertura, hacernos ir más allá y no ha de planterase en 

forma de una mera alternativa. En lugar de la disyuntiva «o A o B», ella prefería «ni A ni B». 

Pensar es salir del círculo ya trazado, interesarnos por lo no dicho. Hay que atreverse a ir más 

alla de lo ya dicho, transgredir las leyes del discurso dominante, ir hacia lo que todavía no es. 

De ahí que, en sus reflexiones a menudo ponga en cuestión y de modo sistemático, lo que 

compartía en público, como si, para ella, pensar y escribir tuvieran que ver con utilizar la 

palabra incluso en contra de sus lealtades.  

Como escribió en una ocasión, la universalidad del pensamiento no tiene que ver con su 

neutralidad sino con su capacidad de producir sentido. La apuesta de Collin nos recuerda que 

el pensar reabre constantemente las preguntas y que reanima con lo incierto la conquista de 

las certezas. Más claro, señala que mientras que la teoría nos ordena (en el doble sentido de 

«poner orden» y de «dar órdenes»), el pensamiento y la escritura exploran, van hacia lo que 

todavía no es. Muestras de ello son interrogantes como los que se planteó: quel citoyen est-on 

quand on n’est pas grec?; ¿es reducible todo dolor a injusticia?; ¿podemos luchar contra la 

sujección sin alimentar el viejo sujeto moderno radicalmente autónomo?; ¿toda alteridad es 

asimilable a alienación, a una pérdida de sí? Diferirse en los interrogantes, demorarnos allí 

donde tendríamos la tentación de precipitarnos: en ello radica el pensar. 

																																																								
13 Collin, Françoise (1992) 



49 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

*** 

Consciente de que el feminismo es un vector prodigiosamente productivo de lectura del 

mundo, y que con la ayuda de la interrogación de Arendt, nos ha ofrecido elementos para 

repensar la política, la democracia, Collin nos recordaba que sólo es uno de los vectores. Así 

como también era consciente y se lamentaba de ello de los propios problemas que el 

desarrollo del feminismo ha dejado planteados. Así, en «Historia y memoria o la marca y la 

huella», advertía del peligro de que la obsesión por la luz, la visibilidad, ocultara la parte de la 

sombra, y señalaba que «… el origen político del pensamiento feminista tiende a descartar de 

su campo lo que se podría designar como el «para nada», la pura pérdida de lo que se 

disemina, de lo que no se acumula ni se contabiliza en modo alguno[…] Cuando se retiene 

sólo lo que fue eje de un cambio, se corre el riesgo de obliterar gravemente la memoria que se 

pretende reavivar […] Al pretender constituirnos de este modo una genealogía, nos 

arriesgamos a descuidar el ramaje del árbol (donde cantaron los pájaros) para retener sólo las 

ramas. Rechazaríamos el gran clamor silencioso, al pretender hacer oír sólo las voces».14 Por 

ello, se interesó por el tiempo que excede a la historia y lo encontró en el arte: «en la obra de 

arte, lo que no depende de la marca, deja huella en un tiempo que no es ajeno sino irreductible 

a lo histórico, donde quedan abolidas las fronteras de lo privado y lo público, de lo singular y 

de lo colectivo»  

De ahí que advirtiera que un espacio político que no se deje interpelar por la dimensión del 

arte, por las sombras, por lo que no se deja representar, se ve constantemente constreñido por 

lo puramente estratégico, operativo. Lo simbólico no sería, pues, superestructura política, un 

mero reflejo de lo real. Nada tiene de sorprendente que en sus reflexiones, así como en su 

obra, encontremos el interés por los vínculos entre la escritura y la política o la relación entre 

lo poético y lo político: sabía bien que la tentación de concluir sólo nos lleva a los estallidos 

de luz o a la absoluta oscuridad, y la ciudad y nuestras vidas están hechas de sombras y luces 

y de momentos de luz incierta. 

***** 

Consciente de que el mundo sigue representándose como masculino incluso después de que 

hayan cambiado un poco los espacios donde pueden intervenir las mujeres, Collin se mostraba 

																																																								
14 Collin, Françoise (1993)  



50 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

reticente ante las actuales actitudes que cancelan prematuramente la frontera de los sexos, ya 

que al defender una supuesta «indiferencia» están beneficiando a la posición dominante. Pero 

también sabía que el legado del feminismo de los 70 no puede ser gestionado por quienes 

participaron en él, sino por las jóvenes generaciones que lo han heredado.  

Collin hacia el final de su vida se plantea la cuestión de la transmisión de una generación a 

otra, siempre desde la consciencia de la ruptura del hilo de la tradición – en nuestro tiempo el 

nexo entre el pasado y el futuro ha de ser continuamente retejido, ya no se hereda de forma 

inmediata. Como dirá, la interrupción del vínculo generacional es un problema importante en 

el siglo XXI, es un impensado de la democracia.  

A diferencia de la historia, la transmisión no es un movimiento de sentido único. La 

transmisión siempre es una operación bilateral, un trabajo de relación hecho sobre lo vivo. Si 

se trata de una genealogía, es una genealogía simbólica, no necesariamente vertical sino que 

crea la posibilidad de un paso de una mujer a otra, de una filiación/afiliacion. No se puede 

entender como la mera transferencia de un objeto de una mano a otra. No puede funcionar 

bajo coacción, exige una doble actividad: de parte de quien transmite y de parte de quien 

acoge lo transmitido. Considerada en el marco del juego de las generaciones, la transmisión 

está relacionada con el deseo de las antiguas, tanto como de las jóvenes. Es a las nuevas a 

quienes toca determinar si quieren la herencia y qué es lo que les interesa de ella. La historia, 

si de historia se trata, en este punto no procede por adiciones sino por reconstrucciones. De 

este modo, las nuevas y los nuevos reciben y al mismo tiempo rompen: la filiación es un arte 

de mantener el hilo y de romperlo. De modo que se trata de abandonarse a una filiación que 

da lugar a otra: nombrar y ser nombrada sin la garantía abstracta de aquel linaje patriarcal del 

que hablaba Bloom. Lo que una generación retiene de la precedente y lo que haga de ello es 

imprevisible y sorprendente. Aquí de nuevo resuenan las palabars de Arendt,  

“Al estar hecho por mortales, el mundo se marchita, de modo que nuestra esperanza siempre 

está en lo nuevo que trae cada generación; pero precisamente porque sólo podemos basar 

nuestra esperanza en ello, Arendt afirma que lo destruiríamos todo si tratáramos de controlar a 

los nuevos: precisamente por el bien de lo que hay de nuevo y revolucionario en cada niño, la 

educación ha ser conservadora; tiene que preservar ese elemento nuevo e introducirlo como 

novedad en un mundo viejo que, por muy revolucionarias que sean sus acciones, siempre es 

anticuado y está cerca de la ruina” BPF 204-205. 



51 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

ð Collin entiende que la paideia, en tanto que distinta de la mera educación, no es 

transmisión de un modelo al que la discípula debería adecuarse. Lo que una persona 

puede ofrecer a otra es un entrenamiento a ser, un comenzar, un partir de algo o de 

alguien y no del vacío. Por otra parte, también era consciente de que el feminismo de 

los 70 abre, en el umbral del siglo XXI, un nuevo espacio para la interrogación, 

empieza a ser el momento en que la transmisión no se dará ya entre vivas, sino que 

tendrá que ver con un campo hasta hora poco transitado, la interlocución con los 

textos y no sólo con las personas y que quizás se manifieste productivo. Pues, como 

decía, se tratará de abrir un espacio hecho de espaciamientos, esto es de un tiempo que 

no sea de repeticiones. 

ð **** 

Los cambios de signos y de símbolos son fruto de un trabajo subterráneo y con frecuencia 

lento y Françoise Collin nos ofreció muestras de cómo desplazar los ángulos de visión, de 

cómo descubrir paisajes inéditos. Y, a pesar de que nadie puede saber qué parte de nuestro 

recorrido es estéril o fértil, caminamos tanto como podemos y, como comentó en más de una 

ocasión, «Cada pensamiento, cada palabra pronunciada con rigor cuenta para el destino del 

mundo común». Quizás sea esta la razón por la que sería bueno iniciar una expedición de 

cabotaje a través de su obra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

Referencias  

AAVV, (1989), Ontologie et politique, París, Tierce. 

Arendt, Hannah  

— (1986), Rahel Varnhagen : La vie d'une juive allemande à l'époque du romantisme, 

París, Tierce. 

— (1991), Auschwitz et Jerusalem, París, Tierce. 

— (1991), Le Concept d'amour chez Augustin : essai d'interprétation philosophique, 

París, Tierce. 

— (1996), «La crisis de la cultura: su significado político y social», en Entre el pasado y 

el futuro, Barcelona, Península. 

Bloom, Harold (1977), La angustia de las influencias Caracas, Monte Ávila. 

Birulés, Fina, ed. (1995), El género de la memoria, Pamplona, Pamiela. 

Boustani, Carmen (1997), «L'aventure de l'écriture dans le roman belge», The French Review, 70, 6. 

Collin, Françoise 

— (1960), Le jour fabuleux, París, Seuil.  

— (1962), Rose qui peut, París, Seuil.  

— (1971), Maurice Blanchot et la question de l'écriture, París, Gallimard. 

— (1986), «Le féminisme et la crise du moderne» en Lamoureux, Diane (1986). 

— (1987), « Il n'y a pas de cogito-femme», Emergence d'une culture au féminin. -- 

Montréal : Éditions Saint-Martin. 

— (1988), Le rendez-vous, París, Tierce. 

— (1992), «Praxis de la différence. Notes sur le tragique du sujet», Les Cahiers du GRIF, 

46 (hay trad. en Collin, Françoise, 2006) 

— (1993) «Histoire et mémoire ou le marque et la trace», Recherches Feministes, vol.6, 

nº 1 (hay trad. en Birulés, Fina (1995) y en Collin, Françoise, 2006). 

— (1999a), Je partirais d’un mot, Burdeos, FUS ART. 

— (1999b), L’homme est-il devenu superflu, París, Odile Jacob. 

— (2006), Praxis de la diferencia. Liberación y libertad,( Segarra, Marta, ed.) Barcelona, 

Icaria. 

— (2008a), On dirait une ville, éditions París, des femmes 



53 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
Poética y política. Françoise Collin interroga a los maestros | Fina Birulés 

 

	

	

— (2008b), «Du don à la visitation» en Hoppenot, Éric y Milon, Alain (dir.), Emmanuel 

Lévinas-Maurice Blanchot, penser la différence, París, Presses universitaires de Paris 

Ouest. 

— (2010-2011), «penser/agir, la différence des sexe. entre insurrection et institution avec 

et autour de françoise collin» en Transmission(s) feministe(s), nº 1. 

— (2014), Anthologie Québécoise (1977-2000), Tahon, Marie-Blanche, ed. Montreal, 

éditions du remue-ménage.  

Gilbert, Sandra M. y Gubar, Susan (1984), La loca del desván: la escritora y la imaginación literaria 

del siglo XIX, Madrid, Cátedra.  

Lamoureux, Diane (1986), Fragments et collages, Remue-ménage, Montreal.  

Lamy, Suzanne (1985), «Francoise Collin: la diversité des practiques» en Spirale, nº 53, (actualmente 

en Collin, Françoise, 2014), 

Le Doeuff Michele (1977), «Women and Philosophy», Radical Philosophy, nº 17 

Ricoeur, Paul (1993), «Aproximaciones a la persona» en Amor y justicia, Caparrós, Madrid. 

Sarraute, Natalie (1965), las frutas de oro, Barcelona, Seix Barral. 

Steiner, George (2004), Lecciones de los maestros, Madrid, Siruela,  

Wittgenstein, Ludwig (1996), Aforismos: cultura y valor, Madrid, Espasa-Calpe. 

 

 




	Blank Page

