
81 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y 
Wittig 
Elvira Burgos Díaz 
Universidad de Zaragoza 

 

	
	

Una inteligente reflexión y enérgica denuncia ofrece la obra de Beauvoir1, El segundo 

sexo. Su amplia indagación sobre la pregunta ¿qué es una mujer? abrió un extenso debate 

feminista de plurales perspectivas y consecuencias. Permanece en nuestro presente la 

fructífera problemática legada por Beauvoir: lo que sea una mujer en una cultura dada exige 

ser explicado. Aquello a lo que se refiera el término mujer ni es evidente por sí mismo, ni 

transparente. No es suficiente con haber nacido con un determinado cuerpo; es más bien una 

cuestión de devenir; de un llegar a ser cuyas líneas maestras vienen marcadas en un contexto 

histórico y cultural determinado, lo que permite que puedan y deban ser alteradas desde una 

perspectiva feminista. Escrito en 1949 no es, sin embargo, un pensamiento que no siga 

interpelándonos en la actualidad. Y no por ser abundantemente repetido pierde su vigencia. Al 

contrario, cobra fuerza en este sucederse de las voces que lo reiteran en el convencimiento de 

que la ardua y valiente tarea feminista aumenta su potencia extendiendo sus proclamas, en el 

tiempo y en el espacio. 

La incitación al pensar que nos proporciona el texto de Beauvoir es sobreabundante, 

en temas, en caminos; en conceptos y argumentos. Limitaré aquí mi interés a ahondar en dos 

cuestiones que explícitamente pretendo vincular: su crítica al lugar asignado culturalmente a 

las mujeres como lo Otro, en cuanto que desvela, entre otros aspectos, el falso universalismo 

del orden patriarcal y sus efectos opresivos, y su análisis de La lesbiana, por otra parte. 

Además, para profundizar en la cuestión del valor que la sexualidad tiene en el espacio del 

feminismo teórico y práctico, detendré mi atención también en las propuestas de Wittig, 

situándolas en relación con las afirmaciones de Beauvoir. 

																																																								
1 Con anterioridad a la escritura de este texto, abordé brevemente el pensamiento feminista de Beauvoir, y 
también el de Wittig, en mi obra titulada Qué cuenta como una vida. La pregunta por la libertad en Judith 
Butler (2008), Madrid, Antonio Machado Libros; véase, además, “¿Qué es una mujer? Beauvoir, Wittig y 
Butler”, en Javier San Martín y Tomás Domingo Moratalla (eds.) (2011), Perspectivas sobre la vida humana. 
Cuerpo, mente, género y persona, Madrid, Biblioteca Nueva, pp. 243-252. A Monique Wittig específicamente 
dediqué mi trabajo “El escándalo de lo humano: lesbianas y mujeres”, en Beatriz Suárez Briones (ed.) (2013), 
Las lesbianas (no) somos mujeres, Barcelona, Icaria, pp. 51-83. 



82 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

Queda  subrayada en la obra de Beauvoir El segundo sexo, la larga y pesada tradición 

que invade nuestra cultura occidental en la que son los hombres los que hablan, escriben, 

piensan, definen a las mujeres. Lo que quiera que sean las mujeres es algo construido por los 

hombres y para los hombres. Ellos asumen para sí el valor de lo universal; los hombres 

constituyen la categoría de lo humano, se la apropian y la llenan por completo: “el hombre 

representa al mismo tiempo el positivo y el neutro”2. En su “Introducción” a El segundo sexo, 

esta pionera crítica al falso universalismo se evidencia con fuerza. De un modo fundamental, 

esta denuncia es punto de arranque y fondo que sostiene su conceptualización de la mujer 

como lo Otro.  

Afirma Beauvoir: “la mujer aparece como el negativo, de modo que toda 

determinación se le imputa como una limitación, sin reciprocidad”3. La dualidad de lo mismo 

y lo otro no es en sí misma el problema para Beauvoir. Ella reconoce, en línea hegeliana y 

distanciándose del severo solipsismo cartesiano, que todo sujeto se configura como tal en 

relación dialéctica con otra conciencia. Esta pareja conceptual de lo mismo y lo otro, según 

Beauvoir, es eje de organización de la vida personal, cultural y social en general. Ella dice 

observarla incluso en las sociedades “más primitivas”4. La definición de un sujeto, de todo 

sujeto, requiere del encuentro con el otro; exige posicionar al individuo ajeno a sí mismo 

justamente como el otro. No soy un yo si no es por la mediación de otro yo. Pero esta relación 

es reversible: un sujeto es un yo para sí y es un otro cuando es así percibido por un individuo 

que se sitúa en el lugar de lo mismo. Las posiciones se intercambian.  

Que el pensamiento y la vida necesariamente se desarrollen de acuerdo con este 

esquema dualista es objeto de discusión. Pero no en el texto de Beauvoir. Lo que para ella sí 

es inadmisible es que en el plano de la relación mujer y hombre no se posibilite la 

reversibilidad de las posiciones. La asimetría es aquí signo directo y claro de opresión. 

Escribe Beauvoir: “La mujer se determina y se diferencia con respecto al hombre, y no a la 

inversa; ella es lo inesencial frente a lo esencial. Él es el Sujeto, es el Absoluto: ella es la 

Alteridad”5. La mujer queda ubicada en ese lugar de lo Otro de un modo crudo, inapelable; 

																																																								
2 Simone de Beauvoir, El segundo sexo (2008), Madrid, Ediciones Cátedra, Universitat de València, Instituto de 
la Mujer, p. 49. 
3 Ibíd. 
4 Ibíd., p. 51. 
5 Ibíd., p. 50. 



83 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

ella es representación extrema de lo Otro, negándosele la ocasión para configurarse y para 

sentirse como sujeto, como sujeto libre, autónomo e independiente. 

Cabe replicar, como dije, esta concepción de Beauvoir del sujeto humano. En este 

momento, sin embargo, conviene seguir precisando el marco donde su pensamiento cobra 

asiento. Y este no es sino el que ella misma indica; la filosofía existencialista, como bien 

sabemos:  

La perspectiva que adoptamos es la de la moral existencialista. Todo sujeto se 

afirma concretamente a través de los proyectos como una trascendencia, sólo hace 

culminar su libertad cuando la supera constantemente hacia otras libertades; no hay más 

justificación de la existencia presente que su expansión hacia un futuro indefinidamente 

abierto. Cada vez que la trascendencia vuelve a caer en la inmanencia, se da una 

degradación de la existencia en un “en sí”, de la libertad en facticidad; esta caída es una 

falta moral si el sujeto la consiente; si se la inflige, se transforma en una frustración y una 

opresión; en ambos casos, se trata de un mal absoluto6. 

Desde este lugar, el existencialismo, Beauvoir nos indica que el sujeto se caracteriza 

por el existir, por el hacer su vida en devenir; y que el sujeto si acaso tiene una esencia es su 

ser ontológicamente libre. Esta su libertad constitutiva se ejerce por el camino de la 

trascendencia, de su proyectar incesante hacia un más allá de lo dado, de lo en sí fáctico, de la 

inmanencia. Se trata entonces de una libertad concebida de algún modo como genuina, como 

dada de antemano y como punto de partida que, no obstante, eso sí, ha de ser actualizada 

indefinidamente, por el sendero de los proyectos de trascendencia. Si de la mujer nos dijo que 

no nace, de la libertad bien podría haber escrito que ella, la libertad, sí nace y en el mismo 

acto de nuestro nacer como ser existente. No se nace como mujer, mas sí se nace como ser 

libre. Habrá de ser retenida esta noción de libertad, porque ella nos ayudará a analizar las 

propuestas feministas de Beauvoir.  

Al margen de que el texto de Beauvoir considere que hay mujeres que por propia 

decisión renuncian a la vida en libertad, lo que supondría incluso el abandono, hasta cierto 

punto al menos, de la condición de sujetos humanos, aquí me interesa subrayar aquello que 

también y en voz alta dice el texto de Beauvoir: que las mujeres se hallan en situación de 

opresión porque se las determina a vivir en la inmanencia; porque no se les permite vivir en 

																																																								
6 Ibíd., p. 63. 



84 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

libertad, como sujetos activos, autónomos, independientes; porque lo conceptualizado como 

lo propio de lo humano en general, en sentido universal, en realidad queda cerrado alrededor 

del hombre; la mujer es el afuera, lo externo, lo Otro, aquello justamente que permite el cierre 

de la categoría de lo humano. 

En este falso universalismo, por medio de este dualismo asimétrico de lo Mismo y lo 

Otro, las mujeres no solo quedan invisibilizadas; dicho más dramáticamente, las mujeres son 

oprimidas, imposibilitadas para llevar a cabo unas vidas acordes con la posición de sujetos. 

Lo que significa, más aún, que por medio de este esquema patriarcal las mujeres son arrojadas 

fuera de la categoría de lo humano, como insisto en decir, porque si bien es un análisis 

formulado ya hace décadas, parece habitar en la sombra del olvido; continúa todavía sin ser 

atendido en un sentido efectivo. Un motivo claro, por otra parte, por el que la teoría feminista 

vuelve a Beauvoir una y otra vez, sin desaliento. 

Interesa a partir de ahí, del análisis planteado, indagar en el modo de alterar esta 

situación de opresión que afecta a las mujeres. ¿Qué estrategias nos plantea Beauvoir? Y, 

sobre todo, ¿qué lugar ocupa la sexualidad en los ejercicios feministas de Beauvoir?  

El cuerpo es elemento que Beauvoir introduce en el análisis feminista. A él se refiere 

en su conceptualización de la mujer como lo Otro y en su crítica al proyecto masculino de una 

vida sin cuerpo. El hombre se piensa a sí mismo como ser descorporalizado, porque concibe a 

la mujer como ser determinado por su cuerpo; cuerpo sumiso, pasivo. El uno solo puede 

representarse a sí mismo como ser sin cuerpo, radicalmente libre, con la condición de que las 

mujeres sean cuerpo, no cuerpo vivido y pleno de significados culturales sino solo cuerpo 

esclavizable donde su conciencia y sus proyectos son meras urgencias del cuerpo. Las 

mujeres son lo Otro en este sentido; así definidas, así recluidas en la esfera del cuerpo por los 

hombres y con el fin de pensarse a sí mismos como desposeídos de sus cuerpos, como almas 

descarnadas, porque sus cuerpos están negados y desplazados fuera de sí, en lo Otro.  

Las mujeres como lo Otro representan la corporalidad misma. Beauvoir cuestiona ese 

modelo masculino de autonomía por ser un engaño ilusorio e insatisfactorio. El hombre no 

puede vivir al margen de su cuerpo. Ella escribe en este sentido: “La mujer tiene ovarios, 

útero; son condiciones singulares que la encierran en su subjetividad; se suele decir que 



85 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

piensa con las glándulas. El hombre olvida olímpicamente que su anatomía también incluye 

hormonas, testículos”7.  

Ante las posiciones dicotómicas, existencia masculina descorporalizada, existencia 

femenina encarcelada en el cuerpo y en un cuerpo del que se presupone que es una realidad 

natural inconmovible, Beauvoir nos acerca a pensar el cuerpo, todos los cuerpos, como 

“situación”: “si el cuerpo no es una cosa, es una situación: es nuestra forma de aprehender el 

mundo y el esbozo de nuestros proyectos”8. Es materialidad que se da siempre dentro de un 

contexto cultural de sentido y es a la vez, en tanto vehículo de nuestras metas, el ámbito del 

ejercicio de nuestra capacidad de elección. El cuerpo es situación y en ese su carácter de estar 

situado, el sexo, el género lo acompaña siempre. El cuerpo es cuerpo sexuado y generizado y 

no puede ser de otro modo.  

Antes que diseñar unas herramientas feministas que inciten a las mujeres a imitar el 

modelo masculino de trascendencia más allá del cuerpo, Beauvoir nos acerca a pensar el 

cuerpo aprovechando la perspectiva fenomenológica de Merleau-Ponty pero en clave 

feminista. Para Beauvoir, como para Merleau-Ponty, el cuerpo es cuerpo vivido; cuerpo que 

se relaciona con su mundo mediante relaciones internas de expresión, no mediante relaciones 

causales y externas. Para este cuerpo la sexualidad es manera de ser. La sexualidad, femenina 

o masculina, lo caracteriza en su totalidad. 

Y, entonces, retomamos la pregunta: en este sujeto corporalizado; sujeto que a través 

del cuerpo apuesta por la insubordinación en relación con el orden patriarcal, ¿qué lugar 

ocupa la sexualidad como instrumento de transformación? Y, más concretamente, ¿no es la 

obligada heterosexualización del deseo aquello que teje en buena medida esa asimétrica 

dialéctica entre los cuerpos, femeninos y masculinos? ¿No está inscrito en el devenir mujer la 

imposición de una sexualidad heterosexual, dispuesta para el goce masculino? ¿Cómo 

deslindar por completo de la construcción de la dualidad de géneros la ley de la 

heterosexualidad?  

La heterosexual activa 

Dice Beauvoir:  

																																																								
7 Ibíd., p. 50. 
8 Ibíd., p. 97.  



86 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

Las mujeres de nuestros días están destronando el mito de la feminidad; empiezan 

a afirmar de forma concreta su independencia; sin embargo, les cuesta trabajo lograr vivir 

plenamente su condición de seres humanos. Educadas por mujeres, en el seno de un 

mundo femenino, su destino normal es el matrimonio que las subordina de nuevo en la 

práctica al hombre; el prestigio viril está lejos de haberse borrado: sigue descansando en 

sólidas bases económicas y sociales9. 

Sin entrar a comentar su ambigua presentación de ese “mundo femenino” que según 

sugiere trabaja en contra de la independencia a la que aspiran las mujeres, ciertas mujeres, al 

menos, me interesa destacar cómo Beauvoir reconoce explícitamente el hecho de que el 

matrimonio, entre una mujer y un hombre, claro está, es lugar de subordinación para las 

mujeres. ¿Y no tiene que ver ese matrimonio con la institución de la heterosexualidad? ¿Y no 

es la heterosexualidad obligatoria un contundente ejercicio de fundamentación, de transmisión 

y de sedimentación del sexismo? Beauvoir no analizó la cuestión de este modo. No vinculó la 

opresión de las mujeres con la lógica de la ley heterosexual, no explícitamente. En parte 

porque no incidió suficientemente en el carácter social y cultural de la sexualidad. También 

porque el feminismo de Beauvoir se funda en la libertad y su concepción de la libertad, en mi 

opinión, aunque vinculada a las condiciones sociales y culturales, no piensa este vínculo 

como configurador de la propia noción de libertad. La libertad beauvoiriana es constitutiva de 

la noción misma de sujeto, de su noción de sujeto existencial; por tanto, la libertad tiene un 

carácter presocial. Y la sexualidad es expresión de libertad, para Beauvoir. 

Se puede observar, por otra parte, que en el texto de Beauvoir10 sobre Sade, y 

siguiendo aquí la lectura de Butler11, Beauvoir resalta el modo en el que para Sade la 

sexualidad no es tanto un asunto biológico cuanto un hecho social. Beauvoir muestra conocer 

las teorías sobre la sexualidad dominantes en su momento histórico que tienden a pensar en la 

sexualidad como impulso dictado por la urgencia de lo físico; más allá del control consciente. 

Y Beauvoir discute estas teorías pues ella afirma que la sexualidad permanece en el campo de 

la libertad. Aunque, y según la interpretación de Butler, afirmar el carácter de expresión de la 

libertad de la sexualidad no significa decir que se pueda decidir sin más qué sexualidad tener. 

El concepto de libertad beauvoiriano es más complejo y no puede reducirse a algo como 

																																																								
9 Ibíd., p. 367. 
10 Simone de Beauvoir (2000), ¿Hay que quemar a Sade?, Madrid, Mínimo Tránsito, Visor. 
11	Judith	 Butler,	 “Beauvoir	 on	 Sade:	 making	 sexuality	 into	 an	 ethic”,	 en	 Claudia	 Card	 (ed.)	 (2003),	The	
Cambridge	Companion	to	Simone	de	Beauvoir,	Cambridge,	Camdridge	University	Press,	pp.	168-188.	



87 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

“elección deliberada e instrumental”12; la libertad está dotada de una mayor densidad: la 

libertad estructura la vida. Algo inconsciente, necesitado de interpretación, hay, incluso, en la 

noción de libertad de Beauvoir, al decir de Butler.   

En Sade encuentra Beauvoir la idea de la conexión entre la sexualidad y la ética; una 

apuesta a favor de que las acciones sexuales pueden intervenir y alterar la dimensión colectiva 

y común de la vida13. De lo que se trataría, para Sade, es de subvertir, mediante prácticas 

sexuales, aquella moralidad burguesa que a su juicio es antinatural. Pero Sade, en último 

término, no aporta sino una versión solipsista del sujeto donde su sexualidad es manifestación 

de su singularidad. Beauvoir va más allá, dado que su noción de cuerpo como situación 

apunta hacia un mundo intersubjetivo. 

La sexualidad conectada con la libertad; la sexualidad como elemento susceptible de 

articular una alteración del orden patriarcal dominante. Estas cuestiones me interesa rastrear 

en Beauvoir pero en particular en el capítulo de El segundo sexo dedicado a La lesbiana. En 

su estudio sobre Sade remite la sexualidad a la condición de lo humano, ocupada no en juzgar 

la moralidad o inmoralidad de las prácticas de Sade sino antes bien en analizar, a través de las 

acciones sexuales, cuáles son las condiciones de posibilidad de lo humano. Y en su texto 

sobre la lesbiana, ante todo y de un modo claro, deja constancia de su decidido compromiso 

antilesbófobo y antihomófobo oponiéndose con contundencia a las tesis patologizantes 

emitidas desde la biología y la psiquiatría. Sin duda, ello pudo ser fuente de inspiración para 

las teóricas del lesbianismo y sus proyectos de transformación del orden patriarcal y 

heterosexista imperante. Mas este capítulo de Beauvoir nos ofrece una serie de posiciones 

ambivalentes y paradójicas y de él no podemos concluir, sin vacilación, una defensa del poder 

del lesbianismo como camino feminista de subversión. 

Manifiesta, por una parte, en relación a la lesbiana: “ningún “destino anatómico” 

determina su sexualidad”14. Y poco después afirma aludiendo a las singularidades hormonales 

y biológicas: “Estas particularidades pueden motivar más o menos directamente una vocación 

lesbiana”15. De los cuerpos en su dimensión biológica no se sigue, según una lógica causal 

cerrada y rígida, una práctica sexual concreta, pero el cuerpo, sus condiciones específicas, que 

																																																								
12 Ibíd., p. 178. 
13 Ibíd., pp. 175-176. 
14 Simone de Beauvoir, El segundo sexo, op. cit., p. 517. 
15 Ibíd., p. 518. 



88 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

enmarcan su situación, sí actúa como espacio inductor de actividades sexuales, aunque no es 

su fundamento ni sólido ni único pues “La elaboración del erotismo (…) depende de la actitud 

global del sujeto frente a la existencia”16. No encontramos en Beauvoir, en todo caso, una 

teoría sobre el proceso cultural de materialización del cuerpo. Ni tampoco una puesta de 

relieve del entramado de la institución de la heterosexualidad como horizonte donde se 

articulan unas normas de género y sexualidad, en su vinculación, que actúan de modo 

imperativo condicionando, si bien no exhaustivamente, la emergencia del sujeto con su 

cuerpo, su sexo, su género y su práctica sexual.  

Leemos como réplica a las tesis psicoanalíticas de Freud y de Adler: 

En realidad, la lesbiana no es una mujer “fallida”, ni tampoco una mujer 

“superior”. La historia del individuo no es un progreso inexorable: en cada movimiento se 

cuestiona el pasado con una nueva elección y la “normalidad” de la elección no le 

confiere ningún valor privilegiado: hay que juzgarla según su autenticidad. La 

homosexualidad puede ser para la mujer una forma de huir de su condición o una forma 

de asumirla. La gran equivocación de los psicoanalistas es, por conformismo moralizador, 

no considerarla más que como una actitud no auténtica17. 

El criterio es el de la autenticidad, no el de la “normalidad”. La sexualidad no viene 

rígidamente predeterminada ni permanece en el estado de lo inmóvil. Deviene, como 

expresión del devenir del sujeto que proyecta su vida; si este proyectar se realiza en libertad, 

su movimiento será de autenticidad. Bien, mas Beauvoir explícitamente relaciona el 

lesbianismo con la feminidad, y lo interpreta en dos direcciones: una es la de asumir la 

feminidad y otra la de huir de ella. No parece contemplar la posibilidad de alterar la 

feminidad; de que el lesbianismo, cuestionando la ley dominante de la heterosexualidad, sea 

un eficaz modo de desbaratar al mismo tiempo y por ello mismo la categoría mujer y la de 

feminidad. El problema es que género y sexualidad no se conectan íntimamente en Beauvoir, 

que el logro eficaz, normal, del llegar a ser una mujer no se vehicula según la guía de la ley 

que dicta la heterosexualidad del deseo. 

																																																								
16 Ibíd. 
17 Ibíd., p. 519. 



89 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

Abundan comentarios en los que Beauvoir usa conceptos ontológicamente fuertes sin 

someterlos a un análisis crítico y cuidadoso; tal vez sea un signo de su ambivalencia en la 

consideración del valor feminista del lesbianismo: 

Si invocamos a la naturaleza, podemos decir que naturalmente toda mujer es 

homosexual. La lesbiana se caracteriza efectivamente por su rechazo del varón y su deseo 

de carne femenina, pero toda adolescente teme la penetración, el dominio masculino, 

siente ante el cuerpo del hombre una cierta repulsión; sin embargo, el cuerpo femenino es 

para ella, como para el hombre, un objeto de deseo18. 

Apreciar en esta afirmación de Beauvoir que dice que “naturalmente toda mujer es 

homosexual” una sincera defensa de lesbianismo en su dimensión tanto personal como 

política sería factible mas para ello habría que detener ahí la lectura del texto de Beauvoir. 

Interesante es, sin embargo, que este texto pueda funcionar como una interrogación no sobre 

el lesbianismo sino, ante todo, sobre la heterosexualidad: sobre la base de la naturalidad del 

lesbianismo lo que cabe preguntar es el porqué de la mujer heterosexual. Podría así haber sido 

un buen motivo para que Beauvoir reflexionara sobre la imposición de la heterosexualidad y 

sobre la opresión que ella efectúa. Pero el texto, siguiendo su lectura, nos lleva en otra 

dirección:   

El hombre se siente más molesto ante una heterosexual activa y autónoma que 

ante una homosexual no agresiva; la primera cuestiona las prerrogativas masculinas; los 

amores sáficos están lejos de contrariar la forma tradicional de división de los sexos: en la 

mayoría de los casos son una forma de asumir la feminidad, no de rechazarla19. 

La determinación hacia la actividad, hacia la configuración de una vida en la 

autonomía e independencia, eso son los rasgos que elegidos por una mujer pueden no solo 

posicionarla a ella como sujeto libre sino que podrían suponer una estrategia feminista de 

alcance colectivo. Asimismo, se aprecia en su texto la importancia feminista de una acción de 

resistencia ante la opresión que las mujeres llevan a efecto en particular cuando se posicionan 

como sujetos fuertes en relación con los hombres. En esta confrontación con el hombre, antes 

que en su separación de él, la mujer puede alcanzar su realización de sujeto libre; no 

advirtiendo Beauvoir que la distancia lésbica de los hombres es un fuerte modo de rebeldía 

ante la autoridad masculina. La dialéctica entre los sexos, entre los opuestos, como así los 
																																																								
18 Ibíd., p. 520. 
19 Ibíd. 



90 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

entiende Beauvoir, adquiere un cierto privilegio en el camino de la liberación cuando ambos 

se reivindican en su ser libre. Y en este sentido, el marco heterosexual da cobijo a esta 

interrelación entre la mujer y el hombre. Se sugiere, además, en el párrafo siguiente que vivir 

la feminidad en autenticidad, una clase de feminidad ni pasiva ni objetualizada, requiere de la 

vinculación con el hombre: 

Hay que observar no obstante que las mujeres más decididas, las más 

dominadoras, no dudan demasiado en enfrentarse con el varón: la mujer llamada “viril” 

suele ser una heterosexual clara. No quiere renegar de su reivindicación de ser humano, 

pero tampoco quiere mutilarse de su feminidad, opta por acceder al mundo masculino, 

por hacerlo suyo (…) Una naturaleza muy tosca, muy animal no sentirá la humillación 

del coito; una intelectual con mentalidad intrépida la cuestionará; segura de sí, de ánimo 

guerrero, la mujer se implicará realmente en un duelo en el que está segura de vencer (…) 

La mujer que no quiere ser esclava del hombre no huye de él en absoluto; más bien trata 

de convertirlo en instrumento de su placer20. 

Esta narración positiva del enfrentamiento entre los sexos concuerda en su juicio 

valorativo con la siguiente negativa descripción del contacto entre mujeres: 

La lesbiana primero juega a ser un hombre; luego ser lesbiana pasa a ser también 

un juego; el disfraz, el travestismo se transforma en un uniforme y la mujer, con el 

pretexto de sustraerse a la opresión masculina, se convierte en esclava de su personaje; no 

ha querido encerrarse en la situación de mujer, pero queda aprisionada en el de lesbiana. 

Nada puede dar peor impresión de estrechez de miras y de mutilación que los clanes de 

mujeres liberadas21. 

Retener la mirada en otros pasajes de Beauvoir; leerlos el uno junto al otro, puede dar 

cuenta, en último término, de la dificultad de esclarecer su posición al respecto del valor del 

lesbianismo como camino feminista. En el siguiente texto, con un cierto tono poético, la 

relación lésbica se evoca de un modo sugerente, casi atrayente. En el entrelazamiento lésbico 

se vive “una reciprocidad exacta”; no es fácil no considerar ese logro como un anhelo del 

feminismo: 

Entre el hombre y la mujer el amor es un acto (…) Entre mujeres el amor es 

contemplación; las caricias no están tan destinadas a apropiarse de la alteridad como a 
																																																								
20 Ibíd., p. 524. 
21 Ibíd., p. 537. 



91 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

recrearse lentamente a través de ellas; una vez abolida la separación, no hay ni lucha, ni 

victoria, ni derrota; en una reciprocidad exacta cada una es al mismo tiempo sujeto y 

objeto, soberana y esclava; la dualidad es complicidad22. 

El lenguaje favorable a la rivalidad, observable en los pasajes anteriores, ha sido 

desplazado en este último texto citado, donde lejos de la disputa entre los sexos lo que se 

dibuja afirmativamente es la “reciprocidad” y “complicidad” del estar entre mujeres. E 

incluso, en otros momentos, es posible detectar una aproximación, aunque todavía tímida –

dicho tan solo como sugerencia-, a la consideración del lesbianismo como opción política 

feminista: “La mujer que se hace lesbiana porque rechaza el dominio masculino suele 

disfrutar los placeres de reconocer en otra mujer a la misma orgullosa amazona”23. O también: 

“una mujer que quiere disfrutar en brazos femeninos su feminidad, conoce también el orgullo 

de no obedecer a ningún amo”24. No son en absoluto afirmaciones de clara lectura; más bien 

se trata de modos expresivos sensibles al valor del lesbianismo para la actividad feminista, y 

en este sentido procede reapropiárselas y tenerlas en cuenta en el ámbito de la teoría feminista 

lesbiana.  

Una defensa del lesbianismo en conexión con la crítica, nuevamente, de tesis 

psicoanalíticas propias de la época, tampoco deja de estar presente en los análisis de Beauvoir 

que, en todo caso y como ya comenté con anterioridad, no persiguen despreciar ni demonizar 

ese modo de la práctica y del deseo sexual. Se muestra constante la voluntad de Beauvoir de 

reivindicar la sexualidad, heterosexual o lésbica, como un ejercicio de elección en libertad: 

 Definir a la lesbiana “viril” por su voluntad de “imitar al hombre” es condenarla 

a la falta de autenticidad. Ya he dicho que los psicoanalistas crean equívocos aceptando 

las categorías masculino-femenino tal y como la sociedad actual las define. 

Efectivamente, en nuestros días el hombre representa el positivo y el neutro, es decir, el 

macho y el ser humano, mientras que la mujer es sólo el negativo, la hembra. Cada vez 

que la mujer se conduce como un ser humano, se dice que se identifica con el varón (…) 

El gran malentendido sobre el que descansa este sistema de interpretación es que se 

admite que es natural para el ser humano hembra convertirse en una mujer femenina: no 

basta con ser heterosexual, ni siquiera madre, para realizar esta idea (…) La mujer se 

siente disminuida porque en realidad las consignas de la feminidad la disminuyen. 

																																																								
22 Ibíd., p. 530. 
23 Ibíd., p. 532. 
24 Ibíd., p. 533. 



92 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

Espontáneamente, opta por ser un individuo completo, un sujeto y una libertad ante quien 

se abren el mundo y el futuro; si esta elección se confunde con la de la virilidad, es en la 

medida en que la feminidad significa en nuestros días mutilación25. 

Importa sobre todo, se resalta así en el texto citado, cuestionar el modo cultural en el 

que se construyen la feminidad y la masculinidad. Beauvoir, aquí sí, busca abrir espacio para 

una feminidad y masculinidad renovadas. En este sentido también es relevante su legado 

feminista. Su crítica al falso universalismo es un claro instrumento para su propósito de 

reconceptualizar de otro modo la feminidad y el devenir mujer. De ahí que en este pasaje los 

términos natural y femenina se muestren en cursiva; apuntando hacia el peso denso de la 

impronta cultural que esas categorías soportan.  

Conviene también observar cómo la feminidad normativa se nos ofrece en conexión 

con la maternidad y con la heterosexualidad. Aunque no son únicamente esos los elementos 

que la componen, cierto. Sumisión, pasividad; permanencia en la inmanencia de una 

existencia en sí, renuncia a proyectos libremente elegidos: son rasgos de esa feminidad que 

Beauvoir cuestiona. Valora, junto a ello, la posibilidad de traer a escena una nueva noción 

positiva y afirmativa de feminidad. Las mujeres liberadas, de este modo, no tienen por qué ser 

ubicadas bajo el signo masculino de la virilidad. Lo que no aprecia Beauvoir, de nuevo, es el 

camino por el que la heterosexualidad instituida transmite y asienta las características de la 

feminidad que ella rechaza.        

El lesbianismo permanece para Beauvoir como una posible opción personal entre 

otras, sin fuerza feminista particular capaz de transgredir el orden establecido. Lesbianismo y 

heterosexualidad, ambas en igual medida, son el resultado de un acto de elección en situación: 

En realidad, la homosexualidad no es ni una perversión deliberada ni una 

maldición fatal. Es una actitud elegida en situación, es decir, a un tiempo motivada y 

libremente adoptada. Ninguno de los factores que asume el sujeto con esta elección –

circunstancias fisiológicas, historia psicológica, circunstancias sociales- es determinante, 

aunque todos contribuyen a explicarla. Para la mujer es una forma entre muchas otras de 

resolver los problemas que plantea su condición general y su situación erótica en 

particular. Como todas las conductas humanas, supondrá fingimientos, desequilibrios, 

fracasos, mentiras, o por el contrario, será fuente de experiencias fecundas, dependiendo 

																																																								
25 Ibíd., pp. 521-522. 



93 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

de que se viva con mala fe, pereza y falta de autenticidad, o con lucidez, generosidad y 

libertad26. 

Elección, situación, libertad: ideas maestras; hilos conductores de las argumentaciones 

de Beauvoir sobre la sexualidad. Sobre ellas vuelve una y otra vez. Y de ellas hace depender 

su consideración del lesbianismo y de la heterosexualidad como prácticas, como 

manifestaciones del deseo que se hallan en un cierto plano de igualdad; al menos ninguna de 

ellas obtendrá el privilegio de ser nombrada como instrumento más potente de subversión: “es 

falso establecer una diferenciación radical entre la heterosexual y la homosexual”27, afirma. 

De este juicio de Beauvoir de que no hay una distinción profunda entre lesbianismo y 

heterosexualidad se sigue coherentemente que no considere relevante para su propósito de 

desvelar las causas y razones de la opresión de las mujeres el análisis de la sexualidad en 

tanto un posible mecanismo del ejercicio del poder represivo. Dicho de otro modo, para 

Beauvoir la sexualidad no es fuente clara de liberación como tampoco es especial cauce de 

opresión. 

En algunos pasajes concretos, ciertamente, Beauvoir reconoce la desventaja social de 

la vivencia lesbiana: “Si estos amores suelen ser tormentosos, también es porque suelen estar 

más amenazados que los amores heterosexuales. Tienen en contra a la sociedad, son difíciles 

de integrar”28. Pero, en todo caso, se plantea la cuestión desde la perspectiva de un contexto 

que aunque opresivo puede deslindarse del sujeto; así el lesbianismo no es especial fuente 

configuradora de subjetividad y la presión normativa sobre la lesbiana permanece a distancia 

de su núcleo constituyente: de su ser existente en libertad.  

No hay duda: el lesbianismo no es índice sin más para Beauvoir de libertad, de un 

proyecto de vida donde quede quebrada la fatal dependencia de las mujeres con respecto a los 

hombres. Cierto que abundan momentos en los que se aprecia una sólida crítica a la relación 

entre mujeres y hombres; y no solo por lo que se refiere al horizonte social que establece la 

dualidad opresiva de lo Mismo y lo Otro, del sujeto hombre y del objeto mujer. La relación 

sexual entre ambos es asimismo presentada, en múltiples ocasiones, como muy desfavorable 

para las mujeres, incluso como desagradable, hiriente y violenta; como una relación en la que 

la sexualidad femenina es ignorada o, más aún, imposibilitada. También sugiere la 

																																																								
26 Ibíd., pp. 537-538. 
27 Ibíd., p. 532. 
28 Ibíd., p. 534. 



94 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

conveniencia de vivir la heterosexualidad en su revisión, alterando su lógica más normativa. 

A partir de ahí, se podría haber deslizado su análisis hacia la comprensión de que la 

heterosexualidad no es solo un modo concreto, elegido y libre, de manifestación y expresión 

del deseo sino que se trata de toda una institución que dicta normas sobre el conjunto de los 

aspectos de la vida de los individuos. Aunque, ciertamente, no la propone, Beauvoir de algún 

modo abre la posibilidad para la formulación de esta tesis sobre la heterosexualidad 

obligatoria. 

Asalto al Pensamiento Heterosexual 

Retomando a Beauvoir, discutiendo con ella, Monique Wittig hace girar su reflexión 

feminista en torno a lo que ella denominó “El pensamiento heterosexual”. Las dos autoras 

francesas, cabe destacar, aúnan sus fuerzas para rechazar con energía la noción esencialista de 

la feminidad, por opresiva, por inhabitable. No obstante, seguirán distintos caminos 

feministas.  

En su ensayo “No se nace mujer”29, y en contraste con las tesis de Beauvoir, Wittig 

argumenta que ni se nace mujer ni hay necesidad de llegar a ser mujer. El feminismo 

materialista al que explícitamente Wittig se adscribe le lleva a postular, desde el comienzo, la 

idea de que las mujeres no constituyen un “grupo natural”. Las mujeres están socialmente 

integradas en un grupo de carácter artificial. Wittig sustenta su afirmación en la existencia de 

la comunidad lesbiana. Es la sociedad lesbiana, precisamente, la que hace visible la dimensión 

política de la reconstrucción de las mujeres como “grupo natural”. Una reconstrucción que 

trabaja tanto sobre las mentes como sobre los cuerpos con el objeto de someter a las mujeres a 

lo que ha sido dictado para ellas como naturaleza; naturaleza que se presupone de existencia 

anterior al engranaje de la opresión. Para Wittig, sin embargo, “naturaleza” nombra tan solo a 

una idea; las lesbianas son en sus vidas prueba de ello. La opresión de las mujeres no se 

fundamenta en razones biológicas, aquí coincide con Beauvoir.  

De un modo particularmente intenso, Wittig subraya la importancia que la sexualidad 

tiene en la conceptualización y en las vidas de las mujeres –lo que la distancia de Beauvoir-. 

En Wittig la sexualidad sí es un factor determinante de la definición de mujer. La sexualidad 

heterosexual es la fuente de la opresión de las mujeres. Wittig relaciona directamente el 
																																																								
29	Monique	Wittig	 (2006),	 “No	 se	 nace	 mujer”,	 en	 Monique	Wittig,	 El	 pensamiento	 heterosexual	 y	 otros	
ensayos,	Madrid,	Editorial	Egales,	pp.	31-43.		



95 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

pensamiento de la existencia de dos sexos y dos géneros con la imposición de la 

heterosexualidad. La afirmación de que hay dos sexos dados por naturaleza y de que la 

relación heterosexual es la legítima y natural es la que el texto “No se nace mujer” pone 

claramente en cuestión. 

La crítica al privilegio de la heterosexualidad también es central en su texto “El 

pensamiento heterosexual”30. Con esta expresión se refiere la autora a la cultura normativa 

heterosexual, que su trabajo pretende desmantelar. Considerada principio evidente, la cultura 

heterocentrada organiza sobre la heterosexualidad un diseño completo de toda actividad social 

e individual, lo que tiene unos claros y contundentes efectos opresivos. La heterosexualidad 

impone su ley sobre el conjunto completo de la actividad humana así como universaliza su 

producción de conceptos. Bajo esta lógica, las mujeres son conceptualizadas como lo Otro 

diferente, siendo siempre ese Otro lo subordinado y dominado, al hombre en el caso concreto 

de la mujer. Se aprecia cómo deudora de la distinción beauvoiriana entre lo Mismo y lo Otro, 

Wittig recorre su propio camino incidiendo en que el marco de articulación de esta dialéctica 

opresiva es El pensamiento heterosexual, que gobierna nuestro pensar, sentir, vivir, y tanto en 

una dimensión personal como colectiva.   

Al circunscribir, lo que no hizo Beauvoir, la diferencia entre los sexos al ámbito de la 

heterosexualidad obligatoria, Wittig rechaza el término “mujer”, lo que otorga sentido a su 

postulación final de “El pensamiento heterosexual”: “las lesbianas no son mujeres”, porque 

“mujeres” es palabra que tiene un significado, y significado opresivo, dentro de una trama de 

pensamiento y de vida heterosexuales. Con la negación de la inclusión de las lesbianas dentro 

de la categoría “mujer”, Wittig se propone problematizar el patriarcado y, además, subvertir el 

feminismo heterocentrado.     

La investigación sobre lo que es una mujer no puede, según Wittig, omitir la 

referencia a la historia, a una historia que es una historia de opresión. No se trata de despejar 

el término mujer de todos aquellos elementos que son fruto de un ejercicio de opresión para 

llegar al encuentro del ser mujer emancipado o liberado. Lo que nos propone Wittig es 

entender que la categoría mujer es en sí misma una marca inventada, diseñada para oprimir. Y 

																																																								
30 Monique Wittig (2006), “El pensamiento heterosexual”, en Monique Wittig, El pensamiento heterosexual y 
otros ensayos, op. cit., pp. 45-57.  



96 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

que esta marca implica inequívocamente un estado de subordinación con respecto a los 

hombres, que es lo obligado dentro del horizonte de El pensamiento heterosexual.  

Es la figura de la lesbiana, explícitamente, la que Wittig propone como anuncio de la 

ruptura del contrato heterosexual; como camino posible para acceder a una vida en libertad. 

En Wittig es profundamente relevante el deseo y el placer sexual de los cuerpos. En sus obras 

literarias Wittig pone en acción la quiebra que defiende del binarismo sexual y de la 

institución de la heterosexualidad. En El cuerpo lesbiano31 su retórica se hace fuerte en la 

desarticulación del modo usual de expresión, lógico, lineal, coherente, no contradictorio, 

dando aliento a un universo creativo propio, fecundo en imágenes evocadoras de inhabituales 

mundos de ensueño.  

El cuerpo lesbiano, recita las palabras del cuerpo; las palabras del cuerpo son las 

palabras que componen el libro. Todas las palabras que aluden al cuerpo femenino tienen 

explícita cabida en la obra de Wittig en clara, a veces violenta, oposición a esa selección 

patriarcal de un reducido número de órganos femeninos, la boca, los pechos, la vagina, como 

los únicos susceptibles de ser objeto de deseo. Wittig da presencia textual también a aquellos 

elementos vitales culturalmente considerados como repugnantes. Así, absolutamente todo lo 

propio del cuerpo vivo de la mujer es mostrado por Wittig como gozoso, atractivo y deseable, 

y no de un modo metafórico sino con la meta de llevar a cabo una íntegra afirmación de la 

realidad del cuerpo femenino; una realidad del cuerpo alejada de los estereotipos masculinos 

dominantes. 

El nombre otorgado a esa plenitud corporal resultante de la innovadora mirada no 

patriarcal, no sexual, no generizada, del texto de Wittig, es el cuerpo lesbiano. En los poemas 

que contiene la obra se expresa la violencia vertida sobre las mujeres, el quebrantamiento de 

su subjetividad, por medio de un uso rasgado, entre otros términos, del pronombre de primera 

persona: j/e. Pero en la extraordinaria narrativa de Wittig ese j/e marcado por una diagonal 

adquiere el valor de un yo absoluto. Ese yo absoluto es el sujeto lesbiano que remite a una 

identidad sexual que se sustenta no ya en un cuerpo físico inmediatamente percibido, y sobre 

todo genitalmente percibido, sino en un rearticulado cuerpo, pleno de placer erótico 

polimorfo.  

																																																								
31 Monique Wittig (1977), El cuerpo lesbiano, Valencia, Pre-Textos. 



97 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

No parece fácilmente discutible que en Wittig el lesbianismo y la heterosexualidad se 

piensan en radical separación. 

Contra la cultura heterosexual centrada en la genitalidad La lesbiana nos aventura por 

el camino de una sexualidad no heterocentrada, no genitalizada; una sexualidad que erotiza el 

cuerpo en toda su extensión y pluralidad. Esta sexualidad es energía liberadora de las 

opresiones entrelazadas del sexismo y del heterosexismo. También en su obra Las 

guerrilleras32, y como así nos lo presenta Linda M. G. Zerilli33, Wittig pone en palabras el 

acto feminista de creación de mundo en libertad. En un sugerente pasaje de Las guerrilleras 

podemos leer: 

Dicen que, llegadas a este punto, deben examinar el principio que las viene 

guiando. Dicen que no tienen por qué extraer su fuerza de unos símbolos. Dicen que lo 

que ellas son ya no podrá quedar comprometido de ahora en adelante. Dicen que, por 

consiguiente, hay que dejar de exaltar las vulvas. Dicen que deben romper el último 

vínculo que las sujeta a una cultura muerta. Dicen que todo símbolo que exalte el cuerpo 

en fragmentos es temporal, debe desaparecer. Antaño así ocurrió. Ellas, cuerpos íntegros 

primeros principales, avanzan caminando juntas por otro mundo34. 

En este poema épico, Wittig da presencia a la estrategia feminista de reimaginar una 

vida colectiva ajena por completo a El pensamiento heterosexual. Wittig se interesa por lo 

que todavía no existe. Quiere fundar un futuro. Y como sujeto protagonista, se alza el Ellas; 

como sujeto absoluto del mundo. Y desde una óptica materialista, en la que no hay distinción 

entre lo textual y lo material. 

Universalizar el punto de vista lesbiano: esta es una manera de comprender la obra de 

Wittig. Es lo que nos propone la inteligente y sugerente lectura de Butler35. El punto de vista 

minoritario, si se quiere que alcance autoridad, que sea efectivo, ha de poder sostener una 

perspectiva universal. El lesbianismo es, en Wittig, esta minoría con vocación de 

universalidad, lo que no significa, o no tiene por qué significar, que necesariamente toda 

																																																								
32 Monique Wittig (1971), Las guerrilleras, Barcelona, Seix Barral. 
33 Linda M. G. Zerilli (2008), El feminismo y el abismo de la libertad, Buenos Aires, Fondo de Cultura 
Económica. Léase especialmente el capítulo titulado Las feministas son principiantes: Las guerrilleras de 
Monique Wittig y el “problema de lo nuevo”, pp. 139-184.  
34 Monique Wittig, Las guerrilleras, op. cit., p. 70. 
35 Judith Butler (2007), “Wittig´s Material Practice: Universalizing a Minority Point of View”, A Journal of 
Lesbian and Gay Studies. Monique Wittig: At the Crossroads of Criticism, Volume 13, number 4, 2007, Duke 
University Press, pp. 519-533. 



98 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

persona ha de llegar a ser lesbiana en el sentido que nombra esa práctica sexual. Y tampoco 

significa que se pueda hablar como lesbiana y a la vez desde la posición de persona humana 

sin que esta voz produzca una alteración en nuestro concepto de universalidad.  

Lo interesante del planteamiento de Wittig, según enuncia Butler, es que su intención 

de universalizar el lesbianismo no deja en absoluto indiferente al orden establecido. La 

propuesta de Wittig, su universalización de lo particular, cuestiona seriamente lo universal tal 

y como se entiende y se postula tradicionalmente; un universal que la crítica feminista, ya 

desde Beauvoir, denuncia por su falsedad, por sus ejercicios de opresión y de exclusión. La 

intención no es modificar las posiciones de poder sino que su proyecto posee un mayor 

alcance: transformar el marco en el que se inscriben las relaciones de poder. No es la suya, 

por tanto, la propuesta epistemológica de la existencia de un punto de vista privilegiado; aquel 

que lograría una mayor objetividad en la tarea del conocimiento, en la labor de acercamiento a 

la verdad, puesto que el enfoque adoptado indica, antes bien, que las verdades son efectos del 

poder. La pretensión de Wittig no es reorganizar el mundo desde otro lugar autoritario. Es 

provocar un asalto a ese sistema universalizador que articula la cultura y la sociedad y que 

integra categorías como las de sexo, cuerpo, mujer, hombre, sexualidad, intercambio de 

mujeres.  

La validez de lo universal depende de que sea presentado no de un modo abstracto y 

formal sino a través de ciertas figuras, por el camino de lo particular. Lo universal está 

condicionado por una categoría sexual. De ahí que universalizar el punto de vista lesbiano 

conlleve el hacer inviable que lo masculino continúe detentando el valor de ser la condición 

de lo humano; implica impedir que lo masculino siga siendo el lugar necesario y único para la 

articulación de lo universal mismo: “El efecto activo de este punto de vista”, el de la lesbiana, 

“el efecto performativo y material”36, es el de su universalización, lo que significa cuestionar 

la presunción de que lo masculino es la forma de lo universal.  

Con la universalización de la perspectiva lesbiana, y entendiendo que la 

universalización actúa sobre el cuerpo y en la sensibilidad, se produce una desorientación en 

el terreno de las categorías sexuales convencionales. Mostrándose así que las teorías sobre la 

sexualidad, y sobre la cultura, no son únicamente formales; los cuerpos están en ellas 

implicados puesto que hay una íntima e insuperable vinculación entre teoría y cuerpo. Las 

																																																								
36 Ibíd., p. 523. 



99 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

figuras articuladoras de la universalidad son históricas y se pueden alterar. Una figura 

femenina sería ocasión para otra distinta configuración de la universalidad.   

Las teorías producen el efecto de hacer o no legibles a los cuerpos; de abrir o cerrar 

caminos de vidas corporales. Las palabras tienen efectos materiales; pueden asaltar37 el orden 

dominante. Transformar el ellos en ellas, como nos propone Las guerrilleras, subvierte el 

sentido normativo que otorgamos al sujeto humano al trastocar y descolocar el género, el 

masculino, que es el que detenta la generalidad y la inteligibilidad. El ellas actúa sobre la 

noción misma de autoridad, sobre su forma y figura. Wittig busca una innovadora versión de 

universalidad, atenta al constante movimiento de los efectos que provoca.  

Afirma Butler:  

Así, Wittig propone un mundo en el que la lesbiana puede llegar a ser una figura 

para la universalidad, donde la vida de una lesbiana puede ser una figura para la vida 

misma, su deseo una figura del deseo mismo, su situación cultural una clave para 

entender la cultura. Como resultado, podríamos renovar toda una serie de conceptos 

ontológicos sobre la base de la lesbiana, quien es excluida de las concepciones 

dominantes de la vida, el deseo y la cultura, por mencionar solo algunas38.  

Si, de algún modo, no se despeja el camino para universalizar la propia experiencia, 

entonces se ocasiona una específica forma de sufrimiento.  

Sin duda, el análisis de Butler es clave, explica con contundencia y con sólidas 

razones el porqué la lesbiana es una figura acertada para asaltar el sistema dominante, sexista 

y heterosexista. Su interpretación esclarece, y valora, aquello que Wittig persiguió: dejar 

constancia de los efectos tangibles de los conceptos y teorías; y proponer, en consecuencia, 

una teoría lesbiana como instrumento de asalto al pensamiento heterosexual, aquel orden que 

exige poder universalizar su producción de conceptos, en todo tiempo y para todo sujeto 

humano. 

Críticas incansables de las opresivas normas dominantes, mostraron ser ambas: 

Beauvoir y Wittig. Denuncian el dañino e ilegítimo concepto de universalidad que forja 

nuestra cultura, haciendo visibles sus efectos de exclusión y su lógica de poder. Difieren sus 

																																																								
37 Ibíd., p. 522. 
38 Ibíd., p. 525. 



100 

J U N I O  
2 0 1 6  

 
	

 
La lesbiana como punto de vista subversivo: Beauvoir y Wittig | Elvira Burgos Díaz 

 

	

	

herramientas feministas concretas aun compartiendo un ámbito de lucha común. Se vinculan 

además en el entendimiento de que el cuestionamiento de las normas tiene una vida 

intelectual, a través de las palabras, en el lenguaje; pero no solo, también y al mismo tiempo 

en los cuerpos, los deseos, en nuestras vidas.     

Referencias bibliográficas: 

Burgos Díaz, Elvira (2008), Qué cuenta como una vida. La pregunta por la libertad en Judith 

Butler, Madrid, Antonio Machado Libros. 

Burgos Díaz, Elvira (2011), “¿Qué es una mujer? Beauvoir, Wittig y Butler”, en Javier San 

Martín y Tomás Domingo Moratalla (eds.), Perspectivas sobre la vida humana. 

Cuerpo, mente, género y persona, Madrid, Biblioteca Nueva, pp. 243-252.  

Burgos Díaz, Elvira (2013), “El escándalo de lo humano: lesbianas y mujeres”, en Beatriz 

Suárez Briones (ed.), Las lesbianas (no) somos mujeres, Barcelona, Icaria, pp. 51-83. 

Butler, Judith (2003), “Beauvoir on Sade: making sexuality into an ethic”, en Claudia Card 

(ed.), The Cambridge Companion to Simone de Beauvoir, Cambridge, Camdridge 

University Press, pp. 168-188. 

Butler, Judith (2007), “Wittig´s Material Practice: Universalizing a Minority Point of View”, 

A Journal of Lesbian and Gay Studies. Monique Wittig: At the Crossroads of 

Criticism, Volume 13, number 4, 2007, Duke University Press, pp. 519-533. 

De Beauvoir, Simone (2000), ¿Hay que quemar a Sade?, Madrid, Mínimo Tránsito, Visor. 

De Beauvoir, Simone (2008), El segundo sexo, Madrid, Ediciones Cátedra, Universitat de 

València, Instituto de la Mujer. 

Wittig, Monique (2006), “El pensamiento heterosexual”, en Monique Wittig, El pensamiento 

heterosexual y otros ensayos, Madrid, Editorial Egales, pp. 45-57.  

Wittig, Monique (2006), “No se nace mujer”, en Monique Wittig, El pensamiento 

heterosexual y otros ensayos, Madrid, Editorial Egales, pp. 31-43.  

Wittig, Monique (1977), El cuerpo lesbiano, Valencia, Pre-Textos. 

Wittig, Monique (1971), Las guerrilleras, Barcelona, Seix Barral. 

Zerilli, Linda M. G. (2008), El feminismo y el abismo de la libertad, Buenos Aires, Fondo de 

Cultura Económica.  

 

 

 


