
39 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad 
Fernando Miguel Pérez Herranz 
Universidad de Alicante 
 
	
	
	
	
Introducción	
1.	Sujeto	y	ciencia.	Ideas	sobre	la	modernidad	

¿OLVIDAR	LA	BARBARIE?	
FISICA	CUALITATIVA	

	
2.	Series	fenomenológica	y	eidética	

SITUACION	PRIMORDIAL	DEL	SER	HUMANO	
	

3.	Geometrización	adversus	Aritmetización	
LOGICA	Y	TOPOLOGIA	

	
4.	Topologización	en	lingüística	y	en	biología	

GEOMETRIA	Y	MORFOLOGIA	
LA	SEMANTICA	TOPOLOGICA	

	
5.	Inteligibilidad	adversus	mecanicismo	

PARAR	LA	BARBARIE	
	
	
Introducción	
	

Desde	La	riqueza	de	las	naciones	de	Adam	Smith	hasta	El	Capital	de	Karl	Marx,	las	
distintas	 ciencias	 sociales	 han	 tratado	 de	 dar	 cuenta	 y	 razón	 del	 fenómeno	 de	 la	
acumulación	originaria	del	capital,	de	la	plusvalía	y	de	la	«mundialización	del	dinero»,1	
un	 fenómeno	 que	 se	 inicia	 en	 las	 repúblicas	 italianas	 del	 siglo	 XV	 y	 continúa	 con	 la	
globalización	 terráquea	 (Magallanes-Elcano),	 a	 la	 que	 en	 otra	 ocasión	 he	 llamado	
globalización	bifurcada,2	que,	si	bien	tiene	a	Europa	como	centro	genérico,	se	desdobla	
en	diferentes	centros	con	procesos	de	propagación	globalizadora	paralelos.	A	Portugal	y	
España	 se	 les	 van	 incorporando	Holanda,	 Inglaterra,	 Francia,	 Alemania,	 Bélgica...	 Pero	
esta	 expansión	 capitalista	 necesita	 una	 técnica	 y	 una	 ciencia	 muy	 refinadas	 y,	 como	
explicó	Rosa	Luxemburgo,3	también	un	entorno	no	capitalista	para	hacerse	con	el	valor	
excedente	y	seguir	sus	ciclos	de	acumulación;	un	exterior	que	el	capitalismo	considera	
«naturaleza»,	un	exterior	«no	civilizado,	no	científico».	Lo	sorprendente	de	este	proceso,	
																																																								
1	Véase	 el	 análisis	 de	 José	 Enrique	 Ruiz-Domènec,	 Observando	 la	 modernidad	 desde	 la	 edad	 media,	
Valencia,	Alfons	el	Magnànim,	1999,	a	partir	de	la	derrota	de	las	cruzadas	y	la	expansión	por	el	Oriente.		
2	F.	M.	Pérez	Herranz,	"Sujeto	expectante	y	globalización",	Eikasía,	31	(2010),	pp.	1-47.	
3	Rosa	Luxemburgo,	La	acumulación	del	capital,	Barcelona,	Mondadori,	1978.	



40 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

para	una	mirada	filosófica,	es	que	el	sujeto	que	acompaña	a	esta	globalización	terráquea	
es	 el	 cogito	 cartesiano,	 resuelto,	 por	 medio	 del	 sujeto	 empirista,	 en	 el	 sujeto	
trascendental	kantiano.	La	pregunta	debería	ser	inmediata:	¿Por	qué	este	sujeto?	¿Es	el	
más	apropiado	para	responder	a	la	enorme	aventura	de	la	globalización	y	la	disociación	
«natural	/	ciencia»?		
	
1.	Sujeto	y	ciencia.	Ideas	sobre	la	modernidad	

	
Hegel	 vinculó	 el	 despliegue	 ontológico	 del	mundo	 con	 el	 sujeto	 de	 la	 Reforma,	

que,	en	última	instancia,	se	ontologiza	también	y	se	identifica	con	la	sustancia:	un	sujeto	
propio,	 paralelo	 al	 curso	 de	 la	 historia. 4 	Pero	 el	 programa	 hegeliano	 comenzó	 a	
contemplarse	 desde	 diversas	 perspectivas:	 Karl	 Marx,	 mediante	 su	 inversión	
(umstülpung):	 el	 espíritu	 subjetivo	 sería	 posterior	 al	 espíritu	 objetivo.	 Max	 Weber,	
mediante	un	sujeto	que	habría	de	convertirse	al	espíritu	del	capitalismo,	porque,	si	no,	
éste	sería	inviable	a	falta	de	un	motor	ideológico	propio.	Hanna	Arendt	señaló	la	fuerza	
de	 esta	 idea	 weberiana	 que	 desplaza	 la	 explicación	 del	 capitalismo	 desde	 la	
mundanización	a	la	yoidad:		

	
La	 grandeza	 del	 descubrimiento	 de	 Max	 Weber	 sobre	 los	 orígenes	 del	 capitalismo	 radica	
precisamente	en	demostrar	que	resulta	posible	una	enorme	y	estrictamente	mundana	actividad	
cuya	 motivación	 más	 profunda	 es,	 por	 el	 contrario,	 el	 interés	 y	 preocupación	 por	 el	 yo.	 La	
alienación	del	mundo,	y	no	la	propia	alienación	como	creía	Marx,	ha	sido	la	marca	de	contraste	de	
la	Época	Moderna.5	

	
	 Estas	 respuestas	nos	conducen	al	núcleo	de	 la	 cuestión	canónica	de	 la	 filosofía:	
cómo	el	sujeto	humano	absorbe	al	mundo	y	cómo	éste	lo	absorbe	a	él.	Si	descartamos	la	
idea	 de	 un	 sujeto	 que	 se	 enfrenta	 al	mundo	 o	 que	 está	 al	margen	 de	 él	—la	 solución	
dualista—,	 la	vía	alternativa,	en	principio,	es	aquella	que	supone	un	sujeto	dado	como	
parte	 de	 la	 totalidad.	 Y,	 entonces,	 ese	 camino	 puede	 recorrerse	 con	 el	 bagaje	 del	
naturalismo	o	del	materialismo,	ambos	de	cuño	positivista.	Pero	a	comienzos	del	siglo	
XX,	muchos	filósofos	estaban	insatisfechos	con	el	positivismo,	y	recuperaron	la	cuestión	
del	«sentido	y	del	«significado»:	Gottlob	Frege,	Wilhelm	Dilthey,	Max	Weber...6	Contra	el	
naturalismo	 y	 el	 psicologismo,	 Husserl	 ensayó	 su	 propio	 programa	 mediante	 la	 idea	
filosófica	 de	 intencionalidad,	 heredada	 de	 su	 maestro	 Franz	 Brentano:	 el	 nivel	
fenomenológico	 se	 articula	 por	medición	 de	 una	 determinada	 estructura	 en	 la	 que	 la	
subjetividad	(operatoria)	queda	integrada	en	el	propio	análisis	filosófico.		

	

																																																								
4	G.	W.	F.	Hegel,	Fenomenología	del	espíritu,	trad.	de	W.	Roces,	México,	FCE,	1973.	
5	Hanna	Arendt,	La	condición	humana,	Paidós,	Barcelona,	2005,	pp.	282-283.	
6	"En	 estos	 días	 (en	 los	 que	 escribió	 Frege)	 casi	 toda	 disciplina	 contaba	 con	 una	 crítica	 basada	 en	 los	
significados	o	en	alguna	teoría	acerca	de	los	significados..."	Ian	Hacking,	¿Por	qué	el	lenguaje	importa	a	la	
filosofía?,	Sudamericana,	Buenos	Aires,	1979,	p.	71.	



41 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

Ahora	bien,	si	el	sujeto	puede	incorporarse	al	análisis	del	Todo,	y	no	se	encuentra	
disuelto	en	él,	ha	de	soportar	la	responsabilidad	de	las	consecuencias	de	sus	acciones.7	
Esta	decisión	deja	de	ser	meramente	especulativa,	un	 juego	de	 filósofos	encerrados	en	
sus	 torres	—de	marfil	 o	 de	papel—,	 para	 transformarse	 en	una	 cuestión	 existencial	 y	
política.	Pues	ha	sido	ese	sujeto	que	acompaña	al	desarrollo	del	capitalismo,	que	se	ha	de	
suponer	 universal	 y	 dotado	 de	 las	 propiedades	 de	 eficacia,	 utilidad,	 pragmatismo,	
felicidad	para	el	mayor	número	posible	de	seres	humanos…,	el	que	se	ha	colapsado	en	
dos	guerras	mundiales	con	millones	de	víctimas,	ciudades	en	ruinas	y	seis	(seguramente	
muchos	 más)	 millones	 de	 judíos,	 gitanos	 y	 homosexuales	 asesinados	 en	 campos	 de	
exterminio,	 entre	otras	múltiples	barbaries.	El	 fracaso	histórico	de	este	 sujeto	ha	 sido	
evidente	y	horrible.8	

	
Mas,	a	pesar	de	ese	fracaso,	se	ha	convertido	en	un	lugar	común,	en	un	tópico,	en	

una	evidencia	sin	contraejemplo,	la	tesis	de	que	este	sujeto	europeo	(síntesis	del	cogito	y	
del	mind)	es	el	único	sujeto	posible	para	el	progreso	de	 la	humanidad.	De	manera	que	
cualquier	 sujeto	 alternativo	 se	 arroja	 a	 la	 oscuridad	 medieval,	 a	 la	 ideologías	
reaccionarias,	al	comunismo	o,	lo	que	es	más	significativo,	al	fascismo,	cuando	han	sido	
los	 fascismos	 precisamente	 las	 ideologías	 de	 vanguardia	 de	 la	 modernidad	 (Véase	 la	
Filosofía	de	la	historia	de	Walter	Benjamin).	Este	tópico	es	desautorizado,	por	ejemplo,	
por	el	historiador	Arnold	Mayer,	para	quien	el	Antiguo	Régimen	 feudal	y	aristocrático	
llegó	dominante	hasta	la	Segunda	Guerra	Mundial:	

	
Harían	falta	dos	guerras	mundiales	y	el	holocausto,	o	 la	Guerra	de	 los	Treinta	Años	del	siglo	XX,	
para	 acabar	de	desalojar	 y	 de	 exorcizar	 a	 la	 arrogancia	 feudal	 y	 aristocrática	de	 las	 sociedades	
civiles	y	políticas.9	
	
Sin	detenernos	ahora	en	esta	cuestión	medular,	la	modernidad	(europea)	arranca	

con	dos	 sujetos	 en	 liza	que	 conforman	dos	 tradiciones	 y	 que	podemos	 llamar	por	 sus	
nombres	 históricos:	 el	 reformado	 y	 el	 contrarreformado.	 Reforma	 y	 Contrarreforma	
marchan	 en	 paralelo	 durante	 los	 siglos	 XVI	 y	 XVII,	 destruyendo	 otros	 sujetos	 posibles,	
como	el	sujeto	de	 la	ciudad	mudéjar	de	 la	Hispania	de	 los	siglos	XI-XV,	al	que	he	hecho	
referencia	en	un	libro	publicado	recientemente.10	Los	reformados,	según	Max	Weber,	se	
ajustan	sin	brusquedad	al	capitalismo,	y,	desde	el	punto	de	vista	filosófico,	continúan	y	
despliegan	el	programa	nominalista.	Una	vez	se	define	a	Dios	como	potentia	absoluta	y	
Voluntad	pura,	el	sujeto	entiende	el	saber	humano,	incluida	la	ciencia,	como	el	resultado	
de	trazar	correspondencias	entre	series	de	fenómenos	para	aceptar	aquellas	que	fuesen	
exitosas	(cuyo	trasunto	lógico-matemático	es	el	concepto	de	función).	El	mundo	perdía	

																																																								
7	Max	Weber,	La	ética	protestante	y	el	espíritu	del	capitalismo,	 prólogo	de	 J.	 L.	Villacañas,	Madrid,	 Itsmo,	
1998.	
8	Mark	Mazower,	La	Europa	negra,	Barcelona,	Ediciones	B,	2001.	
9	Arnold	J.	Mayer,	La	persistencia	del	Antiguo	Régimen,	Madrid,	Alianza,	1986,	p.	298.	
10	F.	 M.	 Pérez	 Herranz,	 Lindos	 y	 tornadizos.	 El	 pensamiento	 filosófico	 hispano	 (siglos	 XV-XVII),	 Madrid,	
Verbum,	2016.	



42 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

sus	irregulares	y	ásperos	contornos	para	convertirse	en	un	espacio	homogéneo	(igual	en	
todas	 partes)	 e	 isótropo	 (igual	 en	 todas	 direcciones)	 en	 el	 que	 se	 movían	 puntos	 en	
trayectorias	 parametrizadas	 mediante	 fuerzas.	 La	 Contrarreforma,	 por	 su	 parte,	 se	
mantenía	en	el	programa	tomista	del	orden	racional	del	mundo.	Voluntad	y	Razón,	pues,	
quedaban	enfrentadas	en	la	definición	de	la	naturaleza	divina.	Y,	de	manera	quiasmática,	
aquellos	presupuestos	permitían	que	la	ciencia	(moderna)	se	desarrollase	en	el	mundo	
de	 la	 Reforma	 y	 que	 se	 coartase	 en	 el	 mundo	 de	 la	 Contrarreforma.	 La	 Reforma	
acompañaba	al	desarrollo	capitalista,	un	proceso	en	el	que	el	hombre	gana	en	libertad,	a	
la	 vez	 que	 entra	 en	 un	 estado	 de	 agobio	 y	 de	 ansiedad,	 que	 lo	 conduce,	 al	 final	 del	
trayecto	histórico	de	 la	modernidad,	a	 la	angustia	/	Angost	 (Martin	Heidegger);	y	Max	
Weber	legitimará	la	filosofía	de	la	Reforma,	al	afirmar	la	imposibilidad	del	desarrollo	de	
la	técnica	sin	la	conversión	paralela	del	sujeto	a	su	espíritu.	

	
El	 fracaso	 de	 este	 proyecto	 fue	 anunciado	 en	 términos	 políticos	 y	 éticos	 en	

muchas	 ocasiones,	 a	 veces	 como	 crisis,	 a	 veces	 como	decadencia.	 Así,	 a	 principios	 del	
siglo	 XX:	W.	 Rathenau,	Para	 la	 crítica	del	 tiempo	presente	 (1912);	 Rudolf	 Pannwitz,	La	
crisis	de	la	cultura	europea	(1917);	Ernst Bloch,	Herencia	de	este	tiempo	(1918);	Oswald	
Spengler,	 La	 decadencia	 de	 Occidente	 (1918);	 Paul	 Valéry,	 La	 crisis	 del	 espíritu,	 1919;	
Karl	 Krauss,	 Los	 últimos	 días	 de	 la	 humanidad	 (1922),	 Lev	 Shestov,	 La	 filosofía	 de	 la	
tragedia	 (1926);	 Julien	 Benda,	 La	 traición	 de	 los	 clercs	 (1927);	 Nicolai	 Berdiaev,	 Una	
nueva	Edad	Media	 (1927);	Max	 Scheler,	El	hombre	 en	 la	 edad	de	 la	nivelación	 (1929);	
José	Ortega	y	Gasset,	La	rebelión	de	las	masas	(1930);	Karl	Jaspers,	La	situación	espiritual	
de	nuestro	tiempo	(1931);	o	Edmund	Husserl,	La	crisis	de	las	ciencias	europeas	(1936).	

	
La	 denuncia	 de	 Husserl	 se	 realiza	 desde	 una	 vertiente	 gnoseológica.	 Europa	

habría	apostado	por	una	ciencia	nominalista,	objetivista	y	naturalista	que,	a	medida	que	
progresaba	 en	 la	 tecnificación	 del	 conocimiento	 y	 en	 la	 impersonalidad	 del	 sujeto,	
olvidaba	el	mundo-de-la-vida	(Lebenswelt),	el	mundo	en	el	que	las	cosas	toman	sentido,	
el	 mundo	 en	 el	 que	 aún	 no	 se	 han	 escindido	 hechos	 y	 valores.	 Justo	 un	 concepto	 de	
ciencia	 al	 que	 los	 jesuitas,	 cabecera	 del	 mundo	 contrarreformista,	 habían	 sido	 tan	
reticentes,	 defendiendo	 a	 Aristóteles	 frente	 a	 Galileo,	 porque	 se	 acoplaba	 mejor	 al	
dogma	de	la	Eucaristía,	como	he	mantenido	en	otros	lugares.11		

	
Husserl	 vincula	 sujeto	 y	modernización	 (capitalismo)	 a	 través	 de	 la	 ciencia.	 La	

crítica	de	Husserl	es	más	sutil	que	los	rechazos	generales	y	desiderativos	de	Nietzsche	o	
Spengler.	 Husserl,	 dice	 Desanti,	 "responsabiliza	 a	 la	 ciencia	 de	 la	 monstruosidad	 del	
nazismo,	 o	 por	 lo	 menos	 permite	 que	 alguien	 lo	 piense...".12	No	 era	 un	 discurso	 más	
contra	 la	 ciencia,	 en	 la	 senda	de	 los	«renacimientos	místicos»	y	movimientos	afines	al	
Romanticismo	 Cultural	 de	 «fin-de-Siècle»,13	difusores	 de	 un	 deformado	Nietzsche;	 uno	
																																																								
11	F.	M.	Pérez	Herranz,	por	ejemplo,	en	el	libro	anteriormente	citado.	
12	Jean-Toussaint	Desanti,	L'Univers	Philosophique,	vol.	I,	París,	PUF,	1989,	p.	757.	
13	C.	E.	Schorske,	Viena	Fin-de-Siècle,	Barcelona,	Gustavo	Gili,	1979.	



43 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

de	 aquellos	 focos	 fue	 la	 Escuela	 de	Heidelberg,	 continuado	por	Heidegger	 y	 concluido	
por	 la	 Escuela	 de	 Frankfurt,	 que	 despliega	 un	 tema	 marxiano:	 «El	 hombre	 está	
objetivado,	 cosificado»14,	 y	 cuya	 causa	 recae	 en	 la	 ciencia	 y	 la	 técnica	 modernas.	 El	
discurso	 de	 Husserl	 es	 más	 específico,	 está	 construido	 contra	 la	 «racionalidad»	 nazi,	
cuyo	uso	de	la	técnica	(TecnoCiencia)	se	desplegó	en	los	campos	de	exterminio	y	en	la	
guerra	total.15	Es	obligado,	por	tanto,	hacer	una	distinción,	porque	la	confusión	entre	la	
ciencia	 y	 la	 técnica	 es	 fuente	 de	 malentendidos.	 La	 ciencia	 puede	 valorarse	 por	 la	
capacidad	que	tiene	para	abrir	nuestro	entendimiento	a	las	incógnitas	del	mundo,	pero	
también	 puede	 degradarse	 y	 ser	 un	 poderoso	medio	 de	 destrucción	 y	 de	muerte.	 Así,	
Jaspers,	amigo	y	conocedor	profundo	de	Heidegger	ha	escrito	sobre	este	asunto:	

	
Heidegger	ignora	las	ciencias,	habla	obligadamente	de	la	técnica	(como	Jünger)-	A	mí	me	gustaría	
apropiarme	 de	 las	 ciencias	 como	 condición	 de	 la	 dignidad	 humana	 y	 reconocerla	 en	 ambas	
cosas.16	
	
Ciertamente,	 la	 distinción	 es	 difícil	 de	 establecer	 nítidamente.	 Si	 bien	 la	

investigación	industrial	comienza	seguramente	con	la	empresa	Philips,	creada	por	el	Dr.	
Holst,	 que	 dispone	 de	 sus	 propios	 laboratorios,	 se	 universaliza	 tras	 la	 Segunda	 Gran	
Guerra,	 al	 intervenir	 los	 Estados	 en	 su	 control	 con	 fines	 exclusivamente	 baconianos:	
«Saber	es	poder».	En	este	mundo	de	la	posguerra	mundial,	la	ciencia	queda	ya	engullida	
por	 el	 Capitalismo	 y	 hoy	 es	 impensable	 siquiera	 imaginar	 una	 ciencia	 realizada	 en	 la	
Academia	 platónica,	 en	 el	 Gabinete	 barroco,	 o	 en	 el	 laboratorio	 privado	 de	 Henry	
Cavendish...	Ciencia	y	Técnica	 son	 inseparables	 (TecnoCiencia)	 como	ambas	 lo	 son	del	
sistema	 de	 producción,	 de	 la	 Totalidad.	 ¿Hay	 alternativas?	 Quizá	 lo	más	 indicativo	 de	
estos	 últimos	 años	 es	 que	 la	 respuesta	más	 contundente	 contra	 la	 sociedad	 cristiana	
occidental,	 el	 DAESH,	 se	 haya	 apropiado	 de	 toda	 la	 técnica	 y	 los	 mecanismos,	 tanto	
financieros	como	 tecnológicos	del	 sistema;	parece	difícil	 encontrar	en	ese	movimiento	
una	resistencia	al	Capital.	Más	bien	parece	un	proyecto	de	englobar	al	actual	englobador.	
Y,	sin	embargo,	no	nos	resignamos	a	abandonar	esa	lucha	de	resistentes,	como	«buenos	
europeos»,	a	la	que	nos	invita	el	propio	Husserl.17		

	
¿OLVIDAR	LA	BARBARIE?	

	
Tras	 la	 Segunda	 Guerra	 Mundial,	 Europa	 se	 dispuso	 a	 superar	 esta	 crisis	 y	 a	

olvidar	la	Barbarie	en	la	que	había	vivido.	Había	que	desterrar	no	solo	los	totalitarismos	
—nazismo	 y	 comunismo—,	 sino	 también	 las	 causas	 que	 los	 habían	 provocado:	 el	
																																																								
14	Véase	 el	 análisis	 que	 hace	 el	 citado	 Arno	 J.	 Mayer,	 La	 persistencia	 del	 Antiguo	 Régimen,	 sobre	 las	
condiciones	históricas	que	condujeron	a	la	Primera	Guerra	de	las	Mundiales.	Desde	un	punto	de	vista	más	
filosófico,	H.	Noack,	La	filosofía	europea	occidental,	Madrid,	Gredos,	1968.	
15	Eugenio	Garin,	Filosofía	y	ciencias	en	el	siglo	XX,	Barcelona,	Icaria,	1982.	
16	Karl	Jaspers,	Notas	sobre	Heidegger,	Barcelona,	Mondadori,	1990,	p.	36.	
17	Edmund	Husserl,	en	la	conferencia	de	1035,	"La	crisis	de	la	humanidad	europea	y	la	filosofía",	La	crisis	
de	las	ciencias	europeas	y	la	fenomenología	trascendental	 [Krisis],	 trad.	de	Salvador	Mas	y	 Jacobo	Muñoz,	
Barcelona,	Crítica,	p.	358.	



44 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

espíritu	del	republicanismo	que	se	asociaba	sobre	todo	a	la	República	de	Weimar	o,	en	
menor	medida,	 a	 la	República	española...	Tras	 la	Segunda	Guerra	Mundial,	 los	Estados	
Unidos	 de	 Norteamérica	 se	 hacen	 cargo	 del	 mundo,	 al	 que	 estructuran	 y	 articulan	
directamente.	EE.UU	transforman	los	Estados-nación	en	instrumentos	que	registran	sus	
propios	flujos	financieros,	mercantiles	o	migratorios.	Los	nuevos	estados	son	sociedades	
de	 mercado,	 con	 un	 fuerte	 consumismo,	 con	 una	 democracia	 de	 elección	 y	 con	 una	
uniformidad	 de	 pensamiento:	 «el	 pensamiento	 único».	 Las	 Ideas	 filosóficas	 que	
predominan	ahora	son	los	Derechos	Humanos,	que	se	conjugan	con	la	Democracia	Liberal	
y	 el	Multiculturalismo.	 Y	 la	 filosofía	 dominante,	 el	 posmodernismo,	 disuelve	 el	 sujeto	
fundamento	kantiano	o	sustantivo	hegeliano-marxista,	incluso	naturalista	y	materialista,	
y	 los	 reemplaza	 por	 el	 sujeto	 consumidor:	 «artista»;	 «infantilizado»,	 «corroído»,	
«masificado»,	«metropolitano»,	«saturado»,	«modular»…,	un	sujeto	usuario,	que	no	tiene	
necesidad	 de	 integrar	 personalmente	 saberes	 o	 experiencias,	 que	 se	 conforma	 con	
reunir	 recetas	 de	 comportamiento	 y	 acumular	 saberes	 técnicos	 e	 informaciones	
puntuales	para	satisfacer	su	ansiedad	de	consumidor	compulsivo.	

	
Y	 el	 Viejo	 Continente	 queda	 en	 una	 situación	 de	 perplejidad	 —«sujeto	

expectante»—	 vinculado	 a	 EE.UU	 (algunos	 querrían	 hablar	 de	 dos	 centros	 de	 la	
globalización,	 EE.UU	 y	 Europa),18	él	mismo	 objeto	 de	 la	 globalización	 norteamericana.	
Europa	ha	dejado	de	 ser	 sujeto	del	mundo,	 se	ha	 transformado	en	materia	para	otras	
formas,	 olvida	 los	 ejes	 que	 vertebran	 su	 historia,	 y	 no	 se	 atreve	 a	 in-formar	 «nuevos	
valores».19	Lo	 significativo	 ahora	 es	 que	 las	 nuevas	 situaciones	 ya	 no	 pueden	 ser	 de	
globalización	primaria,	 sino	de	respuesta;	 las	he	 llamado	remolinos	de	la	globalización.	
La	crisis	no	es	solo	económica,	sino	crisis	europea,	de	una	Europa	que	ha	quedado	sin	
proyecto	universal.	

	
¿Dónde	 se	 encuentra	 el	 talón	de	Aquiles	de	 este	Capitalismo	que	arrasa,	 al	 que	

todas	las	culturas	y	civilizaciones	se	someten?	Si	Husserl	lo	encontró	en	el	vaciamiento	
de	sentido	de	la	ciencia	natural	matemática,	hoy	esa	naturalización	se	ha	trasladado	a	la	
Realidad	 Virtual,	 al	 Ciberespacio,	 que	 se	 basa	 también	 en	 una	 estructura	 científica,	
matemática:	 la	 lógica	 de	 los	 ordenadores.	 De	 manera	 que	 todas	 las	 morfologías	 del	
mundo	 se	 reducen	 a	 «ristras»	 de	 unos	 y	 ceros	 (ni	 siquiera	 a	 letras	 del	 alfabeto)	 que	
simulan	esa	realidad	y	cada	vez	se	hacen	más	indistinguibles	de	la	Realidad-real.	Toda	la	
información	se	registra	y	se	 transmite	por	vía	del	 lenguaje	binario	de	unos	y	ceros.	El	
principio	ontológico	que	rige	esta	realidad	puede	formularse	de	esta	manera:	«Ser	es	ser	
traducible	 al	 lenguaje	 de	 las	 máquinas	 electrónicas».	 Y,	 entonces,	 tanto	 los	 campos	
científicos	como	los	mundos	de	la	vida,	los	mundos	humanos,	quedan	envueltos	por	esta	
ontología:	desde	la	física	a	la	biología,	desde	el	consumo	a	la	guerra,	desde	las	relaciones	

																																																								
18	En	 el	 arranque	de	 la	 caída	de	 la	Unión	Soviética	 se	habló	 ya	de	dos	 tipos	de	 capitalismo:	anglosajón-	
norteamericano	 y	 germano.	 Véase,	 por	 ejemplo,	 M.	 Albert,	 Capitalismo	 contra	 capitalismo,	 Paidós,	
Barcelona,	1991.	
19	Cf.	F.	M.	Pérez	Herranz,	"Europa:	Navigare	necesse	est;	vivere	non	necesse",	Valencia,	Pretextos,	2010.	



45 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

económicas	a	 las	 relaciones	artísticas	 (las	novelas,	 el	 cine,	 las	 series	 televisivas,	 en	 las	
que	 se	 confunde	 la	 realidad	 con	 la	 ficción).	 Si	 esta	 situación	 fuera	 resultado	 de	 la	
evolución	natural	(como	defenderían	los	biologicistas),	no	pasaría	nada,	no	comportaría	
ninguna	responsabilidad.	El	problema	es	lo	que	queda,	el	«resto»,20	la	imposibilidad	de	
totalizar	 la	realidad	sin	dejar	un	resto.	Ese	resquicio	que,	 formalmente,	descubrió	Kurt	
Gödel:	No	es	posible	presentar	un	sistema	formal	axiomático	completo	y	consistente	a	la	
vez.	 En	 la	 realidad	 morfológica	 ese	 «resto»	 se	 traduce	 en	 hambre,	 en	 guerras,	 en	
desterrados,	en	barbarie...	Y,	entonces,	estaría	plenamente	justificada	la	resistencia	a	la	
ciencia	o,	al	menos,	a	una	determinada	manera	de	hacer	ciencia.	Y	en	esto	seguimos	el	
espíritu	 de	 Husserl.	 Pero	 no	 es	 posible	 olvidar	 la	 ciencia,	 porque	 nos	 procura	 las	
verdades	sin	 las	que	 la	arbitrariedad	del	poder	nos	dejaría	totalmente	a	 la	 intemperie.	
Hasta	el	mismo	Leviatán,	si	quiere	utilizar	la	fuerza,	se	ha	de	someter	a	los	teoremas	de	
la	 ciencia	 (las	 fuerzas,	 la	 energía...)	 y	 ha	 de	 instruir	 a	 sus	 ciudadanos-súbditos	 en	 la	
objetividad	de	las	verdades	de	la	ciencia	(para	la	guerra,	 la	medicina...).	Pues	sabemos,	
desde	Spinoza,	que	es	la	ciencia,	las	matemáticas,	la	que	nos	ha	mostrado	otras	normas	
de	verdad:	

	
Y	 de	 ahí	 que	 afirmasen	 como	 cosa	 cierta	 que	 los	 juicios	 de	 los	 dioses	 superaban	 con	mucho	 la	
capacidad	humana,	afirmación	que	habría	sido	eternamente	oculta	para	el	género	humano,	si	 la	
Matemática,	que	versa	no	sobre	los	fines,	sino	sobre	las	esencias	y	propiedades	de	las	figuras,	no	
hubiese	mostrado	a	los	hombres	otra	norma	de	verdad.21	
	
Henri	Poincaré	considera	que	tantísimas	analogías	de	las	cosas	nos	habrían	sido	

desconocidas	a	no	ser	por	el	lenguaje	artificial	de	las	matemáticas:	
	
Lejos	 de	 ello,	 sin	 ese	 lenguaje	 la	 mayoría	 de	 las	 íntimas	 analogías	 de	 las	 cosas	 nos	 habría	
permanecido	 para	 siempre	 desconocida	 y	 habríamos	 ignorado	 en	 todo	 momento	 la	 armonía	
interna	del	mundo	que	es,	lo	veremos,	la	única	realidad	objetiva	verdadera.22	
	
No	 podemos	 abandonar	 la	 ciencia;	 pero	 sí	 pensarla	 desde	 otra	 perspectiva.	

¿Cómo	 salir	 de	 ese	 enorme	 desgarramiento	 de	 la	 conciencia	 europea,	 que	 Vasili	
Grossman	 resume	 en	 una	 frase	 demoledora:	 "El	 siglo	 de	 Einstein	 y	 Planck	 había	
resultado	ser	el	siglo	de	Hitler.	La	Gestapo	y	el	renacimiento	científico	eran	hijos	de	una	
misma	época…	Había	momentos	en	que	 la	 ciencia	 se	presentaba	como	un	engaño	que	
enmascaraba	la	 locura	y	la	crueldad	de	la	vida…"?23	El	hilo	conductor	—que	expuse	en	
mi	tesis	doctoral—	lo	encontré	en	Herbert	Marcuse.		

	
FISICA	CUALITATIVA	

																																																								
20	Cf.	 Giorgio	 Agamben,	 "Aphorisménos"	 en	 El	 tiempo	 que	 resta.	 Comentario	 a	 la	 carta	 a	 los	 romanos,	
Madrid,	Trotta,	2006.		
21	Baruch	Spinoza,	Ética,	I,	apéndice,	Madrid,	Editora	Nacional,	1978.	
22	Henri	Poincaré,	El	valor	de	la	ciencia,	Madrid,	Espasa	Calpe,	1946,	p.	16.	
23	Vasili	Grossmann,	Vida	y	destino,	Barcelona,	Galaxia	Gutenberg/Círculo	de	Lectores,	2007,	p.	110.	



46 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

	
Herbert	 Marcuse,	 en	 un	 comentario	 a	 la	 Krisis	 de	 Husserl,	 resume	 de	 manera	

concisa	y	puntual	el	argumento:	"Pero	precisamente	porque	la	ciencia	galileana	es,	en	la	
formación	de	sus	conceptos,	la	técnica	de	una	Lebenswelt	específica,	no	trasciende	y	no	
puede	 trascender	 esa	 Lebenswelt.	 Permanece	 esencialmente	 dentro	 del	 marco	
experimental	básico	y	dentro	del	universo	de	 fines	establecido	por	 su	 realidad".24	Nos	
preguntábamos,	entonces,	de	dónde	procede	el	atrevimiento	de	la	ciencia	galileana	para	
referirse	a	la	esencia	del	mundo,	si	ella	queda	encerrada	en	los	términos	del	mundo	de	la	
vida.	Marcuse	saca	una	conclusión	de	gran	interés	para	lo	que	aquí	se	trata:		

	
El	límite	inherente	de	la	ciencia	y	el	método	científico	establecido	gracias	al	cual	ellos	extienden,	
racionalizan	y	aseguran	la	Lebenswelt	prevaleciente	sin	alterar	su	estructura	esencial:	esto	es,	sin	
plantear	 un	 modo	 cualitativamente	 nuevo	 de	 «ver»	 y	 sin	 plantear	 relaciones	 cualitativamente	
nuevas	entre	los	hombres	y	entre	el	hombre	y	la	naturaleza.25	
	
Marcuse	 nos	 invita	 a	 «ver»	 desde	 otras	 perspectivas,	 aunque,	 añadimos,	 sin	

salirnos	 de	 los	 campos	 científicos.	 Esta	 diferente	 forma	 de	 «ver»	 había	 sido	 llevada	 a	
cabo	por	una	corriente	de	pensamiento	matemático	de	enorme	calado	desde	Bernhard	
Riemann	 a	 Henri	 Poincaré;	 y	 fue	 aireada	 en	 la	 polémica	 sobre	 el	 papel	 que	 debería	
ocupar	la	teoría	de	conjuntos	en	la	enseñanza	de	las	matemáticas.26	René	Thom	se	puso	
del	 lado	de	los	«geómetras»	en	contra	los	«conjuntistas».	La	cuestión	central	se	 jugaba	
en	el	abandono	de	 las	morfologías	en	 favor	de	 la	 física	de	 las	 fuerzas:	 "No	existe	razón	
alguna	 —escribe	 Thom—	 para	 pensar	 que	 la	 fuerza	 tenga	 en	 principio	 un	 estatuto	
ontológico	 más	 profundo	 que	 la	 forma".27 	La	 investigación	 científica	 se	 decantaba	
incluso	en	biología	por	una	reducción	a	la	lógica:	el	ADN	se	valoraba	como	una	cadena	
lógica	desvinculada	de	las	morfologías,	puros	epifenómenos.28	El	triunfo	de	la	ontología	
tecnocientífica	era	total,	y	la	prioridad	de	la	acción	sobre	la	comprensión	constituía	un	
nuevo	ataque	positivista	a	la	posibilidad	misma	de	la	filosofía.29	

	
Lo	que	está	en	juego	es	la	alternativa	entre	este	reduccionismo	de	la	ciencia,	afín	

al	reduccionismo	del	Capitalismo	moderno,	sin	alternativa,	sin	restos,	de	una	conciencia	

																																																								
24	Herbert	Marcuse,	El	hombre	unidimensional,	Barcelona,	Seix	Barral,	1972,	pp.	189-197.	
25	Ibídem,	p.	192.	
26	Cf.	J.	Hernández	(sel.),	La	enseñanza	de	las	matemáticas	modernas,	Alianza,	Madrid,	1978.	
27	René	Thom,	Parábolas	y	catástrofes,	Barcelona,	Tusquets,	1985,	p.	118.	
28 La cuestión la plantea el biólogo descubridor del homeobox, Walter Gehring: "Uno de los misterios de la 
biología es el modo en que la información lineal contenida en el ADN genera un organismo tridimensional 
específico en el curso de su desarrollo a partir del huevo fecundado". "Base molecular del desarrollo", 
Investigación y ciencia, Temas 3 (1996), pp. 100-111. 
29	"Muchos	son	de	la	opinión	de	que	estas	dos	finalidades	son	conciliables,	incluso	que	van	al	mismo	paso:	
para	comprobar	si	algo	se	ha	comprendido	bien	tiene	que	haber	verificaciones	mediante	la	acción,	y	sólo	
se	puede	actuar	bien,	por	otro	lado,	en	una	situación	que	se	comprende	bien.	Yo	no	creo	en	este	tipo	de	
«armonía	 preestablecida»;	 en	 realidad	 se	 plantean	muchas	 situaciones	 en	 las	 que	 comprender	 y	 actuar	
están	disociados	de	una	manera	bastante	fundamental.	Acabo	de	mencionar	el	ejemplo	de	la	acción	de	los	
fármacos;	en	muchos	casos	resulta	eficaz	sin	que	se	comprenda	la	razón."	Parábolas	y	catástrofes,	p.	60.	



47 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

que	absorbe	a	todas	las	demás,	«sin	ser	el	Dios	verdadero»,	que	habría	dicho	Quevedo,	y	
su	contrapartida	morfológica.	
	
2.	Series	fenomenológica	y	eidética	

	
Las	aporías	que	originan	el	pensar	filosófico	aparecen	en	el	cruce	de	las	Ideas	de	

Sujeto,	Capitalismo	y	Ciencia.	Ricardo	Sánchez	Ortiz	de	Urbina,	en	su	Estromatología,30	
una	creativa	reconstrucción	de	la	fenomenología	husserliana,	ha	articulado	las	Ideas	de	
Ciencia	 y	 Sujeto	 al	 conectar	 los	 niveles	 naturales	 (scala	 naturae)	 y	 los	 niveles	
fenomenológicos	(filosóficos),	en	 la	 línea	del	proyecto	husserliano.	El	hecho	de	que	 las	
dos	 series	 hayan	 estado	 sistemáticamente	 mezcladas	 desde	 Platón31	hace	 que	 sea	
necesario	 disociarlas	 y	 articularlas	 con	 rigor.	 Pues	 si	 los	 naturalistas-cientificistas	
alcanzan	 la	 realidad	 humana	 en	 el	 nivel	 superior	 de	 la	 escala,	 los	 filósofos-
fenomenólogos	parten	de	esa	realidad	humana	dada	en	su	nivel	inferior.	El	naturalismo	
denunciado	 por	 la	 fenomenología	 asevera	 que	 la	 realidad	 humana	 corona	 la	 scala	
naturae,	 la	serie	que	va	de	los	quarks	al	ser	humano	sin	solución	de	continuidad.32	Los	
científicos	 suelen	 hablar	 de	 la	 scala	 naturae	 como	 si	 fuese	 una	 proposición	 evidente.	
Frente	al	cientificismo	moderno,	la	fenomenología	afirma	rotundamente	que	el	hombre	
no	es	un	hecho	mundano	más,	sino	el	 lugar	propio	de	la	razón	y	de	la	verdad,	y	que	la	
filosofía	no	tiene	más	dedicación	que	la	de	dar	cuenta	de	ese	lugar.		

	
En	un	estudio	anterior	hice	una	lectura	más	detenida	de	la	obra	citada	de	Ortiz	de	

Urbina.33	Lo	 que	 quiero	 retener	 ahora	 es	 la	 conexión	 entre	 ciencia	 y	 filosofía:	 en	 la	
explicación	 científica,	 lo	 superior	 (lo	más	 complejo,	 rico	 y	 concreto)	 se	 explica	 por	 lo	
inferior	(lo	más	indeterminado,	empobrecido	y	abstracto);	en	la	explicación	filosófica,	al	
contrario,	 lo	 inferior	 (lo	 más	 impreciso	 y	 dúctil)	 se	 explica	 por	 lo	 superior	 (lo	 más	
riguroso	y	enérgico).	El	gran	descubrimiento	de	Husserl	es	el	nivel	originario,	en	el	que	
no	cabe	la	eidética	y	al	que	la	fenomenología	llega	por	reducción.	Es	decir,	que	Husserl	
separa	lo	que	Max	Weber	unía:	el	estado	histórico	del	mundo	(el	capitalismo)	y	el	sujeto	
asociado	que	lo	mueve.		

	
El	programa	fenomenológico	tiene	sus	peligros,	porque	sin	el	control	científico	de	

los	conceptos	se	cuelan	con	facilidad	las	pseudo-ciencias,34	la	especulación	gratuita,	 los	

																																																								
30 	Ricardo	 Sánchez	 Ortiz	 de	 Urbina,	 Estromatología.	 Teoría	 de	 los	 niveles	 fenomenológicos,	 Madrid,	
Brumaria,	2014.	
31	Aunque	ya	Aristóteles	desdobló	 la	dialéctica	platónica,	 en	 la	que	 están	 confundidas	 las	dos	 series,	 en	
Lógica	 (epistemología)	 y	 Retórica	 (argumentación).	 Cf.	 M.	 Mayer,	 Por	 una	 historia	 de	 la	 ontología,	
Barcelona,	Idea	Books,	2000.	
32	Murray	Gell-Mann,	El	Quark	y	el	Jaguar.	Aventuras	de	lo	simple	a	lo	complejo,	Barcelona,	Tusquets,	2007.	
33 F. M. Pérez Herranz, "De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su ontología", 
Eikasía 60 (2014), pp. 11-59. 
34	F.	M.	Pérez	Herranz,	"La	pseudociencia,	contrafigura	de	la	ciencia",	Jornadas	sobre	superstición,	creencia	
y	pseudociencia.	Cuando	se	apagan	las	luces	de	la	razón,	Oviedo,	Sociedad	Asturiana	de	Filosofía,	2003,	pp.	
79-133.	



48 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

esoterismos	varios,	el	«retorno	de	los	brujos»,	el	irracionalismo	(incluido	el	de	algunos	
fenomenólogos	como	el	de	Henry:	«la	ciencia	no	lo	sabe	todo»)...35	y	pone	en	cuestión	la	
posibilidad	y	la	verdad	de	la	teoría	del	conocimiento.	La	ciencia	no	lo	sabe	todo:	¡cierto!	
Porque	 ese	 no	 es	 su	 cometido,	 sino	 el	 de	 cerrar	 campos	 mediante	 determinadas	
operaciones	y	relaciones,	según	el	concepto	de	grupo,	que	ha	reemplazado	al	concepto	
de	función	y	éste	al	de	silogismo,	como	criterio	de	control	de	las	operaciones	científicas.		

	
SITUACION	PRIMORDIAL	DEL	SER	HUMANO	

	
De	ahí	 las	dificultades	que	encontramos	para	disociar	el	sujeto	de	 la	ciencia	del	

sujeto	 fenomenológico,	 operación	 que	 se	 nos	 presenta,	 por	 otra	 parte,	 decisiva.	 Pues,	
como	 recapitula	 Urbina,	 por	 el	 eîdos	 el	 hombre	 queda	 naturalizado,	 y	 por	 la	
intencionalidad,	 liberado.	 Intencional	 significará,	 a	 partir	 de	 aquí,	 todo	 tipo	 de	
correlación	entre	un	polo	operante	y	otro	sintetizado,	cualquiera	que	sea	el	nivel	en	el	
que	se	establezca.	Por	eso	la	fenomenología	no	estándar	descarta	el	ego	trascendental:	
porque	la	subjetividad	se	da	en	niveles	(estromatología)	y	no	se	puede	reducir	a	la	escala	
de	un	sujeto	operatorio,	más	propio	de	 la	 serie	eidética	 (del	 sujeto	gnoseológico	de	 la	
ciencia).	 Así,	 habrá	 subjetividades	 diferentes	 según	 las	 síntesis	 producidas:	 la	
subjetividad	 transoperatoria	 con	 síntesis	 de	 identidad	 en	 el	 monólogo	 interior	 o	 la	
subjetividad	no	egoica	del	nivel	originario	de	la	fantasía	con	síntesis	esquemáticas,	etc.	
Lo	 que	 pone	 de	 relieve	 Urbina	 es	 que,	 aunque	 se	 rechaza	 el	 sujeto	 trascendental	
cartesiano,	 leibniziano	 o	 kantiano,	 no	 hay	 una	 separación	 del	 mundo	 de	 la	 ciencia,	 y	
muestra	 el	 paralelismo	 entre	 la	 aventura	 fenomenológica	 y	 la	 aventura	 de	 la	 nueva	
física,	 que	 sortean	 el	 problema	 de	 la	 presencia	 de	 un	 observador	 físico:	 no	 se	 puede	
pedir	 a	 un	 físico	 cuántico	 que	 defina	 el	 estado	 cuántico	 del	 universo,	 porque	 ello	
supondría	la	salida	del	mismo;	no	se	puede	pedir	a	un	filósofo	que	se	salga	de	los	niveles	
articulándolos	eidéticamente,	porque	su	misma	subjetividad	está	incluida	en	ellos.	

	
La	 investigación	 de	 Husserl	 nos	 parece	 crucial,	 porque	 ha	 buceado	 esa	

«desconocida	 raíz	 común»,	 que	 es	 la	 que	 nos	 hace	 humanos;	 una	 investigación	 tan	
necesaria	para	neutralizar	el	 sujeto	heideggeriano	 fundamentado	en	 la	Blut	und	Boden	
(sangre	y	suelo).	Pues	lo	verdaderamente	sorprendente	de	los	seres	humanos	es	nuestro	
«empobrecimiento	 civilizatorio»,	 el	 proceso	 en	 el	 que	 vamos	 perdiendo	 la	 riqueza	 in-
finita	 con	 la	que	nacemos	 a	medida	que	nos	hacemos	más	maduros	 y	 abstractos,	más	
científicos	y	más	eidéticos	(y	más	cobardes,	y	más	temerosos,	y	más	estúpidos),	y	afloran	
los	 caminos	más	deleznables,	miserables,	 bárbaros	o	deletéreos.	Todo	ese	mundo	que	
exploró	Freud	en	aquella	misma	época	que	evocamos,	pero	que	ha	sido	el	 tema	de	 las	
grandes	obras	(los	CLASICOS),	desde	los	primeros	poemas	homéricos	y	bíblicos.	¿Por	qué	
es	tan	excesivo	el	hombre?	—«Nada	es	más	pavoroso	(deinotaton)	que	el	hombre»—	es	
la	pregunta	y	el	argumento	mismo	del	pensamiento	humano.	Y	queremos	saber	cuáles	

																																																								
35	M.	Henry,	"Lo	que	la	ciencia	no	sabe",	Mundo	científico,	91	(1989),	pp.	512-516.	



49 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

son	los	mecanismos	de	esta	drástica	 limitación,	disminución	o	empequeñecimiento	del	
significado.	Esta	ha	sido	una	de	las	cuestiones	a	las	que	ha	pretendido	responder	nuestra	
Semántica	 topológica:36	la	 Topología	 —en	 el	 sentido	 de	 Riemann,	 Klein	 y	 Poincaré—	
realiza	 una	 drástica	 selección:	 solo	 adquirirán	 sentido	 las	 figuras	 topológicas	
pertinentes.	Es	 lo	que	hemos	llamado	teorema	de	limitación	semántica	de	Thom-Petitot,	
del	que	hemos	hablado	en	otras	ocasiones.37	

	
***	

	
Incorporemos	 ahora	 la	 otra	 idea:	 el	 Capitalismo.	 Ya	 sabemos	 que	 desde	 la	

perspectiva	 fenomenológica	 solo	 hay	 una	 realidad,	 y	 que	 los	 contenidos	 materiales	
(hyléticos)	son	los	mismos	en	todos	los	niveles;	de	manea	que	el	método	genuino	no	será	
el	de	la	serie	eidética	que	funda	unos	niveles	en	otros,	sino	el	método	fenomenológico	de	
las	 transoperaciones,	 de	 las	 resonancias	 (nosotros	 decimos	 de	 las	 proyecciones	
topológicas).	Y	es	ahí	donde	ponemos	la	responsabilidad	de	la	barbarie	y	de	la	crisis:	en	
la	 serie	 fenomenológica,	 y	 no	 en	 la	 eidética,	 en	 la	 ciencia.	 Es	 el	 proceso	 de	 un	 sujeto	
trascendental	 que	 ciega	 ese	 nivel	 originario,	 que	 no	 es	 solo	 el	 sujeto	 de	 la	 ciencia,	
aunque	a	veces	sirva	como	canon,	sino	el	sujeto	de	la	cultura,	de	la	nación,	de	la	raza...,	
que	pervierte	 todas	 las	 formas	complejas	de	conciencia.38	Es	el	 sujeto	que	 impide	 ir	al	
nivel	básico	de	las	phantasíai,	de	las	síntesis	esquemáticas	y	afectivas	sin	identidad,	en	
palabras	de	Urbina.	En	ese	comienzo	de	lo	humano	surge	el	problema	de	la	ley,	del	corte,	
del	momento	constitucional	que	advirtió	Pablo	de	Tarso	y	que	ha	dado	lugar	a	enormes	
reflexiones:	"¿La	ley	es	pecado?	¡De	ninguna	manera!	Pero	yo	no	conocí	el	pecado	sino	
por	 la	 ley,	 y	 tampoco	 hubiera	 conocido	 la	 lujuria,	 si	 la	 ley	 no	 dijera:	 No	 codiciarás"	
(Romanos	7,7).	Entonces	es	la	ley	la	articuladora	de	las	dos	series.	Hay	que	distinguir	el	
dios	 Creador	 de	 las	 verdades	 eternas	 del	 dios	 de	 la	 Ley,	 como	 vio	 tan	 certeramente	
Spinoza.39	La	ley	es	incisión,	cesura	o	acribia;	la	ley	es	corte	y	regulación	de	ese	sentido	

																																																								
36	A.	J.	López	Cruces	y	F.	M.	Pérez	Herranz,	"Para	una	formalización	«topológica»	de	la	semántica",	Estudios	
de	lingüística,	10	(1994-1995),	pp.	281-314.	
37	Por	ejemplo,	en	mi	tesis	doctoral:	Las	Ideas	filosóficas	de	la	«morfogénesis»	y	del	«continuo»	en	el	marco	
de	la	teoría	de	las	catástrofes	de	René	Thom,	Universidad	de	Alicante,	1994.	Se	encuentra	digitalizada	en:	
http://hdl.handle.net/10045/5469.	
38	F.	 M.	 Pérez	 Herranz,	 "Un	 modelo	 topológico	 para	 la	 conciencia:	 las	 cuatro	 formas	 originarias	 de	
conciencia",	Eikasía,	43	(2012),	pp.	175-204.	
39	"Si	Dios	dijo	a	Adán	que	él	no	quería	que	comiera	del	árbol	del	conocimiento	del	bien	y	del	mal,	sería	
contradictorio	que	Adán	pudiera	comer	de	dicho	árbol	y	sería,	por	tanto,	imposible	que	Adán	comiera	de	
él;	 puesto	 que	 aquel	 decreto	 debería	 llevar	 consigo	 una	 necesidad	 y	 una	 verdad	 eterna.	 Pero,	 como	 la	
Escritura	 cuenta	 que	 Dios	 le	 dio	 ese	 precepto	 a	 Adán	 y	 que,	 no	 obstante,	 Adán	 comió	 del	 árbol,	 es	
necesario	afirmar	que	Dios	 tan	sólo	reveló	a	Adán	el	mal	que,	necesariamente,	había	de	sobrevenirle,	 si	
comía	de	aquel	árbol;	pero	no	le	reveló	que	era	necesario	que	dicho	mal	le	sobreviniere.	De	ahí	que	Adán	
no	entendió	aquella	revelación	como	una	verdad	necesaria	y	eterna,	sino	como	una	ley,	es	decir,	como	una	
orden	a	la	que	sigue	cierto	beneficio	o	perjuicio,	no	por	una	necesidad	inherente	a	la	naturaleza	humana	
misma	de	la	acción	realizada,	sino	por	la	simple	voluntad	y	al	mandato	absoluto	de	un	príncipe.	Y	por	ese	
mismo	motivo,	a	saber,	por	defecto	de	conocimiento,	el	decálogo	fue	una	ley	solamente	para	los	hebreos;	
ya	 que,	 como	 no	 habían	 conocido	 la	 existencia	 de	 Dios	 como	 una	 verdad	 eterna,	 no	 podían	menos	 de	
percibir	como	una	ley	lo	que	se	les	revelaba	en	el	decálogo,	a	saber,	que	Dios	existe	y	que	sólo	él	debe	ser	



50 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

previo	de	 subjetividad,	 ese	aquí	 singular	 incluido	en	 la	comunidad	de	singulares,	 sin	 la	
que	desaparecería	como	aquí	humano.	Al	negar	esa	cara	que	se	encuentra	más	allá	de	la	
ley,	una	cara	humana,	«pavorosamente»	humana,	se	envía	a	la	animalidad	y	se	pierde	lo	
humano.	Es	el	arte	el	que	ha	tratado	seguramente	con	mayor	fuerza	de	mostrar	esa	cara,	
que	es	lo	que	intentó	realizar,	en	esa	misma	época	de	entreguerras,	el	surrealismo.	

	
Este	 territorio	 proteico	—en	 el	 que	 la	 indeterminación	 originaria	 corre	 pareja	

con	la	indeterminación	radical	del	esquematismo	fuera	del	lenguaje—	es	el	territorio	de	
lo	 específicamente	 humano	 (contra	 Descartes)	 al	 que	 ascendemos	 por	 epokhê,	 por	
suspensión	de	la	vida	efectivamente	vivida	entre	objetos	y	sujetos,	en	intersubjetividad	e	
interobjetividad,	 y	 sin	 cuyo	 recurso	 el	 hombre	 quedaría	 condenado	 a	 la	 condición	 de	
mero	 armazón	 o	 bastidor	 del	 hombre	 (Gestell),	 sin	 la	 seguridad	 siquiera	 que	posee	 el	
animal.	 Pues	no	hay	especie	humana	 (naturalismo),	 hay	 especies	 animales.	El	 hombre	
sale	de	esa	situación	primordial	por	el	«intercambio	de	miradas»,	dice	en	alguna	ocasión	
Urbina.40	El	avance	en	la	experiencia	formativa	se	da	en	la	medida	en	que	se	interpone	
otro	sujeto.	Esta	corrección	del	univocismo	del	ego	trascendental	de	Husserl	conecta,	a	
mi	 parecer,	 sin	 artificio	 ni	 violencia	 con	 la	 posición	 del	 barroco	 hispano,	 en	 el	 que	 el	
progreso	de	la	experiencia	formativa	siempre	se	da	por	mediación	del	otro:	Segismundo	
por	mediación	de	Rosaura,	 etc.41	que	es	efecto	de	 resonancias	originarias.	Pues	 ¿acaso	
no	es	 la	neutralización	de	 lo	específicamente	humano	 lo	que	pretende	 la	 ideología	del	
Leviatán?	 Podríamos	 decir	 que	 la	 filosofía	 del	 presente	 tiene	 que	 tener	 en	 cuenta	 los	
esfuerzos	del	arte	—cine,	TV,	música...—,	 los	 contextos	en	 los	que	se	 lleva	a	 cabo	esta	
investigación	 fenomenológica...	La	cuestión	que	se	presenta	aquí	es	 tremebunda,	como	
diría	 Ortega.	 Si	 toda	 la	 experiencia,	 toda	 la	 variabilidad	 humana,	 virtuosa	 o	 viciosa,	
normalizada	 o	 perversa,	 es	 absorbida	 por	 el	 Capital:	 ¿cómo	 podría	 liberarse	 la	
experiencia	del	nivel	proteico	de	los	mercaderes,	de	los	financieros?	¿Cómo	resistir	a	la	
voluntad	de	poder	del	Capital?	

	
***	

	
Urbina	insiste	en	el	paralelismo	entre	la	física	cuántica	y	la	fenomenología.	Pero	

el	 siglo	 XX	 conoció	 otra	 revolución	 en	 la	 física	 que	 llegó	 por	 otra	 vía:	 los	 sistemas	
dinámicos	no-lineales,	popularmente	conocidos	como	teoría	del	Caos.	También	por	esta	
vía	 se	 desploma	 el	 ego	 trascendental	 que	 vincula	 unos	 géneros	 de	 materia	
específicamente	cristianos	y	modernos.	Estamos	abiertos	a	la	zona	originaria:	proteica,	

																																																																																																																																																																													
adorado.	En	cambio,	si	Dios	les	hubiera	hablado	inmediatamente,	sin	emplear	ningún	medio	corpóreo,	lo	
hubieran	percibido,	no	ya	como	una	ley,	sino	como	una	verdad	eterna.	Baruch	Spinoza,	Tractatus	IV,	[63,	
10-40].	
40	Ricardo	Sánchez	Ortiz	de	Urbina,	"Introducción	a	la	estromatología",	Eikasia,	2011,	p.	164.	
41	"La	diferencia	 entre	 el	método	 calderoniano	y	 el	 cartesiano	estriba	 en	que	 en	 éste	 el	 experimento	no	
rebasa	el	marco	del	solipsismo,	mientras	que	en	aquél	sólo	es	posible	el	«avance»	o	el	«progreso»	en	 la	
experiencia	 formativa	 en	 la	medida	 en	 que	 se	 interpone	 otro	 sujeto,	 así	 Rosaura	 o	 Basilio,	 como	 lugar	
transferencial	de	prueba".	Eugenio	Trías,	La	aventura	filosófica,	Mondadori,	Barcelona,	2000,	p.	114.	



51 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

indeterminada,	 descentrada,	 oscura...	 y	 a	 la	 vez	 concreta,	 rica,	 energética...,	 una	 zona	
originaria-caótica	que	ha	explorado	 la	 teoría	del	Caos...42	A	partir	de	ella	se	configuran	
las	múltiples	subjetividades	que	se	forman	en	el	mundo	de	la	vida.	Es	ya	una	exigencia	
intelectual	acceder	al	nivel	originario,	si	no	queremos	estar	condenados	a	vivir	de	modo	
imaginario,	esa	imaginación	de	la	que	ya	sabía	Spinoza	que	posee	la	capacidad	de	ir	más	
allá	de	sus	límites.	Se	puede	incluso	imaginar	una	divinidad	omnipotente	o	la	soberbia	
pretensión	 de	 que	 el	 hombre	 es	 un	 ser	 infinito,	 un	 ego	 trascendental	 fuente	 de	
moralidad,	etc.,	por	inadecuadas	o	ridículas	que	sean	tales	ideas.	Y	sabemos	también	que	
entre	los	niveles	originario	y	objetivo	se	lleva	a	cabo	una	drástica	disminución	de	esos	
múltiples	caminos,	una	limitación	no	solo	imaginaria,	sino	también	estructural,	debido	a	
las	limitaciones	de	la	morfología	topológica	humana	(teorema	de	Thom-Petitot)		

	
***	

	
Civilización,	 Ciencia	 y	 Sujeto,	 decimos,	 son	 las	 ideas	 que	 se	 cruzan:	 una	

civilización	 positivizada	 absorbida	 por	 el	 Capital;	 un	 Sujeto	 sesgado	 por	 el	 ego	
trascendental	 o	 deconstruido	 en	 sus	 niveles	 originarios;	 y	 un	 elemento	 mediador,	 la	
Ciencia.	Pero	la	ciencia	no	es	un	absoluto:	no	es	que	la	ciencia	no	lo	sepa	todo,	sino	que	la	
ciencia	se	dice	y	se	hace	de	muchas	maneras.	Y	la	ciencia	actual	es	una	ciencia	logificada,	
dominada	 por	 la	 ontología	 de	 los	 unos	 y	 los	 ceros.	 Las	 matemáticas	 no	 son	 un	 puro	
lenguaje,	 una	 pura	 tautología	 (Hume)	 en	 la	 que	 cada	 proposición	 puede	 demostrarse	
mediante	una	regla	lógica.	Las	matemáticas	son	un	saber	sintético,	creativo,	resultado	de	
una	 intuición	 operativa	 del	 principio	 de	 inducción,	 que	 ofrece	 a	 la	 física	 analogías	
profundas,	que	la	razón	adivina	para	que	pueda	establecerse	la	ley.	¿De	dónde	procede	
este	dominio	de	 la	 lógica	 informática?	La	polémica	entre	conjuntistas	y	geómetras	nos	
sugiere	 la	 solución:	del	predominio	de	 la	uni-dimensionalidad	de	 la	Lógica	 sobre	 la	n-
dimensionalidad	de	la	Geometría.	
	
3.	Geometrización	adversus	Aritmetización	

	
El	conflicto	entre	el	predominio	de	la	Aritmética	o	el	de	la	Geometría	ha	sido	una	

constante	en	 la	historia	de	 las	ciencias,	ya	desde	Aristóteles:43	aritmetización	 adversus	

																																																								
42	Ni	en	el	sentido	mítico	ni	en	el	científico.	El	Caos	en	matemáticas	es	rigurosamente	determinista.	Cf.	D.	
K.	Arrowsmith,	y	C.	M.	Place,	An	introduction	to	Dynamical	Systems,	Cambridge	University	Press,	1990.	R.	C.	
Hilborn,	Chaos	and	Nonlinear	Dynamics,	Oxford	University	Press,	1994...	
43	Algo	 que	 vio	 con	 perspicacia	 Ortega:	 "Tenemos,	 en	 consecuencia,	 que	 relaciones	 cuyo	 nombre	 es	 el	
mismo	 —igual,	 mayor,	 menor—	 tienen	 significados	 distintos	 e	 «irreductibles»	 en	 Aritmética	 y	 en	
Geometría.	Por	esta	razón,	ambos	mundos	—el	numeral	y	el	extensivo—,	ambas	ciencias	—la	Aritmética	y	
la	Geometría—	se	separaron	en	tiempos	de	Aristóteles.	No	cabía,	salvo	los	principios	formales	de	la	lógica,	
descubrir	ningún	principio	 común	a	ambas	materias.	Este	hecho	 corroboró	a	Aristóteles	 en	 las	 razones	
que	ya	 tenía	para	 formular	 la	 ley	de	 la	«incomunicabilidad	de	 los	géneros»,	 ley	que	 iba	a	dejar	el	globo	
intelectual	dividido	formalmente,	y	no	por	accidencia,	en	una	pluralidad	de	ciencias,	irreductibles	las	unas	
a	 las	 otras.	 Mientras	 cada	 ciencia	 parte	 de	 una	 «intuición	 básica»,	 queda	 encerrada	 dentro	 de	 ella,	



52 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

geometrización.	La	aritmetización	ha	sido	una	reivindicación	de	los	matemáticos	puros	
como	Karl	Weierstrass	 (1815-1897)	 o	 Leopolod	Kronecker	 (1823-1981)	—"Dios	 creó	
los	números;	el	resto	es	obra	del	hombre"—	contra	la	proliferación	de	imágenes	de	los	
geómetras.	Hubo	un	 tiempo	en	que	hasta	 los	 tratados	de	 geometría	 se	publicaban	 sin	
una	sola	figura,	como	la	famosa	Geometría	de	Adrien-Marie	Legendre	(1752-1833).44	Y	si	
bien,	 con	 los	 intentos	 de	 formalizar	 las	 geometrías	 no	 euclidianas	 se	 reforzó	 la	
aritmetización,45	la	 geometría,	 por	 la	 vía	 de	 la	 topología,	 resistió	 y	 reivindicó	 sus	
derechos.	 Bernhard	 Riemann	 (1826-1866),	 Felix	 Klein	 (1849-1925)	 o	 Henri	 Poincaré	
(1854-1912)	y,	después,	los	impulsores	de	los	sistemas	dinámicos,	la	teoría	del	Caos,	la	
teoría	de	la	complejidad...	fueron	sus	adalides.	Las	soluciones	que	ofrecieron	Riemann	y	
Weierstrass	fueron	tan	radicalmente	diferentes	como	lo	fueron	sus	expectativas	vitales	y	
filosóficas	 y	 aun	 teológicas.46	Riemann	 solucionó	 el	 problema	 de	 la	 multievaluación	
mediante	el	expediente	de	las	denominadas	superficies	de	Riemann,	comprometiéndose	
con	un	conjunto	de	conceptos	del	tipo:	conexo,	género,	topología,	etc.	Weierstrass,	por	su	
parte,	 prefirió	 la	 conquista	 lenta	 y	 paso	 a	 paso	 de	 la	 variable	 compleja	 sin	
consideraciones	 ni	 geométricas	 ni	 intuitivas.	 Inició	 un	 estudio	 desde	 el	 principio:	
funciones	 enteras,	meromorfas…,	 definiendo	 cada	paso	 y	 estudiando	 sus	 propiedades.	
Lo	interesante	es	que	ambos	enfoques	ofrecieron	los	mismos	resultados	y	convergieron	
en	un	mismo	teorema.	Si	Riemann	abrió	las	puertas	a	Klein	o	Poincaré	en	el	estudio	de	la	
topología	de	superficies,	Weierstrass	abrió	 las	puertas	a	Cantor	al	definir	 los	números	
reales	a	partir	de	los	números	naturales.47	

	
Poincaré,	 al	 tratar	 de	 representar	 unas	 funciones	 a	 las	 que	 llamó	 fucsianas	 en	

honor	al	matemático	Lazarus	Fuchs	(1833-1902),	cae	en	la	cuenta	de	que	eran	idénticas	
a	las	funciones	de	la	geometría	no	euclidiana.	Es	curioso	recordar	que	el	profesor	Fuchs	
había	 tomado	 partido	 por	 Weierstrass,	 el	 gran	 defensor	 de	 las	 matemáticas	
cuantitativas;	 y	 que	 Klein	 había	 tomado	 partido	 por	 Riemann,	 gran	 defensor	 de	 las	
matemáticas	cualitativas,	geométricas	y	topológicas.	El	genio	de	Poincaré,	sin	embargo,	
se	había	adentrado	en	la	conceptualización	de	Riemann	sin	haberlo	apenas	estudiado	y	

																																																																																																																																																																													
encajonada,	 con	 las	 raíces	 presas	 allí,	 sierva	 de	 su	 gleba	 intuitiva."	 José	 Ortega	 y	 Gasset,	 La	 idea	 de	
principio	en	Leibniz,	Obras	completas,	tomo	VIII,	1986,	p.	98.	
44	En	Mécanique	 analytique,	 Lagrange	 escribe:	 "No	 se	 hallarán	 figuras	 en	 esta	 obra.	 Los	 métodos	 que	
expongo	no	requieren	construcciones	ni	razonamientos	geométricos	o	mecánicos,	sino	sólo	operaciones	
algebraicas	sujetas	a	un	proceso	regular	y	uniforme".	Cfr.	R.	Taton,	La	ciencia	moderna,	Barcelona,	Destino,	
1972,	p.	526.	
45	José	Ferreirós,	"Kant,	Gauss	y	el	problema	del	espacio"	en	J.	Ferreirós	y	A.	Durán	(eds),	Matemáticas	y	
matemáticos,	Secretariado	de	Publicaciones	de	la	Universidad	de	Sevilla,	2003,	pp.	105-133.	
46	"Su	 fe	 [la	 de	 Riemann]	 en	 Dios,	 profundamente	 arraigada,	 que	 lo	 acompañó	 hasta	 su	muerte,	 fue	 la	
consecuencia	 permanente	 de	 la	 instrucción	 paterna	 que	 le	 permitiera	 ver	 hasta	 en	 las	 mismas	
matemáticas	 un	medio	 de	 acercarse	 a	 la	 grandeza	 del	 Señor	 […]	De	 acuerdo	 con	 el	 deseo	 de	 su	 padre,	
Bernhard	debía	estudiar	teología	[…]	el	puente	que	unía	el	Cosmos	de	los	números	con	el	cielo	del	Padre	
Divino,	habiendo	resuelto,	al	mismo	tiempo,	demostrar	la	veracidad	de	la	Biblia	a	la	manera	de	Spinoza,	de	
modo	 geométrico-matemático".	 Desiderio	 Papp,	 Einstein.	 Historia	 de	 un	 espíritu,	 Madrid,	 Espasa-Calpe,	
1979,	p.	33.	
47	José	Luis	Muñoz,	Riemann.	Una	visión	nueva	de	la	geometría,	Madrid,	Nivola,	2006,	p.	89.	



53 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

se	 enfrentaba	 a	 Klein,	 alemán	 y	 tributario	 de	 Riemann.	 Klein	 había	 encontrado	 en	
Poincaré,	 un	 francés,	 un	 espíritu	más	 riemanniano	que	 el	 propio	Riemann.48	Se	 puede	
ver	 en	 este	 caso	 cómo	 trabaja	 la	 ciencia,	 estableciendo	 relaciones,	 confluyendo	
resultados	 y	 formulando	 una	 verdad	 científica,	 independientemente	 del	 contexto	
subjetivo	de	las	operaciones.		

	
El	desarrollo	de	la	topología	condujo	a	un	gran	despliegue	de	investigaciones	que	

se	han	llamado,	en	conjunto,	teorías	de	la	complejidad.	En	los	años	sesenta	y	setenta	del	
siglo	pasado	se	levantaron	unas	expectativas	desmesuradas,	pues	hasta	se	convirtieron	
en	 alternativa	 a	 las	 ciencias	 estándar:49	el	 caos	 meteorológico	 de	 Edward	 Lorenz;	 las	
sinergias	de	 Hermann	 Haken;	 la	 convección	de	 Rayleigh-Bénard;	 las	 turbulencias	y	 los	
atractores	 extraños	 de	 David	 Ruelle	 y	 Floris	 Takens;	 las	 redes	 booleanas	 de	 elementos	
interconectados	de	Stuart	Kaufman;	las	estructuras	disipativas	de	Ilya	Prigogine,	la	teoría	
de	las	catástrofes	de	René	Thom	etc.50	

	
De	manera	que	los	dos	tipos	de	investigación,	uno	de	cuño	geométrico-topológico	

y	otro	de	 cuño	 lógico-aritmético	quedan	enfrentados.	Por	una	parte,	 la	divulgación	de	
unas	matemáticas	cualitativas,51	a	las	que	se	acusa	de	haber	eliminado	el	rigor	analítico	
e	 incluso	de	arrogante,	por	pretender	reemplazar	a	 la	teoría	newtoniana;52	por	otra,	 la	
fuerza	 del	mundo	de	 los	 ordenadores	 y	 su	 ontología,	 identificada	 con	 la	 ontología	 del	
Capital.		

	
El	 enfrentamiento	 es	 muy	 desigual,	 porque	 se	 produce,	 paradójicamente,	 un	

quiasmo	metodológico:	 la	 enorme	dificultad	que	 comporta	 el	 estudio	de	 la	 geometría,	
desproporcionada	en	relación	con	los	resultados	obtenidos	con	fines	mercantiles;	contra	
la	 facilidad	mecánica	 del	mundo	 de	 los	 ordenadores,	 con	 sus	 buenos	 resultados	 en	 el	
mercado.	En	este	ambiente	polémico,	el	programa	del	morfologismo	filosófico,	acoplado	
a	la	Fenomenología,	nos	parece	que	comporta	una	enorme	fertilidad	para	la	formación	
de	un	sujeto	resistente	a	la	mecanización	y	a	la	«codicia	de	los	números»,	en	que	se	ha	
convertido	el	Capital	financiero	de	nuestros	días,	y	predispuesto	hacia	la	inteligibilidad	
del	mundo	y	la	«generosidad	de	las	formas».	Mostremos	la	diferencia.	
	
LOGICA	Y	TOPOLOGIA	

	

																																																								
48	Donal	O'Shea	(2007),	La	conjetura	de	Poincaré.	En	busca	de	la	forma	del	universo,	Barcelona,	Tusquets.	
49	John	Horgan,	"De	la	complejidad	a	la	perplejidad",	Investigación	y	ciencia,	227	(1995),	pp.	71-77	
50	Cf.	Alain	Boutot,	L'invention	des	formes,	París,	Odile	Jacob,	1993.	
51	Erik	 Christopher	 Zeeman,	 Catastrophe	 Theory.	 Selected	 Papers,	 1972-1977,	 Reading	 (Mass.):	 Adison-
Wesley,	1977.	"Catastrophe	theory",	Scientific	American,	234	(1976),	pp.	65-83.	
52	Tan	 arrogante	 como	 absurdo	 sería	 pretender	 que	 la	 Teoría	 de	 las	 Catástrofes	 fuera	 a	 reemplazar	 la	
física	de	Newton,	Ver,	por	ejemplo,	las	críticas	de	Hector	J.	Sussman,	and	Raphael	S.	Zahler,	"Catastrophe	
Theory:	Mathematics	Misused",	The	Sciences	 17	 (1977),	 pp.	 20–23	 o	 de	 Gina	 Bari	 Kolata,	 "Catastrophe	
theory:	The	emperor	has	no	clothes",	Science	196	(1977)	pp.	287,	350-351....	



54 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

El	primer	movimiento	pasa	por	establecer	 la	 articulación	entre	 la	 esencia	de	 la	
aritmética	 —la	 lógica—	 y	 la	 esencia	 de	 la	 geometría	 —la	 topología—.	 En	 el	 tercer	
capítulo	 de	 Lenguaje	 e	 intuición	 espacial 53 	mostré	 cómo	 se	 puede	 discriminar,	
genéricamente,	las	dos	disciplinas,	cuyas	relaciones	han	vivido	en	permanente	estado	de	
confusión,	desde	Aristóteles	y	Euclides	hasta	los	intentos	de	reducción	logicista	de	Frege	
y	 Russel.	 La	 gnoseología	 de	 la	 Teoría	 de	 las	 Catástrofes	 (TC)	 o	 Singularidades	
topológicas,	nos	permite	considerar	ahora	la	lógica	como	un	caso	límite:	aquel	en	el	que	
coinciden	 todas	 las	 proyecciones	 de	 un	 espacio	 n-dimensional	 (n>2).	 El	 caso	 límite	
implica	un	análisis	gnoseológico	diferente.	Por	eso	dirá	Jean	Petitot,	con	razón,	que	estos	
puntos	de	codimensión	cero,	son	puntos	fijos,	más	que	estables,54	por	la	eliminación	de	
las	dimensiones	morfológicas.	El	verbo	«ser»	sería	el	concepto	fundamental	de	la	lógica;	
una	 suerte	 de	 «nada	 semántica»,	 el	 equivalente	 del	 estrato	 cero	 en	 el	 espacio	 de	
bifurcación	de	las	funciones.55	

	
George	Boole	(1815-1864)	estableció	un	criterio	de	diferenciación	entre	la	lógica	

y	 las	 matemáticas	 en	 su	 nivel	 operatorio:	 si	 en	 las	 operaciones	 lógicas	 cabe	 la	
idempotencia:	a+a	=	a	y	a×a	=	a,	ello	no	es	posible	en	la	operatividad	matemática	(salvo	
en	 las	 evidentes	 excepciones:	 0+0	 =	 1	 y	 1×1	 =	 1).	 Ahora	 podemos	 comprender,	 de	
manera	 interna,	por	qué	el	 análisis	de	Boole	 iba	bien	encaminado:	 la	 idempotencia	 es	
aspectual,	porque	su	concepto	incluye	referencia	al	término	resultante	a	+	a	=	a	y,	a	 la	
vez,	 trascendental,	 es	 decir,	 la	 sintaxis	 (propiedad)	 incluye	 su	 propia	 semántica	
(aspecto)	y	recíprocamente.56	

	
Aplicamos	 un	modelo	 de	 la	 lógica	 según	 la	 hipótesis	 gnoseológica	 siguiente:	 la	

lógica	ha	sido	«cerrada	categorialmente»	por	Boole,	al	fijar	las	fórmulas	para	los	valores	
1	 y	 0,	 y	 negar	 los	 conceptos	 geométrico-topológicos	 esenciales	 de	 continuidad	 y	
acumulación.	La	inducción	matemática,	por	su	parte,	conforma	un	todo	que	es	una	serie;	
mas	 la	 propiedad	 de	 la	 serie	 entera,	 del	 resultado	 final,	 puede	 no	 ser	 válida	 para	
«algunos»	 números.	 Ahora	 bien,	 como	 la	 propiedad	 de	 la	 inducción	matemática	 se	 va	
distribuyendo	paso	a	paso,	se	exige	la	inducción	lógica	que	recorra	la	serie	resultado	por	
resultado.	 Es	 lo	 que	 ocurre	 en	 pedagogía	 cuando	 se	 le	 pide	 a	 un	 alumno	 que	
«demuestre»	el	resultado	del	problema.	Ese	resultado	puede	acertarse	por	intuición,	por	
casualidad	(en	general,	por	intensión,	por	contigüidad).	Pero	después	se	le	pide	que	vaya	
paso	por	paso,	 es	 decir,	 que	demuestre	 (lógicamente)	 el	 resultado.	Únicamente	 tras	 la	
confluencia	de	ambos	procesos	puede	afirmarse	que	el	problema	está	comprendido:	el	
resultado	es	el	adecuado	y	los	pasos	son	los	correctos.	El	ejemplo	clásico	es	la	suma	del	1	
al	10	que	realizó	Gauss	niño	al	resolver	un	problema	de	series	(de	carácter	atributivo)	

																																																								
53	F.	M.	Pérez	Herranz,	Lenguaje	e	intuición	espacial,	Alicante,	Instituto	de	Cultura	«Juan	Gil	Albert»,	1996.	
54	Jean	Petitot,	"Identidad	y	catástrofes"	en	Cl.	Lévi-Strauss	(dir.),	La	identidad,	Barcelona,	Petrel,	1981,	p.	
146.	
55	René	Thom,	Modèles	mathématiques	de	la	morphogenèse,	París,	Ch.	Bourgois,	1980,	p.	241.	
56	George	Boole,	El	análisis	matemático	de	la	lógica,	Madrid,	Cátedra,	1979.	



55 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

mediante	el	recurso	a	una	ley	(de	carácter	distributivo).	Su	estrategia	consistió	en	sumar	
la	 progresión	 aritmética	 1	 +	 2	 +	 3	 +...+	 98	 +	 99	 +	 100	 asociando	 parejas	 de	 términos	
igualmente	 alejados	 de	 los	 extremos,	 es	 decir,	 esencialmente	 utilizando	 la	 fórmula	
(m+1)m/2	(de	carácter	distributivo)".57	

	
Pues	bien,	 supóngase,	 por	hipótesis,	 que	 los	 símbolos	del	 álgebra	de	Boole	 son	

puramente	 lógicos,	 que	 poseen	 la	 propiedad	 distributiva,	 de	 manera	 que	 todos	 los	
argumentos	 de	 una	 variable	 poseen	 cierta	 propiedad:	 los	 x	 tales	 que	 poseen	 la	
propiedad	P;	los	y	tales	que	poseen	la	propiedad	Q;	etc.	De	entre	todas	las	propiedades	
de	los	operadores,	aquella	que	discrimina	a	la	lógica	es	la	«extraña»	propiedad	llamada	
ley	del	índice:	x²	=	x.	El	método	de	Boole	permite	transformar	las	formas	lógicas	en	otras	
formas	lógicas	en	virtud	de	 la	 función	(que	él	 llama	electiva)	de	x.	Su	 interés	radica	en	
que	se	trabaja	algebraicamente	dejando	a	un	lado	la	interpretación	de	los	símbolos	para	
restituir,	al	final	de	las	operaciones,	la	interpretación	lógica.	Sólo	tenemos	que	traducir	
entonces	las	proposiciones	de	la	lógica	tradicional	a	este	lenguaje	algebraico.		

	
En	todo	caso,	encontramos	una	disonancia	en	el	método	de	Boole.	Decimos	que	

las	 proposiciones	 son	 ecuaciones.	 Una	 ecuación	 no	 es	 una	 función,	 porque	 no	 tiene	
incorporado	el	 concepto	de	continuidad.	Pero	Boole,	que	está	 tratando	con	ecuaciones	
para	encontrar	 las	 soluciones	o	 raíces,	 introduce,	 súbitamente,	el	 concepto	de	 función:	
"Puesto	 que	 los	 símbolos	 electivos	 se	 combinan	 según	 leyes	 de	 cantidad,	 podemos	
desarrollar	una	función	dada	Ν(x)...".58	Alcanza	entonces	la	fórmula	fundamental:	f(x)	=	
f(1)x	 +	 f(0)(1-x).	 ¿Por	 qué	 se	 produce	 este	 salto?	 ¿Qué	 regla	 o	 principio	 lo	 autoriza?	
Dicho	en	nuestros	términos:	¿Cómo	se	pasa	del	razonamiento	lógico-distributivo	(propio	
de	 la	 lógica)	 de	 los	 símbolos	 electivos	 al	 funcional-acumulativo	 (propio	 de	 las	
matemáticas)?	

	
La	 estrategia	 de	 Boole	 es	 sorprendente:	 utiliza	 la	 fórmula	 matemática	 de	

McLaurin	—el	caso	en	el	que	la	fórmula	de	Taylor	toma	el	valor	cero	en	el	punto	a—	que	
le	 permite	 eliminar,	 por	 así	 decir,	 lo	 que	 pertenece	 a	 la	 función	 y	 retener	 lo	 que	
pertenece	a	la	ecuación.	De	modo	que	para	construir	la	fórmula	lógica:	f(x)	=	ax	+	b(1-x)	
recurre	a	una	fórmula	matemática	por	antonomasia:	

	
Fórmula	de	Taylor:	f(x)	=	f(a)	+	(x-a)1	f'(a)/1!	+...+	(x-a)n	fn(a)/n!	+Tn(x)	
Fórmula	de	Mc	Laurin:	f(x)	=	f(0)	+	(x)1	f'(0)/1!	+...+	(x)n	fn(0)/n!	+Tn(x)	
	
Como	los	valores	de	las	variables	de	Boole	son	dos:	1	y	0,	y	teniendo	en	cuenta	la	

restricción	de	la	ley	del	índice	x=	xn,	la	fórmula	de	Mc	Laurin	toma	esta	forma:	
	

																																																								
57	Carl	B.	Boyer,	Historia	de	la	matemática,	Madrid,	Alianza,	1986,	p.	627.	
58	G.	Boole,	El	análisis	matemático	de	la	lógica,	p.	99.	



56 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

f(x)	=	f(0)	+	x{	f'(0)/1!	+...+	(x)n	fn(0)/n!	+	Tn(x)}	 	 	 [1]	
Si	x	=	1,	entonces:	
f(1)	=	f(0)	+	f'(0)/1!	+...+	(x)n	fn(0)/n!	+	Tn(x)	 	 	 [2]	
De	donde:	
f(1)	-	f	(0)	=	f'(0)/1!	+...+	(x)n	fn(0)/n!	+	Tn(x)	 	 	 [3]	
	
Y	sustituyendo	todo	el	paréntesis	de	[1]	por	el	valor	que	recibe	en	[3]:	
f(x)	=	f(0)	+	x{f(1)	-f(0)},	luego:	
f(x)	=	f(0)	+	f(1)x	-	f(0)x	=	f(1)x	+	f(0)(1-x)	 	 	 	 [QED]	
	
La	 cuestión	 gnoseológica	 de	 Boole	 hay	 que	 localizarla	 en	 que	 la	 suma	 de	 los	

distintos	factores	en	la	fórmula	de	Mc	Laurin	se	refiere	a	una	acumulación	de	partes	al	
modo	atributivo.	Y	es	esta	acumulación	la	que	se	impide	al	introducir	el	criterio	de	la	ley	
del	índice:	x=x².	La	totalidad	atributiva	(matemática)	se	anula	y	queda	exclusivamente	la	
totalidad	distributiva.	La	estructura	de	función	se	reduce	a	la	de	ecuación	y	ésta,	a	la	de	
coordinación	(distributiva)	de	la	variable	o	bien	al	valor	1	o	bien	al	valor	0,	que	deja	de	
ser	una	operación	acumulativa	para	convertirse	en	una	operación	de	alternancia	entre	
dos	 valores,	 es	 decir,	 la	 fórmula	 de	McLaurin,	 matemática,	 queda	 transformada	 en	 la	
fórmula	de	Boole,	lógica.	

	
El	 razonamiento	 de	 Boole	 podría	 resumirse	 de	 esta	 manera:	 se	 parte	 de	 la	

definición	 de	 lógica,	 que	 es	 una	 operación	 distributiva;	 se	 apoya	 en	 una	 fórmula	
matemática,	 que	 es	 atributiva;	 y	 reduce	 ésta	 a	 aquélla,	 eliminando	 los	 momentos	
atributivos	hasta	dejar	aislado	el	momento	distributivo	característico	de	la	lógica,	según	
la	ley	de	contradicción:	x(1	-	x),	lo	que	significa	que	no	se	puede	coordinar	una	variable,	
a	la	vez,	con	1	y	con	0.	

	
Thom	realiza	algunos	comentarios	que,	nos	parece,	sitúan	la	lógica	booleana	en	el	

contexto	que	acabamos	de	realizar:		
	
En	 la	 actividad	 matemática,	 y	 sobre	 todo	 algebraica,	 hay,	 pues,	 un	 acento	 puesto	 en	 la	
periodicidad,	 en	 el	 carácter	 iterativo	 de	 las	 acciones	 de	 regulación	 en	 detrimento	 de	 la	
permanencia	del	sujeto.		
	
Y	un	poco	más	tarde:	
	
En	Occidente,	la	influencia	dominante	de	la	lengua	hablada	determinó	una	codificación	silábica	o	
alfabética;	el	significante	se	impuso	brutalmente	a	lo	significado.59	
	

4.	Topologización	en	biología	y	en	lingüística	

																																																								
59	René	Thom,	Stabilité	Structurelle	et	Morphogénèse,	InterÉditions,	París,	1977.	Hay	traducción	en	Gedisa,	
Barcelona,	1987,	pp.	327	y	342.	



57 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

	
La	obra	de	René	Thom	(1923-202)	no	puede	reducirse	a	la	mera	construcción	de	

unos	 modelos	 topológicos;	 y	 mucho	 menos	 a	 un	 recetario	 para	 la	 explicación	 de	
fenómenos	complejos,	como	pareció	dar	a	entender	Zeeman,	el	gran	divulgador	de	la	TC.	
Tenía	 razón	 Vladimir	 Arnold	 al	 denunciar	 las	 especulaciones	 y	 el	 descenso	 de	 los	
resultados	 de	 la	 teoría.60	Porque	 el	 interés	 de	Thom,	más	 allá	 de	 las	matemáticas,	 fue	
filosófico:	gnoseológico,	ontológico	e	incluso	ético.	Vinculó	su	proyecto	al	del	Aristóteles	
morfologista	en	gran	medida	reprimido	por	el	Aristóteles	del	silogismo,	como	señaló	con	
agudeza	Bruno	Pinchard.61	

	
Thom	 abre	 otra	 manera	 de	 pensar	 siguiendo	 la	 vía	 de	 la	 geometrización	 /	

topologización	 de	 Riemann-Klein-Poincaré.	 La	 TC	 constituye	 una	 parte	 más	 (y	
seguramente	ya	cerrada)	de	 la	Topología	(de	ahí	mi	preferencia	por	el	 título	Teoría	de	
las	singularidades	topológicas).	Y	como	tal	podemos	encontrarla	en	la	propia	obra	de	V.	
Arnold:	 el	 espacio	 base	 de	 la	 TC	 —el	 espacio	 en	 el	 que	 se	 proyecta	 la	 figura—	 se	
identifica	 con	una	 fibra	 lagrangiana.62	Pero	 el	 logicista,	 el	 sintactista,	 el	 defensor	de	 la	
aritmetización	será	siempre	receloso	con	esta	manera	de	pensar	 las	matemáticas,	y	se	
remitirá	a	la	eficacia	de	la	herramienta	lógica	más	espectacular	y	eficaz:	los	ordenadores,	
que	 arrastran	 consigo	 un	 criterio	 ontológico	 de	 Realidad	 virtual	 y	 alcanzan	 sus	
resultados	por	medio	de	algoritmos	puramente	 sintácticos.	El	pensamiento	 topológico	
es	 completamente	 inverso:	 se	 parte	 del	 mundo	 morfológico	 n-dimensional	 y,	 por	
proyecciones	 sucesivas	 y	 reductoras,	 se	 alcanza	 el	 nivel	 uni-dimensional	 de	 la	
binariedad	(0s	y	1s)...		

	
La	 Idea	 filosófica	 surge,	 como	 en	 tantas	 otras	 ocasiones,	 por	 un	 problema	

científico.	 En	 este	 caso,	 a	 partir	 del	 teorema	 de	 los	 puntos	 críticos	 de	 Poincaré	 para	
sistemas	 genéricos	 y	 típicos.	 El	 matemático	 demostraba	 que	 los	 puntos	 singulares	—
fuentes,	sumideros,	sillas,	espirales	o	ciclos—	eran	genéricos,	de	modo	que	los	casos	más	
complicados	 se	 transformaban	 en	 combinaciones	 de	 los	 anteriores.	 Sus	 sucesores	 se	
interesaron	por	 saber	qué	ocurriría	 en	esos	puntos	 si	 se	 les	perturbase,	 aunque	 fuera	
ligeramente:	 aquellos	 cuya	 topología	 permanece	 invariante	 tras	 la	 perturbación	 serán	
llamados	 estructuralmente	 estables;	 aquellos	 cuya	 topología	 cambia,	 estructuralmente	
inestables.	 Stephen	 Smale	 fue	 el	 primero	 en	 preguntarse	 si	 en	 cualquier	 sistema	
dinámico	 existen	 únicamente	 las	 singularidades	 descubiertas	 por	 Poincaré:	 fuentes,	

																																																								
60	Vladimir	I.	Arnold,	Teoría	de	las	catástrofes,	Madrid,	Alianza,	1987,	p.	29.	
61 	Bruno	 Pinchard,	 "Anexo"	 a	 René	 Thom,	 Esbozo	 de	 Semiofísica.	 Física	 aristotélica	 y	 teoría	 de	 las	
catástrofes,	 Barcelona,	Gedisa,	 1990.	Véase	 su	magnífico	Metaphysique	et	semantique.	Autour	de	Cajetan,	
París,	Vrin,	1987.	
62 	Cf.	 V.	 I.	 Arnold,	 Mecánica	 clásica.	 Métodos	 matemáticos,	 Madrid,	 Paraninfo,	 1983;	 Ecuaciones	
diferenciales	ordinarias,	Madrid,	Rubiños,	1995;	Singuaridades	de	cáusticas	y	de	frentes	de	ondas,	Madrid,	
Rubiños,	2000.	V.	I.	Arnold,	A.	Varchenko	y	S.	Goussein-Zadé,	Singularités	des	applications	différentiables.	I.	
Classification	des	points	critiques,	des	caustiques	et	des	fronts	d’onde,	Moscú,	Mir,	1986.		



58 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

sumideros...	 Hasta	 entonces	 lo	 que	 no	 era	 reducible	 a	 esos	 casos,	 simplemente	 era	
inestable	y	no	típico.	

	
Es	éste	uno	de	los	momentos	felices	de	la	historia	de	la	ciencia,	en	el	que	se	lleva	a	

cabo	tanto	un	cambio	del	contexto	de	modelización	(lo	que	se	suele	denominar	revolución	
científica)	como	una	revolución	metodológica	y	gnoseológica:	una	revolución	científica,	al	
inventar	nuevos	conceptos	matemáticos	que	suplen	las	insuficiencias	de	las	ecuaciones	
diferenciales;	 una	 revolución	 metodológica,	 al	 añadir	 a	 los	 métodos	 cuantitativos	
clásicos,	el	uso	de	métodos	cualitativos;	y	una	revolución	gnoseológica,	si	 la	Topología	
ha	 de	 reemplazar	 al	 organum	 clásico	 de	 la	 Lógica.	 Estas	 nuevas	 herramientas	
topológicas	 han	 transformado	 «la	 mirada	 cuantitativa	 de	 las	 matemáticas	 sobre	 el	
mundo»	por	otra	cualitativa.	Así	lo	considera	incluso	nuestro	crítico,	a	la	vez	que	uno	de	
los	más	destacados	teóricos	de	las	singularidades	topológicas,	Arnold:	

	
Aunque	fueron	propuestas	hace	más	de	cien	años,	el	progreso	en	la	realización	del	programa	de	
Poincaré	 para	 una	 teoría	 de	 la	 bifurcación	 sigue	 siendo	bastante	modesto	 en	 la	mayoría	 de	 las	
áreas	del	análisis,	en	parte	debido	a	las	grandes	dificultades	matemáticas	y	en	parte	por	la	inercia	
psicológica	y	el	predominio	del	estilo	algebraico-axiomático.63		
	
René	Thom	ha	estudiado	y	 clasificado	 los	 cambios	abruptos	y	discontinuos	que	

sufren	los	sistemas	no	lineales,	aunque	limitado	a	sistemas	de	una	o	dos	variables	que	
dependen	de	hasta	cuatro	parámetros,	y	ha	dado	un	paso	de	gigante	(sobre	los	hombros	
del	gigante	que	 fue	Poincaré)	en	esta	nueva	 forma	de	 tratar	 la	realidad.	La	TC	tiene	 la	
pretensión	de	dar	cuenta	de	cómo	efectivamente	tienen	lugar	esos	pasos	de	unos	tipos	
estables	 a	 otros	 tipos	 estables	de	una	manera	 canónica.	En	 resumen,	podríamos	decir	
que	 Thom	 desarrolla	 el	 programa	 de	 Poincaré	 aplicado	 al	 estudio	 de	 los	 sistemas	
dinámicos	que	se	derivan	de	una	función	potencial;	la	naturaleza	de	las	soluciones	de	las	
ecuaciones	depende	de	 los	parámetros	que	 aparecen	 en	 las	 ecuaciones.	 Establecida	 la	
teoría	general,	podría	aplicarse	a	los	campos	morfológicos	más	relevantes:	la	biología	y	
la	lingüística.	

	
MORFOLOGIAS	BIOLOGICAS	Y	TOPOLOGIA	

	
En	historia	natural,	y	a	 través	de	 la	anatomía	comparada,	 la	Forma	mantuvo	su	

prestigio,	 cuyo	 momento	 mágico	 tuvo	 lugar	 en	 la	 famosa	 polémica	 sobre	 forma	 y	
función	 entre	G.	Cuvier	y	E.	Geoffroy	Saint-Hilaire,	que	narra	espléndidamente	 Johann	
Wolfgang	von	Goethe.64	Pero	 la	 investigación	de	 los	organismos	desde	 las	 formas	duró	
hasta	 que	 la	 genética,	 a	 la	 maneara	 lagrangiana,	 fue	 capaz	 de	 reducir	 la	 forma	 a	 un	
algoritmo;	 primero	 con	 las	 leyes	 mendelianas	 y,	 después,	 con	 el	 hallazgo	 del	 código	

																																																								
63	V.	I.	Arnold,	Teoría	de	las	catástrofes,	p.	38.	
64	J.	P.	Eckermann,	Conversaciones	con	Goethe	en	los	últimos	años	de	su	vida,	vol.	3,	Calpe,	colección	Popular,	
1920.	



59 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

genético,	definido	por	 la	disposición	 lineal	de	 los	aminoácidos	en	el	ADN.	Ahora	ya	 se	
podía	 explicar	 el	mundo	 de	 las	 formas	 naturales	 sin	 entretenerse	 con	 la	 geometría,	 a	
partir	 exclusivamente	de	mecanismos	 físico-químicos,	 trasunto	 en	biología	 del	 cálculo	
algebraico	 en	 física.	 En	 uno	 de	 los	 extremos,	 la	 genética	 de	 poblaciones	 defiende	 la	
relación	directa	entre	genotipo	y	fenotipo,	la	reproducción	diferencial	como	mecanismo	
evolutivo	único	y	la	selección	natural	como	la	única	fuente	de	orden;	en	el	otro,	la	cadena	
lineal	de	aminoácidos	se	interpreta	al	modo	de	una	máquina	de	Turing.65	Todo	parecía	
ponerse	en	contra	del	programa	aristotélico	apegado	a	la	intuición	y	de	la	especulación	
desaforada	de	 los	 románticos	y	 a	 favor	del	 interés	 algorítmico	y	 computacional.66	Mas	
¿no	debía	sorprender,	como	le	ocurrió	a	Thom,	que	la	biología	moderna	esté	plagada	de	
conceptos	 sintácticos	 —código,	 señales,	 unidad	 de	 información...—	 y	 carezca	 de	
conceptos	morfológicos	tridimensionales?		

	
La	 geometrización	 en	 historia	 natural	 perseveró	 en	 algunos	 espíritus	

independientes	entre	los	que	brilló	D’Arcy	W.	Thompson	con	su	On	Growth	and	Form.67	
Continúan	su	planteamiento	Edward	S.	Russell	o	Richard	Goldschmidt;	y,	más	tarde,	 la	
escuela	 internalista	 de	 Stuart	 Kaufmann,	 Francisco	 J.	 Varela,	 Conrad	 H.	 Waddington,	
Stephen	 J.	 Gould,	 Richard	 Lewontin,	 Pere	 Alberch,	 Brian	 Goodwin...68 	René	 Thom,	
siguiendo	el	planteamiento	de	campo	epigenético	de	Waddington,	dio	un	brillante	giro	al	
asunto.	 Todos	 ellos	 defienden	 que	 las	 estructuras	 corporales	 imponen	 restricciones	
esenciales	a	la	selección	natural:	sólo	un	número	limitado	de	formas	es	posible,	de	modo	
que	 la	 selección	 natural	 entra	 en	 acción	 en	 un	 morfoespacio	 discreto.	 La	 escuela	
estructuralista	 ha	 subrayado	 la	 asimetría	 del	 mapa	 genotipo-fenotipo,	 el	 carácter	
discreto	del	morfoespacio,	el	papel	de	las	constricciones	del	desarrollo,	la	consideración	
de	la	homología	o	estabilidad	fenotípica,	el	carácter	puntuado	del	cambio	evolutivo	y	la	
importancia	de	las	innovaciones	evolutivas.	

	
En	 las	 últimas	 décadas,	 a	 partir	 del	 impulso	 de	 cuño	 morfogénetico,	 se	 ha	

empezado	 a	 reinterpretar	 los	 tratados	 biológicos	 de	 Aristóteles	 y	 la	 morfología	 del	
desarrollo	—los	trabajos	de	J.	G.	Lennox	y	A.	Gotthelf,	Tobby	Appel,	Thymoty	Lenoir...—	
y	 a	 tratar	 la	 biología	 desde	 una	 perspectiva	morfológica	—los	 de	 Stéphane	 Schmitt	 o	
Ingo	Brigandt—.	Una	vía	que	ha	 sido	 estudiada	y	 sintetizada	muy	brillantemente	 solo	
hace	unos	años,	entre	nosotros,	por	Laura	Nuño	de	la	Rosa	en	su	tesis	doctoral:69	por	un	
lado,	 la	 caracterización	 del	 morfoespacio	 y	 su	 transformación	 temporal;	 por	 otro,	 la	
explicación	 del	 morfoespacio	 desde	 tres	 fuentes:	 forma	 y	 función;	 generación	 de	 la	
forma;	y	evolución	de	la	forma.	

	
																																																								
65	L.	M.	Adleman,	"Computación	en	ADN",	Investigación	y	ciencia,	265	(1998),	pp.	20-43.	
66	El	propio	Alan	Turing	se	dedica	al	estudio	de	la	morfogénesis.	
67	D'Arcy	Thompson,	Sobre	el	crecimiento	y	la	forma,	Barcelona,	Blume,	1980.	
68	Véase,	como	muestra,	Brian	Godwin,	Las	manchas	del	leopardo,	Barcelona,	Tusquets,	1998.	
69	Laura	 Nuño	 de	 la	 Rosa,	 El	 concepto	 de	 forma	 en	 la	 biología	 contemporánea.	 Ensayo	 filosófico,	 Tesis	
doctoral	dirigida	por	J.	L.	González	Recio	y	Jean	Gayon,	2011.	



60 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

Ahora	bien,	las	formas	llevan	acopladas	un	sentido.	Jorge	Wasensberg,	en	un	muy	
bello	 artículo,70	mostró	 la	 complejidad	 biológica	 de	 las	morfologías	 de	 la	 naturaleza	 a	
partir	de	nueve	formas	geométricas	simples	a	las	que	asociaba	determinadas	sentidos:	el	
círculo	a	la	generación,	a	la	defensa...;	el	segmento	a	la	conexión,	al	desplazamiento;	el	
ángulo	a	la	penetración,	al	corte	o	la	reunión;	la	parábola	a	la	emisión;	el	hexágono	a	la	
pavimentación;	la	espiral	al	empaquetamiento;	la	hélice	al	anclaje,	a	guardar;	la	onda	al	
movimiento,	a	la	perturbación,	a	la	difusión,	a	la	comunicación;	el	fractal	al	relleno,	a	la	
continuidad	 del	 espacio...	 Como	 puede	 inferirse	 fácilmente,	 es	 el	 proyecto	 de	 una	
semiofísica	en	el	sentido	explorado	por	René	Thom.	Veamos.	
	
LA	SEMANTICA	TOPOLOGICA	
	

René	Thom	sistematizó	esta	relación	forma-sentido	en	el	ya	citado	Esbozo	de	una	
semiofísica,	a	partir	de	los	conceptos	de	saliencia	y	de	pregnancia,	de	la	idea	de	Riemann	
del	 isomorfismo	 entre	 los	 procesos	 psicológicos	 y	 los	 procesos	 neurofisiológicos	
subyacentes,	y	del	postulado	etológico	que	vincula	 las	estructuras	 sintácticas	y	 ciertas	
necesidades	sociales	como	el	aviso	de	un	vigilante	al	grupo	de	la	llegada	de	un	predador,	
etc.	 Las	 saliencias	 son	 formas	 que	 se	 separan	 netamente	 de	 un	 fondo	 continuo;	 si	
provocan	alguna	reacción	en	un	sujeto,	por	ejemplo,	una	liberación	de	hormonas	o	una	
excitación	 emotiva	 de	 atracción	 o	 repulsión...,	 se	 las	 llama	 pregnantes	 (Prägnanz).	
Algunas	 de	 estas	 saliencias	 afectan	 al	 comportamiento	 de	 los	 organismos	 como	 el	
hambre,	 la	 sexualidad,	 el	 apresamiento,	 la	 huida,	 etc.,	 y	 se	 convierten	 en	 pregnantes.	
Estas	pregnancias	tienen	sentido	para	los	sujetos	y	en	los	seres	humanos	se	muestran	a	
través	 de	 la	 lengua.	 La	 cuestión	 es:	 ¿cómo	 se	 asocian	 los	 actantes	 y	 su	 disposición	
morfológica	 del	 mundo	 vivido	 (tridimensional)	 con	 las	 unidades	 lingüísticas	
(unidimensionales)?		

	
Tanto	la	gramática	como	la	filosofía	de	cuño	logicista	y	positivista	han	establecido	

reglas	de	correspondencia	entre	las	palabras	y	las	situaciones	mundanas.	La	novedad	de	
la	 TC	 de	 Thom	 estriba	 en	 mostrar	 la	 capacidad	 de	 la	 topología	 para	 clasificar	 las	
maneras	de	organización	de	los	actantes	en	un	espacio	substrato.	Por	eso	no	se	habla	de	
estos	 arquetipos	 semánticos	 o	 logos	 desde	 la	 ontología	 (y,	 mucho	 menos,	 claro	 está,	
desde	la	magia	o	la	hermética	a	la	manera	de	R.	Guénon	o	C.G.	Jung),	pues	no	se	refieren	
al	mundo,	sino	a	la	fenomenología	de	su	aparecer:	contornos,	siluetas,	esquemas,	matices,	
perspectivas,	escorzos,	perfiles...	de	los	fenómenos.	No	se	trata	de	una	ontología	del	objeto	
(físico,	biológico...),	sino	de	una	fenomenología	de	su	aparecer.	

	
Las	 frases	 describen	 procesos	 dados	 en	 el	 espacio-tiempo,	 recalcándose	 el	

componente	espacial	frente	al	del	entronizado	temporal	(que	habían	privilegiado	Henri	
Bergson	o	Martin	Heidegger).	 Si	 todo	proceso	psíquico	 es	 un	proceso	dinámico	 en	un	

																																																								
70	Jorge	Wasensberg,	"Complejidad	e	incertidumbre",	Mundo	científico,	201	(1999),	pp.	42-60.	



61 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

espacio	 RN,	 siendo	 N	 enormemente	 vasto,	 puede	 afirmarse	 con	 Thom	 que	 no	 hay	
ninguna	 expresión	 lingüística	 —incluidas	 las	 referentes	 a	 los	 sentimientos—	 que	 no	
pueda	 ser	 interpretada	 espacialmente	 siguiendo	 la	 gramática	 de	 los	 casos	 como	
expresiones	 espaciales:	 de	 aproximación	 (acusativo),	 de	 alejamiento	 (genitivo)	 o	 de	
neutralidad	(dativo).71	Se	trata,	por	lo	tanto,	de	una	geometría	de	la	posición	que	ha	de	
dar	 cuenta	 de	 la	 organización,	 de	 la	 estabilidad,	 de	 la	 clausura	 de	 las	 estructuras	
elementales	 del	 lenguaje	 (logoi),	 así	 como	 de	 los	 límites	 de	 la	 combinatoria	 de	 estos	
elementos.	
	

Es	 tentador	 —escribe	 Thom—	 representar	 el	 universo	 semántico	 como	 una	 morfología	 cuyo	
sustrato	 sea	 un	 espacio	 euclidiano	 con	 un	 gran	 número	 de	 dimensiones	 (...)	 la	 actividad	 del	
lenguaje	pide	proyectar	esta	morfología	en	un	espacio	de	dimensión	uno	(el	tiempo).	La	teoría	del	
origen	de	 la	 sintaxis	 ...	 supone	que	 esta	proyección	de	RN	 en	R	 se	descompone	 a	 través	de	una	
etapa	intermedia,	sobre	un	espacio	de	dimensión	cuatro.72	
	
El	 verbo	 será	 comprendido	 como	 un	 centro	 organizador	 de	 relaciones	 entre	

actantes.	 Ésta	 es	 una	 idea	 central:	 así	 como	 la	 Lógica	 articula	 el	 texto	 a	 partir	 de	 las	
conjunciones,	 que	 son	 los	 funtores	 (la	 conjunción,	 la	 disyunción,	 el	 condicional...	 son	
funciones	de	 verdad),	 la	 Semántica	Topológica	 articula	 el	 texto	 a	partir	 de	 los	 verbos,	
que	 son	 atractores	 topológicos,	 y	 despliega	 los	 actantes	 como	 valores	 posicionales.	 A	
partir	de	aquí,	se	podría	tratar	de	sistematizar	los	sentidos	que	nos	propone	Wasenberg.	
Para	ello	utilizare	el	contexto	de	modelización	que	funda	ya	Aristóteles:	la	circunferencia	
más	la	recta	que	define	el	movimiento	uniforme,	tanto	en	los	cielos	como	en	la	tierra,	y	
que	conduce	a	la	teoría	de	Aristarco	y	Ptolomeo.	Apolonio	unifica	las	distintas	formas	de	
curvas	 en	 el	 llamado	 cono	o	 cónicas	de	Apolonio,	 un	 contexto	 de	modelización	 para	 la	
astronomía,	fundamentalmente.	Las	figuras	de	la	teoría	de	las	singularidades	asumen	las	
cónicas	y	se	transforman	en	un	contexto	de	modelización	para	otros	campos	científicos:	
los	morfológicos.	

	
De	las	cónicas	a	las	singularidades	

	
Conocemos	 los	puntos	singulares	a	partir	de	 la	matriz	hessiana	y	su	número	de	

autovalores.	 El	 rango	 de	 la	matriz	 es	 el	 número	máximo	 de	 columnas	 (filas)	 que	 son	
linealmente	 independientes	 y	 la	 signatura	 la	 diferencia	 entre	 autovalores	 positivos	 y	
negativos.	 Se	 define	 entonces	 la	 forma	 cuadrática	 de	 una	 función	 que,	 mediante	 un	
cambio	de	coordenadas,	b²=ac;	u	 =	 (a+c/√2);	v	 =	 (a-c)√2;	w	 =	√2c,	 puede	 reducirse	a	
una	de	las	seis	formas	siguientes	(obsérvese	que	u²	-	v²	=	w2	es	la	ecuación	de	un	cono,	el	
cono	discriminante,	que	nos	permite	establecer	los	puntos	críticos):	[Fig.	1]	

	
i)	u²	+	v²	(rango	2,	signatura	2)	 		 iv)	u²	(rango	1,	signatura	1)	

																																																								
71	Jean	Petitot,	Morphogenèse	du	Sens,	París,	PUF,	1985,	p.	193.	
72	R.	Thom,	Modèles	mathématiques	de	la	morphogenèse,	p.	166.	



62 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

ii)	u²	-	v²	(rango	2,	signatura	0)	 	 v)	-u²	(rango	1,	signatura		 	 	
iii)	-u²	-	v²	(rango	2,	signatura	-2)	 	 vi)	0	(rango	0,	signatura	0)	
	

	
	
	
	
	

	
Fig.	1.	Cono	discriminante	

	
Cuando	 ac=b²,	 el	 rango	 es	menor	 que	 el	 número	 de	 variables	 y	 se	 dice	 que	 el	

punto	 crítico	 es	 degenerado;	 el	 caso	 vi)	 ocurre	 cuando	 a=b=c=0;	 el	 caso	 iv)	 ocurre	
cuando	q(h)	es	un	cuadrado	perfecto	y	entonces	b²=ac	y	a>0	y	c>0;	el	caso	v)	es	 igual	
que	 el	 iv),	 con	 a<0	 y	 c<0.	 Geométricamente	 la	 superficie	 del	 cono	 degenera	 desde	 la	
forma	de	cuenco,	a	un	canal	infinitamente	largo.73		

	
Cuando	 ac≠b²,	 el	 rango	 es	 igual	 que	 el	 número	 de	 variables	 y	 el	 punto	 es	 no-

degenerado.	Geométricamente	significa	que	los	valores	se	encuentran	dentro	o	fuera	del	
cono	y	diremos	que	son	estables.	El	caso	ii)	ocurre	cuando	b²>ac	y	a>0	(fuera	del	cono);	
el	caso	i)	cuando	b²<ac	y	a>0	(mitad	positiva	del	cono);	y	el	caso	iii)	cuando	b²<ac	y	a<0	
(mitad	negativa	del	cono)	

	
Así	pues,	 las	formas	cuadráticas	se	distribuyen	respecto	del	cono	discriminante.	

Diremos	 que	 en	 R³	 las	 funciones	 estructuralmente	 estables	 son	 aquellas	 que	 no	
pertenecen	al	cono	cuadrático	de	ecuación	ac	-	b²	=	0.	

	
Clasificación	de	los	Puntos	críticos	

	
Sabemos	 que	 el	 punto	 crítico	 está	 determinado	 por	 el	 signo	 de	 la	 segunda	

derivada	(suponiendo	que	la	tenga).	Si	D²f|u	<0,	la	función	tiene	un	máximo.	Si	D²f|u	>0,	
la	 función	 tiene	 un	mínimo.	 ¿Qué	 ocurre	 si	 D²f|u	 =0?	Habrá	 que	 considerar	 la	 tercera	
derivada,	 que,	 si	 a	 su	 vez	 toma	 el	 valor	 cero,	 nos	 exige	 considerar	 la	 cuarta,	 y	 así	
sucesivamente.	Diremos	entonces	que:	

	
a)	Un	punto	crítico	es	no-degenerado	síi	la	derivada	segunda	no	se	anula	en	u,	o	la	

curvatura	de	 la	segunda	derivada	no	cambia	de	signo	cuando	cruza	el	punto	u.	Si	u	 es	
crítico,	 entonces	Df|x=0,	 y	hemos	de	 considerar	 la	 segunda	derivada	de	 f	 en	u.	 Pero	 la	
derivada	segunda	se	expresa	por	una	forma	cuadrática	asociada	a	la	función,	el	hessiano	
de	f	en	u,	Hf(u).	Esta	forma	cuadrática	no	está	definida	de	manera	intrínseca	más	que	si	

																																																								
73	Cfr.	Gilbert	Strang,	Álgebra	lineal	y	sus	aplicaciones,	México,	Addison-Wesley	Iberoamericana,	p.	275.	



63 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

el	punto	u	es	crítico.74	Si	el	hessiano	de	 f	en	x	es	de	rango	maximal	esto	es,	no	nulo,	 se	
dice	que	el	punto	crítico	es	no-degenerado.	

	
b)	Un	punto	crítico	es	degenerado	síi	la	derivada	segunda	se	anula	en	u,	por	lo	que	

no	 es	 singular.	 Al	 definir	 un	 punto	 crítico	 como	 degenerado	 queremos	 decir	 que	 la	
tangente	horizontal	corta	a	la	función	en	dos	o	más	puntos,	aunque	confundidos.	Habrá	
tantos	puntos	confundidos	cuantas	derivadas	se	anulen.	Esto	permite	introducir	la	idea	
fundamental	de	despliegue	y	de	tipos	cualitativos	de	una	función.	[Fig.	2]	

	
Fig.	2.	Puntos	no-degenerado	y	degenerado	

	
Una	 función	 como	 x5	 no	 tiene	 un	 único	 punto	 crítico,	 sino	 ¡4	 coincidentes!	

Mediante	una	perturbación	adecuada	pueden	separarse	descubriendo	una	gama	mucho	
más	 rica	 que,	 pongamos	 por	 caso,	 la	 función	 x³.	 Se	 obtienen	 así	 dos	 gráficas	
cualitativamente	diferentes.	[Fig.	3]	

	
Fig.	3.	Perturbación	de	la	función	x5	

	
Dada,	 por	 consiguiente,	 una	 función	 f:Rn→R,	 podemos	 definirla	 según	 la	

configuración	 crítica	 que	 posea,	 es	 decir,	 el	 número	 y	 la	 disposición	 de	 los	 puntos	
críticos.	 A	 todas	 aquellas	 funciones	 que	 posean	 el	 mismo	 tipo	 de	 configuración	 las	
incluiremos	en	el	mismo	tipo	de	función.	Diremos	que	un	conjunto	de	funciones	posee	el	
«mismo	tipo»	de	acuerdo	a	los	siguientes	criterios:	a)	La	configuración	crítica	(máximos,	
mínimos	e	inflexión);	b)	grado	de	degeneración	de	los	puntos	críticos;	c)	consideración	
de	los	valores	críticos;	d)	el	orden	de	los	valores	críticos.	

	

																																																								
74	Ahora	bien,	 en	 general	no	 se	pueden	definir	 intrínsecamente	 las	derivadas	de	orden	 superior	de	una	
aplicación	 C∞	 f:M→R.	 Pero	 si	 f	 y	 g	 tienen	 el	 mismo	 despliegue	 de	 Taylor	 hasta	 el	 orden	 k,	 sí	 es	 una	
propiedad	intrínseca,	independiente	de	las	coordenadas	locales	elegidas.		



64 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

Puntos	Regulares	y	Catastróficos	
	
De	la	definición	de	tipo	cualitativo	de	una	función	se	sigue	que,	dado	un	potencial	

V(x,ω)	(x	=	variables;	ω	=	parámetros)	en	una	vecindad	de	un	punto,	se	mantiene	el	tipo	
cualitativo	 constante	 hasta	 que	mediante	 un	 cambio	 en	 los	 parámetros	 de	 control	 se	
transforma	en	otro	tipo.	Tal	es	el	conjunto	de	puntos-catástrofe.	Para	pasar	de	un	tipo	a	
otro	es	necesario,	por	lo	tanto,	atravesar	este	conjunto	de	catástrofe	K.	Este	conjunto	K	
divide	 al	 plano	 en	dos	 tipos	 cualitativos	 no	 catastróficos,	 que	 llamaremos	 regulares,	 y	
que	son:	a)	Puntos	críticos	no-degenerados	(por	oposición	a	los	puntos	de	bifurcación);	
b)	Puntos	cuyos	valores	críticos	son	diferentes	(por	oposición	a	los	puntos	de	conflicto).	

	
Se	 establece	 así	 una	 jerarquía	 de	 tipos	 cualitativos	 según	 una	 relación	 de	 pre-

orden:	 T1>T2>...>Tn.	 De	 tal	 suerte	 que	 T1	 puede	 engendrar	 T2	 para	 una	 pequeña	
deformación.	 Los	 puntos	 catastróficos	 no	 son	más	 que	 los	 valores	 de	 control	 para	 los	
que	el	potencial	V(x,	ω)	cambia	de	tipo	cualitativo.	En	el	caso	de	la	cúspide	de	Whitney	
tenemos	una	estratificación	que	se	ha	convertido	en	tópica	[Fig.	4]	

	

	
Fig.	4	Cúspide	de	Whitney	

	
Creo	 que	 ya	 no	 es	 necesario	 continuar	 con	 el	 formalismo	 topológico,	 que	 sirve	

como	 ejemplo	 de	 nuestra	 tesis:	 las	 cónicas	 clásicas	 quedan	 ahora	 enmarcadas	 en	 una	
estructura	 matemática	 topológica	 de	 la	 que	 nos	 interesan	 los	 puntos	 críticos.	 Puede	
seguirse	 en	 la	 bibliografía	 al	 uso	 para	 interesados.75	A	 partir	 de	 aquí	 se	 define	 el	
corrango,76	que	 mide	 el	 número	 de	 direcciones	 independientes	 en	 que	 degenera	 un	
punto	 crítico.	 Si	 ahora	 tenemos	 en	 cuenta	 la	 codimensión,	 la	 diferencia	 entre	 la	
dimensión	 del	 objeto	 y	 el	 espacio	 en	 el	 que	 se	 encuentra	 sumergido,77	y	 se	 cruzan	
corrango	y	codimensión,	hallamos	las	siete	singularidades	topológicas	elementales.	[Fig.	
5]	

																																																								
75	Una	presentación	sencilla	se	encuentra	en	mi	tesis	doctoral.		
76	El	procedimiento	del	corrango	puede	entenderse	como	la	matematización	de	la	cláusula	ceteris	paribus	
(el	resto	es	igual),	en	donde	las	demás	variables	se	consideran	prescindibles.	
77	El	 concepto	 de	 codimensión	 es	 muy	 oportuno	 para	 reducir	 las	 dimensiones	 de	 un	 problema	 cuyas	
dimensiones	reales	son	desconocidas.	En	un	viaje	real	en	avión	entre	los	países	la	frontera	es	un	plano;	en	
un	mapa	bidimensional,	la	frontera	es	una	línea;	y	si	trazamos	un	camino	entre	las	dos	capitales	de	esos	
países,	 la	 frontera	 es	 un	 punto.	 Pero	 la	 codimensión	 de	 la	 frontera	 en	 el	 caso	 del	 viaje	 y	 del	 mapa	
¡permanece	invariante!:	3-2=1;	2-1=1.	



65 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

	
Fig.	5.	Singularidades	topológicas	elementales	

	
Y	ahora	se	puede	asociar	a	las	diferentes	singularidades	un	sentido:78	los	verbos	

cuspoides	 tienen	 que	 ver	 con	 procesos	 no	mediatizados	 por	 herramientas.	 Los	 verbos	
Morse	 expresan	procesos	 continuos	 sin	 accidentes:	 ser,	existir,	vivir,	estar...;	 los	 verbos	
pliegues,	 saltos	 entre	 fronteras	 o	 bordes:	 entrar,	 salir,	 abandonar...;	 nacer,	 morir...	
aparecer	/	desaparecer;	 los	verbos	cúspides,	el	paso	de	un	estado	a	otro:	 separar,	unir,	
capturar...;	los	verbos	mariposa,	transferencias	de	un	objeto:	dar,	golpear,	devolver....	Los	
verbos	 umbílicos	 tienen	 que	 ver	 con	 procesos	mediatizados	 por	 herramientas.	 En	 los	
verbos	 umbílicos	 elípticos	 el	 Sujeto	 emite	 un	 Mensaje	 a	 través	 de	 un	 Mensajero	 a	 un	
Destinatario:	los	procesos	de	escisión,	penetrar,	perforar,	atravesar...;	etc.79		

	
De	manera	que	podemos	comprender	(inteligir)	todos	los	sentidos	que	mostraba	

Wasenberg	a	través	de	las	figuras	geométricas	que	ahora	quedan	sistematizadas:	desde	
las	cónicas	a	 los	segmentos.	Las	matemáticas	nos	ponen	en	contacto,	por	 tanto,	 con	 la	
inteligibilidad.	 Como	 hemos	 defendido	 en	 otras	 ocasiones,	 y	 frente	 al	 nihilismo:	 «el	
mundo	tiene	sentido».	

	
Inteligibilidad	adversus	mecanicismo	

	
Si	lo	contemplamos	en	su	perspectiva	morfológica,	el	mundo	tiene	sentido	para	el	

hombre.	 Un	 sentido	 compartido	 por	 todos	 los	 seres	 humanos,	 en	 cuanto	 somos	
organismos	morfológicos.	Los	problemas	para	la	convivencia	proceden	precisamente	de	
cómo	 se	 ha	 de	 formular	 ese	 sentido	 en	 las	 lenguas	 de	 doble	 articulación;	 en	 cómo	 la	
sintaxis	 es	 capaz	 de	 re-construir	 los	 sentidos	 n-dimensionales	 (complejos),	 que	 se	
proyectan	 en	 ella.	 Las	 frases	 se	 despliegan	 universalmente	 mediante	 una	 serie	 de	
elementos:	un	núcleo	verbal	(trayectorias),	un	núcleo	nominal	(sustantivos	o	atractores)	
y	 un	 conjunto	 de	 adjetivos	 (estratos	 o	 tipos	 cualitativos);	 a	 los	 que	 hay	 que	 añadir	
complementos	 de	 aproximación	 (acusativo),	 de	 alejamiento	 (genitivo),	 de	 neutralidad	

																																																								
78	Cf.	 J.	 Petitot,	 Physique	 du	 Sens,	 Editions	 du	 CNRS,	 París,	 1992.	 W.	 Wildgen,	 Catastrophe	 Theoretic	
Semantics.	 An	 Elaboration	 and	 Application	 of	 René	 Thom's	 theory,	 Benjamin,	 Amsterdam,	 1982.	 W.	
Wildgen,	 "Archetypical	 Dynamics	 in	 Word	 Semantica:	 An	 application	 of	 Catastrophe	 Theory"	 en	 H.	 J.	
Eikmeyer	y	H.	Reiser,	Words,	Worlds	and	Contexts,	New	York,	1981,	etc.	
79	Cf.	A.	J.	López	Cruces	y	F.	M.	Pérez	Herranz,	"Sobre	los	verbos	umbílicos	de	la	semántica	topológica",	en	J.	
L.	 Cifuentes	 y	C.	Marimón	 (coords.),	Estudios	de	Lingüística:	el	verbo,	 Universidad	de	Alicante,	 2004,	 pp.	
469-484.	



66 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

(dativo);	 también	 precisadores	 topológicos	 (preposiciones);	 y,	 después,	 las	 frases	
elementales	 (kernel	 sentences,	 frases	 nucleares)	 se	 unen	 mediante	 conjunciones	 y	
disyunciones.80	El	núcleo	que	rige	toda	la	oración	es	el	verbo,	que	posee	la	razón	de	su	
propia	estabilidad.	Es	el	centro	organizador	de	los	sucesos,	el	que	distribuye	los	lugares	
actanciales	y	el	que	describe	los	procesos;81	el	verbo	—que	se	desarrolla	en	el	tiempo—	
está	 más	 cerca	 de	 la	 situación	 subjetiva	 del	 hablante	 que	 el	 nombre.	 La	 sintaxis	
estructural	 sería,	 por	 tanto,	 una	 sintaxis	 dinámica	 o	 de	 acontecimientos	verbales,	 y	 se	
opone	 absolutamente	 a	 la	 concepción	 lógica	 basada	 en	 la	 estructura	 funcional	 de	 los	
valores	de	verdad.	

	
De	manera	que	el	sentido	lo	podemos	asociar	a	las	singularidades	de	las	figuras	

organizadas	 por	 la	 estructura	 de	 las	 cónicas,	 una	 manera	 más	 sofisticada	 que	 la	
asociación	 que	 hace	Wasenberg	 desde	 el	 lenguaje	 ordinario	 (una	 asociación	 que	 nos	
parece	muy	brillante,	por	supuesto).	Lo	que	Thom	sugirió	es	que	las	figuras	estándar	de	
esas	singularidades	poseen	un	sentido	asociado	a	la	estructura	geométrico-topológica.	Y	
justo	 el	 desarrollo	 de	 alguno	 de	 esos	 sentidos	 sería	 el	 criterio	 de	 distinción	 entre	
animales	y	seres	humanos.	He	defendido	que	en	las	figuras	que	Thom	denominó	cola	de	
milano	 y	 mariposa,	 se	 encuentra	 el	 punto	 privilegiado	 de	 reorganización	 del	 homo	
sapiens.	 Pues	 fundamentalmente	 el	 envío,	 el	 mensajero,	 el	 don,	 en	 el	 paso	 de	 los	
homínidos	a	 los	seres	humanos,	cambian	 las	que	estamos	 llamando	trayectorias	de	 los	
verbos.	En	los	modos	más	simples,	el	animal	envía	mensajes,	lleva	comida	a	las	crías,	por	
ejemplo.	 En	 el	 mundo	 humano	 las	 relaciones	 de	 transferencia,	 como	 puso	 de	 relieve	
Marcel	Mauss	en	su	ya	clásico	estudio,82	comienzan	a	emplear	estructuras	en	las	que	se	
bloquean	algunas	posibilidades	y	se	refuerzan	otras.	Quizá	la	estructura	más	conocida	es	
el	 tabú	 del	 incesto,	 convertida	 en	 regla,	 para	 las	 transferencias	 entre	 humanos.	 Para	
formular	este	tipo	de	reglas	es	necesario	emplear	un	lenguaje	que	posea	esa	capacidad,	
es	decir,	que	se	jerarquice	en	múltiples	metalenguajes.83	El	paso,	desde	luego,	es	radical.	
El	animal	está	obligado	a	seguir	determinadas	 trayectorias,	pero	el	 ser	humano	puede	
transgredirlas,	bloquearlas,	 saltárselas...	 y	 justificar	 su	acción	mediante	 la	palabra.	Las	
«leyes»	se	transforman	en	«reglas».	

	
***	

	

																																																								
80	"Estos	rasgos	de	las	conjunciones	se	ponen	de	manifiesto	incluso	en	su	desarrollo	histórico.	Numerosas	
lenguas,	en	efecto,	muestran	una	utilización	creciente	de	conjunciones	coordinativas	y	subordinativas	que	
corre	pareja	con	el	abandono	por	su	comunidad	de	una	sociedad	a	pequeña	escala	para	transformarse	en	
una	sociedad	más	extensa	en	la	que	aumentan	simultáneamente	las	diferencias	entre	los	hablantes,	etc."	
comenta	Enrique	Bernárdez,	Teoría	y	epistemología	del	texto,	Madrid,	Cátedra,	1995,	p.	175.	
81	T.	A	Van	Dijk,	La	ciencia	del	texto,	Barcelona,	Paidós,	1978,	pp.	83-84.	
82	Marcel	 Mauss,	 "Essai	 sur	 le	 don.	 Forme	 et	 raison	 de	 l’échange	 dans	 les	 sociétés	 archaïques",	 Anné	
sociologique,	seconde	série,	I,	1923-1924.	
83	Este	momento	puede	y	debe	coordinarse	con	la	estructura	del	Ego	fenomenológico.	Cf.	Ricardo	Sánchez	
Ortiz	de	Urbina,	"¿Para	qué	el	ego	trascendental?",	Eikasía,	18	(2008),	pp.	13-32.	



67 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

  Matemáticas: mecanicismo e inteligibilidad | Fernando Miguel Pérez Herranz 
 

	

	

Y	entonces	podemos	volver	 la	mirada	a	 las	series	 fenomenológica	e	eidética.	Es	
justo	en	ese	 lugar	en	el	que	comienzan	a	aparecer	 los	sentidos	del	ser	humano:	en	ese	
nivel	básico	de	las	phantasíai,	de	las	síntesis	esquemáticas	y	afectivas	sin	identidad,	ese	
sentido	previo	de	subjetividad,	ese	aquí	singular	incluido	en	la	comunidad	de	singulares...	
Ya	 mostré	 en	 otro	 lugar	 cómo	 se	 pueden	 coordinar	 los	 registros	 gnoseológicos	 que	
expone	 R.	 Sánchez	 Ortiz	 de	 Urbina	 —disociación,	 inercia	 y	 traspasabilidad—	 con	 los	
conceptos	de	la	Dinámica	de	Sistemas.	

		
***	

	
Se	puede	empezar	a	comprender	así	una	de	las	cuestiones	más	complejas	del	ser	

humano	 y	 que	 incide	 directamente	 en	 los	 estudios	 de	 Humanidades.	 En	 el	 sentido	
coincidimos	 todos	 los	 hombres;	 pero	 se	 requiere	 una	 formación	 especial	 para	 poder	
traducirlo	en	palabras;	palabras	que	estructuran	la	lengua	a	partir	de	la	cual	se	vuelve	a	
recuperar	 el	 sentido.	 Y	 este	 círculo	 de	 inteligibilidad	 es	 individual;	 cada	 organismo	
(corpóreo-finito)	 ha	 de	 realizar	 ese	 camino	 circular,	 para	 lo	 que	 se	 requerirá	 un	 gran	
esfuerzo,	gastar	una	gran	cantidad	de	energía.	El	niño	tendrá	que	aprender	la	lengua,	a	
traducir	 las	 intuiciones	 propias	 de	 los	 organismos	 tridimensionales	 en	 frases	
unidimensionales.	Cada	 individuo	necesitaría	una	vida	casi	eterna	para	 llevarlo	a	cabo	
por	sí	mismo;	de	manera	que	ha	de	comparar	continuamente	con	las	traducciones	que	
realizan	 los	demás	miembros	del	grupo	para	coordinar	sus	experiencias	con	 las	suyas.	
Ha	de	 «memorizar»	 sus	 traducciones	 y	 las	 traducciones	que	 realizan	 los	 otros:	 o	 bien	
oralmente,	 mediante	 ceremonias,	 canciones...,	 o	 bien,	 escrituralmente,	 con	 todos	 los	
requisitos	 materiales	 y	 formales	 que	 comporta	 la	 escritura:	 letra,	 soporte,	 lugar	 de	
enseñanza,	etc.		

	
Esta	es	la	diferencia	específica:	el	ser	humano	ha	de	recorrer	continuamente	las	

dos	 series:	 la	 fenomenológica	 y	 la	 eidética,	 sin	 poder	 establecer	 jamás	 un	 corte,	 un	
descanso:	"La	función	[de	la	ciencia]	de	hacer	posible	su	[la	humanidad]	desarrollo	hacia	
una	autonomía	personal	y	hacia	una	autonomía	humanitaria	omniabarcante"	(Krisis,	p.	
281);	es	una	tarea	in-finita,	una	tarea	que	no	estaría	concluida	hasta	que	alcanzase	a	la	
humanidad	entera.	Hasta	entonces,	poseemos	un	criterio	para	discriminar	a	los	sistemas	
totalitarios:	lo	serán	aquellos	que	impidan	a	cualquiera	de	sus	súbditos,	a	lo	largo	de	su	
vida,	efectuar	ese	movimiento	circular.	Cuando	los	sistemas	totalitarios	cortocircuitan	el	
recorrido,	la	barbarie	está	cerca.	
	

 




