
71 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. 
(I) Le théorème de représentation de Stone1 
Albino Attilio Lanciani. Université Libre de Bruxelles / École Normale Supérieure de 
Lyon. aal@metispresses.ch 
 

 

 

Le but de cette communication vise à ouvrir une possibilité de travail commun, du 
moins à certains égards, entre philosophes et mathématiciens. De prime abord, il semble plus 
facile d’articuler cette recherche d’un point de contact sur le plan de la logique. Tel sera aussi 
mon cas. Par ailleurs, je ne vais pas discuter des différents systèmes logiques, ni proposer des 
nouvelles interprétations de choses qui, je m’en suis souvent rendu compte, ennuient 
profondément les mathématiciens. Mon problème porte sur les données préalables sur 
lesquelles il faut se mettre d’accord pour rendre possible cet échange culturel potentiellement 
enrichissant. Un problème qu’on pourrait qualifier de « préparatoire » et qui devrait rendre 
cette communication plus aisée, même si ces questions sont encore, en grande partie, à 
travailler. 

Il s’agit, par une réflexion sur la recherche mathématique, de rendre plus productif un 
concept que les philosophes citent souvent : le concept d’identité. Le problème est qu’ils le 
citent tout d’abord par l’intermédiaire des différentes figures qui s’y approchent, et ensuite, 
d’une manière la plupart du temps non suffisamment clarifiée. Par exemple en utilisant des 
termes comme égalité, coïncidence, etc. Ma première difficulté porte sur le fait que les 
philosophes utilisent souvent la formule A = A et, certes, je peux bien sûr être d’accord avec 
cette formule, mais, et j’avoue par là mon ignorance, je n’ai jamais compris ce qu’on pouvait 
en tirer au-delà des limites de la banalité la plus plate.  

Je pense que l’identité – la formule citée ci-dessus – est inutile si elle n’est pas 
considérée comme l’un des deux bouts d’une sorte de corde métaphorique censée représenter 
ce qu’une théorie de la connaissance sérieuse devrait tenter de prendre en compte, c'est-à-dire  
l’achèvement d’un parcours de ce qui, au début, paraissait tout au plus possible ou même 
souhaitable. C’est par ce déplacement de sens que l’identité me semble devenir intéressante : 
l’accomplissement d’un chemin de ce qui, au moment où l’effort de connaissance commence, 
tentait d’établir une similitude, une ressemblance, entre ce qu’on savait déjà et ce qu’on 

																																																								
1 Ce texte est la réélaboration d’une intervention faite au séminaire de l’ENS-rue d’Ulm « Pensée des sciences » 
dirigé par Charles Alunni le 19 mars 2014. L’intérêt principal de ce séminaire consiste dans la création d’un 
« voisinage » entre philosophes et mathématiciens qui est, dans ce lieu, particulièrement vivace et porteur d’une 
possibilité de communication réelle. Je veux donc remercier Charles Alunni pour cette activité que j’ai trouvé 
fort enrichissante. J’ai tenté également de sauvegarder, dans le texte, les caractères d’une exposition orale. 
J’espère y être parvenu. Le texte a également bénéficié de la relecture de Pablo Posada Varela et de Carlos Lobo. 
Qu’ils en soient, ici, également remerciés.    



72 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

voudrait connaître. Pour reprendre la métaphore précédente, quel est alors l’autre bout de la 
corde censée représenter le parcours de la connaissance ? 

Pour simplifier, je vais appeler analogie la relation entre ce dont on dispose et ce 
qu’on veut connaître. Il suffit d’une réflexion rapide pour voir que, en quelque sorte, tout 
progrès impliquant une compréhension nouvelle du monde ou, plus humblement, d’un de ses 
fragments dans lesquels nous découpons la connaissance trouve, dans son arrière-plan, un 
chemin où pointent une ou plusieurs analogies. Souvent, après une analyse sommaire, il 
semble que l’analogie construite, entrevue, créée au départ – il est difficile de trouver un bon 
verbe déjà pour décrire quel est le rapport entre l’analogie créatrice et la création elle-même – 
a été la chose la plus importante qui s’est manifestée tout au long du parcours de connaissance 
ou de création culturelle. C’est comme si le bon parcours de création intellectuelle n’était rien 
d’autre que l’adéquation heureuse de la réalité – réalité qu’elle soit concrète ou idéale – à 
l’analogie supposée au départ. 

Le fait qu’une réflexion rapide soit suffisante pour nous présenter cette situation, est, 
d’ailleurs, plus l’indication d’un danger qu’un indice de résolution des problèmes ; du moins 
lorsqu’on est quelque peu habitué aux difficultés de ce qui semble « aller de soi » en 
philosophie. En effet, il suffit de tenter de décrire le déploiement de l’analogie elle-même 
pour voir l’apparition de difficultés à chaque moment. De surcroît, la tâche devient encore 
plus difficile dès qu’on s’interroge sur la tentative de grouper les possibilités d’analogies, de 
les articuler en familles d’analogies légitimes. Heureusement, je me contenterai ici de 
beaucoup moins : je viens d’affirmer que l’analogie est l’autre bout, par rapport à l’identité, 
sur la corde du parcours de la connaissance et, en ce sens, je vais tenter d’illustrer en quoi les 
mathématiques peuvent aider la philosophie2. 

De fait, si on considère le chemin qui mène de l’analogie à l’identité, on se rend vite 
compte qu’il s’agit d’un parcours accidenté3. Pour trancher, voilà mon point de départ et ma 
première thèse : je pense que l’analogie est le véritable moteur de la connaissance, sinon 
l’unique du moins l’un des plus fondamentaux, mais surtout, deuxième thèse, que les 
mathématiques représentent l’un des cas les plus importants pour comprendre la dynamique 
du parcours qui porte à la construction de la connaissance. 

Ce n’est que pour montrer une figure de cette articulation de la connaissance que l’on 
va considérer quelques uns des sens philosophiques fondamentaux d’un important théorème 
de représentation. Il s’agit du théorème de représentation de M.H. Stone concernant les 
algèbres booléennes. Les mathématiciens connaissent très bien cette démonstration et elle fait 
partie des bases de tout étudiant formé dans ces disciplines. Pour le dire brièvement, ce qui est 
important pour commencer à créer un point de contact entre philosophes et mathématiciens 

																																																								
2 Je ne sais pas si la réciproque peut aussi être valable. 

3 Du point de vue de cet exposé, je suppose comme suffisamment clarifié tout problème qui relie ce 
thème avec celui de la rhétorique, je suppose les différences entre l’utilisation purement  persuasive de 
l’analogie et son utilisation dans un projet de construction de la connaissance. 



73 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

consiste dans l’exploration de ce qu’il y a autour de la « simple » démonstration. A ce sujet, 
on se concentrera sur quelques uns des éléments dont M.H. Stone fait usage et qui sont les 
véritables piliers, conceptuels pour le moins, sinon strictement mathématiques aussi, de la 
démonstration. En ce sens, il suffit d’énumérer les titres des paragraphes dans lesquels le 
mathématicien américain structure son travail pour en avoir une première mise en lumière. 
Dans ce long article4, on va étudier d’un peu plus de près, toujours en vue de saisir ce qui peut 
être utile pour un travail phénoménologique, certains paragraphes du chapitre 2, notamment 
ceux consacrés à l’étude des idéaux et quelques passages du chapitre 4 où M.H. Stone 
s’occupe de mettre en lumière le théorème de la représentation qui porte son nom. 

Au début de son article, pour caractériser le sens de son résultat et pour donner une 
idée du chemin que notre auteur a l’intention de poursuivre, le mathématicien américain écrit: 

 

Dans ce travail, qui est le premier d’une suite en projet, nous serons concernés d’abord par le 
problème de déterminer la représentation d’une algèbre de Boole donnée par des algèbres de classes, 
d’agrégations ou de combinaisons. Il est naturel de supposer que ce problème a toujours une solution 
qui porte à la construction d’une algèbre de classes isomorphe à une algèbre booléenne donnée. Ce 
résultat est un analogue précis du théorème affirmant que tout groupe abstrait est représenté par un 
groupe isomorphe de permutations [nous soulignons].5 

Quelques phrases et voilà, d’un seul coup, deux problèmes : d’abord la supposition qu’il y ait 
cette possibilité de construire une algèbre de classes qui a la propriété d’être isomorphe à une 
algèbre booléenne ; deuxièmement, que ce résultat est un « analogue précis » du résultat bien 
connu qu’il y a isomorphisme entre groupes abstraits et groupes de permutations. Est-ce que 
cela veut dire que notre mathématicien a été conduit à chercher le théorème qui portera son 
nom par une analogie qui, au début, semblait « naturelle » ? Il s’ensuit alors immédiatement 
une deuxième question : en quel sens pourra-t-on parler d’analogie pour le résultat définitif ? 

En ce qui concerne notre dernière question, il me semble qu’on peut éliminer les 
difficultés : d’une certaine façon, les mathématiques se structurent de telle manière que, 
justement, il n’y a pas de place pour l’analogie dans les « résultats » que ces disciplines 
donnent à l’histoire. En quelque sorte, dans le résultat accompli, il n’y a plus d’analogie 
comme quête de construction de la connaissance. Le résultat dit si la supposition est 
confirmée ou non. En revanche, il y a là tout un champ de travail pour le philosophe, à savoir 
l’analyse du chemin qui mène de la quête de la connaissance vers l’établissement d’un savoir 
attesté et valable en soi. Le résultat trouvé est dans le champ de l’identité et a quitté le 
caractère vague, même si riche en promesses, de l’analogie. De toute manière, M.H. Stone, 
fait d’autres remarques utiles pour notre travail philosophique et voilà qu’après avoir signalé 

																																																								
4 M.H. Stone, « The Theory of Representation of Boolean Algebras », in Transactions of the American 

Mathematical Society, Ed. American Mathematical Society, Providence, Vol. 40, N° 1, 1936 ; pp. 37 – 111. 
5 Ibidem, pp. 37 – 38. 



74 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

que, dans la suite, on montrera la validité de cette supposition, il enchaîne, au sujet de 
l’« analogue précis » : 

Il s’agit d’un fait curieux que ces résultats soient considérablement plus abscons (obscurs) 
(recondite) que les théorèmes correspondants pour les groupes abstraits : les éléments des classes 
représentatives doivent être pris comme certaines classes d’éléments dans l’algèbre booléenne donnée 
(en particulier comme les idéaux premiers dans l’algèbre), tandis que les éléments des permutations 
représentants un groupe abstrait sont pris à l’intérieur du même groupe ; et l’existence des idéaux 
premiers, dans les termes desquels la représentation est construite, peut apparemment être établie en 
général seulement par un appel aux hypothèses de Zermelo.6 

Il est d’ailleurs assez étonnant que M.H. Stone utilise le terme de « curieux » pour affirmer 
que les résultats de son théorème de représentation semblent plus dissimulés et beaucoup plus 
difficiles à atteindre que la représentation typique concernant les groupes abstraits. Pourquoi 
devrait-on penser que cette démonstration aurait dû se développer de manière plus triviale ? 
S’agit-il, de la part de M.H. Stone, de créer une attente chez le lecteur ? Enfin, s’agit-il d’un 
artifice rhétorique ? 

On  peut remarquer que, dans le théorème de Stone, l’analogie de départ est déjà 
établie comme moins stricte : il faudra introduire un nouvel « objet mathématique » pour 
rendre praticable ce chemin, justement les idéaux. Si le projet initial visait à concrétiser 
directement l’analogie en la transformant en une identité, dans la situation concrète, il faut 
prendre un détour de telle sorte que cette création ou constatation d’une identité soit poussée 
et renvoyée, en quelque sorte, dans un espace idéal plus « dilaté ». D’ailleurs, si la résolution 
et l’obtention du théorème de représentation avait été permise par un chemin identique à ce 
qui a lieu dans la théorie des groupes, on n’aurait pas ajouté grand chose à ce qui avait déjà 
été fait. On disposerait d’un doublon, certes intéressant, mais pas plus.  

D’autre part, on retrouve le problème introduit par l’utilisation des idéaux qui, avant 
même d’être mieux caractérisés, car ils constituent la partie la plus intéressante de 
l’articulation suivante de l’analogie, ont besoin des « hypothèses de Zermelo ». Celles-ci 
concernent l’axiome du choix et sa formulation équivalente, très utilisée pour démontrer le 
théorème de représentation de Stone, qui porte le nom de Lemme de Zorn7. 

																																																								
6 Ibidem, p. 38. 
7 Il suffit de prendre un livre quelconque de théorie des ensembles et compulser la partie dédiée aux formulations 
équivalentes de l’axiome du choix. On y retrouvera le Lemme de Zorn déjà cité, le Principe de trichotomie, le 
Principe de Kuratowski, etc. Je ne vais pas rentrer dans cette question, la littérature à ce sujet étant  immense. 
Mon propos est seulement de mettre en évidence la difficulté de se frayer un chemin entre les sens différents du 
mot « équivalence ». On peut se limiter  au problème suivant : lorsqu’on parle d’équivalence logique, pourquoi, 
après, dans la pratique, les axiomes équivalents ne sont pas utilisés de manière si équivalente ? 

C’est un fait – peut-être après l’intervention de Bourbaki, mais cela ne change pas la question – que 
l’axiome du choix reste pratiquement inutilisé, tandis que la part du lion est joué par l’équivalent Lemme de 
Zorn. C’est-à-dire que probablement il faudrait encore travailler à fond la question et voir si les richesses 
créatrices que ces formes équivalentes mettent en jeu ne cachent pas des différences épistémologiques 
profondes. 



75 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

En réalité, si l’on revient à la démonstration stricte de notre théorème, l’élément le 
plus compliqué pour structurer l’analogie qu’on vient de tenter d’établir est que, à proprement 
parler, le problème se dédouble : ce n’est pas vrai, ou, du moins ce n’est pas complètement 
vrai qu’il y a un passage si abrupt entre la possibilité d’établir un isomorphisme entre groupes 
abstraits et permutations d’un côté, et entre algèbres de classes et algèbres booléennes de 
l’autre, et cela en vertu d’une propriété spécifique de ces dernières. Autrement dit, les 
algèbres booléennes peuvent être atomiques ou non atomiques. M.H. Stone définit les atomes, 
d’abord informellement, en soulignant qu’ils indiquent les éléments les plus petits différents 
de 08. Cependant, pour mieux comprendre cette affirmation au-delà de la stricte définition 
formelle, il faut considérer ce que, d’habitude, les mathématiciens « ajoutent ». Par exemple, 
R. Sikorski écrit : 

La notion d’atome est l’analogue booléen de l’ensemble formé par un point. En fait, si A [le 
symbole utilisé par R. Sikorski pour indiquer une  algèbre booléenne] est un corps d’ensembles (field of 
sets), alors tout ensemble formé par un point en A est un atome de A.9 

Nous avons une nouvelle apparition du terme « analogue » et, en ce sens, le terme 
d’individuum, utilisé originairement par E. Schröder10 pour indiquer les atomes est, peut-être, 
encore plus parlant car, quand on veut établir une relation d’isomorphisme, il faut fixer une 
quelque forme de correspondance « point-par-point ». De manière intuitive, on pourrait dire 
que l’isomorphisme se crée entre un individu d’un milieu et un autre individu d’un autre 
milieu. 

En ce sens, les atomes indiquent la démarche qu’il faudrait prendre pour avoir une 
représentation certes ingénieuse, mais éloignée du chemin effectivement développé par M.H. 
Stone, un chemin beaucoup plus riche. En fait, pour une algèbre atomique, il y a une suite de 
théorèmes qui sont importants, mais qui ne permettent pas encore d’entrevoir la grande 
nouveauté apportée par le mathématicien américain. Pour l’instant, on peut démontrer que 
toute algèbre finie est atomique, et les résultats d’A. Tarski11 prouvent que la condition 
nécessaire et suffisante pour qu’une algèbre booléenne A soit isomorphe à un corps de tous les 
sous-ensembles de quelques ensembles est que A soit complète et, justement, atomique. Mais, 
comme le souligne L. Henkin : 

Malheureusement, nous n’avons pas démontré le théorème de représentation pour toutes les 
algèbres de Boole, parce qu’il existe des algèbres de Boole où ϕ [il s’agit, pour L. Henkin, de la fonction 
censée établir l’isomorphisme] n’est pas biunivoque. En effet, on trouve des algèbres de Boole où ϕ(x) 
est vide pour chaque élément x, c’est-à-dire des algèbres sans aucun atome.12 

																																																								
8 M.H. Stone, « The Theory of Representation of Boolean Algebras », art.cit. ; p. 50. 
9 R. Sikorski, Boolean Algebras, SpringerVerlag,  Berlin-Heidelberg-New-York, 1969 ; p. 27. 
10E. Schröder, Vorlesungen über die Algebra der Logik (Exakte Logik), vol. II, Teubner, Leipzig, 1891 ; en 
particulier §  47. 
11 En particulier, A. Tarski, « Zur Grundlegung der Bool’schen Algebra », I, in Fundamenta Mathematicae, vol. 
XXIV, Varsovie, 1935 ; pp. 177 – 198. 
12 L. Henkin, La structure algébrique des théories mathématiques, Gauthier-Villars, Paris, 1956 ; p. 16. 



76 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

Un exemple classique d’algèbre non atomique est l’ensemble de nombres réels (r∈ R), tels 
que 0 ≤ r  < 1. Un intervalle donc fermé à gauche et ouvert à droite. Si on nomme B, 
l’ensemble de toutes les réunions finies d’intervalles fermés à gauche et ouverts à droite, on 
peut obtenir une algèbre booléenne sans atomes. C’est précisément à partir de cette 
constatation que, du point de vue épistémologique, la volonté de garder une « analogie 
stricte » entre théories des groupes et algèbres des classes apparaît encore plus forcée qu’elle 
le semblait auparavant. En effet, M.H. Stone nous dit que les deux milieux ont besoin de 
chemins différents, mais c’est aussi en ce sens que l’analogie entrevue au départ devient en 
même temps  plus douteuse, mais également prometteuse en développements inattendus. En 
effet, quand il s’agira de trouver des représentants sur lesquels le théorème puisse 
« s’appuyer », on devra choisir une classe particulière d’ensembles, les idéaux. C’est alors, 
précisément pour ce faire, que, si nous suivons la première partie de la démonstration de M.H. 
Stone, le détour auquel on a précédemment fait référence devient consistant. En fait, M.H. 
Stone observe que : 

[…] les algèbres booléennes peuvent être considérées comme des instances spéciales des 
systèmes connus en tant qu’anneaux abstraits, [et cela] nous permet d’appliquer les concepts et les 
résultats de la théorie algébrique moderne directement en relation aux buts de notre travail. Nous 
montrerons en détail que les algèbres booléennes sont identiques aux anneaux avec unité et où tout 
élément est idempotent.13 

En effet, ce premier pas ouvre à la possibilité d’établir un pont de conversion entre le concept 
d’algèbre booléenne et celui d’anneau booléen. Même si ce passage peut sembler aller de soi, 
le fait qu’on se trouve vite confronté à la rigueur des passages formels oblige à l’articulation 
détaillée  de chaque élément constituant le sens de ce premier détour. Comme résultat, cela ne 
donne pas tout simplement une démonstration formelle, mais – et on serait d’autant plus tenté 
de dire – aussi un nouveau thème de recherche épistémologique.  Voyons donc comment cette 
première partie s’articule car, comme l’écrivent P. Halmos et S. Givant : 

Les théories des algèbres booléennes et des anneaux booléens sont reliées très strictement, en 
fait elles sont deux manières différentes de regarder la même chose. Plus précisément, chaque algèbre 
booléenne peut être transformée en un anneau booléen en définissant proprement les opérations de 
l’addition et de la multiplication, et inversement, tout anneau booléen peut être transformé en une 
algèbre booléenne en définissant proprement les opérations de réunion, d’intersection et de 
complémentation.14 

Au-delà de la question technique concernant la véritable transformation d’une opération dans 
l’autre de telle sorte que les résultats soient conservés, ce qui est particulièrement intéressant 
de la citation précédente est l’indication qu’algèbres et anneaux booléens regardent « la même 
chose ». En quelque sorte, l’identification de cette « même chose » est la clé de voûte de toute 
l’analyse qu’on est en train de conduire  d’autant plus que cette unification possible peut 
devenir l’un des caractères les plus intéressants, du point de vue épistémologique, des 

																																																								
13 M.H. Stone, « The Theory of Representation of Boolean Algebras », art.cit. ; p. 38. 
14 S. Givant & P. Halmos, Introduction to Boolean Algebras, Springer, Berlin – New York ; p. 14. 



77 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

mathématiques dans leur globalité. C’est-à-dire que ce mouvement d’inclusion peut, par la 
suite, être ultérieurement étendu en y incluant certains autres objets mathématiques qui sont, 
pour ainsi dire, légèrement décalés. Par exemple, dans notre cas spécifique, on peut faire 
rentrer dans cette dynamique d’identification partielle certains  types spéciaux de treillis.  Par 
ailleurs, et cela est très significatif car il nous indique qu’il s’agit d’un sens dynamique et non 
statique qu’il faut attribuer à cette détermination de relations, les auteurs du texte précédent 
ajoutent peu après, en nuançant l’affirmation que nous sommes est en train de commenter, 
que la relation entre algèbres et anneaux booléens revient à dire qu’ils sont « équivalents du 
point de vue définitionnel » (definitionally equivalent).  

Évidemment, il ne s’agit pas de la découverte d’une propriété qui peut être utilisée de 
manière intuitive. Au contraire, il s’agit d’une relation précise établie par les moyens 
s’articulant dans la transformation des opérations précédentes.  

Or, la chose la plus significative du point de vue philosophique est que cela nous 
montre comment peuvent apparaître, dans les différents champs mathématiques, de nouvelles 
liaisons entre des milieux qui semblaient n’avoir rien en commun. Par là, on établit des 
nouveaux points de contact entre des moments différents de la recherche mathématique et, par 
suite également, ces mêmes moments donnent un sens différent aux diverses phases de 
l’histoire des mathématiques qui avaient conduit à leur apparition. Répétons ce concept : ces 
nouvelles relations entre des moments différents s’instituent comme des objets nouveaux 
capables de donner, à rebours, une signification nouvelle aux moments qui en avaient permis 
le jaillissement. C’est en ce sens que dans notre analyse spécifique, le problème prend un sens 
philosophique précisément parce qu’il s’agit de donner un sens un peu plus ample à la 
locution « la même chose ». Qu’est-ce que cela veut dire ?  

Il est évident qu’il ne s’agit pas de questionner les objets en eux-mêmes, mais, en 
quelque sorte, de comprendre la manière de les articuler. Le point crucial concerne donc la 
dynamique de la création d’objets mathématiques et non la statique des objets eux-mêmes. 
C’est pour cela que toute l’analyse qu’on vient d’articuler  jusqu’à présent permet d’avoir une 
idée des richesses implicites, et ce de manière un peu plus approfondie philosophiquement 
parlant, contenues dans un terme dont il a souvent été question lorsqu’on discute de création 
dans le milieu des disciplines scientifiques, à savoir, celui de structure mathématique et ce 
qu’il faut entendre par là.  Comme on le sait, il s’agit de l’un des grands pivots des 
mathématiques du 20e siècle, du moins après l’effort d’éclaircissement conduit par Bourbaki. 
Nous en reprenons la définition classique : 

On peut maintenant faire comprendre ce qu’il faut entendre, d’une façon générale, par une 
structure mathématique. Le trait commun des diverses notions désignées sous ce nom générique, est 
qu’elles s’appliquent à des ensembles d’éléments dont la nature n’est pas spécifiée ; pour définir une 
structure, on se donne une ou plusieurs relations, où interviennent ces éléments [...] ; on postule ensuite 
que la ou les relations données satisfont à certaines conditions (qu’on énumère) et qui sont les axiomes 
de la structure envisagée. Faire la théorie axiomatique d’une structure donnée, c’est déduire les 



78 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

conséquences logiques des axiomes de la structure, en s’interdisant toute autre hypothèse sur les 
éléments considérés (en particulier, toute hypothèse sur leur « nature » propre).15 

Je ne veux pas rentrer dans le débat concernant l’hypothèse qui voudrait que la notion de 
structure puisse (ou pas) « épuiser » toutes les mathématiques. Je ne le crois pas, mais cela 
n’est pas important en ce moment. Du point de vue épistémologique, ce qui est décisif dérive 
des suggestions que cette notion met à notre disposition pour la recherche qu’on est en train 
de conduire. Ce qui est alors en quelque sorte déterminant est que, suivant cet axe de 
compréhension et à certains égards, il est désormais inutile ou, du moins, tout à fait partiel, de 
s’interroger dans la tentative de spécifier la nature des objets mathématiques si on poursuit 
l’idée d’éclaircir le sens épistémologique profond de ces disciplines. 

 On remplace cette interrogation par une sorte de projet orienté par le pouvoir des 
axiomes spécifiques, et c’est pour cette raison que l’activité philosophique doit, pour ainsi 
dire, ralentir cette dynamique. L’analyse philosophique doit y voir un projet d’articulation et 
analyser cette dimension de « projet ». De surcroît, elle doit profiter du fait que cela laisse 
entrevoir l’établissement d’une cartographie 16  des relations car, au fond, les axiomes 
n’expriment, de manière quelque peu figée, qu’une gamme de relations possibles. Au fond, 
suivant la vision axiomatique, on fixe une structure et on la « laisse » évoluer par les moyens 
dont elle est pourvue ; la réflexion philosophique doit fixer l’attention sur la constatation que 
cette évolution conceptuelle concerne, bien sûr, aussi bien l’histoire des mathématiques que la 
manière d’établir des relations. C’est pour cette raison que la réflexion philosophique trouve 
dans la cartographie de ces relations le point de départ pour établir une logique nouvelle 
philosophiquement significative. A partir de ces considérations, on peut déterminer deux 
éléments analytiques fondamentaux, l’un plus général, l’autre plus spécifique en vue de mieux 
caractériser le théorème de représentation de Stone: 

1. L’idée d’éclairer les relations possibles, où cette nouvelle conceptualisation se 
configure en amont par rapport aux objets censés les valider, s’entrecroise 
profondément avec le projet d’une authentique logique d’inspiration 
phénoménologique. Cela au sens où le premier élément théorique de cette logique 
devrait être d’indiquer quelles relations sont passibles de faire du sens et cela 
indépendamment des objets qui pourraient, ou non, être concernés. Cela en vue de 
caractériser tout élément censé constituer une logique de l’approche rationnelle du 
monde. Toute cette activité met de côté le problème de déterminer la nature des objets 
mathématiques (et lato sensu des objets en général) et permet de libérer des énergies 
en vue de comprendre, plus proprement et d’un point de vue strictement logique, aussi 

																																																								
15 N. Bourbaki, « L’architecture des mathématiques », in [F. Le Lionnais], Les grands courants de la pensée 
mathématique, Hermann, Paris, 19982 ; pp. 40 – 41. 
16 Je reprends ce terme à G.-C. Rota qui, dans son article « Fundierung », le voit comme l’un des grands axes de 
recherche pour fonder une véritable logique phénoménologique. 

Pour cela, G.-C. Rota, Phénoménologie discrète. Ecrits sur les mathématiques, la science et le langage, 
Mémoires des Annales de Phénoménologie, Beauvais, 2005. 



79 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

bien le raisonnement mathématique que ce que ce type de raisonnement peut apporter 
à toute articulation rationnelle de la pensée17. 

2. De manière philosophiquement dérivée par rapport à la question fondatrice qu’on 
vient d’introduire, il est clair que tout ce qu’on a fixé jusqu’ici, surtout en ce qui 
concerne le jeu d’analogies que les réflexions conduites par M.H. Stone ont présenté, 
doit être repensé à l’intérieur de ce nouveau cadre conceptuel totalement transparent 
aux déterminations objectives. Pour le dire de la manière la plus claire, il faut 
s’efforcer d’éliminer de tout ce qui précède la notion d’objet au sens élémentaire – ou 
ontologique – et de regarder comment cela articule différemment ce qu’on vient de 
présenter. 
 

Le problème introduit en premier lieu sous-entend un projet tellement vaste qu’il ne peut pas 
être traité dans ce qui suit, tandis que le deuxième point, dans sa limitation, permet une 
analyse un peu plus approfondie.  A ce propos, il faut revenir sur la nécessité d’abandonner la 
notion d’objet élémentaire et la lier au thème spécifique du théorème de Stone. Par là, il faut 
comprendre quel est le déplacement important qui a eu lieu : les termes de confrontation ne 
sont plus les éléments basiques normalement acceptés pour étudier une création 
mathématique – qu’ils soient, en général, des nombres ou des points –, mais justement les 
relations créatrices. Et c’est à partir de ce changement de projet, tout explicité ou non 
explicité qu’il soit, que les analogies seront espérées, soupçonnées et recherchées. Ce sera en 
vertu des relations que certains objets les validant seront créés et non vice versa. 

Par le biais de ce nouveau critère de construction, on vide les étants mathématiques 
élémentaires de tout coefficient ontologique primitif. Le poids ontologique est déplacé dans la 
direction d’une plus grande liberté créatrice qui concerne aussi bien la possibilité de donner 
des figures différentes d’une même structure que la possibilité de rendre ces mêmes structures 
comparables dans un sens beaucoup plus large que ce qu’il était permis par une simple 
confrontation d’objets élémentaires. En ce sens, il est clair que s’interroger sur l’analogie que 
décrivait M.H. Stone entre groupes abstraits et algèbres de Boole devient, avant tout, 
« pertinent » également d’un point de vue philosophique et non exclusivement d’un point de 
vue mathématique. Car il n’y a aucune autre manière possible, pour que le terme d’analogie, 
dont traite M.H. Stone, fasse du sens : il s’agit d’un rapport entre structures et non entre 
objets. Tout au plus il s’agit d’un rapport entre objets validant des structures et il est clair que, 
pour parler le langage habituel de la philosophie, la primauté ontologique revient aux 
relations. 

D’autre part, la notion elle-même d’analogie doit être repensée entièrement puisqu’elle 
ne peut plus indiquer une quelconque correspondance biunivoque que l’on aurait en point de 
mire entre un objet d’un milieu et un autre objet situé ailleurs. On n’en est plus là ; on est 

																																																								
17 Il faut répéter que je n’entends pas non plus dire que cela épuise toute prise rationnelle du monde, 

mais il est évident que disposer d’une cartographie des relations de création des objets idéaux constituerait la 
phase préalable à la constitution d’une telle logique. 



80 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

concerné par un problème qui est tout aussi bien d’une nature conceptuelle différente 
qu’englobant une possibilité de détermination beaucoup plus vaste. Autrement dit : ce qu’on a 
en vue est quelque chose qui, si l’on veut reprendre les termes de la rhétorique, ressemble 
beaucoup plus à une allégorie qu’à une simple analogie. Du moins au sens où l’allégorie est 
censée exprimer un concept, une idée, par le biais d’une image. En ce cas, en se limitant à 
une et une seule signification – puisque le problème serait de dénicher s’il y en a d’autres 
également admissibles –, ce dont il est question ici est l’identité de la relation qu’il y a entre 
groupes abstraits et permutations et celle qu’il y a entre algèbre de classes et algèbre 
booléenne. Cette identité sui generis exprime l’idée de la « relation thématique » dont il s’agit 
de donner une image – et tel est le point effectivement plus allégorique qu’analogique – en 
l’exprimant par les objets qui la représentent ou, on serait tenté de dire, qui l’incarnent sans, 
pour autant, épuiser les possibilités de représentation ultérieure. 

Du point de vue strictement épistémologique c’est seulement à l’intérieur de ce 
nouveau cadre conceptuel que le chemin entrepris par M.H. Stone devient cohérent. Il s’agit 
de « répéter » et/ou de trouver des images d’une idée, la relation d’isomorphisme, et, en ce 
sens, il est parfaitement correct de soutenir que les deux chemins visés – d’un côté la relation 
entre groupes abstraits et permutations, de l’autre entre algèbres de classes et algèbres 
booléennes – sont strictement connectés et analogues, car c’est la question d’une 
représentation, d’une « figuration » de la relation thématique qui est en jeu. Mais cela ne peut 
s’appuyer que sur le concept d’allégorie tel qu’on vient de le présenter et, dans le cas 
spécifique qui nous occupe, en vertu du sens qu’on a attribué à la notion de structure. On peut 
raisonnablement soutenir que la cohérence épistémologique est due au fait qu’il y a 
emboîtement d’une ou de plusieurs analogies qui sont, dans une certaine mesure, ce qui 
constitue l’articulation fine de l’allégorie. Ce qu’il faut tout de même garder à l’esprit est 
qu’il s’agit de deux choses différentes. 

Dans cette perspective on peut également admettre, mais l’admissibilité demeure, 
répétons-le, plus allégorique qu’analogique, aussi ce que M.H. Stone ajoutait au sujet des 
nouveaux objets mathématiques qu’il fallait introduire, à savoir le besoin qu’on a d’utiliser les 
idéaux premiers comme pivots qui permettront effectivement de soutenir le travail menant à 
la représentation véritable sans que cela diminue la relation qui existe entre les mondes 
différents qu’on tente de relier. Comme je l’ai déjà dit, la question de l’introduction nécessaire 
des idéaux montre, tout en restant dans une unité qui demeure telle en tant que tentative 
d’exprimer une identité de relation, combien on s’éloigne d’une correspondance triviale entre 
groupes abstraits et algèbres booléennes. 

Il vaut donc la peine de suivre le chemin par lequel ces objets nouveaux sont introduits 
tout en sachant qu’ils vont remplacer, d’une manière quelque peu inattendue, la fonction 
jouée précédemment par les atomes. On peut résumer le procédé dans une première phase par 
les deux points suivants : 



81 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

1. On introduit la notion d’idéal et on montre que cette notion rend explicites certaines 
relations avec d’autres structures. Cela représente, de toute évidence, un élargissement 
considérable des possibilités d’articuler le sujet de recherche à d’autres filières de 
l’activité mathématique. En ce sens, il est clair qu’on vient de dénicher un fond qui 
pourra constituer la base pour créer et sonder des nouveaux remplissements 
allégoriques. On établit, par exemple, les relations avec le concept de treillis. A la 
suite, on articule mieux le concept même d’idéal pour arriver à ce dont M.H. Stone a 
besoin, à savoir les concepts d’idéal maximal et d’idéal premier.  

2.  Il y a deux problèmes techniques à résoudre : d’un côté il faut qu’il y ait convergence, 
dans une algèbre booléenne, entre l’idée d’idéal maximal et celle d’idéal premier ; de 
l’autre, il faut garantir l’existence, en abondance 18 , pourrait-on dire, d’idéaux 
maximaux. Le premier problème est résolu par un théorème affirmant qu’un idéal 
booléen M est maximal si et seulement si il est premier. On nomme habituellement ce 
résultat la caractérisation de Stone. Le deuxième problème ne peut être résolu que sur 
la base du Lemme de Zorn affirmant, dans une des différentes formulations par 
lesquelles on le présente habituellement, qu’un ensemble partiellement ordonné 
inductif admet un élément maximal. 

 

Pour nous cela est presque suffisant, il nous faut seulement encore une considération : M.H. 
Stone démontre aussi que tout idéal propre – c’est-à-dire un idéal qui ne soit ni 0, ni 1 – dans 
une algèbre booléenne est inclus dans un idéal maximal. Il s’agit du théorème de l’idéal 
maximal qui a, dans notre vision des choses, la plus grande importance car il délimite par un 
chemin spécial les « éléments » dont on a besoin pour établir le véritable théorème de 
représentation. Cette « individuation d’éléments » est « géniale » (ce qui est à entendre 
comme expression d’admiration de la part d’un non-mathématicien) et peut être bien saisie 
par une formulation particulièrement claire du théorème de l’idéal maximal que nous 
empruntons à S. Givant et P. Halmos : 

Pour tout idéal propre M dans une algèbre booléenne B, et pour tout élément p en B qui 
n’appartient pas à M, il existe un idéal maximal qui contient M et qui ne contient pas p.19 

Voilà le passage-clé qui retrouve, en quelque sorte, la réciproque des atomes, à savoir ce dont 
on a besoin pour établir un véritable théorème de représentation : un idéal maximal identifie 
un ensemble et le point qu’on cherche pour établir la représentation ne peut être obtenu que 
par complémentation de ce même ensemble. Il s’agit, à présent, d’établir d’abord la notion 
d’homomorphisme pour une algèbre booléenne suivie de celle d’isomorphisme et, par la suite, 
de prouver que toute algèbre booléenne est isomorphe à un corps d’ensembles, mais l’on peut 
abandonner à présent le détail de cette démonstration car elle a déjà fourni l’élément essentiel 
au sens épistémologique, à savoir la fonction jouée par les idéaux maximaux. 

																																																								
18 Je reprends cette locution à S. Givant & P. Halmos, Introduction to Boolean Algebras, op. cit. ; p. 172. 
19 Ibidem, p. 175. 



82 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

* 
* * 

Cela étant, il y a un autre enrichissement possible que, jusqu’à présent, nous avons 
volontairement passé sous silence, mais qui, en réalité, ne sort aucunement de l’interprétation 
quelque peu allégorique qu’on vient de donner. En fait, comme on le sait, même si ce ne fut 
pas le chemin suivi par M.H. Stone, son théorème de représentation peut être démontré en 
exploitant un des caractères intéressants des algèbres booléennes, c’est-à-dire leur nature 
duale. Pour faire bref, le théorème est très souvent démontré en utilisant les ultrafiltres, notion 
duale par rapport à celle d’idéal maximal. 

Pour résumer les résultats, on peut bien affirmer que si l’on suit la démarche des 
ultrafiltres, un point est retrouvé par le biais des ensembles qui le contiennent – en termes 
topologiques : les voisinages qui le contiennent – ; si l’on suit la démarche des idéaux, ceux-ci 
identifient l’ensemble, hormis le point recherché et on établit donc ce point comme ensemble 
complémentaire. 

En quelque sorte, par ce biais, on est conduit à comprendre qu’une allégorie, 
précisément puisqu’il s’agit d’exprimer une idée, ne se résorbe pas exclusivement dans 
l’expression elle-même. C’est-à-dire que les ultrafiltres permettent aussi d’exprimer, de 
manière également correcte, cette structure isomorphe que le théorème de représentation de 
Stone s’occupe de prouver. Il s’agit, encore une fois, d’une image de la « même chose ».  

Clairement, ce qui précède est à intégrer dans la dimension d’un projet dont, tout au plus, 
on ne vient d’esquisser que quelques-unes des idées directrices. Ces idées peuvent être 
brièvement synthétisés en répondant aux questions suivantes : 

1. Strictement relié au point de départ choisi : quel est le sens qu’ont pris les concepts 
d’égalité ou d’identité ? 

2. Qu’est-ce que nous apprend, dans les termes d’une contribution à la compréhension 
des dynamiques internes aux mathématiques, la démarche qu’on vient de présenter ? 

3. De quelle manière le résultat de M.H. Stone, mais surtout tout ce qui en découle dans 
les termes de la réflexion conduite sur l’analogie, peut-il être intégré dans la tentative 
de construire une logique philosophique qui ne tente plus de copier les résultats de la 
logique mathématique? 
 

Pour répondre à la première question, il est clair qu’on vient d’obtenir un agrandissement 
considérable du champ d’action de l’idée d’identité dont on était parti. Et la première 
considération est que ce concept est devenu une sorte de terme dernier d’un processus. Il est 
intéressant de remarquer que l’utilité pratique de ce processus lui-même est déterminée par le 
fait de saisir, à chaque moment de la construction  de la connaissance, que ce qu’on obtient 
n’est au fond autre chose qu’un élément de ce même parcours, un palier. Une propriété 
partagée par tous ces paliers est l’« être ouvert vers ». Au fond, toute forme utile dans le 
chemin de la connaissance doit se caractériser par le fait d’être « au milieu du gué » ou, pour 



83 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

le dire autrement, par le fait de se situer dans une structure d’ordre, certes partielle, mais 
jamais comme l’élément final de cette même structure d’ordre. 

C’est sous cet angle d’observation que l’identité revêt une fonction particulière : elle 
devient une sorte d’image parmi d’autres et représente la forme extrême de ce même chemin. 
Si on considère les « morphismes » comme le sujet principal de recherche dans l’activité 
visant à connaître mathématiquement, à l’intérieur de la famille, des problèmes du type de 
celui qui a été résolu par M.H. Stone, il est alors clair que l’expression de l’isomorphisme 
accompli boucle et achève, en un certain sens, tout le parcours. Mais, comme toujours, une 
réponse n’est, philosophiquement, que l’ouverture de questions nouvelles.  Pour cette raison, 
il faut être très attentifs au fait qu’il y a au moins deux manières presque opposées de 
considérer l’isomorphisme atteint: 

1. on peut le regarder comme un résultat qui achève, tout au plus, un champ de 
recherche. Comme la conclusion d’un long chemin servant à montrer qu’on ne parlait 
effectivement que des « mêmes choses ». Cette manière de voir les choses est tout au 
plus l’évolution de l’attitude qui nous laissait complètement insatisfait lorsqu’on nous 
présentait la relation d’identité.  

2. D’autre part, la construction de l’isomorphisme peut, à elle seule, nous inciter à 
poursuivre la recherche en deux sens bien différents: 
 
a) On peut étudier tout le processus créateur qui est monté jusqu’à ce point et qui a 

permis à la communauté des mathématiciens (et des philosophes aussi) la 
construction de nouveaux objets mathématiques et de nouvelles relations, entre 
autres la relation entre anneaux et algèbres et, partant, un sens nouveau des idéaux 
et des ultrafiltres. 

b) On peut regarder toute cette dynamique d’un point de vue plus profondément 
épistémologique : si l’on regarde la même chose de deux points de vue différents, 
on dispose, à certains égards, de deux choses différentes quant à leur pouvoir 
créatif. C’est ce pouvoir créatif qui pourra, ou non, être remis en jeu. Autrement 
dit, l’isomorphisme qu’on a retrouvé permet, d’un côté, de parler le même langage 
pour deux champs qui paraissaient fort différents, mais, de l’autre côté, il est 
toujours possible que ces mêmes champs établissent des liens et des possibilités 
d’évolutions différentes. 
 

C’est surtout à ce qui vient d’être introduit dans l’articulation du deuxième point précédent 
que doit être consacrée l’attention des philosophes. C’est par ce biais qu’un « résultat final » 
peut être considéré comme une nouvelle source de suggestions, comme une connaissance 
d’ordre supérieur qui permet une nouvelle aventure de la connaissance. C’est dans cette 
direction que chaque résultat n’a de sens qu’en tant qu’ouverture vers un futur. Même le cas 
spécifique du théorème de Stone, la construction d’un isomorphisme entre deux « points de 
vue » différents, n’empêche pas qu’on puisse s’ouvrir vers de nouvelles analogies créatrices.  



84 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

D’ailleurs, si la relation d’identité est considérée à la lettre, comme cela semble 
suggéré par une attitude qui se contente tout simplement du « résultat », on n’obtient que le 
« non changement ». Certes, même dans ce cas, il s’agit bien d’une relation dont on a besoin, 
mais son pouvoir expressif est limité car elle se configure précisément comme la « forme 
limite » de l’enchaînement producteur de connaissances. Cela est dû au fait que la 
connaissance demeure essentiellement une ouverture de sens, une urgence tournée vers le 
futur. Cette ambition vers le savoir n’est pas une composante secondaire de la connaissance, 
au contraire, il n’y a pas de connaissance sinon dans cette perpétuelle ouverture. C’est-à-dire 
qu’atteindre même une forme d’isomorphisme ne doit pas faire oublier qu’il s’agit d’une 
identité par rapport à un ou à plusieurs paramètres. Car il est vrai que, modulo 12, midi et 
minuit sont la même chose, mais il suffit de regarder au dehors pour se rendre compte qu’une 
identité par rapport à un paramètre ne fait qu’exalter des possibilités créatrices qui ne sont 
pas, pour autant, épuisées. 

Dans un certain sens, tout le chemin qu’on vient d’accomplir peut être résumé par les 
mots très éclairants d’A. Weil : 

Rien n’est plus fécond, tous les mathématiciens le savent, que ces obscures analogies, ces 
troubles reflets d’une théorie à une autre, ces furtives caresses, ces brouilleries inexplicables ; rien ne 
donne aussi plus de plaisir au chercheur. Un jour vient où l’illusion se dissipe ; le pressentiment se 
change en certitude ; les théories jumelles révèlent leur source commune avant de disparaître […] ; on 
atteint à la connaissance et à l’indifférence en même temps.20 

Deuxièmement, il y a un autre projet, plus profondément phénoménologique, car il vise au 
sens du mot isomorphe lui-même et peut utiliser cette notion pour créer l’enchaînement des 
sciences qu’E. Husserl avait en point de mire dans sa Logique formelle et logique 
transcendantale. Le chemin conceptuel qui nous introduit dans cette recherche est donné par 
une considération très profonde d’H. Weyl : 

Une science ne peut établir son domaine de recherche que jusqu’à une application isomorphe. 
Elle reste totalement indifférente à l’« essence » de ses objets. Ce qui distingue les points réels dans 
l’espace des triades de nombres ou d’autres interprétations de la géométrie, on [26] ne peut le savoir 
(kennen) que par l’intuition. Mais l’intuition n’est pas ce repos bienheureux que rien ne pourrait venir 
troubler. Elle s’expose au dilemme et à l’aventure de la connaissance (Erkenntnis). Ce serait une folie 
d’espérer que la connaissance révèle à l’intuition quelque secrète essence des choses cachées derrière ce 
qui est manifestement donné dans l’intuition. L’idée d’isomorphisme marque à l’évidence la limite 
insurpassable du savoir.21 

Il est difficile de trouver quelque chose qui soit plus riche dans la dimension du projet tout en 
délimitant, à l’intérieur de son champ propre, les possibilités de tout discours scientifique. Il 
est clair aussi qu’il faut quelques précisions supplémentaires pour éviter toute 

																																																								
20 A.Weil, « De la métaphysique aux mathématiques » in Œuvres Scientifiques, vol. II, Springer Verlag, New 
York – Heidelberg – Berlin, 1960 ; p. 408. 
21 H.Weyl, Philosophie des mathématiques et des sciences de la nature, trad. C. Lobo, [à paraître] MetisPresses, 
Genève, 2016 ; pp.  42 – 43. 



85 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Quelques enjeux philosophiques des théorèmes de représentation. (I) Le théorème de représentation de Stone | Albino Attilio Lanciani 

 
 

	

	

mécompréhension grave. Je n’entends aucunement soutenir que cela épuise radicalement tout 
processus de connaissance ; d’ailleurs H. Weyl aussi renvoie à un fondement sous-jacent et 
permettant de soutenir la construction scientifique. Il faut toujours se souvenir que nous nous 
mouvons dans la tentative d’isoler une logique plus profondément au sens où il nous faut 
viser, par là, la « structure »  qui soutient l’approche rationnelle du monde. C’est pour cela 
que je préfère me limiter à la stricte considération de ce que H. Weyl vient d’affirmer et qui 
peut être utile pour toute analyse : si les sciences peuvent, tout au plus, aspirer à une 
représentation isomorphe d’un champ d’analyse, cela veut dire que la structure scientifique 
qu’on superpose à la réalité en est, justement et encore tout au plus, une représentation idéale 
dont les caractères de cohérence doivent être internes – avec tout un fondement logique qu’il 
faut à tout prix sauvegarder – et non externes. Les caractères qui concernent l’extérieur sont 
ceux d’une forme d’adéquation qui, d’ailleurs, ne concerne pas l’« en soi même de la 
réalité », mais la prévision de certains événements qui sont, eux aussi, épurés de plusieurs 
composantes réelles. Car, comme on l’a déjà caractérisée à maintes reprises, la réalité est, elle 
aussi, instituée. En quelque sorte, le modèle scientifique est, lui aussi, une allégorie conduite 
à ses conséquences : encore une fois, il s’agit d’exprimer une idée sans que le modèle 
scientifique censé se rapporter à la réalité ne se confonde avec elle ni ne soit, non plus, 
épuisé par elle. 

Si on se limite à la considération du « pouvoir allégorique » comme capacité de 
création idéale, il est clair qu’il est destiné à rester tel quel tout en s’épanouissant dans des 
figures différentes. C’est alors aussi dans cette direction que la phénoménologie peut tirer 
profit du travail que les mathématiciens accomplissent. En fait si les sciences peuvent, tout au 
plus, aspirer à une sorte d’isomorphisme entre leur monde et le monde d’une formalisation 
réalisée à l’aide d’une théorie, il est alors clair que les formes admissibles de cet 
isomorphisme et, surtout, la manière de l’articuler, sont un sujet d’étude pour une logique 
concernée par toute approche sensée du monde. 

En quelque sorte, que les mathématiques disposent ou non d’un monde « concret », 
cela ne change pas grande chose à ce que celles-ci peuvent apporter à la recherche 
philosophique : en pourvoyant les critères ou, pour mieux le dire, les différentes figures selon 
lesquelles une théorie des relations peut se développer, elles apportent une sorte de réservoir 
de possibilités d’articulation rationnelle de ce même monde qui, par ailleurs, doit constituer le 
référent ultime de toute spéculation philosophique. 

Les mathématiques nous offrent, entre autre chose, cette possibilité de retrouver une 
manière de donner sens au parcours suivi jusqu’à présent. Cela se fait en fixant les bornes des 
chemins possibles et en laissant libres les développements permis par une créativité qui 
demeure encore analogique et/ou allégorique. 

 




