
177 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

El esquematismo y los números. 
La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénomé-
nologique.  
Sacha Carlson Université Catholique de Louvain. Filósofo. Compositor. 
www.sachacarlson.com 
Traducido por Pablo Posada Varela 
	

	

	
§1. – Introducción 

 

Como sabemos, la obra de Marc Richir, ciertamente masiva e imponente, se ha elabo-
rado, ante todo, al modo de una refundación de la fenomenología, es decir, en cierto sentido, 
como una continuación, singular y sin duda infiel en punto a la letra, de la obra de Husserl 
(sin tampoco renunciar a discutir los aportes de fenomenólogos y filósofos posthusserlianos 
como Heidegger, Merleau-Ponty, Patočka, Derrida, Lévinas, etc.), al tiempo que se inspiraba, 
igualmente, del criticismo kantiano y fichteano. Pero sabemos también que Richir ha puesto a 
prueba a menudo su propio proceder fenomenológico contrastándolo con otros campos disci-
plinares tales como la historia, la antropología, la mitología, lo político, la estética, la episte-
mología, la física y las matemáticas1. Ahora bien, en lo relativo a la confrontación con las 
matemáticas, y que constituye el objeto de este artículo, el texto de las Recherches phénomé-
nologiques2 es ejemplar: Richir parte, en el primer tomo, de una cerrada discusión (aunque a 
menudo implícita) con Husserl y los neoplatónicos, con Kant y Heidegger, Fichte y Merleau-
Ponty, para desembocar, ya desde las primeras páginas del segundo tomo, en la necesidad de 
contrastar su ensayo de fundación con el propio de las matemáticas. Será lo que nos proponga 

																																																								
1 Para una presentación general de la obra de Marc Richir, con todas las dimensiones evocadas, puede consultar-
se: M. Richir, L’écart et le rien. Conversations avec Sacha Carlson, Jérôme Millon, Grenoble, 2015. Para una 
presentación global, en español de la fenomenología richiriana, podemos remitirnos a: Pablo Posada Varela, "En 
torno a la singladura filosófica y fenomenológica de Marc Richir», (Eikasia n°40, 2011, pp. 239-290), así como 
a "Algunos aspectos de la fenomenología de Marc Richir", (Revista filosófica de Coimbra, nº 46, 2014) o el 
estudio introductorio y dossier complementario contenido tanto al principio como al final del libro de Richir, La 
contingencia del déspota, Brumaria, Madrid, 2014. En francés puede leerse también: Alexander Schnell, Le sens 
se faisant. Marc Richir et la refondation de la phénoménologie transcendantale, Bruselas, Ousia, 2011; Robert 
Alexander: Phénoménologie de l’espace-temps chez Marc Richir, J. Millon, Grenoble, 2013; Florian Forestier, 
La phénoménologie génétique de Marc Richir, Springer, col. « Phaenomenologica », 2014; Sacha Carlson, « 
L'Essence du phénomène. La pensée de Marc Richir face à la tradition phénoménologique », in Eikasia. Revista 
de Filosofia n° 34, 2010, pp. 199-360. Pueden consultarse, por lo demás, otros artículos y algunos libros de Ri-
chir (en francés y en español) en la página: www.laphenomenologierichirienne.org. 
2 M. Richir, Recherches phénoménologiques (I-II-III). Fondation pour la phénoménologie transcendantale, 
Ousia, Bruxelles, 1981; Recherches phénoménoménologiques (IV-V). Du schématisme phénoménologique trans-
cendantal, Ousia, Bruxelles, 1983. Citaré a partir de ahora ambos tomos, respectivamente, por las siguientes 
abreviaturas: RP/1; RP/2. El texto de las Recherches está disponible en la página web: 
www.laphenomenologierichirienne.org 



178 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

bajo la forma de un comentario pormenorizado de algunos pasajes clave del célebre ensayo de 
Dedekind de 1887 sobre los números3. 

Para comprender el sentido de esta confrontación de nuestro fenomenológico con el 
texto de este gran matemático, necesito recordar brevemente que, en la primera parte de su 
obra, Richir busca esencialmente mostrar que el acceso al campo fenomenológico-
transcendental tan sólo puede llevarse a cabo mediante la operación de una epojé radicalizada 
– que más adelante llamará “epojé fenomenológica hiperbólica” – y que no se contenta con 
poner entre paréntesis toda posición de ser, sino también de poner fuera de juego toda estruc-
tura intencional (es decir, también, toda ontología) y toda estructura eidética; entendiendo, 
correlativamente, suspender toda subjetividad transcendental o todo Dasein, mostrando asi-
mismo cómo, en ambos casos, nos las habemos con una suerte de ilusión a priori (lo que de-
nominará un “simulacro ontológico”), procedente de un efecto ilusorio cifrado en la retroyec-
ción hacia un a priori de lo que, no obstante, siempre está dado (y construido) a posteriori4. 
Mediante la operación de esta epojé se abre, para Richir, un campo formado por una plurali-
dad indefinida de fenómenos emergiendo previa cristalización en el ser o en el concepto, es 
decir, también antes de toda distinción entre el pensamiento y la sensación, el sueño y la 
realidad o la ilusión y la verdad. La fenomenología, tal y como entiende practicarla Richir, 
busca poner de manifiesto el campo arcaico de la experiencia in statu nascendi. 

No obstante, hay que precisar que, para Richir, este campo fenomenológico no se 
asemeja a un puro caos: se organiza – nos explica Richir – al hilo de un ritmo singular, y que 
no corresponde al de una repetición cadenciada (como la repetición que, por ejemplo, caracte-
riza la serie de los enteros naturales), ni tampoco es el propio de la temporalidad uniforme y 
continua de un flujo en decurso, sino el específico de lo que denomina el esquematismo trans-

																																																								
3 Precisemos asimismo que, por la misma época, Richir comenta y discute en paralelo los textos, contemporá-
neos del que aquí nos ocupa, de Frege y de Cantor. Cf. a propósito de Frege: « L'hérédité et les nombres », La 
liberté de l'Esprit, Balland, Paris, 1983, pp. 77-137. Sobre Cantor:  « De l'illusion transcendantale dans la théorie 
cantorienne des ensembles », Annales de l'Institut de philosophie et de sciences sociales: Philosophie et 
Sciences, U.L.B, 1986, pp. 93-118; « Une antinomie quasi-kantienne dans la théorie cantorienne des en-
sembles », Études phénoménologiques n° 3: Phénoménologie et sciences exactes, Ousia, Bruxelles, 1986, pp. 
83-115. 
4 Sobre la concepción propiamente richiriana de la reducción fenomenológica, el lector puede remitirse a algunos 
de mis textos: « El Cartesianismo de Richir. Aproximación a la tercera Meditación fenomenolológica », tr. espa-
gnole par Pablo Posada, in Investigaciones fenomenolológicas n°9,  
(www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/indice.html), 2012, pp. 383-405; « Reducción fenomenológica y “re-
ducción espinosista”. El hiper-cartesianismo de Marc Richir y el espinosismo de Michel Henry », tr. espagnole 
par Pablo Posada Varela, in Eikasia. Revista de Filosofia n° 46 (www.revistadefilosofia.com), 2012, , pp. 91-
106; « En el extremo de la hipérbole. La puesta en juego concreta de la epojé fenomenolgica hiperblica en las 
Meditaciones fenomenologicas (Comentario del §2, pp. 91-111: primera parte) », tr. espagnole de P. Posada, in 
Eikasia. Revista de Filosofia n°51 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 11-27; « La nada y el fenomeno. La 
puesta en juego concreta de la epojé fenomenologica hiperbolica en las Meditaciones fenomenoligicas (2) », tr. 
espagnole par Pablo Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia n°53 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 9-21; 
«Reducción monadológica y reducción fenomenológica: el problema de la reducción en Husserl y en Richir», tr. 
españole de P. Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia n°57 (www.revistadefilosofia.com), 2014, pp. 239-256. 
Sobre la noción de “simulacro ontológico”, cf. S. Carlson, « Reducción y ontología. Observaciones sobre la 
noción richiriana de “simulacro ontológico” », tr. española por Pablo Posada Varela, in Eikasia. Revista de Filo-
sofia n° 47 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 245-250; 



179 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

cendental de la fenomenalización. ¿Qué se ha de entender por ello? Apenas rozada en el pri-
mer tomo de las Recherches phénoménologiques, la cuestión del esquematismo se convertirá 
en central en el segundo, cuyo subtítulo, por lo demás, reza: "Del esquematismo transcenden-
tal de la fenomenalización". Cabe decir, por otro lado, que toda la obra converge hacia dicha 
cuestión. Ahora bien, esta convergencia es progresiva. De hecho, Richir parte de nuevo de lo 
que ya había abordado de modo programático en el primer tomo de la obra, pero cuyo trata-
miento quedó, según él mismo confiesa5, un tanto "deslavazado [flou]" por la ausencia de 
algunas mediaciones. Para ser más precisos, no se trató en el tomo primero de la obra la posi-
bilidad de hablar del campo fenomenológico como constituido a priori por una multiplicidad 
de fenómenos. ¿De qué tipo de multiplicidad se trata? ¿Cómo se constituye concretamente? 
¿Puede asimilarse a la teoría de números o a la teoría de conjuntos? : he ahí algunas de las 
cuestiones que no fueron abordadas. De hecho, para responder a ello se ve Richir compelido a 
retomar su problemática "a redropelo"6, aguas arriba respecto de lo que ya había sido adelan-
tado a modo de esbozo en el primer tomo de las Recherches. La cuarta Recherche se dedica 
pues a estudiar, desde un punto de vista fenomenológico, es decir, también crítico-
transcendental, la fundación de la aritmética para desentrañar progresivamente la posibilidad 
de un esquematismo de la cantidad – o, para retomar la expresión de Fichte, y que Richir uti-
liza: de la cuantitabilidad. 

Seguiré pues aquí el hilo de discusión propuesto por Richir en su cuarta Recherche, 
examinando la lectura que propone de Dedekind a propósito del problema de la definición y 
del estatuto de los números enteros y naturales. De ese modo, nos encaminaremos progresi-
vamente hacia la difícil cuestión del esquematismo que, así y todo, será abordada por una 
vertiente muy particular. No se tratará pues aquí de acceder a la cuestión del esquematismo de 
modo global, o partir de sus fuentes, en Kant y en Fichte7, sino, antes bien, de hacerlo de un 
modo más específico: concretamente a la luz del recíproco cotejo entre ritmo de la numera-
ción y ritmo de la fenomenalización, para así mostrar que el primero presupone necesariamen-
te el segundo. 

 

§2. – Los enteros naturales y el conjunto infinito (Dedekind) :  

Planteamiento de la cuestión. 

 

Tal y como acabamos de señalar, la discusión de Richir parte del intento de definición 
rigurosa de número natural debido a Dedekind (y también, por la misma época, a Frege) en su 

																																																								
5 Cf. RP/2, p. 9. 
6 RP/2, p. 10. 
7 He tratado pormenorizadamente la cuestión en otros textos, por ejemplo: S. Carlson, « Del esquematismo en 
fenomenología (Kant, Fichte, Richir) », Acta Mexicana de Fenomenología, México, 2015. 



180 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

ensayo de 18878 : resumiendo en extremo, diremos que el conjunto N se define por dos carac-
terísticas fundamentales9. En primer lugar, se trata de un conjunto bien ordenado: la sucesión 
posee un primer elemento (1 para Dedekind, 0 para Frege), y todo elemento n tiene siempre 
un sucesor n + 1. En segundo lugar, esta sucesión no tiene fin, es infinita, puesto que para 
cada elemento n siempre hay un sucesor que, a su vez, posee siempre un sucesor, y así sucesi-
vamente. Hoy en día sabemos cuán aporética es esta definición. La aporía a encontrado su 
expresión lógico-matemática con los célebres teoremas de Gödel por un lado y de el correlati-
vo de Löwenheim-Skolem (por el otro; en rigor por el lado de la teoría de modelos o de la 
"semántica"). Acaso pueda darse cuenta de ello de modo más intuitivo, resaltando dos dificul-
tades paralelas contenidas en la definición10. La primera de ellas consiste en que para concebir 
o "engendrar" (Dedekind) el núcleo lógico de las condiciones de posibilidad de la sucesión de 
los enteros naturales, o ya disponemos de la entera sucesión de los enteros naturales para así 
saber cuáles son las propiedades que se transmiten "hereditariamente" (cosa imposible en la 
medida en que la sucesión es infinita), o disponemos ya de todas las propiedades que supues-
tamente caracterizan la sucesión N, con el inconveniente de que era eso mismo lo que buscá-
bamos establecer. En otros términos, el procedimiento de fundación se mueve, aparentemente, 
en una irreductible circularidad, en virtud de la cual se hace siempre necesario presuponer, de 
un modo o de otro, la propio sucesión N, o el procedimiento de iteración sucesiva que la ca-
racteriza, para así poder explicarla11. La segunda dificultad se cifra en que la definición de los 
números naturales presupone no sólo la existencia de un conjunto infinito (lo cual es riguro-
samente imposible de establecer, como veremos enseguida), sino que también requiere qu sea 
posible discernir distintos tipos de infinitos actuales, ya que la sucesión N tan sólo podrá ser 
definida si se distingue de otros conjuntos infinitos: nos vemos pues abocados, aquí, a las "pa-
radojas del infinito", y que serán tratadas, en esencia, en la obra de Cantor. Ahora bien, como 
ya empezamos a presentir, ambas dificultades comunican en lo profundo, y precisamente por 
ello las obras de Frege, Dedekind y Cantor se hace eco constantemente, como muestra tam-
bién la propia escritura de Richir en su Recherche, que zigzaguea de continuo, a menudo im-
plícitamente, entre la problemática característica de tal autor y la de tal otro, para así labrarse 
un camino dentro de este auténtico laberinto. Así las cosas, cumple precisar que, por lo que a 
mí cuenta, abordaré esta problemática bajo un ángulo de aproximación relativamente acotado: 
el que se focalizará, precisamente, en la prueba de la existe del conjunto infinito que Dede-
kind nos propone en su ensayo. Será, digamos, el cabo suelto que nos permitirá entroncar de 
nuevo con la problemática global de este texto de Richir.  

Empecemos pues leyendo el célebre texto de Dedekind en el que nos propone su de-
mostración:  

																																																								
8 Was sind und was sollen die Zahlen, Vieweg (Paperback), Braunschweig, 1965. El íncipit del comentario richi-
riano es la célebre Carta a Keferstein del 27 de febrero de 1890 (publicada en alemán y en francés por M.A. 
Sinaceur, in L'infini et les nombres, Revue d'Histoire des Sciences, 1974, XXVII/3, pp. 271-279). 
9 Cf. M. Richir, « L'infinitésimal et l'incommensurable », Annales de phénoménologie nº10, 2011, p. 117. 
10 Cf. « De l'illusion transcendantale dans la théorie cantorienne des ensembles », art. cit., 1986, pp. 94 sq. 
11 Texto de Dedekind citado por Richir en RP/2, p. 20. 



181 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

 

"El mundo de mis pensamientos, i.e. el conjunto S de todas las cosas que pueden ser obje-
tos de mi pensar, es infinito. Pues si s designa un elemento de S, entonces el pensamiento s' de que 
s puede ser un objeto de mi pensar es, a su vez, un elemento de S. Si se lo considera como la ima-
gen φ (s) del elemento s, entonces la aplicación φ de S así determinada conduce a la propiedad de 
que la imagen S' es parte de S ; incluso S' es una parte propia de S, porque hay en S elementos (por 
ejemplo mi propio Yo) que son diferentes de todos los pensamientos s' de ese tipo y que, por lo 
tanto, no están contenidos en S'. Por último, está claro que si a, b son elementos diferentes de S, 
sus imágines a', b' también lo son, y por lo tanto que la aplicación φ es una aplicación unívoca 
(semejante). Por consiguiente, S es infinito"12.  

Dicho de otro modo13, se trata 1° de establecer un conjunto S de todas las cosas que 
pueden ser objeto de mi pensar; 2° de establecer otro conjunto S' de los pensamientos s' de 
que s, es decir, cierta cosa como elemento correspondiente de S, puede ser objeto de mi pen-
sar ; 3° de mostrar que una aplicación biyectiva φ de S en sí misma se define de ese modo. 
Efectivamente, los pensamientos s' también son cosas que pueden ser objeto de mi pensar y, a 
ese título, pertenecen a S. Dicha aplicación es biyectiva (semejante, escribe Dedekind) puesto 
que para a ≠ b, a' ≠ b' ; 4° de ese modo, S' es una parte propia de S ya que siempre habrá ele-
mentos de S que no sean pensamientos, sino cosas que pueden ser objeto de mi propio pensar, 
como por ejemplo "mi propio Yo"; 5° se desprende de ello que S es infinito, en virtud de la 
definición misma de un conjunto infinito que Dedekind, por otro lado, nos da: un conjunto S 
es infinito si existe una aplicación biyectiva de un subconjunto propio de S sobre S, o si S es 
equipotente respecto de una de sus partes propias, en virtud de la definición misma de un con-
junto infinito, y que Dedekind también nos ofrece: un conjunto es infinito si existe una aplica-
ción biyectiva de un subconjunto propio de S sobre S, o si S es equipotente a una de sus partes 
propias, mientras que, en caso contrario, se tratará de un conjunto finito14. 

 

§3. – La crítica richiriana de Dedekind 

A decir verdad, esta demostración, que Dedekind consideraba como "rigurosamente 
correcta"15 – al menos antes de que Cantor le diera el golpe de gracia en sus célebres cartas a 
Dedekind de 189916  – jamás satisfizo a los matemáticos17 por la inextricable cantidad de difi-
cultades que levanta. De entre ellas, la más fundamental desde un punto de vista filosófico es, 
sin duda, y una vez más, la circularidad que grava el conjunto de la demostración. Para perca-
tarse de ello, basta con observar que el conjunto S de las cosas que pueden ser objeto de mi 
pensamiento, es, efectivamente, un conjunto de cosas determinadas e individuadas, pero, al 

																																																								
12 Dedekind ofrece esta definición en el artículo 66 de su ensayo de 1887: citada por Richir in RP/2, p. 30. 
13 Cf. RP/2, p. 31. 
14 Definición propuesta en el Artículo 64 del ensayo (cf. RP/2, p. 18). 
15 Cf. RP/2, p. 30. 
16 Cf. RP/2, p. 41. 
17 Como Richir nos lo recuerda, Hilbert la caracterizaba incluso de "transcendental": cf. RP/2, p. 30. 



182 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

tiempo, hay que darse cuenta de que esta individuación no procede sino de la posibilidad de 
pensar tales cosas; por lo tanto, hay que tener en cuenta que la individuación de los elementos 
de S como cosas tan sólo se realizar en el pensamiento de esas mismas cosas como elementos 
de S', y que dicha individuación no es sino retrospectiva, a posteriori18. Así pues, como Ri-
chir nos explica:  

 "Hay una irreductible circularidad en la definición del conjunto S como 'conjunto de las cosas 
que pueden ser objeto de mi pensar', ya que estas cosas sólo se individúan por el pensamiento de que 
pueden ser objeto de mi pensar, y por lo tanto, tan sólo se individua a posteriori desde la aplicación φ 
del conjunto S' de mis pensamientos. La demostración consiste en hacer notar que respecto de dicho 
conjunto S' de mis pensamientos, aún existen cosas que no pertenecen a él (y que, junto con S', consti-
tuyen el conjunto S) al constituir, en cierto sentido, un irreductible a priori necesario, en algunos casos 
(i.e. en el caso en que el objeto que se individúa en el pensar no puede ser reconocido a posteriori como 
un pensamiento), para dar cuenta de la reflexión-individuación del objeto a en y por el pensamiento a'. 
Toda la cuestión se cifra entonces en saber cuál es el criterio que permite reconocer, y reconocer a pos-
teriori, que el objeto que se individua por el pensar s' no es, a su vez, un pensamiento. O, dicho de otro 
modo, toda la cuestión está en mostrar en qué sentido hay objetos que, aún individuándose exclusiva-
mente en y por el pensamiento s' de que el objeto s puede ser objeto de mi pensar, por lo tanto a poste-
riori, son otra cosa que pensamientos – en términos de fenomeno-lógica transcendental: otra cosa, o al-
go enteramente distinto a la ilusión transcendental necesaria del pensar, retroyectado a posteriori, desde 
el a posteriori, en el a priori, y escapando así radicalmente al conjunto de los pensamientos s' "19. 

En los intersticios de este importante texto meterá Richir su cuña, la que le permitirá 
abrir la brecha por la que emerja su interpretación: para ser más precisos, Richir aproximará el 
proceder del matemático a su propio proceder de fundación transcendental ahondando en la 
circularidad intrínseca a la demostración de Dedekind. Retomemos las cosas: si la individua-
ción de los elementos de S sólo se efectúa a posteriori, empezamos a comprender que la de-
mostración de Dedekind se lleva a cabo, en realidad, en el sentido inverso del explícitamente 
presentado: no se trata de partir de las cosas como elementos del conjunto S, sino más bien, 
observando en ello cierto rigor crítico, de los pensamientos que de esas cosas tenemos, para 
así mostrar que a esos pensamientos ya siempre desplegados a posteriori responden cosas que 
constituyen  el a priori de aquéllos en tanto en cuanto no se reducen al pensamiento que de 
éstas cabe tener. Así pues, el ángulo de ataque de Richir respecto de la demostración estriba 
en situar correctamente el a priori y el a posteriori, mostrando que si éste se da como la "re-
sultante" de aquél (el a posteriori aparece, efectivamente, como el a posteriori DEL a priori), 
ello ocurre únicamente en virtud de una ilusión transcendental cuyo mecanismo, como sabe-
mos, consiste en retroyectar un a priori ilusorio en el a priori desde el a posteriori. Nos to-
pamos de ese modo con la circularidad propia de la fundación transcendental, evidenciada ya 
en el primer tomo de las Recherches: en el caso de la demostración de Dedekind, dicha circu-
laridad consiste en que haría falta poder identificar las cosas, es decir, pensarlas, antes de que 

																																																								
18 Cf. RP/2, pp. 35-36.  
19 RP/2, pp. 36-37. 



183 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

se convirtieran en "objeto de mi pensar"20. Así, y siguiendo en esto a Richir, urge cuestionar, 
en Dedekind, tanto el lugar de fractura y de reflexión entre el a priori y el a posteriori.  

En todo caso, la estrategia de Richir se precisa más aún: no sólo busca exhibir la in-
trínseca circularidad que preside a la demostración de Dedekind, mostrando de ese modo que 
fracaso desde un punto de vista estrictamente lógico21. En paralelo, se trata, sobre todo, de 
evidenciar el movimiento de pensamiento implicado en esta demostración, y que Dedekind 
nos invita, secretamente, a pensar, así sea enfrentado a su confeso objetivo22. Demos pues un 
paso más, acompañando a Richir en este dirección: podemos, efectivamente, comprender que 
en entero rigor transcendental, y en virtud de la circularidad que ha sido puesta de manifiesto, 
si las cosas que pueden ser objeto de mi pensar jamás se da a priori (si no es modo ilusorio), 
lo que, sin embargo, se da de entrada, es el hecho de que hay a priori, y ello a pesar de que no 
pueda darse jamás y menos aún enunciarse como tal en una proposición que cuente con un 
sujeto determinado23. En otras palabras, si el a priori se “da” “él mismo”, lo hace entonces 
como “fundamentalmente indeterminado”24, ya que sólo a posteriori hallará su determinación 
y su individuación. De ese modo entiende Richir lo que secretamente motiva el extraño recur-
so de Dedekind al ejemplo « mi propio yo » : lo cierto es que de ese modo piensa Dedekind 
dar un una « forma pareciendo de entrada individuada »25, es decir, determinada, del a priori, 
aún cuando confunde así « el nombre con la cosa misma, una figura o un símbolo individuado 
del a priori con el a priori mismo como tal »26  : no tiene en cuenta que el a priori jamás po-
drá individuarse sino a posteriori, por lo que “mi propio Yo” no es una cosa, ni tampoco pue-
de contener cosas27. De hecho, si Dedekind piensa poder, por así decirlo, forzar la individua-
ción del a priori con el ejemplo de « mi propio Yo », el análisis fenomenológico-
transcendental debe, por el contrario, mostrar que este ejemplo procede, precisamente, de una 
« ilusión transcendental del a priori »28, análoga a la de lo “Uno, la Nada, Dios” o incluso, 
aunque en otro lenguaje, a la del “puro significante”29. Podemos así acceder por fin a la pri-
mera conclusión que extrae Richir de su aproximación crítica a la demostración. Si S, como 
conjunto de las “cosas que pueden ser objeto de mi pensar” no constituye nunca más que el 
inaccesible a priori del pensamiento, pero un a priori que se ve siempre retroyectado desde el 
a posteriori, como si el pensamiento no pudiese pensar sin proyectarse “antes” de su propio 
ejercicio sobre las “cosas” que se apresta a tomar en consideración, entonces habremos de 
admitir que “el conjunto S no es, a su vez, sino una ilusión transcendental necesaria del espí-

																																																								
20 Cf. RP/2, p. 38. 
21 Cf. RP/2, p. 41. 
22 Cf. RP/2, p. 39. 
23 Cf. RP/2, p. 40. 
24 Cf. RP/2, p. 40. 
25	RP/2, p. 41. 
26	RP/2, p. 41. 
27 Cf. RP/2, p. 42. 
28	RP/2, p. 42. 
29 Cf. RP/2, pp. 42-43. 



184 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

ritu”30. Y aún podría decirse más : puesto que esta ilusión transcendental no es un pensamien-
to del a priori, sino un pensamiento de la ilusión, es decir, también una ilusión del pensar (en 
el sentido lógico del término), precisamente no hablaremos ya del a priori en los términos de 
lo que se ofrece como una “pura apariencia del pensar”31, es decir, como el fenómeno del 
pensar o del pensamiento – expresión en la que hemos de oír el genitivo tanto en sentido sub-
jetivo como en sentido objeto: como apariencia para el pensamiento y, al mismo tiempo, co-
mo una apariencia de lo que se da (o aparece) como pensamiento. Así pues, llega Richir a la 
siguiente conclusión: si “la demostración de Dedekind es tan difícil de cernir, es porque, con-
trariamente a la confesa intención de su autor, el pensar se halla a vueltas con su fenómeno, es 
decir, con su irreductible parte de fenomenalidad, e incluso de fenomenalidad transcendental. 
Así pues, no todo se reduce, en esta demostración, a la pura aprehensión de la relación entre 
elementos a priori cualesquiera, pues hay, en sus escondidas profundidades, una irreductible 
parte de intuición, aún cuando se trate de una intuición ilusoria que el pensar suscita en sí 
mismo y a partir de sí mismo: efectivamente, este intuición ilusoria le es, como poco, necesa-
ria, incluso a tal extremo, como empezamos a entreverlo y como no dejaremos de ponderar, 
que no hay aritmética posible sin ella – como si toda la aritmética, y de ese modo la matemá-
tica entera no fuera otra cosa que el fruto de los juegos del pensar con sus ilusiones necesa-
rias, lo cual, ciertamente, tampoco quiere decir que la matemática sea errónea, sino, simple-
mente, que debe su verdad a la necesidad intrínseca que articula los juegos del pensar con su 
propia fenomenalidad;  fenomenalidad, esta del pensar, que al no ser ni del orden del ser (y de 
una pura aprioricidad como tal), ni del orden de la nada (de una ilusión pura tan sólo en rela-
ción al ser puro o al puro a priori erigido en ser) es irreductiblemente transcendental, es decir, 
más allá de la distinción entre el ser y la nada, entre verdad y falsedad, al tiempo que com-
prende en sí misma ambos polos”32. 

Será ésta la conclusión a partir de la cual haga Richir progresar su análisis, que se des-
pliega, esencialmente, sobre dos frentes. En primer lugar, ahondando más aún en la aproxi-
mación crítico-transcendental de la aritmética. Aproximación que se adelanta como en con-
trapunto a la de Dedekind (pero también, más o menos implícitamente, a la de Frege y Can-
tor). En segundo lugar, extrayendo las conclusiones de esta aproximación para su propia fe-
nomenología transcendental, en particular en lo referente a la cuestión de la constitución de la 
multiplicidad, y según lo que muy pronto empezará a denominar el “esquematismo de la 
cuantitabilidad”, estrechamente ligado al esquematismo de la determinabilidad, como mostra-
rá Richir en su quinta Recherche33.  

Para concluir esta travesía de la cuarta Recherche, me contentaré con decir algunas pa-
labras, aunque un tanto a vista de pájaro, en lo concerniente a la primera dirección de la in-
vestigación. Para Richir, se trata, de hecho, de volver a partir, de modo crítico, de los tres 
																																																								
30 RP/2, p. 45. 
31 RP/2, p. 46. 
32 RP/2, p. 47-48. 
33 Cf. mi artículo (de próxima publicación): « El esquematismo fenomenológico y sus diferentes modulaciones 
en Marc Richir ». 



185 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

conceptos convocados por Dedekind para caracterizar el conjunto  N. En primer lugar, recor-
demos que para “engendrar” N, hay que disponer del concepto de un conjunto infinito como 
totalidad incondicionada. Ahora bien, los análisis anteriores han mostrado que nos las habe-
mos, en ese caso, con una ilusión transcendental: no insistiré más sobre el particular, si no es 
para precisar que Richir hallará en ello ocasión para proponer una aproximación estrictamente 
fenomenológico-transcendental de las “paradojas lógicas” implicadas por las nociones de in-
finitud y totalidad34. En segundo lugar, sabemos que la sucesión N no puede equivaler a un 
conjunto infinito cualquiera : en los términos de Dedekind, ha de ser un conjunto “simple-
mente infinito”, caracterizado por un orden determinado que cumple describir. Será lo que 
Dedekind entienda llevar a cabo de la mano de su concepto de “cadena” (Kette), y que pode-
mos definir como sigue35 : si f es una aplicación de un conjunto S en sí mismo, K como parte 
de S es una cadena si f (K) está incluido en K. Una cadena es pues un conjunto en relación a 
una aplicación dada : por ejemplo, si S = R y si K = [0, π], K es una cadena para la aplicación 
x → sin x, pero no para la aplicación x → cos x. Dedekind enuncia también esta importante 
propiedad de las cadenas: la imagen de una cadena en relación a una misma aplicación es, a 
su vez, una cadena: si f (K) es una cadena, f [f (K)] también es una cadena. Por decirlo de otro 
modo, y como Richir explica, “la propiedad de ser cadena se transmite hereditariamente al 
hilo de la efectuación repetida de la aplicación f”36. A lo que urge añadir la definición de la 
cadena de un conjunto A : si A es una parte de S, la cadena de A es la intersección de todas 
las cadenas que contienen a A como parte. Esta última definición se comprende mejor no bien 
consideramos la cadena de {a} como parte de A para una aplicación f : {a, f (a), f [f (a)], …}. 
Se comprende, en todo caso, cómo Dedekind, a partir de este concepto, cree poder establecer 
el orden de la sucesión N como conjunto simplemente infinito: precisamente, puede una ca-
dena considerarse como un conjunto ordenado, y cuyo orden se define de manera estricta-
mente lógica. En este sentido, N sería un caso particular de cadena para la aplicación “inme-
diato sucesor”. Así y todo, a este nivel, no nos encontramos aún en posesión de todos los ele-
mentos susceptibles de definir completamente N: tenemos, todo lo más, la “representación” o 
el “esquema” de una “representación repitiéndose indefinidamente (la aplicación f), o de una 
repetición fenomenalizándose como el ritmo mismo de la repetición, sin origen y sin fin por 
cuanto, en el esquema, la repetición se fenomenaliza precisamente como repitiéndose, es de-
cir, como precediéndose y sucediéndose a sí misma, con arreglo a un encadenamiento que la 
transmite hereditariamente”37. En otras palabras, si la aplicación f es efectivamente la llave 
que permite engendrar una cadena, es decir, un conjunto caracterizado por un ritmo (u orden) 
determinados que vincula indefinidamente los elementos de dicho conjunto entre sí, nada nos 
garantiza que el conjunto sea el que corresponde a la sucesión de los enteros naturales: efecti-
																																																								
34 ... paradojas, como sabemos, que los matemáticas no han tratado de veras, si no es, como hizo Zemerlo en 
1908, postulado un axioma del infinito en el marco de una axiomatización de la teoría de conjuntos: cf. RP/2, pp. 
49-54. 
35 Cf. Jean-Pierre Belna, La notion de nombre Dedekind, Cantor, Frege, Vrin, col. « Mathesis », Paris, 1996, pp. 
32-35, de cuyas explicaciones ofrezco, aquí, un resumen. 
36	RP/2, p. 21. 
37 RP/2, pp. 61-62. 



186 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

vamente, ¿cómo estar ciertos de que no se deslizan cadenas “intrusas”? Lo cierto es que hay 
cadenas que cumplen todos los requisitos y que, sin embargo, no son la cadena que corres-
ponde a la sucesión N.  En tercer lugar, falta, para llegar al propósito de la definición de N, el 
que Dedekind llama el “elemento fundamental”38, a saber, el número 1 como elemento prime-
ro de la sucesión : sólo entonces podrá N quedar plenamente determinada, y caracterizada, 
para ser más precisos, como la cadena de este elemento fundamental, es decir, como la inter-
sección de todas las cadenas (respecto de la misma aplicación f) que contengan 139. Pero tam-
bién aquí el proceder crítico y transcendental no puede aceptar como tal lo que el matemático 
se procura en bien de las necesidades de su demostración. Pues ¿qué es entonces un elemento 
que uno se da como a priori individuado?  Como sabemos, en el marco de la fenomenología 
transcendental propuesta por Richir en sus Recherches, no puede tratarse sino de una ilusión 
transcendental. Con mayor precisión, y en lo que respecta al “elemento fundamental” como 
primer elemento de la sucesión N, no se puede tratar sino de la “ilusión transcendental del 
origen o del fin (el término) de la repetición”40. En otras palabras, desde el punto de vista 
estrictamente fenomenológico, el elemento fundamental tan sólo podrá ser un fenómeno, una 
pura apariencia que se sienta como sosteniéndose a sí misma y también como siendo, al mis-
mo tiempo, el origen de la sucesión. Sólo puede ser, como se habrá comprendido, eso mismo 
que Richir nombraba, en el primer tomo de las Recherches el simulacro ontológico41: “el nú-
mero 1 no es otra cosa sino el fenómeno matemático del simulacro ontológico (en el cual pa-
rece ilusoriamente la repetición como aquello que está en el origen de la repetición)”42. 

¿Qué hemos de concluir, entonces, desde un punto de vista fenomenológico-
transcendental, de este análisis pretendidamente lógico propuesto por Dedekind de la sucesión 
N, y sobre la cual descansa toda su fundación de la aritmética43 ? Acabamos de ver que Dede-
kind pensaba ser capaz de definir los enteros naturales mediante el concepto de cadena, que 
conjuga con el concepto de conjunto infinito y el de elemento fundamental que son, en reali-
dad, y como Richir lo pone de manifiesto, ilusiones transcendentales: ¿hará falta concluir que 
la sucesión N no es sino una ilusión transcendental necesaria al ejercicio de la Razón mate-

																																																								
38 ... a no confundir, claro está, con lo que Richir llamará del mismo modo a partir de sus Fragments sur le 
temps et l'espace ¡! 
39 Cf. RP/2, p. 58. 
40 RP/2, p. 62. 
41 Cf. RP/2, p. 93 y mi artículo, ya citado: « Reducción y ontología. Observaciones sobre la noción richiriana de 
“simulacro ontológico” ». 
42 RP/2, p. 95. 
43 Es pertinente recordar aquí el modo en que Dedekind describe sur propio proceder en su Carta a Keferstein 
del 27 de febrero de 1890: "¿Cuáles son las propiedades fundamentales, independientes unas de otras, de esta 
sucesión N, i.e. aquellas propiedades que no se dejan deducir unas de otras, sino que son aquellas a partir de las 
cuales se derivan todas las demás? ¿Y cómo habremos de despojar dichas propiedades de su carácter específica-
mente aritmético, de suerte que queden subordinadas a conceptos generales y a aquellas actividades del entendi-
miento sin las cuales, sencillamente, ningún pensamiento sería posible, y en cambio con las cuales procuramos 
un asiento para la seguridad y completitud de las pruebas, así como para la edificación de explicaciones concep-
tuales exentas de contradicción" (op. cit., p. 272; citado in RP/2, pp. 12-13). 



187 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

mática44 ? Lo cierto es que, como apunta Richir, la ilusión está aquí en “la determinidad com-
pleta y unívoca de la sucesión N, o de los elementos bien diferenciados de lo enumerable, aún 
cuando esta determinidad y esta distinción nunca están aseguradas completa o absolutamen-
te”45. He ahí por qué el aproximación de las matemáticas que Richir bosqueja en sus Recher-
ches habrá de desarrollarse, en lo esencial, de acuerdo con un estilo inconfundiblemente kan-
tiano46, donde la reflexión crítica deberá localizar el origen transcendental de las distintas “re-
presentaciones” u operaciones lógico-matemáticas, para así evidenciar el uso ilusionante que 
de ellas cabe hacer. A este respecto, haremos notar que Richir también entiende ampliar el 
estricto marco crítico kantiano; en particular por lo que a las matemáticas toca: si Kant las 
consideraba como procedentes de la construcción de conceptos en la intuición pura, y enten-
día así conferirles el estatuto de ciencia pura a priori, eximiéndolas así de todo efecto ilusio-
nante, Richir, por su parte, considerará, por el contrario, que el pensamiento matemático ja-
más puede ser puro, sino que forzosamente ha de vérselas con su parte intrínseca de fenome-
nalidad y de ilusión transcendental47. Un poco del mismo modo en que Kant consideraba la 
física como debiendo ejercerse bajo el horizonte de una Idea reguladora pudiendo siempre 
revertir en ilusión transcendental (dando así lugar a las antinomias cosmológicas), así Richir 
considera que las matemáticas son forzosamente coextensivas con conceptos (como el de con-
junto infinito o elemento fundamental a priori individuado) de los que la Razón matemática 
no puede prescindir, pero que resultan imposibles de demostrar e incluso conducen a parado-
jas insolubles. Así pues, del igual modo que se dan, para Kant, antinomias cosmológicas, 
también hay, para Richir, una antinomia “cuasi-kantiana” vinculada al ejercicio mismo de las 
matemáticas48. Será pues labor de la epistemología fenomenológica que Richir proyecta ela-
borar el sondear el ejercicio mismo del pensar matemático hasta sus paradojas constitutivas, 
para reconducirla a la base fenoménica sobre la cual, inadvertidamente, se elabora, única a 
partir de la cual podrá hallar un asiento transcendental. 

																																																								
44	Cf. RP/2, p. 99. 
45	RP/2, p. 101. 
46	… precisando asimismo que Richir admite que su posición se acerca de algunos aspectos propios de la mate-
mática "intuicionista" de Brouwer et Heyting (cf. RP/2, p. 104). Albino Lanciani, alumno y antiguo doctorando 
de Richir, dedicó su tesis doctoral precisamente a las implicaciones fenomenológicas de la posición "intuicionis-
ta" en matemáticas, hallando su inspiración fundamental en esta 4ª Recherche así como en artículos de Richir 
que tratan también de estos temas. 
47 Cf. RP/2, p. 101. 
48 Cf. RP/2, p. 52. Se trata de una antinomia cuasi-kantiana en la medida en que no se trata ya aquí, como en 
Kant, de un mal uso de la articulación del entendimiento y de la intuición sensible, sino, exclusivamente, del 
propio pensar. Cf. asimismo De l’illusion transcendantale dans la théorie cantorienne des ensembles, 1986, y 
Une antinomie quasi-kantienne dans la fondation cantorienne de la théorie des ensembles, 1986. 



188 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

§4. Conclusión : el esquematismo y los números : repetición matemática y repetición 
fenomenológica 

 

Como quiera que sea, y como anunciaba, me importa, sobre todo, exponer las conclu-
siones que extrae Richir de esta confrontación con las matemáticas; confrontación que acabo 
de recorrer muy brevemente en lo referente a su propia fenomenología transcendental, y en 
particular en lo que concierne a la cuestión del esquematismo. Puede decirse que el ángulo de 
entrada de Richir en la cuestión reside en el concepto de repetición. La idea que sugiere Ri-
chir al final de su cuarta Recherche phénoménologique es, efectivamente, la siguiente : si la 
sucesión de los números naturales ha de comprenderse como una sucesión engendrándose 
mediante una repetición infinita y regulada por el carácter de sucesor inmediata, esta sucesión 
habrá de tener algún tipo de base fenomenológica. En suma, a la repetición matemática de los 
números ha de corresponder una repetición más originaria y más propiamente fenomenoló-
gica capaz de explicar su reasunción en y por la ilusión transcendental como sucesión bien 
ordenada de los enteros naturales. Pero ¿cómo pensar una repetición propiamente fenomeno-
lógica ? 

Para comprender las indicaciones de Richir en su cuarta Recherche, hay que volver al 
movimiento global de pensamiento puesto en marca por Richir desde el primer tomo de su 
obra, y en particular a lo que denomina el doble movimiento de la fenomenalización. Todos 
sus esfuerzos tienden, efectivamente, a mostrar que el fenómeno (o la apariencia) siempre 
adviene remitiendo al secreto de su origen, a una fuente inaccesible de la que supuestamente 
extraería su sentido y vivacidad; en resumidas cuentas, a un a priori en que se cela la cifra 
oculta de su ser. Ahora bien, Richir también se dedicará a mostrar que este origen jamás está 
dado como tal: se indica siempre desde el lugar en que nos hallamos; en rigor, el a priori ja-
más puede darse si no es a posterior – o, como también dirá, el a priori está “retroyectado” 
desde el a posteriori. Así pues, y como Richir explica largo y tendido, la apariencia se feno-
menaliza a posteriori como remitiendo a un a priori ; o, si se quiere, la apariencia se indivi-
dua merced a esta reflexión retroyectiva, como si la individuación fuera el fruto de un a priori 
ya desde siempre individuado a pesar de que, como sabemos, el a priori jamás se identifica 
como tal si no es desde el a posteriori. Así las cosas:  

“la apariencia transcendental, individuada a posteriori por la reflexión, es reflexionada como la 
repetición de un individuo a priori cuya existencia desmiente en su propia reflexión, por lo tanto, de un 
individuo a priori que no hace sino parpadear en la reflexión-individuación a posteriori. Se desprende 
de ello que este a priori de sí misma como individuo es, en realidad, inasible – si no es merced al efecto 
ilusionante de la apariencia transcendental – en su reflexión-individuación, que es la única que, a partir 
de entonces, parece originaria, de suerte que lo que parece más bien a priori no es otra cosa que este re-
flexión-individuación misma que no consiguiendo amarrarse a un origen estable, es reflexionada como 



189 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

exenta de origen, como una reflexión-individuación que ya siempre se precedido y seguido a sí misma 
en el a priori”49.  

Por ponerlo de otro modo, si el a priori jamás está dado originariamente (sino iluso-
riamente), lo cual ocurre de antemano, no es sino el movimiento mismo de retroyección que 
traslada siempre la apariencia a un a priori mítico susceptible de repetirla : si el a priori pre-
tendidamente repetido en y por la apariencia jamás aparece, la repetición, en cambio, sí apa-
rece a poco que no seamos víctimas de ilusión transcendental, y a condición de que el fenó-
meno sea tomado en el (doble) movimiento mismo de su parecencia, por el que aparece al 
tiempo que se retrae, y se muestra al tiempo que se oculta. Sostener que la repetición aparece, 
significa que el fenómeno aparece en y con su (doble) movimiento, que le remite constante-
mente a un lugar otro del que parece venir, pero que jamás puede ser alcanzado. Es como si el 
fenómeno apareciese en cierto modo como una búsqueda de su propio origen. Origen constan-
temente esquivo y que se hurta de continuo de suerte que dicho origen del fenómeno acaba 
pareciendo como esa misma búsqueda, desde siempre encauzada y jamás terminada, y que le 
confiere al fenómeno su estilo propio de manifestación, el que consiste en repetir indefinida-
mente un origen que sin embargo permanece constantemente y para siempre marrado. La pro-
pia repetición aparece pues en la medida en que el fenómeno siempre aparece como repitién-
dose a sí mismo, en y por el fracaso de la mención de sí mismo, es decir, como también escri-
be Richir, de su esencia, de su a priori o de su centre. Comprendemos también por qué Richir 
puede referirse a la repetición como un esquema transcendental de la fenomenalización : se 
trata de un esquema, puesto que efectivamente se trata aquí de la aparición del movimiento o 
del proceso mismo (un “procedimiento”, como decía Kant50). Dicho de otro modo, lo así de-
signado es el movimiento mismo de la repetición que se aparece a sí misma en su propio mo-
vimiento de mostración del fenómeno. Además, se trata de un esquema de la fenomenaliza-
ción puesto que lo ahora considerado es el movimiento mismo del fenómeno. De ahí que este 
esquema pueda, asimismo, decirse transcendental. Transcendental en la precisa medida en que 
es del orden de las condiciones de posibilidad del fenómeno, es decir, de aquello únicamente 
por lo que y en lo que puede, un fenómeno, advenir. 

Sin embargo, como sabemos, la repetición dista mucho de agotar el esquematismo : 
que podamos aproximarnos al esquematismo como esquematismo de la repetición, como aca-
bamos de sugerir, conlleva el peligro de reducir todo esquematismo a lo que no es sino una 
modalidad particular. Convendría retomar, en otra ocasión, la cuestión del esquematismo en 
toda su amplitud, como ritmos, no sólo formales sino también concretos, a través de los cuales 
los fenómenos cobran apariencia, no sólo al albur de una pluralidad de fenómenos, sino tam-
bién bajo la forma de una pluralidad de concretudes a sobrehaz de las cuales, una y otra vez, 
tal fenómeno viene a parecer bajo el horizonte de otros fenómenos. Vale decir que si el es-
quematismo se comprende como aquello por lo que y en lo que los fenómenos se estructuran 
y se organizan en su movimiento de parecencia, hemos de tomar en consideración toda la 
																																																								
49 RP/2, pp. 93-94. 
50 Cf. S. Carlson, « Del esquematismo en fenomenología (Kant, Fichte, Richir) », Acta Mexicana de Fenomeno-
logía, México, 2015.  



190 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 El esquematismo y los números. La confrontación Richir – Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson 

 
 

	

	

complejidad de dicho movimiento; movimiento en virtud del cual los fenómenos se manifies-
tan en su pluralidad, según una profusión de sentido de la que una consideración amplia y 
profunda del esquematismo debe dar cuenta. 

	
 




