I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

El esquematismo y los nameros.

La confrontacion Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénomé-
nologique.

Sacha Carlson Université Catholique de Louvain. Filésofo. Compositor.
www.sachacarlson.com

Traducido por Pablo Posada Varela

§1. — Introduccion

Como sabemos, la obra de Marc Richir, ciertamente masiva e imponente, se ha elabo-
rado, ante todo, al modo de una refundacion de la fenomenologia, es decir, en cierto sentido,
como una continuacion, singular y sin duda infiel en punto a la letra, de la obra de Husserl
(sin tampoco renunciar a discutir los aportes de fenomendlogos y filosofos posthusserlianos
como Heidegger, Merleau-Ponty, Patocka, Derrida, Lévinas, etc.), al tiempo que se inspiraba,
igualmente, del criticismo kantiano y fichteano. Pero sabemos también que Richir ha puesto a
prueba a menudo su propio proceder fenomenoldgico contrastandolo con otros campos disci-
plinares tales como la historia, la antropologia, la mitologia, lo politico, la estética, la episte-
mologia, la fisica y las matematicas'. Ahora bien, en lo relativo a la confrontacién con las
matematicas, y que constituye el objeto de este articulo, el texto de las Recherches phénomeé-
nologiques’ es ejemplar: Richir parte, en el primer tomo, de una cerrada discusion (aunque a
menudo implicita) con Husserl y los neoplatonicos, con Kant y Heidegger, Fichte y Merleau-
Ponty, para desembocar, ya desde las primeras paginas del segundo tomo, en la necesidad de
contrastar su ensayo de fundacion con el propio de las matematicas. Sera lo que nos proponga

! Para una presentaciéon general de la obra de Marc Richir, con todas las dimensiones evocadas, puede consultar-
se: M. Richir, L écart et le rien. Conversations avec Sacha Carlson, Jérome Millon, Grenoble, 2015. Para una
presentacion global, en espafiol de la fenomenologia richiriana, podemos remitirnos a: Pablo Posada Varela, "En
torno a la singladura filoséfica y fenomenologica de Marc Richir», (Eikasia n°40, 2011, pp. 239-290), asi como
a "Algunos aspectos de la fenomenologia de Marc Richir", (Revista filosofica de Coimbra, n° 46, 2014) o el
estudio introductorio y dossier complementario contenido tanto al principio como al final del libro de Richir, La
contingencia del déspota, Brumaria, Madrid, 2014. En francés puede leerse también: Alexander Schnell, Le sens
se faisant. Marc Richir et la refondation de la phénoménologie transcendantale, Bruselas, Ousia, 2011; Robert
Alexander: Phénoménologie de I’espace-temps chez Marc Richir, J. Millon, Grenoble, 2013; Florian Forestier,
La phénoménologie génétique de Marc Richir, Springer, col. « Phaenomenologica », 2014; Sacha Carlson, «
L'Essence du phénomene. La pensée de Marc Richir face a la tradition phénoménologique », in Eikasia. Revista
de Filosofia n° 34, 2010, pp. 199-360. Pueden consultarse, por lo demas, otros articulos y algunos libros de Ri-
chir (en francés y en espaiiol) en la pagina: www.laphenomenologierichirienne.org.

> M. Richir, Recherches phénoménologiques (I-II-III). Fondation pour la phénoménologie transcendantale,
Ousia, Bruxelles, 1981; Recherches phénoménoménologiques (IV-V). Du schématisme phénoménologique trans-
cendantal, Ousia, Bruxelles, 1983. Citaré a partir de ahora ambos tomos, respectivamente, por las siguientes
abreviaturas: RP/1; RP/2. El texto de las Recherches esta disponible en la pagina web:
www.laphenomenologierichirienne.org

177

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

bajo la forma de un comentario pormenorizado de algunos pasajes clave del célebre ensayo de
Dedekind de 1887 sobre los numeros”.

Para comprender el sentido de esta confrontacion de nuestro fenomenolédgico con el
texto de este gran matematico, necesito recordar brevemente que, en la primera parte de su
obra, Richir busca esencialmente mostrar que el acceso al campo fenomenologico-
transcendental tan solo puede llevarse a cabo mediante la operacion de una epojé radicalizada
— que mas adelante llamaréa “epojé fenomenologica hiperbdlica” — y que no se contenta con
poner entre paréntesis toda posicion de ser, sino también de poner fuera de juego toda estruc-
tura intencional (es decir, también, toda ontologia) y toda estructura eidética; entendiendo,
correlativamente, suspender toda subjetividad transcendental o todo Dasein, mostrando asi-
mismo coémo, en ambos casos, nos las habemos con una suerte de ilusion a priori (lo que de-
nominara un “simulacro ontoldgico”), procedente de un efecto ilusorio cifrado en la retroyec-
cion hacia un a priori de lo que, no obstante, siempre esta dado (y construido) a posteriori*.
Mediante la operacion de esta epojé se abre, para Richir, un campo formado por una plurali-
dad indefinida de fenémenos emergiendo previa cristalizacion en el ser o en el concepto, es
decir, también antes de toda distincién entre el pensamiento y la sensacion, el suefio y la
realidad o la ilusion y la verdad. La fenomenologia, tal y como entiende practicarla Richir,
busca poner de manifiesto el campo arcaico de la experiencia in statu nascendi.

No obstante, hay que precisar que, para Richir, este campo fenomenoldgico no se
asemeja a un puro caos: se organiza — nos explica Richir — al hilo de un ritmo singular, y que
no corresponde al de una repeticion cadenciada (como la repeticion que, por ejemplo, caracte-
riza la serie de los enteros naturales), ni tampoco es el propio de la temporalidad uniforme y
continua de un flujo en decurso, sino el especifico de lo que denomina el esquematismo trans-

? Precisemos asimismo que, por la misma época, Richir comenta y discute en paralelo los textos, contemporé-
neos del que aqui nos ocupa, de Frege y de Cantor. Cf. a proposito de Frege: « L'hérédité et les nombres », La
liberté de I'Esprit, Balland, Paris, 1983, pp. 77-137. Sobre Cantor: « De l'illusion transcendantale dans la théorie
cantorienne des ensembles », Annales de ['Institut de philosophie et de sciences sociales: Philosophie et
Sciences, U.L.B, 1986, pp. 93-118; « Une antinomie quasi-kantienne dans la théorie cantorienne des en-
sembles », Etudes phénoménologiques n° 3: Phénoménologie et sciences exactes, Ousia, Bruxelles, 1986, pp.
83-115.

*Sobre la concepcion propiamente richiriana de la reduccion fenomenoldgica, el lector puede remitirse a algunos
de mis textos: « El Cartesianismo de Richir. Aproximacion a la tercera Meditacion fenomenololégica », tr. espa-
gnole par Pablo Posada, in Investigaciones fenomenololdgicas n°9,
(www.uned.es/dpto_fim/InvFen/InvFen09/indice.html), 2012, pp. 383-405; « Reduccion fenomenologica y “re-
duccioén espinosista”. El hiper-cartesianismo de Marc Richir y el espinosismo de Michel Henry », tr. espagnole
par Pablo Posada Varela, in Eikasia. Revista de Filosofia n° 46 (www.revistadefilosofia.com), 2012, , pp. 91-
106; « En el extremo de la hipérbole. La puesta en juego concreta de la epojé fenomenolgica hiperblica en las
Meditaciones fenomenologicas (Comentario del §2, pp. 91-111: primera parte) », tr. espagnole de P. Posada, in
Eikasia. Revista de Filosofia n°51 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 11-27; « La nada y el fenomeno. La
puesta en juego concreta de la epojé fenomenologica hiperbolica en las Meditaciones fenomenoligicas (2) », tr.
espagnole par Pablo Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia n°53 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 9-21;
«Reduccion monadologica y reduccion fenomenologica: el problema de la reduccion en Husserl y en Richiry, tr.
espafiole de P. Posada, in Eikasia. Revista de Filosofia n°57 (www.revistadefilosofia.com), 2014, pp. 239-256.
Sobre la nocién de “simulacro ontolégico”, cf. S. Carlson, « Reduccion y ontologia. Observaciones sobre la
nocion richiriana de “simulacro ontolégico” », tr. espaiiola por Pablo Posada Varela, in Eikasia. Revista de Filo-
sofia n° 47 (www.revistadefilosofia.com), 2013, pp. 245-250;

178

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

cendental de la fenomenalizacion. ;[Qué se ha de entender por ello? Apenas rozada en el pri-
mer tomo de las Recherches phénoménologiques, la cuestion del esquematismo se convertird
en central en el segundo, cuyo subtitulo, por lo demas, reza: "Del esquematismo transcenden-
tal de la fenomenalizacion". Cabe decir, por otro lado, que toda la obra converge hacia dicha
cuestion. Ahora bien, esta convergencia es progresiva. De hecho, Richir parte de nuevo de lo
que ya habia abordado de modo programatico en el primer tomo de la obra, pero cuyo trata-
miento quedd, segiin él mismo confiesa’, un tanto "deslavazado [flou]" por la ausencia de
algunas mediaciones. Para ser mas precisos, no se trato en el tomo primero de la obra la posi-
bilidad de hablar del campo fenomenoldgico como constituido a priori por una multiplicidad
de fenémenos. ;De qué tipo de multiplicidad se trata? ;Coémo se constituye concretamente?
(Puede asimilarse a la teoria de numeros o a la teoria de conjuntos? : he ahi algunas de las
cuestiones que no fueron abordadas. De hecho, para responder a ello se ve Richir compelido a
retomar su problematica "a redropelo"®, aguas arriba respecto de lo que ya habia sido adelan-
tado a modo de esbozo en el primer tomo de las Recherches. La cuarta Recherche se dedica
pues a estudiar, desde un punto de vista fenomenoldgico, es decir, también critico-
transcendental, la fundacion de la aritmética para desentrafiar progresivamente la posibilidad
de un esquematismo de la cantidad — o, para retomar la expresion de Fichte, y que Richir uti-
liza: de la cuantitabilidad.

Seguiré pues aqui el hilo de discusion propuesto por Richir en su cuarta Recherche,
examinando la lectura que propone de Dedekind a propdsito del problema de la definicion y
del estatuto de los numeros enteros y naturales. De ese modo, nos encaminaremos progresi-
vamente hacia la dificil cuestion del esquematismo que, asi y todo, serd abordada por una
vertiente muy particular. No se tratara pues aqui de acceder a la cuestion del esquematismo de
modo global, o partir de sus fuentes, en Kant y en Fichte’, sino, antes bien, de hacerlo de un
modo mas especifico: concretamente a la luz del reciproco cotejo entre ritmo de la numera-
cion y ritmo de la fenomenalizacion, para asi mostrar que el primero presupone necesariamen-
te el segundo.

§2. — Los enteros naturales y el conjunto infinito (Dedekind) :

Planteamiento de la cuestion.

Tal y como acabamos de sefialar, la discusion de Richir parte del intento de definicion
rigurosa de numero natural debido a Dedekind (y también, por la misma época, a Frege) en su

> Cf. RP/2,p. 9.
®RP/2, p. 10.

7 He tratado pormenorizadamente la cuestién en otros textos, por ejemplo: S. Carlson, « Del esquematismo en
fenomenologia (Kant, Fichte, Richir) », Acta Mexicana de Fenomenologia, México, 2015.

179

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

ensayo de 1887" : resumiendo en extremo, diremos que el conjunto N se define por dos carac-
teristicas fundamentales’. En primer lugar, se trata de un conjunto bien ordenado: la sucesion
posee un primer elemento (1 para Dedekind, 0 para Frege), y todo elemento n tiene siempre
un sucesor n + 1. En segundo lugar, esta sucesion no tiene fin, es infinita, puesto que para
cada elemento » siempre hay un sucesor que, a su vez, posee siempre un sucesor, y asi sucesi-
vamente. Hoy en dia sabemos cuéan aporética es esta definicion. La aporia a encontrado su
expresion logico-matematica con los célebres teoremas de Godel por un lado y de el correlati-
vo de Lowenheim-Skolem (por el otro; en rigor por el lado de la teoria de modelos o de la
"semantica"). Acaso pueda darse cuenta de ello de modo mas intuitivo, resaltando dos dificul-
tades paralelas contenidas en la definicion'’. La primera de ellas consiste en que para concebir
o "engendrar" (Dedekind) el nticleo 16gico de las condiciones de posibilidad de la sucesion de
los enteros naturales, o ya disponemos de la enfera sucesion de los enteros naturales para asi
saber cudles son las propiedades que se transmiten "hereditariamente" (cosa imposible en la
medida en que la sucesion es infinita), o disponemos ya de todas las propiedades que supues-
tamente caracterizan la sucesion N, con el inconveniente de que era eso mismo lo que busca-
bamos establecer. En otros términos, el procedimiento de fundacion se mueve, aparentemente,
en una irreductible circularidad, en virtud de la cual se hace siempre necesario presuponer, de
un modo o de otro, la propio sucesion N, o el procedimiento de iteracion sucesiva que la ca-
racteriza, para asi poder explicarla''. La segunda dificultad se cifra en que la definicién de los
nimeros naturales presupone no sélo la existencia de un conjunto infinito (lo cual es riguro-
samente imposible de establecer, como veremos enseguida), sino que también requiere qu sea
posible discernir distintos tipos de infinitos actuales, ya que la sucesion N tan solo podra ser
definida si se distingue de otros conjuntos infinitos: nos vemos pues abocados, aqui, a las "pa-
radojas del infinito", y que seran tratadas, en esencia, en la obra de Cantor. Ahora bien, como
ya empezamos a presentir, ambas dificultades comunican en lo profundo, y precisamente por
ello las obras de Frege, Dedekind y Cantor se hace eco constantemente, como muestra tam-
bién la propia escritura de Richir en su Recherche, que zigzaguea de continuo, a menudo im-
plicitamente, entre la problematica caracteristica de tal autor y la de tal otro, para asi labrarse
un camino dentro de este auténtico laberinto. Asi las cosas, cumple precisar que, por lo que a
mi cuenta, abordaré esta problematica bajo un angulo de aproximacion relativamente acotado:
el que se focalizara, precisamente, en la prueba de la existe del conjunto infinito que Dede-
kind nos propone en su ensayo. Serd, digamos, el cabo suelto que nos permitira entroncar de
nuevo con la problematica global de este texto de Richir.

Empecemos pues leyendo el célebre texto de Dedekind en el que nos propone su de-
mostracion:

8 Was sind und was sollen die Zahlen, Vieweg (Paperback), Braunschweig, 1965. El incipit del comentario richi-
riano es la célebre Carta a Keferstein del 27 de febrero de 1890 (publicada en aleman y en francés por M.A.
Sinaceur, in L'infini et les nombres, Revue d'Histoire des Sciences, 1974, XXVI1/3, pp. 271-279).

9 Cf. M. Richir, « L'infinitésimal et l'incommensurable », Annales de phénoménologie n°10, 2011, p. 117.

10 Cf. « De l'illusion transcendantale dans la théorie cantorienne des ensembles », art. cit., 1986, pp. 94 sq.
"'Texto de Dedekind citado por Richir en RP/2, p. 20.

180

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

"El mundo de mis pensamientos, i.e. el conjunto S de todas las cosas que pueden ser obje-
tos de mi pensar, es infinito. Pues si s designa un elemento de S, entonces el pensamiento s' de que
s puede ser un objeto de mi pensar es, a su vez, un elemento de S. Si se lo considera como la ima-
gen ¢ (s) del elemento s, entonces la aplicacion ¢ de S asi determinada conduce a la propiedad de
que la imagen S' es parte de S ; incluso S' es una parte propia de S, porque hay en S elementos (por
ejemplo mi propio Yo) que son diferentes de todos los pensamientos s' de ese tipo y que, por lo
tanto, no estan contenidos en S'. Por tltimo, esta claro que si a, b son elementos diferentes de S,

sus imagines a', b' también lo son, y por lo tanto que la aplicaciéon ¢ es una aplicacion univoca
nl2

(semejante). Por consiguiente, S es infinito" .

Dicho de otro modo', se trata 1° de establecer un conjunto S de todas las cosas que
pueden ser objeto de mi pensar; 2° de establecer otro conjunto S' de los pensamientos s' de
que s, es decir, cierta cosa como elemento correspondiente de S, puede ser objeto de mi pen-
sar ; 3° de mostrar que una aplicacion biyectiva ¢ de S en si misma se define de ese modo.
Efectivamente, los pensamientos s' también son cosas que pueden ser objeto de mi pensar y, a
ese titulo, pertenecen a S. Dicha aplicacion es biyectiva (semejante, escribe Dedekind) puesto
que para a #b, a' #b'; 4° de ese modo, S' es una parte propia de S ya que siempre habra ele-
mentos de S que no sean pensamientos, sino cosas que pueden ser objeto de mi propio pensar,
como por ejemplo "mi propio Yo"; 5° se desprende de ello que S es infinito, en virtud de la
definicion misma de un conjunto infinito que Dedekind, por otro lado, nos da: un conjunto S
es infinito si existe una aplicacion biyectiva de un subconjunto propio de S sobre S, o0 si S es
equipotente respecto de una de sus partes propias, en virtud de la definicion misma de un con-
junto infinito, y que Dedekind también nos ofrece: un conjunto es infinito si existe una aplica-
cion biyectiva de un subconjunto propio de S sobre S, 0 si S es equipotente a una de sus partes
propias, mientras que, en caso contrario, se tratara de un conjunto finito'*.

§3. — La critica richiriana de Dedekind

A decir verdad, esta demostracion, que Dedekind consideraba como "rigurosamente
correcta"” — al menos antes de que Cantor le diera el golpe de gracia en sus célebres cartas a
Dedekind de 1899'® — jamas satisfizo a los matematicos'’ por la inextricable cantidad de difi-
cultades que levanta. De entre ellas, la mas fundamental desde un punto de vista filosofico es,
sin duda, y una vez mas, la circularidad que grava el conjunto de la demostracion. Para perca-
tarse de ello, basta con observar que el conjunto S de las cosas que pueden ser objeto de mi
pensamiento, es, efectivamente, un conjunto de cosas determinadas € individuadas, pero, al

"2 Dedekind ofrece esta definicion en el articulo 66 de su ensayo de 1887: citada por Richir in RP/2, p. 30.
B Cf RP/2, p. 31.

' Definicion propuesta en el Articulo 64 del ensayo (cf. RP/2, p. 18).

15 ¢f RP/2, p. 30.

' Cf. RP/2, p. 41.

7 Como Richir nos lo recuerda, Hilbert la caracterizaba incluso de "transcendental": cf. RP/2, p. 30.

181

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

tiempo, hay que darse cuenta de que esta individuacion no procede sino de la posibilidad de
pensar tales cosas; por lo tanto, hay que tener en cuenta que la individuacion de los elementos
de S como cosas tan s6lo se realizar en el pensamiento de esas mismas cosas como elementos
de S', y que dicha individuacién no es sino retrospectiva, a posteriori'*. Asi pues, como Ri-
chir nos explica:

"Hay una irreductible circularidad en la definicion del conjunto S como 'conjunto de las cosas
que pueden ser objeto de mi pensar', ya que estas cosas solo se individiian por el pensamiento de que
pueden ser objeto de mi pensar, y por lo tanto, tan sélo se individua a posteriori desde la aplicacioén ¢
del conjunto S' de mis pensamientos. La demostracion consiste en hacer notar que respecto de dicho
conjunto S' de mis pensamientos, alin existen cosas que no pertenecen a ¢l (y que, junto con S', consti-
tuyen el conjunto S) al constituir, en cierto sentido, un irreductible a priori necesario, en algunos casos
(i.e. en el caso en que el objeto que se individua en el pensar no puede ser reconocido a posteriori como
un pensamiento), para dar cuenta de la reflexion-individuacion del objeto a en y por el pensamiento a'.
Toda la cuestion se cifra entonces en saber cual es el criterio que permite reconocer, y reconocer a pos-
teriori, que el objeto que se individua por el pensar s' no es, a su vez, un pensamiento. O, dicho de otro
modo, toda la cuestion estd en mostrar en qué sentido hay objetos que, ain individuandose exclusiva-
mente en y por el pensamiento s’ de que el objeto s puede ser objeto de mi pensar, por lo tanto a poste-
riori, son otra cosa que pensamientos — en términos de fenomeno-ldgica transcendental: otra cosa, o al-
go enteramente distinto a la ilusion transcendental necesaria del pensar, retroyectado a posteriori, desde
el a posteriori, en el a priori, y escapando asi radicalmente al conjunto de los pensamientos s’ ""”.

En los intersticios de este importante texto metera Richir su cuifia, la que le permitira
abrir la brecha por la que emerja su interpretacion: para ser mas precisos, Richir aproximara el
proceder del matematico a su propio proceder de fundacion transcendental ahondando en la
circularidad intrinseca a la demostracion de Dedekind. Retomemos las cosas: si la individua-
cion de los elementos de S solo se efectua a posteriori, empezamos a comprender que la de-
mostracion de Dedekind se lleva a cabo, en realidad, en el sentido inverso del explicitamente
presentado: no se trata de partir de las cosas como elementos del conjunto S, sino més bien,
observando en ello cierto rigor critico, de los pensamientos que de esas cosas tenemos, para
asi mostrar que a esos pensamientos ya siempre desplegados a posteriori responden cosas que
constituyen el a priori de aquéllos en tanto en cuanto no se reducen al pensamiento que de
¢éstas cabe tener. Asi pues, el angulo de ataque de Richir respecto de la demostracion estriba
en situar correctamente el a priori y el a posteriori, mostrando que si éste se da como la "re-
sultante" de aquél (el a posteriori aparece, efectivamente, como el a posteriori DEL a priori),
ello ocurre tinicamente en virtud de una ilusion transcendental cuyo mecanismo, como sabe-
mos, consiste en retroyectar un a priori ilusorio en el a priori desde el a posteriori. Nos to-
pamos de ese modo con la circularidad propia de la fundacion transcendental, evidenciada ya
en el primer tomo de las Recherches: en el caso de la demostracion de Dedekind, dicha circu-
laridad consiste en que haria falta poder identificar las cosas, es decir, pensarlas, antes de que

'8 Cf RP/2, pp. 35-36.
Y RP/2, pp. 36-37.

182

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

.. . . 20 , .. Cg. .
se convirtieran en "objeto de mi pensar"”". Asi, y siguiendo en esto a Richir, urge cuestionar,
en Dedekind, tanto el lugar de fractura y de reflexion entre el a priori 'y el a posteriori.

En todo caso, la estrategia de Richir se precisa mas aun: no s6lo busca exhibir la in-
trinseca circularidad que preside a la demostracion de Dedekind, mostrando de ese modo que
fracaso desde un punto de vista estrictamente lc')giCOZI. En paralelo, se trata, sobre todo, de
evidenciar el movimiento de pensamiento implicado en esta demostracioén, y que Dedekind
nos invita, secretamente, a pensar, asi sea enfrentado a su confeso objetivo>>. Demos pues un
paso mas, acompanando a Richir en este direccion: podemos, efectivamente, comprender que
en entero rigor transcendental, y en virtud de la circularidad que ha sido puesta de manifiesto,
si las cosas que pueden ser objeto de mi pensar jamas se da a priori (si no es modo ilusorio),
lo que, sin embargo, se da de entrada, es el hecho de que hay a priori, y ello a pesar de que no
pueda darse jamas y menos ain enunciarse como tal en una proposicion que cuente con un
sujeto determinado™. En otras palabras, si el a priori se “da” “¢l mismo”, lo hace entonces

24 . . , .,
77", ya que solo a posteriori hallard su determinacion

como “fundamentalmente indeterminado
y su individuacion. De ese modo entiende Richir lo que secretamente motiva el extrafio recur-
so de Dedekind al ejemplo « mi propio yo » : lo cierto es que de ese modo piensa Dedekind
dar un una « forma pareciendo de entrada individuada »>>, es decir, determinada, del a priori,
aun cuando confunde asi « el nombre con la cosa misma, una figura o un simbolo individuado
del a priori con el a priori mismo como tal »*° : no tiene en cuenta que el a priori jamas po-
dré individuarse sino a posteriori, por lo que “mi propio Yo” no es una cosa, ni tampoco pue-
de contener cosas>’. De hecho, si Dedekind piensa poder, por asi decirlo, forzar la individua-
ciéon del a priori con el ejemplo de «mi propio Yo», el andlisis fenomenologico-
transcendental debe, por el contrario, mostrar que este ejemplo procede, precisamente, de una
« ilusion transcendental del a priori », analoga a la de lo “Uno, la Nada, Dios” o incluso,
aunque en otro lenguaje, a la del “puro significante”*. Podemos asi acceder por fin a la pri-
mera conclusion que extrae Richir de su aproximacion critica a la demostracion. Si S, como
conjunto de las “cosas que pueden ser objeto de mi pensar” no constituye nunca mas que el
inaccesible a priori del pensamiento, pero un a priori que se ve siempre retroyectado desde el
a posteriori, como si el pensamiento no pudiese pensar sin proyectarse “antes” de su propio
gjercicio sobre las “cosas” que se apresta a tomar en consideracion, entonces habremos de
admitir que “el conjunto S no es, a su vez, sino una ilusion transcendental necesaria del espi-

20 Cf. RP/2, p. 38.

2L Cf. RP/2, p. 41.

2. Cf RP/2, p. 39.

> Cf. RP/2, p. 40.

** Cf. RP/2, p. 40.
PRP/2, p. 41.

RP/2, p. 41.

T Cf. RP/2, p. 42.
BRP/2, p. 42.

¥ Cf. RP/2, pp. 42-43.

183

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

rl-tuaa30

. 'Y aun podria decirse mas : puesto que esta ilusion transcendental no es un pensamien-
to del a priori, sino un pensamiento de la ilusion, es decir, también una ilusion del pensar (en
el sentido 16gico del término), precisamente no hablaremos ya del a priori en los términos de

. . 31
lo que se ofrece como una “pura apariencia del pensar”

, es decir, como el fenomeno del
pensar o del pensamiento — expresion en la que hemos de oir el genitivo tanto en sentido sub-
jetivo como en sentido objeto: como apariencia para el pensamiento y, al mismo tiempo, co-
mo una apariencia de lo que se da (o aparece) como pensamiento. Asi pues, llega Richir a la
siguiente conclusion: si “la demostracion de Dedekind es tan dificil de cernir, es porque, con-
trariamente a la confesa intencion de su autor, el pensar se halla a vueltas con su fenomeno, es
decir, con su irreductible parte de fenomenalidad, e incluso de fenomenalidad transcendental.
Asi pues, no todo se reduce, en esta demostracion, a la pura aprehension de la relacion entre
elementos a priori cualesquiera, pues hay, en sus escondidas profundidades, una irreductible
parte de intuicion, ain cuando se trate de una intuicion ilusoria que el pensar suscita en si
mismo y a partir de si mismo: efectivamente, este intuicion ilusoria le es, como poco, necesa-
ria, incluso a tal extremo, como empezamos a entreverlo y como no dejaremos de ponderar,
que no hay aritmética posible sin ella — como si toda la aritmética, y de ese modo la matema-
tica entera no fuera otra cosa que el fruto de los juegos del pensar con sus ilusiones necesa-
rias, lo cual, ciertamente, tampoco quiere decir que la matemadtica sea erronea, sino, simple-
mente, que debe su verdad a la necesidad intrinseca que articula los juegos del pensar con su
propia fenomenalidad; fenomenalidad, esta del pensar, que al no ser ni del orden del ser (y de
una pura aprioricidad como tal), ni del orden de la nada (de una ilusién pura tan sélo en rela-
cion al ser puro o al puro a priori erigido en ser) es irreductiblemente transcendental, es decir,
mas alld de la distincion entre el ser y la nada, entre verdad y falsedad, al tiempo que com-
prende en si misma ambos polos™”.

Serd ésta la conclusion a partir de la cual haga Richir progresar su andlisis, que se des-
pliega, esencialmente, sobre dos frentes. En primer lugar, ahondando mas aun en la aproxi-
macion critico-transcendental de la aritmética. Aproximacioén que se adelanta como en con-
trapunto a la de Dedekind (pero también, méas o menos implicitamente, a la de Frege y Can-
tor). En segundo lugar, extrayendo las conclusiones de esta aproximacion para su propia fe-
nomenologia transcendental, en particular en lo referente a la cuestion de la constitucion de la
multiplicidad, y segin lo que muy pronto empezard a denominar el “esquematismo de la
cuantitabilidad”, estrechamente ligado al esquematismo de la determinabilidad, como mostra-
ré Richir en su quinta Recherche™.

Para concluir esta travesia de la cuarta Recherche, me contentaré con decir algunas pa-
labras, aunque un tanto a vista de péjaro, en lo concerniente a la primera direccion de la in-
vestigacion. Para Richir, se trata, de hecho, de volver a partir, de modo critico, de los tres

ORP/2, p. 45.
SLRP/2, p. 46.
2 RP/2, p. 47-48.

33 Cf. mi articulo (de proxima publicacién): « El esquematismo fenomenoldgico y sus diferentes modulaciones
en Marc Richir ».

184

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

conceptos convocados por Dedekind para caracterizar el conjunto N. En primer lugar, recor-
demos que para “engendrar” N, hay que disponer del concepto de un conjunto infinito como
totalidad incondicionada. Ahora bien, los andlisis anteriores han mostrado que nos las habe-
mos, en ese caso, con una ilusion transcendental: no insistiré mas sobre el particular, si no es
para precisar que Richir hallara en ello ocasion para proponer una aproximacion estrictamente
fenomenoldgico-transcendental de las “paradojas l6gicas” implicadas por las nociones de in-
finitud y totalidad™. En segundo lugar, sabemos que la sucesion N no puede equivaler a un
conjunto infinito cualquiera : en los términos de Dedekind, ha de ser un conjunto “simple-
mente infinito”, caracterizado por un orden determinado que cumple describir. Sera lo que
Dedekind entienda llevar a cabo de la mano de su concepto de “cadena” (Kette), y que pode-
mos definir como sigue® : si f'es una aplicacion de un conjunto S en si mismo, K como parte
de S es una cadena si f(K) estd incluido en K. Una cadena es pues un conjunto en relacion a
una aplicacion dada : por ejemplo, si S =R y si K=[0, ], K es una cadena para la aplicacion
X — sin X, pero no para la aplicacion x — cos x. Dedekind enuncia también esta importante
propiedad de las cadenas: la imagen de una cadena en relacion a una misma aplicacion es, a
su vez, una cadena: si f(K) es una cadena, f[f(K)] también es una cadena. Por decirlo de otro
modo, y como Richir explica, “la propiedad de ser cadena se transmite hereditariamente al
hilo de la efectuacién repetida de la aplicacion /. A lo que urge afiadir la definicion de la
cadena de un conjunto A : si A es una parte de S, la cadena de A es la interseccion de todas
las cadenas que contienen a A como parte. Esta ultima definicion se comprende mejor no bien
consideramos la cadena de {a} como parte de A para una aplicacion f: {a, f(a), f[f(a)], ...}.
Se comprende, en todo caso, como Dedekind, a partir de este concepto, cree poder establecer
el orden de la sucesion N como conjunto simplemente infinito: precisamente, puede una ca-
dena considerarse como un conjunto ordenado, y cuyo orden se define de manera estricta-
mente logica. En este sentido, N seria un caso particular de cadena para la aplicacién “inme-
diato sucesor”. Asiy todo, a este nivel, no nos encontramos aun en posesion de todos los ele-
mentos susceptibles de definir completamente N: tenemos, todo lo més, la “representacion” o
el “esquema” de una “representacion repitiéndose indefinidamente (la aplicacion f), o de una
repeticion fenomenalizdndose como el ritmo mismo de la repeticion, sin origen y sin fin por
cuanto, en el esquema, la repeticion se fenomenaliza precisamente como repitiéndose, es de-
cir, como precediéndose y sucediéndose a si misma, con arreglo a un encadenamiento que la
transmite hereditariamente™’. En otras palabras, si la aplicacion fes efectivamente la llave
que permite engendrar una cadena, es decir, un conjunto caracterizado por un ritmo (u orden)
determinados que vincula indefinidamente los elementos de dicho conjunto entre si, nada nos
garantiza que el conjunto sea el que corresponde a la sucesion de los enteros naturales: efecti-

34 paradojas, como sabemos, que los matematicas no han tratado de veras, si no es, como hizo Zemerlo en

1908, postulado un axioma del infinito en el marco de una axiomatizacion de la teoria de conjuntos: cf. RP/2, pp.
49-54.

35 Cf. Jean-Pierre Belna, La notion de nombre Dedekind, Cantor, Frege, Vrin, col. « Mathesis », Paris, 1996, pp.
32-35, de cuyas explicaciones ofrezco, aqui, un resumen.

36RP/2, p. 21.

37 RP/2, pp. 61-62.

185

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

vamente, ;como estar ciertos de que no se deslizan cadenas “intrusas”? Lo cierto es que hay
cadenas que cumplen todos los requisitos y que, sin embargo, no son la cadena que corres-
ponde a la sucesion N. En tercer lugar, falta, para llegar al propoésito de la definicion de N, el
que Dedekind llama el “elemento fundamental”™®, a saber, el nimero 1 como elemento prime-
ro de la sucesion : s6lo entonces podra N quedar plenamente determinada, y caracterizada,
para ser mas precisos, como la cadena de este elemento fundamental, es decir, como la inter-
seccidn de todas las cadenas (respecto de la misma aplicacién f) que contengan 1°°. Pero tam-
bién aqui el proceder critico y transcendental no puede aceptar como tal lo que el matematico
se procura en bien de las necesidades de su demostracion. Pues ;qué es entonces un elemento
que uno se da como a priori individuado? Como sabemos, en el marco de la fenomenologia
transcendental propuesta por Richir en sus Recherches, no puede tratarse sino de una ilusion
transcendental. Con mayor precision, y en lo que respecta al “elemento fundamental” como
primer elemento de la sucesion N, no se puede tratar sino de la “ilusion transcendental del
origen o del fin (el término) de la repeticion”®. En otras palabras, desde el punto de vista
estrictamente fenomenolégico, el elemento fundamental tan s6lo podré ser un fendmeno, una
pura apariencia que se sienta como sosteniéndose a si misma y también como siendo, al mis-
mo tiempo, el origen de la sucesion. Solo puede ser, como se habra comprendido, eso mismo
que Richir nombraba, en el primer tomo de las Recherches el simulacro ontolégico®": “el nii-
mero 1 no es otra cosa sino el fenomeno matemdtico del simulacro ontologico (en el cual pa-
rece ilusoriamente la repeticion como aquello que esté en el origen de la repeticion)”*.

(Qué hemos de concluir, entonces, desde un punto de vista fenomenologico-
transcendental, de este andlisis pretendidamente 16gico propuesto por Dedekind de la sucesion
N, y sobre la cual descansa toda su fundacién de la aritmética®™ ? Acabamos de ver que Dede-
kind pensaba ser capaz de definir los enteros naturales mediante el concepto de cadena, que
conjuga con el concepto de conjunto infinito y el de elemento fundamental que son, en reali-
dad, y como Richir lo pone de manifiesto, ilusiones transcendentales: ;hara falta concluir que
la sucesion N no es sino una ilusion transcendental necesaria al ejercicio de la Razon mate-

38 . a no confundir, claro esta, con lo que Richir llamara del mismo modo a partir de sus Fragments sur le

temps et l'espace ;!

% Cf RP/2, p. 58.

O RP/2, p. 62.

*1.Cf RP/2, p. 93 y mi articulo, ya citado: « Reduccion y ontologia. Observaciones sobre la nocion richiriana de
“simulacro ontologico” ».

2 RP/2, p. 95.

* Es pertinente recordar aqui el modo en que Dedekind describe sur propio proceder en su Carta a Keferstein
del 27 de febrero de 1890: ";Cuales son las propiedades fundamentales, independientes unas de otras, de esta
sucesion N, i.e. aquellas propiedades que no se dejan deducir unas de otras, sino que son aquellas a partir de las
cuales se derivan todas las demas? ;Y como habremos de despojar dichas propiedades de su caracter especifica-
mente aritmético, de suerte que queden subordinadas a conceptos generales y a aquellas actividades del entendi-
miento sin las cuales, sencillamente, ningin pensamiento seria posible, y en cambio con las cuales procuramos
un asiento para la seguridad y completitud de las pruebas, asi como para la edificacion de explicaciones concep-
tuales exentas de contradiccion” (op. cit., p. 272; citado in RP/2, pp. 12-13).

186

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

matica** ? Lo cierto es que, como apunta Richir, la ilusion esta aqui en “la determinidad com-
pleta y univoca de la sucesion N, o de los elementos bien diferenciados de lo enumerable, ain
cuando esta determinidad y esta distincion nunca estan aseguradas completa o absolutamen-
te”*. He ahi por qué el aproximacién de las matematicas que Richir bosqueja en sus Recher-
ches habra de desarrollarse, en lo esencial, de acuerdo con un estilo inconfundiblemente kan-
tiano*’, donde la reflexion critica debera localizar el origen transcendental de las distintas “re-
presentaciones” u operaciones logico-matematicas, para asi evidenciar el uso ilusionante que
de ellas cabe hacer. A este respecto, haremos notar que Richir también entiende ampliar el
estricto marco critico kantiano; en particular por lo que a las matematicas toca: si Kant las
consideraba como procedentes de la construccion de conceptos en la intuicion pura, y enten-
dia asi conferirles el estatuto de ciencia pura a priori, eximiéndolas asi de todo efecto ilusio-
nante, Richir, por su parte, considerard, por el contrario, que el pensamiento matematico ja-
mas puede ser puro, sino que forzosamente ha de vérselas con su parte intrinseca de fenome-
nalidad y de ilusion transcendental’’. Un poco del mismo modo en que Kant consideraba la
fisica como debiendo ejercerse bajo el horizonte de una Idea reguladora pudiendo siempre
revertir en ilusion transcendental (dando asi lugar a las antinomias cosmoldgicas), asi Richir
considera que las matematicas son forzosamente coextensivas con conceptos (como el de con-
junto infinito o elemento fundamental a priori individuado) de los que la Razén matematica
no puede prescindir, pero que resultan imposibles de demostrar e incluso conducen a parado-
jas insolubles. Asi pues, del igual modo que se dan, para Kant, antinomias cosmoldgicas,
también hay, para Richir, una antinomia “cuasi-kantiana” vinculada al ejercicio mismo de las
matematicas™. Sera pues labor de la epistemologia fenomenoldgica que Richir proyecta ela-
borar el sondear el ejercicio mismo del pensar matematico hasta sus paradojas constitutivas,
para reconducirla a la base fenoménica sobre la cual, inadvertidamente, se elabora, tinica a
partir de la cual podra hallar un asiento transcendental.

* Cf RP/2, p. 99.

¥ RP/2, p. 101.

.. precisando asimismo que Richir admite que su posicion se acerca de algunos aspectos propios de la mate-
matica "intuicionista" de Brouwer et Heyting (cf. RP/2, p. 104). Albino Lanciani, alumno y antiguo doctorando
de Richir, dedico su tesis doctoral precisamente a las implicaciones fenomenologicas de la posicion "intuicionis-
ta" en matematicas, hallando su inspiracion fundamental en esta 4* Recherche asi como en articulos de Richir
que tratan también de estos temas.

*.Cf RP/2, p. 101.

* Cf RP/2, p. 52. Se trata de una antinomia cuasi-kantiana en la medida en que no se trata ya aqui, como en
Kant, de un mal uso de la articulacion del entendimiento y de la intuicién sensible, sino, exclusivamente, del
propio pensar. Cf. asimismo De [’illusion transcendantale dans la théorie cantorienne des ensembles, 1986, y
Une antinomie quasi-kantienne dans la fondation cantorienne de la théorie des ensembles, 1986.

187

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

° o7 °« o7

§4. Conclusion : el esquematismo y los numeros : repeticion matematica y repeticion
fenomenologica

Como quiera que sea, y como anunciaba, me importa, sobre todo, exponer las conclu-
siones que extrae Richir de esta confrontacion con las matematicas; confrontacion que acabo
de recorrer muy brevemente en lo referente a su propia fenomenologia transcendental, y en
particular en lo que concierne a la cuestion del esquematismo. Puede decirse que el angulo de
entrada de Richir en la cuestion reside en el concepto de repeticion. La idea que sugiere Ri-
chir al final de su cuarta Recherche phénoménologique es, efectivamente, la siguiente : si la
sucesion de los numeros naturales ha de comprenderse como una sucesion engendrandose
mediante una repeticion infinita y regulada por el caracter de sucesor inmediata, esta sucesion
habra de tener algun tipo de base fenomenologica. En suma, a la repeticion matematica de los
numeros ha de corresponder una repeticion mas originaria y mds propiamente fenomenolo-
gica capaz de explicar su reasuncion en y por la ilusion transcendental como sucesion bien
ordenada de los enteros naturales. Pero ;como pensar una repeticion propiamente fenomeno-
logica ?

Para comprender las indicaciones de Richir en su cuarta Recherche, hay que volver al
movimiento global de pensamiento puesto en marca por Richir desde el primer tomo de su
obra, y en particular a lo que denomina el doble movimiento de la fenomenalizacion. Todos
sus esfuerzos tienden, efectivamente, a mostrar que el fendmeno (o la apariencia) siempre
adviene remitiendo al secreto de su origen, a una fuente inaccesible de la que supuestamente
extraeria su sentido y vivacidad; en resumidas cuentas, a un a priori en que se cela la cifra
oculta de su ser. Ahora bien, Richir también se dedicard a mostrar que este origen jamas esta
dado como tal: se indica siempre desde el lugar en que nos hallamos; en rigor, el a priori ja-
mas puede darse si no es a posterior — o, como también dird, el a priori esta “retroyectado”
desde el a posteriori. Asi pues, y como Richir explica largo y tendido, la apariencia se feno-
menaliza a posteriori como remitiendo a un a priori ; o, si se quiere, la apariencia se indivi-
dua merced a esta reflexion retroyectiva, como si la individuacion fuera el fruto de un a priori
ya desde siempre individuado a pesar de que, como sabemos, el a priori jamas se identifica
como tal si no es desde el a posteriori. Asi las cosas:

“la apariencia transcendental, individuada a posteriori por la reflexion, es reflexionada como la
repeticion de un individuo a priori cuya existencia desmiente en su propia reflexion, por lo tanto, de un
individuo a priori que no hace sino parpadear en la reflexion-individuacion a posteriori. Se desprende
de ello que este a priori de si misma como individuo es, en realidad, inasible — si no es merced al efecto
ilusionante de la apariencia transcendental — en su reflexion-individuacion, que es la nica que, a partir
de entonces, parece originaria, de suerte que lo que parece mas bien a priori no es otra cosa que este re-
flexion-individuacion misma que no consiguiendo amarrarse a un origen estable, es reflexionada como

188

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

exenta de origen, como una reflexion-individuacion que ya siempre se precedido y seguido a si misma
+9549

en el a priori

Por ponerlo de otro modo, si el a priori jamas estd dado originariamente (sino iluso-
riamente), lo cual ocurre de antemano, no es sino el movimiento mismo de retroyeccion que
traslada siempre la apariencia a un a priori mitico susceptible de repetirla : si el a priori pre-
tendidamente repetido en y por la apariencia jamas aparece, la repeticion, en cambio, si apa-
rece a poco que no seamos victimas de ilusion transcendental, y a condicion de que el feno-
meno sea tomado en el (doble) movimiento mismo de su parecencia, por el que aparece al
tiempo que se retrae, y se muestra al tiempo que se oculta. Sostener que la repeticion aparece,
significa que el fenémeno aparece en y con su (doble) movimiento, que le remite constante-
mente a un lugar otro del que parece venir, pero que jamas puede ser alcanzado. Es como si el
fendémeno apareciese en cierto modo como una busqueda de su propio origen. Origen constan-
temente esquivo y que se hurta de continuo de suerte que dicho origen del fendmeno acaba
pareciendo como esa misma busqueda, desde siempre encauzada y jamas terminada, y que le
confiere al fenomeno su estilo propio de manifestacion, el que consiste en repetir indefinida-
mente un origen que sin embargo permanece constantemente y para siempre marrado. La pro-
pia repeticion aparece pues en la medida en que el fendmeno siempre aparece como repitién-
dose a si mismo, en y por el fracaso de la mencidn de si mismo, es decir, como también escri-
be Richir, de su esencia, de su a priori o de su centre. Comprendemos también por qué Richir
puede referirse a la repeticion como un esquema transcendental de la fenomenalizacion : se
trata de un esquema, puesto que efectivamente se trata aqui de la aparicion del movimiento o
del proceso mismo (un “procedimiento”, como decia Kant™). Dicho de otro modo, lo asi de-
signado es el movimiento mismo de la repeticion que se aparece a si misma en su propio mo-
vimiento de mostracion del fendmeno. Ademas, se trata de un esquema de la fenomenaliza-
cion puesto que lo ahora considerado es el movimiento mismo del fenémeno. De ahi que este
esquema pueda, asimismo, decirse transcendental. Transcendental en la precisa medida en que
es del orden de las condiciones de posibilidad del fendmeno, es decir, de aquello unicamente
por lo que y en lo que puede, un fenomeno, advenir.

Sin embargo, como sabemos, la repeticion dista mucho de agotar el esquematismo :
que podamos aproximarnos al esquematismo como esquematismo de la repeticion, como aca-
bamos de sugerir, conlleva el peligro de reducir todo esquematismo a lo que no es sino una
modalidad particular. Convendria retomar, en otra ocasion, la cuestion del esquematismo en
toda su amplitud, como ritmos, no sélo formales sino también concretos, a través de los cuales
los fendémenos cobran apariencia, no so6lo al albur de una pluralidad de fendmenos, sino tam-
bién bajo la forma de una pluralidad de concretudes a sobrehaz de las cuales, una y otra vez,
tal fendmeno viene a parecer bajo el horizonte de otros fenémenos. Vale decir que si el es-
quematismo se comprende como aquello por lo que y en lo que los fendmenos se estructuran
y se organizan en su movimiento de parecencia, hemos de tomar en consideracion toda la

¥ RP/2, pp. 93-94.
Y Cf. S. Carlson, « Del esquematismo en fenomenologia (Kant, Fichte, Richir) », Acta Mexicana de Fenomeno-
logia, México, 2015.

189

SEPTIEMBRE
2016



] ]
REVISTA DE FILOSOFIA
El esquematismo y los numeros. La confrontaciéon Richir — Dedekind en la Cuarta Recherche Phénoménologique | Sacha Carlson

complejidad de dicho movimiento; movimiento en virtud del cual los fendmenos se manifies-
tan en su pluralidad, segun una profusion de sentido de la que una consideracion amplia y
profunda del esquematismo debe dar cuenta.

190

SEPTIEMBRE
2016





