
225 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 

La «abweichende Bestimmung» di Kant nella differenza tra filosofia e matematica. Breve studio storico-filosofico sul problema della ricezione della filosofia 
kantiana (1781-1794) | David Hereza. 

 

	

	

	La	 «abweichende	 Bestimmung»	 di	 Kant	 nella	 differenza	 tra	
filosofia	 e	 matematica.	 Breve	 studio	 storico-filosofico	 sul	
problema	 della	 ricezione	 della	 filosofia	 kantiana	 (1781-
1794).	
David	Hereza.	Friedrich-Schiller-Universität	Jena	/	Università	degli	Studi	di	Padova	
	
	

	

	

1. Nel 1793, ancor prima del radicale influsso della Wissenschaftlehre di Fichte nella 
ricezione della filosofia kantiana, K. G. Hausius aveva già scorto nel «kantismo» (termine con 
il quale ci si riferisce sia a Kant che agli autori cosiddetti «kantiani», come ad esempio K. L. 
Reinhold) una certa «abweichende Bestimmung», riassunta nelle seguenti battute:  

«Kant setzt die Philosophie der Mathematik entgegen, die er durch Vernunftwissenschaft aus 
der Contruction der Begriffe (aus der Darstellung der Begriffe in einer reiner Anschauung) erklärt. 
Reinhold aber scheint selbst die Mathematik in das Gebiete der Philosophie gezogen wissen zu wollen, 
welches aus seiner Erklärung der Philosophie erhellt»1 

Come si può evincere da questo passo, la sopra menzionata «abweichende 
Bestimmung» fa riferimento all’identità tra filosofia e matematica; identità che Kant nega 
radicalmente (KrV, A713/B741 e ss.)2, ma che nel 1793 sembra essere affermata dal 
«kantismo». Il presente studio ha l’intento di definire filosoficamente questa «abweichende 
Bestimmung» tra Kant e la filosofia post-kantiana e di porre così in rilievo l’importanza della 
distinzione tra matematica e filosofia per la comprensione della filosofia in generale3.  

In primo luogo, è necessario sottolineare che sia Kant che la filosofia trascendentale a 
lui immediatamente successiva (rappresentata nella citazione di Hausius da Reinhold, ma 
comprendente anche i successivi sviluppi di Fichte o Schelling) ammettono il carattere 
																																																								
1	Hausius,	 K.	 G.:	 Materialen	 zur	 Geschichte	 der	 kritischen	 Philosophie:	 in	 drei	 Sammlungen	 nebst	 einer	
historischen	 Einleitung	 zur	 Geschichte	 der	 Kantischen	 Philosophie,	 J.	 G.	 J.	 Breitkopf	 und	 Comp.,	 Leipzig,	
1793,	vol.	I,	p.	CI.	Anastatica	in	«Aetas	Kantiana»	(Culture	et	Civilisation,	Bruxelles,	1968-81,	n.	87/1).	
2	Citiamo	Kant	direttamente	nel	 testo	nel	modo	accademico	 tradizionale.	 Come	noto,	 questa	distinzione	
kantiana	si	oppone	alla	«Identität	von	philosophischer	und	mathematischer	Methode»	affermata	da	Wolff	
(Disc.	 prae.	 §139;	 cit.	 da	 Engfer,	 H.:	 Philosophie	 als	 Analysis:	 Studien	 zur	 Entwicklung	 philosophischer	
Analysiskonzeptionen	 unter	 dem	 Einfluß	 mathematischer	 Methodenmodelle	 im	 17.	 und	 frühen	 18.	
Jahrhundert,	Stuttgart-Bad	Cannstatt,	Frommann-Holzboog,	1982,	pp.	219	ss.).	
3	L’importanza	 di	 questa	 distinzione,	 nella	 storia	 della	 filosofia	 precedente	 Kant	 e	 nei	 suoi	 primi	 scritti	
filosofici,	è	stata	sottolineata	da	Tonelli,	G.:	«La	disputa	sul	metodo	matematico	nella	filosofia	della	prima	
metà	 del	 Settecento	 e	 la	 genesi	 dello	 scritto	 kantiano	 sull’	 ‘evidenza’»,	 in:	Da	 Leibniz	 a	 Kant.	 Saggi	 sul	
pensiero	del	settecento,	Prismi,	Napoli,	1987,	pp.	43	ss.	



226 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 

La «abweichende Bestimmung» di Kant nella differenza tra filosofia e matematica. Breve studio storico-filosofico sul problema della ricezione della filosofia 
kantiana (1781-1794) | David Hereza. 

 

	

	

sintetico sia della matematica che della filosofia, differendo così tra loro solo nella distinzione 
derivata da tale carattere 4 . La problematica, dunque, non sorge dagli elementi della 
distinzione, ma dalla distinzione stessa. Se la filosofia è conoscenza trascendentale (come 
affermava lo «spirito» del testo, cfr. A11-2/B26), allora bisognerà affermare, secondo la 
filosofia post-kantiana, proprio ciò che Kant rifiuta, ovvero che la filosofia è 
metodologicamente identica alla matematica (in opposizione alla «lettera», cfr. A713/B741).  

In altri termini, ciò che la filosofia post-kantiana non ammette è il doppio senso del 
termine «sintesi» (matematica e filosofica) che, invece, Kant sembrerebbe “voler” ammettere 
come tesi fondamentale della sua impresa critica. Al fine di comprendere l’argomentazione 
post-kantiana (apparentemente contraria a Kant) e, pertanto, la sopra menzionata 
«abweichende Bestimmung» nel «kantismo» (3.), sarà anzitutto necessario chiedersi che 
significato assumono per Kant i due sensi del termine «sintesi», per quanto riguarda la 
filosofia e la matematica; operazione, questa, che richiede alcune righe preliminari circa i 
termini di «sintesi» e di «filosofia» nell’opera kantiana (2.).  

2. Nei testi critici di Kant si presuppone una nozione di «filosofia» che, in chiaro riferimento 
ad Aristotele, assume il significato di «ontologia» o, seguendo i termini della filosofia 
razionalista, «scienza dei primi principi della conoscenza»5. Per Kant, tali «principi» sono 
costitutivi di ciò che viene denominato «cosa» o «giudizio conoscitivo» e, pertanto, 
costituiscono la possibilità della conoscenza di qualcosa, ovvero la possibilità di determinare 
qualcosa come «valido o non valido». In tal senso, dunque, la «filosofia» può essere intesa 
anche come la scienza che si occupa della «validità» del giudizio o della «conoscenza in 
generale»; oggetto di studio che nei testi critici, seguendo il riferimento ad Aristotele, prende 
il nome di «forma». Pertanto, la filosofia è lo studio della «validità», ovvero della «forma 
della conoscenza».  

																																																								
4	Altri	 autori,	 che	 possono	 essere	 inseriti	 nella	 polemica	 posteriore	 a	 Kant,	 rappresentano	 le	 altre	 due	
possibili	posizioni	rispetto	a	questa	distinzione,	ovvero	la	negazione	del	carattere	sintetico	della	filosofia	
(C.	 A.	 Cäsar)	 o	 della	 matematica	 (da	 un	 punto	 di	 vista	 «empirista-eclettico»,	 D.	 Tiedemann;	 da	 uno	
«dogmatico»,	 J.	 C.	 Schwab).	 Si	 veda	 rispettivamente:	 Cäsar,	 C.	 A.:	 «Ueber	 die	 Axiomen.	 Aus	 den	
Denkwürdigkeiten	 aus	 der	 philosophischen	Welt»	 in:	Materialen	zur…,	 vol.	 II	 [n.	 87/2];	 Tiedemann,	 D.:	
«Ueber	 die	 Natur	 der	 Metaphysik	 zur	 Prüfung	 von	 Herrn	 Professor	 Kants	 Grundsätzen.	 Gegen	 die	
Ästhetik»	 in:	Materialen	 zur…,	 vol.	 II	 [n.	 87/2];	 Schwab,	 J.	 C.:	 «Ueber	 die	 geometrischen	 Beweise,	 aus	
Gelegenheit	 einer	 Stelle	 in	 der	 Allgemeinen	 Literatur-Zeitung»	 in:	 Philosophisches	 Magazin,	 vol.	 III	 [in	
«Aetas	Kantiana»,	n.	63/3].	
5	Scienza	che	nella	Critica	 riceve	 il	nome	di	«Analytik	des	reinen	Verstandes»	(A247/B303),	 in	cui	viene	
definito	 il	 compito	 della	 filosofia	 trascendentale	 (A65/B89	 ss.).	 Diversi	 studi	 hanno	 sottolineato	 la	
formazione	 neo-aristotelica	 di	 Kant,	 dalla	 quale	 egli	 prende	 diversi	 termini	 risemantizzati	 nel	 contesto	
della	 Schulphilosophie	 di	Wolff,	 Baumgarten	 e	Meier.	 Cfr.	 Tonelli,	 G.:	 «La	 ricomparsa	 della	 terminologia	
dell’aristotelismo	tedesco	durante	la	genesi	della	Critica	della	ragion	pura»,	in:	op.	cit.,	p.	169	ss.;	per	uno	
studio	 storico	 della	 sintesi	 aristotelico-wolffiana	 dell’università	 di	 Königsberg,	 cfr.	 Rumore,	 P.:	 L’ordine	
delle	 idee,	 Le	 Lettere,	 2007,	 pp.	 19-39.	 Per	 la	 trasformazione	 del	 termine	 aristotelico	 «ontologia»	 nel	
contesto	della	Schulphilosophie,	si	veda	la	definizione	di	Baumgarten,	«scientia	prima	cognitionis	humanae	
principia	 continens»,	 in	 Metaphysica,	 4§,	 1757,	 disponibile	 in	 Kants	 Gesammelten	 Werken	
(http://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/	kant/)	



227 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 

La «abweichende Bestimmung» di Kant nella differenza tra filosofia e matematica. Breve studio storico-filosofico sul problema della ricezione della filosofia 
kantiana (1781-1794) | David Hereza. 

 

	

	

2.1. I principi, sempre in accordo con la terminologia aristotelica, vengono denominati 
«categorie» o «predicamenti» (A81/B107). Così la filosofia, descrivendo la costituzione delle 
«categorie» o principi (della conoscenza o giudizi), determina «cos’è la validità». Le 
«categorie», pertanto, non saranno altro che la «forma dell’esperienza» (A129), ove per 
«esperienza» si intende ciò che prima è stato denominato «valido» (2.). Per indicare ciò che è 
«valido», Kant utilizza principalmente il termine «sintesi»: la filosofia viene così definita 
mediante la domanda sul significato della «sintesi in generale»6 o su ciò che Kant chiama 
«sintesi pura» (A78/B104) che, seguendo la terminologia prima usata, verrà espressa in 
differenti «categorie» (A79/B104). 

2.2. Insieme alle considerazioni intorno al termine «filosofia», è necessario chiarire 
anche il significato del termine «sintesi», definito da Kant come l’unione di intelletto e 
sensibilità oppure concetto ed intuizione:  

Zu jedem Begriff wird erstlich die logische Form eines Begriffs (des Denkens) überhaupt und 
dann zweitens auch die Möglichkeit, ihm einen Gegenstand zu geben, darauf er sich beziehe, erfordert. 
Ohne diesen letztern hat er keinen Sinn und ist völlig leer an Inhalt (A239/B298) 

Per Kant, ciò che è «valido» viene definito da un giudizio nel quale il concetto, in esso 
espresso, fa riferimento ad un’intuizione. In caso contrario, il concetto si basa su una mera 
«funzione logica», ovvero una funzione di unità, il cui principio è esclusivamente quello di 
non-contraddizione. La «sintesi» o la «conoscenza» (A76/B102) si dà solo quando il concetto 
del giudizio si riferisce ad un’intuizione: in tal caso, la funzione di unità del giudizio non si 
basa soltanto sul principio di non-contraddizione, ma dipende da un «contenuto sensibile» 
dato, al quale l’intuizione fa riferimento. Così come accade, ad esempio, nella matematica, la 
cui peculiare sintesi (in cui il concetto si riferisce ad un’intuizione «a priori») prende il nome 
di  «costruzione»7. Così, il primo uso del concetto o funzione logica del giudizio viene 
designato con il termine «logico», mentre il secondo –in cui il concetto si rimette ad 
un’intuizione- è detto «reale» o «empirico». In tal modo, la domanda della filosofia riguarda il 
significato dell’«uso reale» del concetto; possibilità che viene definita sotto la determinazione 
delle «categorie» o della «sintesi pura» (2.1.).  

3. A partire da questa spiegazione, è possibile comprende perché Kant pone una 
differenza tra la conoscenza filosofica e quella matematica: tale differenza esprime quella 
sopra menzionata tra «validità» e «valido» (2.1.). La domanda della filosofia è «cos’è la 
validità» e, al di là della risposta, differisce dunque dalla questione circa un determinato 
																																																								
6	«Sie	 [die	 Synthesis]	 ist	 also	 das	 erste,	 worauf	 wir	 Acht	 zu	 geben	 haben,	 wenn	 wir	 über	 den	 ersten	
Ursprung	unserer	Erkenntnis	urteilen	wollen»	(A77-8;	B103).	Per	un’analisi	dell‘essenziale	paragrafo	10	
della	KrV,	nella	cornice	dell’interpretazione	seguita	in	questo	studio,	cfr.	Heidegger,	M:	Phänomenologische	
Interpretation	von	Kants	Kritik	der	reinen	Vernunft,	Vittorio	Klostermann,	Frankfurt,	1977,	pp.	264-291.	
7	Con	ciò	si	vuol	chiarire	l’ambiguità	che	potrebbe	avere	il	termine	«costruzione».	Quest’ultima	indica	solo	
una	specificazione	del	termine	«sintesi»;	di	fatto,	Kant	usa	qualche	volta	il	termine	«costruzione»	in	modo	
generico,	 al	 fine	 di,	 partendo	da	 esso,	 definire	 due	 tipi	 di	 costruzione	 o	 «sintesi»	 possibile:	 a	 priori	 o	 a	
posteriori	(cfr.	AA	VIII:	191;	su	questo	termine	cfr.	anche	Rfl.	2836,	XVI,	539;	4675,	XVII:	645).	



228 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 

La «abweichende Bestimmung» di Kant nella differenza tra filosofia e matematica. Breve studio storico-filosofico sul problema della ricezione della filosofia 
kantiana (1781-1794) | David Hereza. 

 

	

	

ambito di ciò che è «valido» (in questo caso, la conoscenza matematica). In altre parole, la 
filosofia deve rispettare la differenza tra ciò che è «forma della conoscenza» (filosofia) e ciò 
che è «conoscenza di certi oggetti» (ad esempio la matematica)8. Pertanto, come segnalato da 
Kant per mezzo di questa e di molte altre distinzioni9, il significato del termine «validità» o 
«sintesi pura» sarà sempre diverso da quello espresso dal termine «valido» o «bestimmender 
synthetischer Satz» (A722/B750). 

Ad ogni modo, se la differenza sopra esposta esprime quella esistente tra «forma della 
conoscenza» e «conoscenza di qualcosa», resta ambiguo il fatto che anche in riferimento a 
quest’ultima Kant utilizzi il termine «sintesi», ovvero «conoscenza», e con esso definisca sia 
la matematica che la filosofia. In altre parole, non è chiaro per quale motivo Kant si riferisce 
alla «filosofia» in termini di «conoscenza», mentre la filosofia non è altro che l’investigazione 
della «forma» (2.1.). Proprio su questo punto sorge l’argomentazione della filosofia post-
kantiana, che verrà esposta successivamente (4.). 

3.1. Questa situazione paradossale si può comprendere a partire dalla tradizione della 
Schulphilosophie10, secondo la quale le categorie sono i «concetti più generali» e dunque, in 
fin dei conti, pur sempre «concetti». Se le «categorie» sono «concetti», allora esiste la 
possibilità che siano una mera «forma logica» (2.2.). Seguendo questa interpretazione, le 
categorie, che esprimono la «forma della conoscenza», dovranno rimettersi ad 
un’«intuizione» al fine di poterne dimostrare la validità; dimostrazione che nella Critica 
prende il nome di «Deduzione trascendentale» delle categorie11. Di conseguenza, si può 
comprendere perché, lungo il corso dell’«Analitica», Kant tratti di giudizi che appartengono 
all’investigazione filosofica come «giudizi sintetici», ovvero come giudizi i cui concetti fanno 
riferimento ad un’intuizione (si veda, ad esempio, la problematica presente 

																																																								
8	Anche	 senza	 introdurre	 il	 termine	 «sintesi»,	 tale	 distinzione	 è	 già	 presente	 negli	 scritti	 pre-critici.	
L’obiettivo	dello	scritto	sulla	«Deutlichkeit»	de	1764	è	anzitutto	una	«Vergleichung	der	Art	zur	Gewissheit	
im	matehamtischen	Erkenntnis	(…)	mit	der	im	philosophischen»	(AA	II,	276).	È	interessante	notare	come	
Kant	cerchi	di	separare	la	filosofia	dalla	matematica	alludendo	al	metodo	analitico	e	sintetico	(II,	276	287,	
276-7,	291),	mentre	nella	KrV	tale	distinzione	si	realizza	dall’identità	sintetica	di	entrambi.	
9	Ci	riferiamo	alla	costante	creazione	di	Kant	di	termini	contrapposti	in	«Die	Disziplin	der	reinen	Vernunft	
im	dogmatischen	Gebrauch»	 (A712/B740	y	 ss.):	 «das	Allgemeine	 im	Besonderen»	e	 «das	Besondere	 im	
Allgemeinen»,	 «in	 concreto»	 e	 «in	 abstracto»,	 «intuitiver	 Vernunftgebrauch»	 e	 «diskursiver	
Vernunftgebrauch»;	distinzioni	che,	più	che	chiarire,	 sembrano	piuttosto	confondere	ulteriormente.	Qui,	
in	fondo,	compare	il	continuo	intento	di	tracciare	una	distinzione	che	risulta	ancor	più	problematica,	come	
si	spera	di	dimostrare.	
10	Si	veda	la	definizione	fatta	da	Kant	nel	1765	di	ciò	che	qui	prende	il	nome	di	«filosofia»:	«Wissenschaft	
von	den	allgemeineren	Eigenschaften	aller	Dinge»	(II,	309;	corsivo	mio).	
11	Ich	 nenne	 daher	 die	 Erklärung	 der	 Art,	 wie	 sich	 Begriffe	 a	 priori	 auf	 Gegenstände	 [leáse	 tambien	
«Anschauungen»]	 beziehen	 können,	 die	 transzendentale	 Deduktion	 derselben»	 (A85/B117).	 Si	 tenga	
anche	 in	 considerazione	 che	 le	 «categorie»,	 prima	 della	 «Deduzione»	 sono	 mere	 «forme	 soggettive»	
(A90/B122).	Nella	comprensione	delle	categorie,	come	ben	esposto	da	Heidegger,	si	basa	la	comprensione	
della	«Deduzione»	come	la	domanda	«quid	juris»	(cfr.	Heidegger,	M.,	ob.	cit.,	306-315).	Con	ciò,	però,	non	
si	intende	affermare	che	questo	sia	l’unico	possibile	significato	della	«Deduzione»,	né	che	sia	l’unico	anche	
per	Kant.		



229 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 

La «abweichende Bestimmung» di Kant nella differenza tra filosofia e matematica. Breve studio storico-filosofico sul problema della ricezione della filosofia 
kantiana (1781-1794) | David Hereza. 

 

	

	

nell’«Introduzione» (A8-10/B12-14)  o i risultati sintetici dell’«Analitica»12). Tuttavia, questa 
comprensione delle categorie, sebbene ponga in chiaro che la filosofia debba essere 
«sintetica», risulta paradossalmente contraria alla spiegazione sopra fornita delle «categorie» 
(2.1.), ove queste non designavano qualcosa di «valido» o non valido, dunque qualcosa che 
concettualmente si rimette ad un’intuizione (2.2.), ma la «validità» stessa, ovvero la 
condizione di possibilità del «valido».  

3.2. Questa situazione paradossale, però, non è dovuta ad una questione terminologica 
associata al termine «categoria» (3.1.), quanto piuttosto ad un paradosso intrinseco all’oggetto 
stesso della filosofia. Come già esposto (2.), quest’ultima pone la domanda sulla «validità», 
ma questa stessa questione deve essere formulata in termini che, al tempo stesso, si possano 
determinare come «validi» o meno. In altre parole, oltre a determinare il significato di «cos’è 
la validità», sarà necessario che questa stessa determinazione sia «valida»; necessità che, in 
riferimento ai termini con cui Kant intende il «valido» (2.2.), viene definita nei termini della 
problematica prima denominata «Deduzione trascendentale» (3.1.), ovvero il riferimento delle 
«categorie» ad un’«intuizione», o nel fatto che la filosofia, sebbene domandi della «forma 
della sintesi» (2.1.), sia anche «sintetica». Sotto questa prospettiva, appare chiaro che la 
definizione kantiana della filosofia come «sintetica» rimanda alla problematica circa il 
significato della domanda sulla validità13 e non ad un problema storico o filologico. 

4. Da quanto sin qui sviluppato, si evince perché Kant vuole stabilire una chiara differenza tra 
filosofia e matematica, ma allo stesso tempo, perché definisce la filosofia come sapere 
«sintetico». Per Kant, l’oggetto della filosofia è «cos’è la validità»; pertanto, la sua domanda 
si differenzia totalmente da quella che riguarda il «valido» (la matematica). Al contempo, 
sembra che per Kant la domanda stessa della filosofia debba esprimere una certa 
«conoscenza», il che implica, però, determinare «cos’è la validità» in modo «valido» o 
meno14. Il problema principale risiede proprio nel fatto che entrambe le determinazioni 

																																																								
12	Ci	 riferiamo	 alla	 sezione	 «Von	 dem	 Grunde	 der	 Unterscheidung	 aller	 Gegenstände	 überhaupt	 in	
Phaenomena	 und	 Noumena»	 (A235/B294	 y	 ss.),	 benché	 in	 tale	 questione	 si	 esprima	 l’ambiguità	 del	
capitolo	sullo	«schematismo».	In	chiaro	riferimento	al	problema	della	relazione	tra	filosofia	e	matematica,	
si	veda	ad	esempio	l’espressione:	«Dass	dieses	[was	in	der	Mathematik	geschieht]	aber	auch	der	Fall	mit	
allen	 Kategorien,	 und	 den	 daraus	 gesponnenen	 Grundsätzen	 sei,	 erhellet	 auch	 daraus:	 dass	 wir	 so	 gar	
keinen	einzige	derselben	definieren	können,	ohne	uns	sofort	zu	Bedingungen	der	Sinnlichkeit,	mithin	der	
Form	der	Erscheinungen,	herabzulassen	(…)	wenn	man	dieses	Bedingung	wegnimmt,	alle	Bedeutungen,	d.	
i.	Beziehung	aufs	Objekt,	wegfällt»	(A241/B300).	
13	È	 proprio	 questo	 il	 problema	 che	 si	 può	 intravedere	 nella	 definizione	della	 filosofia	 come	 «analitica»	
nello	scritto	sulla	Deutlichkeit»	del	1764	(cfr.	nota	8)	e	la	distinzione	stessa	tra	matematica	e	filosofia	che	
compare	nel	1781	nella	KrV.	
14	Da	 qui	 si	 vede	 chiaramente	 perché	 Kant	 fa	 una	 differenza	 terminologica	 tra	 matematica	 e	 filosofia,	
dicendo	 che	 nella	 filosofia	 non	 ci	 sono	 «assiomi»,	 «definizioni»	 o	 «dimostrazioni»,	ma	 «Erklärungen»	 o	
«teoremi	acromatici»	(cfr.	A727-38/B755-66),	che	successivamente	non	si	ritrova	nell’insieme	dell’opera	
o	nella	presa	«scientificità»	della	KrV.	Che	questa	distinzione	sia	meramente	negativa	e	che	non	chiarisca	il	
termine	 filosofia,	 si	 vede	 nell’affermazione	 dello	 stesso	 Kant	 nel	 suo	 Opus	 postumun:	 «Die	 negative	
Definition	 der	 Transsc.	 Ph.	 ist:	 daß	 sie	 ein	 Princip	 synthetischer	 Erkentnis	 a	 priori	 aus	 Begriffen	 ist	



230 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 

La «abweichende Bestimmung» di Kant nella differenza tra filosofia e matematica. Breve studio storico-filosofico sul problema della ricezione della filosofia 
kantiana (1781-1794) | David Hereza. 

 

	

	

dell’oggetto della filosofia sembrano essere contraddittorie tra loro (3.1.), sebbene entrambe si 
trovino nel testo della Critica. Questo paradosso è ciò che spiega l’ambiguo significato della 
differenza kantiana tra filosofia e matematica e, pertanto, ciò che Hausius aveva definito 
come una «abweichende Bestimmung»; determinazione che, come sin qui esposto, soggiace 
alla stessa filosofia kantiana in modo sempre problematico. Ed è proprio in questo paradosso 
(che in Kant non assume una determinazione ultima) che si comprende il motivo 
dell’identificazione, da parte della filosofia immediatamente posteriore a Kant, tra filosofia e 
matematica (1.).  

4.1. Come esposto in precedenza (3.2.), i termini di «validità» e «valido» non 
dovranno essere distinti (come già si scorge in Kant) o, detto altrimenti, bisognerà passare 
dall’investigazione della «forma della conoscenza» (2.1.) alla «conoscenza della forma». Al 
di là del determinare in cosa consisterà tale «conoscenza», le proposizioni della filosofia, dal 
momento che sono «conoscenza di qualcosa», si stabiliranno in modo univoco come «sintesi» 
ed, al contempo, poiché la filosofia non è mera investigazione empirica, ma de jure, le sue 
proposizioni non potranno essere a posteriori, ma saranno «proposizioni a priori». Questa 
argomentazione afferma che la filosofia è costituita da «proposizioni sintetiche a priori», che 
definiscono la validità, e che, al contempo, la filosofia implica un’assimilazione di se stessa 
alla matematica, nella misura in cui anche quest’ultima è costituita da «proposizioni sintetiche 
a priori»15. Ad ogni modo, la «conoscenza della forma» non sarà identica alla conoscenza 
della matematica, sebbene venga definita in e a partire da Kant come «conoscenza» della 
forma dello spazio (geometria) e del tempo (aritmetica), ma lo sarà solo metodologicamente16.  

In conclusione è necessario sottolineare che la problematica della filosofia post-
kantiana, la quale identifica la filosofia con la matematica, non sorge in conseguenza del fatto 
che per Kant la filosofia è «sintetica», ovvero a causa di un «problema nella filosofia 
kantiana», derivato da una definizione ambigua. Piuttosto, la questione sollevata dalla 
filosofia post-kantiana esprime un problema intrinseco all’oggetto stesso della filosofia, 
motivo per il quale Kant definisce la filosofia come «sintetica» in modo ambiguo.  La 
differenza tra la filosofia del corpus kantiano e quella post-kantiana risiede nel fatto che nella 
prima tale problema resta sempre ambiguo, mentre nella seconda, che rinuncia alla stretta 
differenza tra «validità» e «valido», è determinato univocamente. Rinuncia che si esprime nei 

																																																																																																																																																																													
wodurch	 sie	 aber	 zwar	 von	 der	Mathematik	 unterschieden	 aber	 nicht	 begreiflich	wird,	wie	 eine	 solche	
Philosophie	als	diejenige	die	transscendental	heißt	möglich	ist»	(AA	XXI:	94).	
	
15	L’argomentazione	sin	qui	sviluppata	come	propria	della	filosofia	post-kantiana	è,	in	realtà,	già	presente	
Prolegomeni,	 dove	 la	 domanda	 dell’«Analitica»	 diviene	 metodologicamente	 identica	 a	 quella	
nell’«Estetica»,	ovvero	«Wie	ist	reine	Mathematik	möglich?»	(AA	IV:	276-80;	anche	B14-24).		
16	Così	come	esposto	nel	presente	articolo,	questo	movimento	è	solo	nominalmente	equivalente.	Si	spera,	
però,	 di	 non	 aver	 mostrato	 solo	 nominalmente	 il	 motivo	 per	 il	 quale,	 definendo	 la	 matematica	 come	
«sintetica	 a	 priori»,	 tale	 identificazione	 nominale	 è	 possibile.	 Questo	 ulteriore	 passo	 richiederebbe	 uno	
studio	 autonomo	 e	 specifico	 sul	 significato	 della	 «forma»	 nella	 divisione	 che	 Kant	 fa	 tra	 «forma	 della	
sensibilità»	e	«forma	dell’intelletto».		



231 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 

La «abweichende Bestimmung» di Kant nella differenza tra filosofia e matematica. Breve studio storico-filosofico sul problema della ricezione della filosofia 
kantiana (1781-1794) | David Hereza. 

 

	

	

termini della ricerca di un ultimo «principio» che sia «durchgängig» e «durch ihn selbst 
bestimmt»; un principio che sia «condizione di possibilità» o «validità» ed al contempo 
«conoscenza» o «valido»17.  

Pur avendo lasciato a margine una trattazione dettagliata dell’identità tra filosofia e 
matematica, si spera di aver chiarito il motivo dell’identificazione della filosofia con la 
matematica effettuata dalla filosofia post-kantiana, così come annunciato dalle parole di 
Hausius nel 1793 (1.). Al contempo, si spera di aver esposto chiaramente che la 
«abweichende Bestimmung» non sorge solo nella differenza tra Kant e la filosofia post-
kantiana, ma è ormai implicita nella filosofia kantiana stessa. Pertanto, quella che verrà 
assunta dalla filosofia kantiana immediatamente posteriore a Kant, come in Reinhold, e che 
da lì si radicalizzerà in autori successivi, come Fichte o Schelling18, non è altro che una 
posizione determinata univocamente rispetto alla relazione tra la filosofia e la matematica. 

 

																																																								
17	Questa	ricerca	è	tematizzata,	per	la	prima	volta	in	modo	esplicito,	da	Reinhold.	In	chiaro	riferimento	al	
«valido»	che	deve	esprimere	 la	 filosofia,	si	veda	ad	esempio:	«Ueber	die	Möglichkeit	der	Philosophie	als	
strenge	Wissenschaft»:	«Der	durch	sich	selbst	bestimmte	Satz	sey	und	heisse	aber	auch,	welche	und	wie	er	
wolle:	 so	 kann	 doch	 Er	 allein	 das	 Ausgemachte,	 welches	 ohne	 Besogniss	 eines	 möglichen	
Missverständnisses	 angenommen	 werden	 kann,	 seyn»	 (in	 Beyträge	 zur	 Berichtigung	 bisheriger	
Missverständnisse	der	Philosophen,	vol.	I,	Jena,	1790,	p.	354-55).	Si	intenda	che,	quando	Reinhold	parla	di	
«malintesi	nella	filosofia»,	il	problema	è	definire	il	«valido»	nella	domanda	sulla	«validità»,	possibile	solo	
sotto	la	determinazione	di	un	«erste	Grundsatz	aller	Philosophie»	(op.	cit.,	348).	
18	Questa	equivalenza	si	vede	chiaramente	in	Fichte	già	dalla	Grundlage	(si	veda	il	commento	delle	prime	
pagine	 del	 testo	 in	 Class,	 W./Soller,	 K.	 A.:	 Kommentar	 zu	 Fichtes	 Grundlage	 der	 gesamten	
Wissenschaftslehre,	 Ropodi,	 2004)	 o	 in	 Schelling,	 che	 tratta	 esplicitamente	 del	 problema	 nella	 sua	
recenzione	 «Über	 die	 Konstruktion	 in	 der	 Philosophie»,	 in	 Schellings	Werke	 (vol.	 5,	 p.	 560	 (AO	 140),	
Becksche	Velagsbuchhandlung,	München,	1992).	 In	questa	dinamica	della	 filosofia	post-kantiana,	merita	
di	 esser	nominato	anche	 il	 «Prinzip	der	Bestimmbarkeit»	di	Maimon,	 che	 riduce	 l’uso	delle	 categorie	 (in	
base	a	 tale	principio)	«zum	Gebrauche	von	a	priori	bestimmten	Objekten	der	Mathematik»	(cfr.	Versuch	
einer	 neuen	 Logik.	 Nebst	 angehängten	 Briefen	 des	 Philaletes	 an	 Aenesidemus,	 Bei	 Ernst	 Felisch,	 Berlin,	
1794,	p.	438),	sebbene	questo	principio	necessiterebbe	di	ulteriori	puntualizzazioni	rispetto	allo	sviluppo	
generale	descritto	in	queste	pagine.		
	




