I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

Wittgenstein et 'infini. Le dépassement de la métaphysique
par 'analyse langagieére de la logique

Wawrzyn Warkocki. (Université Toulouse - Jean Jaures / Bergische Universitit
Wuppertal)

En parodiant le titre du célebre article de Carnap “Le dépassement de la métaphysique
par l'analyse logique du langage” (1932), nous essayerons de mettre en évidence la stratégie
que met en ceuvre Wittgenstein pour dépasser la métaphysique, c'est-a-dire la philosophie.
Bien que déja Carnap, armé de ses outils logiques modernes, se présente particulierement
sévere a I'égard de toute proposition métaphysique, en récusant sa prétention au savoir et a
l'intelligibilité — elle n'est ni vraie ni fausse, mais pur non-sens (sinnlos), infraction aux regles
syntaxiques et logiques' —, Wittgenstein semble étre encore plus radical — mais d'une toute
autre maniere. Certes, le Wittgenstein du Tractatus rejette la métaphysique et son prétendu
“au-dela” des sciences empiriques : car elle ne désigne rien. Avoir du sens, c'est précisément
représenter le monde — ce qui est comme ce qui n'est pas; toutes les autres propositions sont
dénuées de sens (sinnlos), y compris celles de la logique mathématique. Carnap ne reconnait
pas dans le Tractatus, texte clé pour le mouvement du positivisme logique, la réfutation de sa
propre discipline : la logique mathématique. La philosophie scientifique est une contradictio
in adiecto. La philosophie tout court tend a se dissoudre dans de faux problémes, qu'elle
considere a tort comme profonds. Un des points communs entre Wittgenstein et Heidegger est
cette identification — si hative qu'elle puisse paraitre — de la philosophie a la métaphysique;
identification qui n'a pas le méme sens mais qui recele d'une certaine fagon le méme projet :
se débarrasser d'une philosophie pernicieuse ou nihiliste. Chez eux deux, mutatis mutandis, il
s'agit plutot de Verwindung (une rémission) consistant en un rejet de la pensée philosophique
que d'une Uberwindung qui reproduirait le geste méta- de la métaphysique.

Le deuxieme Wittgenstein ¢labore une philosophie originale qui, si différente qu'elle
soit des propos du Tractatus, reste en continuité avec sa premicre philosophie. Il ne s'agit plus
maintenant d'une analyse logique du langage comme création de calcul logique idéel, mais de
l'analyse grammaticale de nos habitudes langagiéres, y compris de la logique mathématique.
C'est celle-ci, et plus particulicrement le concept d'infini — qui hantait les recherches des
fondements des mathématiques pendant la premicre moiti¢ de XXeme sic¢cle —, qui fera 'objet
de notre examen. La théorie des ensembles et la logique mathématique représentent une partie
importante de la philosophie des mathématiques et la moitié des notes de la deuxiéme période
de Wittgenstein touche précisément les mathématiques.” On pourrait se demander d'ou vient

' Cf. R. Carnap, « Le dépassement de la métaphysique par I'analyse logique du langage », in: J. Laurent, C.
Romano, Le Néant. Contribution a l'histoire du non-étre dans la philosophie occidentale, pp. 535-560.

* Cf. V. Rodych, « Wittgenstein's Philosophy of Mathematics », in Stanford Encyclopedia of Philosophy, 2011.
http://plato.stanford.edu/entries/wittgenstein-mathematics/

237

SEPTIEMBRE
2016



| ] k n
REVISTA DE FILOSOFIA
Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

cette attention particuliére accordée aux mathématiques de la part de quelqu'un qui cherche a
éclaircir la pratique du langage dans sa quotidienneté dans le but de mettre en évidence
I'enchevétrement de différentes formes de la vie. A notre sens, Wittgenstein ne cesse de
réfléchir sur la philosophie des mathématiques parce qu'elle dévoile les problémes
philosophiques dans toute leur acuité. De nos jours, les platoniciens et les intuitionnistes ne
courent pas les rues, et néanmoins l'opinion commune croit a la nécessité des preuves
mathématiques et a 1'idéalité de ses objets, découverts et non pas créés. On croit tout autant a
l'intuition du mathématicien qui, avant de calculer et de prouver, a un accés quasi divin au
champ des vérités mathématiques. Ce n'est qu'en mathématiques que l'existence de quelque
chose de vrai et pourtant non prouvé est pensable et prise au sérieux (par exemple les
théorémes de Godel).

A I'époque sécularisée dans laquelle nous vivons, la philosophie des mathématiques
semble étre le dernier siege de la vraie métaphysique. C'est le mathématicien qui “crée
l'essence™ ; de plus : “Essence is expressed in grammar”*. La grammaire en tant que logique
est une sorte de théologie (“Theology as grammar’). Il semble que le concept d'infini tel qu'il
est exprimé par le formalisme mathématique aille de soi ; or il reste, selon Wittgenstein,
chargé de sa signification métaphysique. Pour se débarrasser de la métaphysique ou de la
philosophie (pour sortir de la bouteille & mouches®), il faut tout d'abord éliminer les problémes
de la logique mathématique.” La critique du concept d'infini illustre bien la position de
Wittgenstein a 1'égard de la philosophie des mathématiques, et plus généralement a 1'égard de
la philosophie, et qui consiste a essayer de dissoudre les problemes, lesquels relévent en
grande partie d'une forme de platonisme ou de mentalisme. “What harm is done e.g. by
saying that God knows all irrational numbers? Or: that they are already all there, even
though we only know certain of them? Why are these pictures not harmless? For one thing,
they hide certain problems.”® Le probléme caché ici est le suivant : l'image de l'infini
manipulée par la philosophie et les mathématiques nous fait croire a 1'existence de ce qu'elle
dénote ou, a tout le moins, a la consistance de son sens. Attendu qu'il nous semble qu'aucun
philosophe ou scientifique ne croit a l'existence de l'infini actuel dans le monde physique, et
que les arguments en faveur de ce refus ont déja été ingénieusement formulés par Aristote,
nous nous proposons ici d'aborder le concept d'infini sous son habit le plus subtil, a savoir
l'infini actuel et potentiel comme réalité mathématique.

I

SL. Wittgenstein, Remarks on the Foundations of Mathematics, op. cit., Cambridge-London, M.L.T Press, 1967,
I, §32.

* L. Wittgenstein, Philosophical Investigations, Blackwell Publishing, 2009, §371.

3 Ibid., §373.

%« 309. What is your aim in philosophy? - To show the fly the way out of the fly-bottle. », L. Wittgenstein,
Philosophical Investigations, op. cit., §309.

TCf. L. Wittgenstein, F. Waismann, The Voices of Wittgenstein. The Vienna Circle, London-New York,
Routledge, 2004, p. 149.

¥ L. Wittgenstein, Remark..., op. cit., V 34, p. 185e.

238

SEPTIEMBRE
2016



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

Nous n'avons pas les moyens ici pour retracer, méme bri¢vement, I'histoire de 1'idée de
lI'infini dans ses ramifications pénétrant toute l'histoire de la métaphysique occidentale
d'Anaximandre a Kant. Il est utile néanmoins de faire quelques précisions terminologiques
concernant le concept d'infini avant de nous concentrer sur Wittgenstein et sa critique. Nous
pouvons grossierement partager les qualifications du concept d'infini en deux, de sorte que
l'on obtient d'une part, un faisceau d'adjectifs plutdt négatifs, comme illimité, interminable,
immesurable, éternel; et d'autre part, un faisceau d'adjectifs plutot positifs, comme: complet,
entier, universel, unique, absolu, parfait, autonome. Le deuxiéme concept d'infini pourrait étre
appelé métaphysique, parce qu'il renvoie a une perfection unique a laquelle il est
inconcevable d'ajouter quelque chose de plus. Dans cette tradition s'inscrit une grande suite de
philosophes classiques, pour évoquer les plus caractéristiques : Anaximandre, Plotin, les
théologiens chrétiens, jusqu'a Spinoza. Ils ont tous congu l'infini comme principe d'étre des
étants finis. Le premier faisceau des concepts négatifs renvoie a l'infini que 1'on pourrait
qualifier mathématique, parce qu'il traduit une intuition mathématique de l'infini, formulé trés
clairement pour la premicre fois par Aristote. Ce dernier ne voulait pas accepter l'existence de
l'infini métaphysique ou actuel parce cela mene aux paradoxes de l'infiniment petit et de
l'infiniment grand, dont les plus connus sont ceux de Zenon. L'infini ne peut étre pensé que
comme potentiel: “D'une maniére générale, 'infini existe en tant qu'il peut toujours étre pris
quelque chose d'autre et de toujours autre, et que la quantité qu'on prend, bien que toujours
finie, n'en est pas moins toujours différente et toujours différente.””, et : “Donc l'infini est ce
qui peut toujours, en dehors de la quantité qu'on a, fournir quelque chose, qui soit une quantité
nouvelle.”'” Contrairement au concept métaphysique d'infini, l'infini potentiel, c'est ce a quoi
on peut toujours ajouter quelque chose de plus. L'apieron aristotélicien est un infini qui est
pensé sur le modéle du temps, le futur est infini mais n'est pas donné dans un instant ¢
déterminé. Il est potentiel mais il ne peut pas s'actualiser pleinement. De la méme fagon les
nombres devraient étre congus: la suite des nombres naturels n'a pas de fin, il est toujours
possible d'y ajouter une unité. L'anepov doit étre compris alors au sens littéral du mot, ce qui
n'a pas de limites (mépag), il est dans le vocabulaire aristotélicien intraversible. Aprés la
critique d'Aristote, l'infini métaphysique fut longtemps regardé avec soupgons, au point que
Plotin et plus tard la théologie chrétienne ont di le poser dans la transcendance absolue, au-
dela de ce monde-ci qui est un monde des €tres finis par excellence. Ce n'est peut-étre qu'a
partir de la Renaissance (p.ex. Giordano Bruno, Nicolas de Cues) qu'on a retrouvé le gott
d'infini dans ce monde, ainsi les sciences modernes n'ont-elles rien trouvé de problématique
dans I'hypothése de l'espace et du temps infinis.'' L'infini métaphysique, dont I'essence était
censée impliquer l'existence fut séveérement récus¢ par Kant par son refus de l'argument
ontologique. Laissons cet infini de c6té pour nous focaliser sur ce qui nous intéresse le plus:
l'infini en tant qu'idée.

? Aristote, Physique, trad. J. Barthélemy-Saint-Hilaire, I1I, 6, 206a27-9.
" Ibid., 111, 6, 20726-8.
"' Cf. A.W. Moore, The Infinite, London - New York, Routledge, 2001, pp. 63-66.

239

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

Nous pouvons bien rejeter I'infini hors du monde, pourtant la question se pose si I'on
peut arriver a comprendre 1'infini métaphysique ou actuel en tant qu'objet de pensée. Avant
Kant, le probléme ne se posait pas souvent, peut-&tre seulement pour les penseurs adhérant a
la théologie négative. Déja pour Descartes l'idée d'infini dans l'esprit humain posseéde une
primordialité par rapport a la certitude de l'existence du monde. Pour Kant néanmoins 1'infini
joue le role d'une idée sans réalité objective, c'est & dire sans objet.'” L'interstice entre
l'expérience et 1'idée d'infini provoque des antinomies de la raison. Deux régles de la raison
entrent en conflit : l'exigence de la totalit¢ de l'expérience et la régle d'une synthese
successive qui gere I'expérience. L'infini alors n'est jamais donné dans 1'expérience, il n'en est
qu'un principe régulateur. Selon Kant, I'infini est produit dans 1'idée et ne saurait pas méme
étre pensé comme objet non donné dans I'expérience.”” La notion d'infini n'a donc pas d'objet,
elle a néanmoins un but dans I'expérience.

I

Kant n'a pas réussi a repousser complétement l'idée d'infini actuel donné dans
l'expérience. Les mathématiciens, surtout ceux d'inspiration platonicienne par rapport a leur
domaine, soutiennent que 1'on peut bien avoir 1'expérience d'infini parce qu'il trouve sa place
dans le calcul, et si le calcul consiste en des propositions vraies, pour qu'elles soient vraies
elles doivent renvoyer a quelque chose. Avant les développements sur les fondements des
mathématiques au XXeéme siecle, 'acceptation d'infini mathématique potentiel n'était pas
considérée comme problématique : l'infini étant la récursivité¢ d'une régle, par exemple +1
dans la suite des nombres naturels, ou le développement décimal du nombre irrationnel. 7 est
un objet mathématique bien défini et son développement décimal est pourtant illimité et non
périodique. Les problémes en mathématiques ont commencé avec l'infini actuel qui a été
formalis¢ avec succes pour la premicre fois par Cantor dans sa théorie des ensembles. Déja
pour Bolzano et pour Dedekind le concept d'un ensemble infini des objets ne posaient pas de
problémes. Il ne fallait pas restreindre la pensée a l'existence des choses réelles ni au modele
temporel de 1'infini potentiel. Bolzano donne méme un argument selon lequel il y a au moins
un ensemble infini : prenons une proposition vraie : Platon était grec, appelons-la p;, ensuite il
y a une autre proposition vraie, a savoir que p; est vrai; et ainsi de suite ad infinitum.'* Dans
la version purement logique de Frege 1'argument est le suivant: Quoique qu'il existe, il doit y
avoir un moins un ensemble vide, c'est-a-dire, un ensemble qui ne comporte pas d'éléments. 11
y a alors aussi un autre ensemble dont le seul élément est 1'ensemble vide. Il y a donc aussi un
autre ensemble dont les éléments sont les ensembles précédents; et ainsi de suite ad
infinitum."® Dedekind va jusqu'au point de postuler que les paradoxes liés a l'infini actuel sont
loin d'étre pernicieux pour la pensée saine mais ils sont juste un trait caractéristique du vrai

"2 Cf. L. Tengelyi, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », in Tijdschrift voor Filosofie, n° 68, 2005, p.
486.

¥ Ibid.

'* A.W. Moore, The Infinite, op.cit., p. 112.

" Ibid., p. 115.

240

SEPTIEMBRE
2016



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

infini. On peut méme définir I'ensemble fini d'une fagon plus exacte si l'on le fait a partir d'un
ensemble infini. C'est-a-dire, ce qui était avant paradoxal, un tout égal a une de ses parties, est
une caractéristique de l'ensemble infini; par contre, un tout quantitativement supérieur a
chacune de ses parties, constitue une définition d'un ensemble fini. Pour les mathématiciens
l'infini actuel ne pose plus de problémes au niveau de la concevabilité et de la consistance du
concept. L'infini actuel trouve sa place dans les mathématiques et avec Cantor, son reégne
méme. Deux citations avant d'essayer de transmettre un peu le “tourbillon” des pensées que
provoque la théorie cantorienne des ensembles, selon I'expression de Wittgenstein'®. Les deux
montrent l'espoir et la certitude avec lesquels on s'adonnait au nouveau calcul des infinis.
Russel a constaté: “For over two thousand years the human intellect was baffled by the
problem [of infinity].... A long line of philosophers, from Zeno to M. Bergson, have based
much of their metaphysics upon the supposed impossibility of infinite collections.... The
definitive solution of the difficulties is due...to Georg Cantor.”'” David Hilbert, dans sa phrase
célebre, nous prévient: “No one shall drive us out of the paradise which Cantor has created

for us. "

La théorie de Cantor est importante dans nos investigations parce qu'elle marque le
retour le plus fort de l'infini actuel dans la pensée contemporaine, un retour d'inspiration
ouvertement métaphysique.'” Les motifs derriére l'invention de la théorie des ensembles par
Cantor sont religieux ; il croyait que la mathématique, la théologie et la métaphysique
s'entrecroisaient profondément et que la mathématique était un langage de la réalité divine.*’
Il va jusqu'a dire que son infini absolu Q est Dieu tout court.”' Dans son travail de 1874
Cantor présente sa premiere preuve de la non dénombrabilité des nombres réels. Au lieu de
prouver juste la non dénombrabilité de I'ensemble des nombres réels, il cherchait a prouver
l'existence du continuum, c'est-a-dire, a prouver qu'a chaque nombre réel (qui peut étre
représenté par un développement décimal infini) correspond un point réel sur le segment
d'une droite, en d'autres termes, que sur une droite il n'y a pas de “trous”.** Par conséquent, il
soutenait que l'infini du continuum était donné dans l'expérience.”

' « If you can show that there are numbers bigger than the infinite, your head whirls. This might be the chief
reason [set theory] was invented. », L. Wittgenstein , Lectures on the Foundations of Mathematics, Hassocks,
The Harvester Press Limited, 1976, p.16.

'"B. Russell, Our Knowledge of External World, London, George Allen & Unwin Ltd Ruskin House, 1914 p.
169.

' D. Hilbert, "On the Infinite", in: P. Benacerraf, H. Putnam (ed.) Philosophy of Mathematics. Selected
Readings, London-New York, Cambridge University Press, 1983, p. 191.

' Cf. L. Tengelyi, « Experience and Infinity in Kant and Husserl », op.cit., p. 499.

20 Cf. J. Ferreirds, « The Motives behind Cantor's Set Theory — Physical, Biological, and Philosophical
Questions », in Science in Context,n° 17,2004, p. 62.

! J.W. Dauben, « The Battle for Cantorian Set Theory », in Kinyon, Michael and van Brummelen, Glen (ed.),
Mathematics and the Historian’s Craft : the Kenneth O. May Lectures, New Y ork, Springer, 2005, pp. 230-231.
** Ibid., pp. 225-227.

* Cf. A. Kanamori, « The Mathematical Development of Set Theory from Cantor to Cohen », in The Bulletin of
Symbolic Logic, vol. 2, 1996, p. 1-71.

241

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

Par sa preuve de la non dénombrabilit¢ de I'ensemble des nombres réels, Cantor
prouve la puissance d'un ensemble plus grand que la puissance d'un ensemble des nombres
naturels, c'est-a-dire, un infini plus grand que l'infini. Cela nous servira plus tard dans la
discussion avec Wittgenstein, donc sans entrer dans les détails techniques, il faut élucider un
peu comment Cantor 1'a fait. La puissance d'un ensemble est une quantité des ses éléments. La
puissance est définie par bijection, c'est-a-dire, par la correspondance biunivoque (un a un)
entre un ensemble et 1'ensemble des nombres naturels. Par conséquent, la puissance de chaque
ensemble fini est tout simplement le nombre naturel désignant la quantité de ses éléments. La
puissance de 1'ensemble (autrement dit, le nombre cardinal) des nombres naturels est désigné
par la lettre hébraique Xy. Xy est en méme temps le nombre cardinal infini le plus petit. La
question que se posait Cantor était la suivante : est-il possible d'établir une bijection entre
I'ensemble des nombres naturels et I'ensemble des nombres réels, en d'autres termes, est-il
possible de compter les nombres réels. Par sa preuve diagonale, il a prouvé que non. Soit une
liste infinie énumérant tous les nombres réels dont le développement décimal est aussi infini.
Il est toujours possible de construire un nombre réel par une substitution conséquente des
places suivantes dans chaque nombre réel énuméré, de sorte qu'on obtient un nouveau nombre
réel qui n'est pas sur la liste. L'hypothése alors d'énumération de 1'ensemble des nombres réels
mene a la contradiction. D'ou, par une preuve indirecte, la conclusion que I'ensemble des
nombres réels n'est pas dénombrable, alors la puissance de cet ensemble est plus grande que
la puissance de l'ensemble des nombres naturels. La puissance de 1'ensemble des nombres
réels est désigné par X; et est une puissance du continuum. Cantor qui dans sa quéte
mathématique du vrai infini a considéré l'infini potentiel comme un faux infini*’, ne se
contentait pas de la découverte de l'infini plus grand que l'infini des nombres naturels. Le
théoréme de Cantor prouve que la cardinalit¢ d'un ensemble est toujours inférieure a la
cardinalit¢ de l'ensemble des toutes ses parties (c'est-a-dire, de tous ses sous-ensembles).
Ainsi Cantor constitue-t-il une hiérarchie infinie d'ensembles infinis en termes de cardinalité.
Le point d'aboutissement de cette hiérarchie ou la hiérarchie elle-méme devrait étre Q sous-
mentionné (en termes d'ordinalit¢) ou n (en termes de cardinalité), alors Dieu lui-méme.
Pourtant, I'ensemble Q est pensé comme I'ensemble des tous les ensembles, alors cela tombe
dans le méme paradoxe que le paradoxe de Russell. Cantor le désigne comme l'infini absolu
ou comme la totalité inconsistante.

111

Dés que Cantor a présenté ses preuves de l'existence des infinis de différents degrés,
c'est-a-dire de différentes cardinalités, et que sa théorie a été ensuite axiomatisé et a
commencé a jouer le role de fondement des mathématiques, il a semblé que personne ne nous
chasserait de ce paradis d'infinis infiniment infinis. Le débat fascinant autour de la fondation
des mathématiques de la premiere moiti¢é de XXeéme sie¢cle nous montre que prouver en

** A.W. Moore, The Infinite, op.cit., p. 117.

242

SEPTIEMBRE
2016



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

mathématiques ne veut pas forcément dire la méme chose pour tous les mathématiciens,
surtout pour ceux avec une inclination philosophique anti-platonicienne, comme Wittgenstein
par exemple. Il constate par rapport a I'espoir de Hilbert: “I would say, 'I wouldn't dream of
trying to drive anyone from this paradise.' I would do something quite different : I would try
to show you that it is not a paradise — so that you'll leave of your own accord.”, et encore:
“Imagine set theory's having been invented by a satirist as a kind of parody on mathematics.—
Later a reasonable meaning was seen in it and it was incorporated into mathematics. (For if
one person can see it as a paradise of mathematicians, why should not another see it as a
Jjoke?)”*® Wittgenstein est encore plus sévére, il appelle la théorie cantorienne des transfinis
“utter nonsense’™’, “wrong”*®, “laughable”®. Comment justifie-t-il une telle approche a une
théorie mathématique axiomatisée et bien fondée ? Tout d'abord, il a une vision radicalement
différente de la pratique mathématique que ses contemporains mathématiciens et logiciens,
comme Frege, Cantor, Russell, Hilbert et méme Brouwer. Il soutient un certain formalisme
dés la période du Tractatus qui s'exprime par le fait que, pour lui, il n'y a pas des propositions
mathématiques au sens strict, parce qu'une proposition renvoie (p.ex. des sciences
empiriques) a ce qui peut la rendre vraie ou fausse. Pour Wittgenstein, il n'y a pas de
distinction entre la sémantique et la syntaxe en mathématiques, tout est syntaxe.’” Le
symbolisme mathématique n'a pas de signification (Bedeutung), il ne revoie a rien.
“Mathematics is always a machine, a calculus... and [a] calculus is an abacus, a calculator, a

31 .
7%, “Let's remember that in

calculating machine; it works by means of strokes, numerals, etc.
mathematics, the signs themselves do mathematics, they don't describe it. ... You can't write
mathematics, you can only do it.”** L'arithmétique est une sorte de géométrie généralisée dont
le but est la construction des preuves.” La preuve ne découvre pas pourtant les propriétés
internes ou l'essence des structures mathématiques, elle est une image figée d'une
expérimentation.”* Ce qu'une preuve prouve, le résultat, donne l'impression qu'elle le prouve
nécessairement. Elle le fait parce que le résultat est la preuve ne sont qu'une chose, le résultat
vient juste a la fin de la preuve.’” On dirait peut-étre “mécaniquement”. C'est une régle du jeu
mathématique que l'on ne doute pas de ses preuves, et ce n'est par parce qu'on n'est pas
suffisamment sceptique, mais parce que douter ici n'a pas de sens. Ainsi, dans certaines
propositions empiriques: “We know, with the same certainty with which we believe any

mathematical proposition, how the letters A and B are pronounced, what the colour of human

L. Wittgenstein, Lectures on the Foundations of Mathematics, op.cit., p. 103.

HL. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., IV §7.

T Cf. L. Wittgenstein, Philosophical Remarks, Chicago, The University of Chicago Press, 1975, §145, §174. L.
Wittgenstein, F. Waismann (ed.), The Voices of Wittgenstein. The Vienna Circle, op. cit., p.102. L. Wittgenstein,
Philosophical Grammar, Oxford, Blackwell Publishing, 2004, p. 464, p. 470.

*% L. Wittgenstein, Philosophical Remarks, op.cit., §174.

% L. Wittgenstein, Philosophical Grammar, op.cit., p. 464.

% Cf. V. Rodych, « Wittgenstein's Philosophy of Mathematics », op. cit.

°! L. Wittgenstein, F. Waismann, Wittgenstein and the Vienna Circle, op.cit., p. 106.

32 L. Wittgenstein, Philosophical Remarks, op.cit., § 157.

3 Cf. Ibid., §109.

M CfL L. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., 1 §36.

33 Cf. Ibid., T §82.

243

SEPTIEMBRE
2016



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

blood is called, that other human beings have blood and call it "blood"”° La propositon
mathématique est une proposition empirique “hardened to a rule.””’ La mathématique est
une invention purement humaine: “The mathematician creates essence.”® Ce point de vue
rapproche Wittgenstein de celui des intuitionnistes. Néanmoins la différence tranchante entre

s,

eux consiste dans le statut donné aux propositions mathématiques indécidables. Pour
Wittgenstein, cela n'a pas de sens de dire qu'il y a une proposition mathématique p qui n'est
pas décidable, parce que cela veut dire que p ne serait proposition d'aucun calcul des
mathématiques. Et étre une partie du calcul est justement un trait définitionnel d'une
proposition mathématique. Une proposition p peut étre soit vraie, ce qui veut dire que p est
prouvé; soit fausse, ce qui veut dire que ~p est prouvé; soit non prouvée mais décidable, ce
qui veut dire que 'on est en possession d'une procédure connue d'un calcul mathématique
pour décider de la vérit¢é de p. Eu égard a ce qui vient d'étre dit, du point de vue de
Wittgenstein, les théorémes d'incomplétude de Godel ne marchent tout simplement pas. Soit
ils prouvent une proposition vraie non prouvable dans un calcul mathématique, ce qui est une
contradiction dans les termes, soit ils montrent l'inconsistance d'un calcul, ce qui veut dire
qu'il est contradictoire. Contrairement a la grande majorité des logiciens, Wittgenstein ne
répugne pas a une contradiction dans un calcul mathématique.”

Tout cela est important pour comprendre le statut de 1'infini chez Wittgenstein. La
mathématique, pour lui, ne comporte que des intentions et des extensions; les extensions
¢tant: les symboles, les ensembles finis, les séquences finies des symboles, les propositions,
les axiomes; les intentions étant: les regles d'inférence et de transformation, les nombres
irrationnels qui sont aussi des régles.”” Etant donné qu'une extension des symboles est par
définition finie, il n'y a pas de listes infinies étendues dans 1'espace, “l'infini mathématique”
ne peut étre compris qu'a partir des régles récursives. “Infinity is the property of a law, not of
its extension.”' Wittgenstein n'accepterait pas une quantification sur un ensemble infini, par
exemple, des nombres naturels, parce qu'un ensemble est une liste, et qu'il n'est pas possible
de construire une liste infinie des nombres naturels. De ce point de vue, il est tout a fait
insensé de prouver une cardinalité plus grande que ¥, parce que méme cet ensemble est
inconstructible, 1'ensemble des nombres naturels n'existe pas. Les nombres naturels sont un
développement d'une régle récursive +1. De méme, selon Wittgenstein, la preuve diagonale
de Cantor loin de prouver quelque chose plus grand que l'infini, prouve juste que I'on peut
toujours construire un nombre réel qui manque sur la liste. Toute la théorie de Cantor s'avere
a ses yeux injustifiée et inutile. Elle n'a de sens que comme calcul, mais elle est inapplicable,
Wittgenstein se demande pourtant : “But how is it possible to have a concept and not be clear

% L. Wittgenstein, On Certainty, Oxford, Basil Blackwell, 1969, §340.

L. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., V1, §23.

BL. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., 1, §32.

3 Cf. G. Priest, « Wittgenstein's Remarks on Godel's Theorem », in M. Kolbel, B. Weiss (ed.), Wittgenstein's
Lasting Significance, London-New York, Routledge, 2004, p. 215.

0 Cf. V. Rodych, « Wittgenstein's Philosophy of Mathematics », op.cit.

*I'L. Wittgenstein, A. Ambrose (ed.), Wittgenstein's Lectures. Cambridge 1930-32, New York, Prometheus
Books, 2001, p. 13.

244

SEPTIEMBRE
2016



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

about its application ?"** Wittgenstein s'engage dans une direction quasi-pragmatique dans la
compréhension des mathématiques, le calcul perd son sens lorsqu'il n'est pas possible de lui
assigner une application.

“"Ought the word 'infinite' to be avoided in mathematics?" Yes, where it appears to
confer a meaning upon the calculus; instead of getting one from it.”* Les mots en
mathématiques sont dangereux, parce qu'ils ajoutent au calcul ce que Wittgenstein appelle la
prose, en détournant ce que le calcul montre. Il y a ici une vielle distinction du Tractatus : ce
qui se laisse dire et ce qui se montre**. Les preuves en mathématiques montrent et ce qu'ajoute
la logique n'est qu'une prose quotidienne/courante : “If is very important to distinguish as
strictly as possible between the calculus and this kind of prose. Once people have become
clear about this distinction, all these questions, such as those about consistency,
independence, etc., will be removed.”” Un autre exemple de ce genre de prose: “There are
infinitely many numbers.”.*® 1l appelle application de la logique aux mathématiques comme
pernicieuse: “The disastrous invasion” of mathematics by logic.”*’, parce qu'au lieu de
compter ou d'utiliser le calcul mathématique, on cherche son sens, on fait de la philosophie 1a-
dessus. La mathématique prend soin d'elle-méme™, elle n'a pas besoin du philosophe-
logicien.

Comme nous avons dit, l'utilisation mathématique de l'infini ne peut étre que
récursive. Wittgenstein semble adopter une position aristotélicienne qui n'accepte que 1'infini
possible. Wittgenstein lui-méme dit qu'une régle montre “une possibilité infinie”*. Il faut étre
ici toutefois trés prudent. Aristote nous a déja averti de ne pas traiter 1'infini possible comme
ce qui se sera actualisé.’® C'est le point crucial, il faut détacher le possible de son image
courante : “It is one of the most deep rooted mistakes of philosophy to see possibility as a
shadow of reality.””" La possibilité comprise de cette fagon reste un certain platonisme in re,
un peu plus subtile, parce qu'on ne prétend plus qu'une proposition renvoie a un objet idéel,
mais qu'une régle enveloppe en soi tout son usage futur. De ce point de vue, le nombre n
contient en soi tout son développement décimal, et on n'est juste pas capable de le faire a
cause de la finitude humaine. Théoriquement il serait possible de connaitre  dans sa totalité,
ce que par exemple, l'intelligence divine saurait faire. Wittgenstein congédie cette image
dangereuse. La possibilité est une possibilit¢ uniquement du symbolisme mathématique, de

21 Wittgenstein, Remarks..., op.cit., IV, §7.

® Ibid., 1, §17.

* Cf. M. Marion, Wittgenstein, Finitism and the Foundation of Mathematics, New York, Oxford University
Press, 1998, p. 5.

* L. Wittgenstein, F. Waismann, The Voices of Wittgenstein. The Vienna Circle, op.cit., p. 149.

* Ibid., p. 137.

L Wittgenstein, Remarks..., op.cit., IV, §24.

B CL. Ibid., 11, §4.

* Cf. M. Marion, Wittgenstein..., op.cit., pp. 181-182.

*% “Mais quand on dit en puissance, on ne doit pas prendre cette expression dans le sens ot I'on dit, par exemple,
que, si telle matiére peut devenir une statue, cette matiére sera effectivement une statue; et I'on ne doit pas croire
qu'il y a de méme un infini qui puisse exister actuellement.’ (Aristote, Physique, 111, 6, 206a18-21).

> L. Wittgenstein, Philosophical Grammar, op.cit., p.283.

245

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

"..."a la fin d'une formule. La possibilité n'est qu'un ordre d'une régle a effectuer le pas suivant
de I'itération. Méme Dieu doit compter pour connaitre une partie de « :

I want to say: Even God can determine something mathematical only by mathematics. Even for him the

mere rule of expansion cannot decide anything that it does not decide for us. We might put it like this: if

the rule for the expansion has been given us, a calculation can tell us that there is a ‘2’ at the fifth place.
Could God have known this, without the calculation, purely from the rule of expansion? I want to say:
No.>?

Par conséquent, le développement d'une reégle n'est pas contenu a l'avance dans la régle. Il faut
compter pour savoir ce qui va arriver; on trouve la encore un aveu de son constructivisme et
du finitisme : “However queer it sounds, the further expansion of an irrational number is a
further expansion of mathematics.”’

Qu'est-ce que veut pourtant dire, suivre une régle ? Une partie importante de la pensée
tardive de Wittgenstein est centrée sur cette question. On a beau avoir répudié le platonisme
ante rem de la référence et le platonisme in re de I'inhérence, il reste le péril de comprendre la
reégle récursive de la construction, comme un chemin nécessaire a suivre. Dans ce sens le
développement décimal de m n'est pas déterminé en avance, mais en arrivant a chaque nombre
suivant de ce développement, on le fait univoquement par nécessité. Comment pouvons-nous
étre forcés a le faire ? Nous l'avons déja mentionné, le jeu des mathématiques consiste a ne
pas douter de ses preuves bien effectuées. Mais quel est le critére pour bien suivre la régle
sinon d'obtenir ce qu'on attend comme le résultat de cette régle ? Il y a ici alors une
justification circulaire. Si on prend au sérieux les investigations de Wittgenstein sur le
probléme de la régle, il s'aveére que ce qui désigne la régle n'est aucunement présent en
avance, ni intuitivement appréhendé. La suite 1, 2, 3, 4... ne contient en aucun sens 5 : ce n'est
que par la pratique que 1'on peut mettre 5 a cette place, pratique qui n'est jamais solitaire (de
méme qu'un langage privé est impossible) : “It is not possible that there should have been
only one occasion on which only one person followed a rule. It is not possible that there
should have been only one occasion on which a report was made, an order given or
understood, and so on. — To follow a rule, to make a report, to give an order, to play a game
of chess, are customs (usages, institutions).”>* En définitive, il semble que le fait de se
conformer & une régle ne soit justifié par autre chose que la simple décision de le faire® ; mais
il s'agit 1a d'une décision tres particulicre, aveugle et involontaire : “When I obey the rule I do
not choose. I obey the rule blindly.”*® 11 faut cependant se garder de comprendre le choix sans
raison (ohne Grund) de l'emploi de la régle comme une interprétation volontaire de celle-ci.
Wittgenstein dit : “However many rules you give me — I give a rule which justifies my
employment of your rules.””’ Cela veut dire que je choisis, non pas une compréhension de la

2L Wittgenstein, Remarks..., op.cit., V, §34.

> Ibid., 1V, §9.

> Wittgenstein, Philosophical Investigations, op.cit., §199.
3 Cf. Ibid., §186.

% Ibid., §219.

STL. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., 1, §113.

246

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

régle donnée, mais une compréhension de ce que suivre une régle veut dire. En d'autres
termes, l'interprétation présuppose une facon de comprendre la régle qui ne soit pas une
interprétation™ ; car “every interpretation hangs in the air together with what it interprets,
and cannot give it any support. Interpretations by themselves do not determine meaning.”’

Nous avons essay¢ de montrer que, dans la perspective wittgensteinienne, le concept
d'infini ne perd jamais véritablement sa teneur métaphysique, bien qu'il accéde au champ
axiomatique des mathématiques. Selon Wittgenstein, il y a une grammaire du monde, mais
cette grammaire n'est qu'une grammaire de notre langage et notre langage n'est que notre
"étre-au-monde", la praxis de la vie humaine. Il ne faut pas commettre ici la faute du
transcendantalisme : la grammaire ne rend pas les formes de la vie possibles. Les jeux
multiples du langage ne sont pas gérés par des régles. Les regles elles-mémes font partie du
jeu. Pour Wittgenstein, il y a pourtant de faux problémes et sans doute, 1'un d'entre eux est
celui d'infini. Il faut faire attention a la philosophie et a son platonisme inhérent : le
platonisme est un simple truisme, “mere truism™®, c'est I'image qui consiste en une infinité de
mondes ombreux (shadowy worlds)®', qui manque en soi d'utilité, parce qu'il n'explique rien
et nous trompe a chaque pas.®” De toutes les dénommées idées d'infini retracées ci-dessus,
aucune ne supporte la critique de Wittgenstein, parce que chacune s'avére métaphysique :
l'infini du monde physique, l'infini théologique, l'infini de la théologie négative, I'infini actuel
mathématique qui est une sorte de platonisme en mathématique, l'infini potentiel
mathématique en tant qu'inhérent dans une régle, I'infini potentiel mathématique qui est une
espece de perpetum mobile d'une régle a la production infinie mais non préétablie, et a la fin,
l'infini comme principe régulateur ou l'infini comme transcendance. Si c'est un fait bien
reconnu  par certains philosophes que la totalit¢ de I'expérience est une illusion
transcendantale, il faut se demander si l'ouverture de I'expérience a l'infini a jamais
inépuisable, comme c'est le cas dans la phénoménologie contemporaine, n'est pas une autre
forme de l'illusion transcendantale. Enfin, le transcendantalisme ne serait-il pas encore une
sorte d'illusion transcendantale? Certes, on n'est pas clos, toujours ouvert au nouveau, et le
monde n'est pas figé ; mais, comme dit Wittgenstein: “there is nothing queer about it.”* Et
néanmoins il n'incombe a la phénoménologie aucune tache soi-disant infinie ; dégagée des
préjugés métaphysiques, elle comprend, & tort mais “naturellement”®, ce qui n'est pas limité
comme illimité, c'est-a-dire comme “une longueur qui va au-dela de toutes les longueurs”®
Toutefois, l'illimité est tout simplement ce qui n'a pas de fin, ce a quoi l'institution de la fin

% Cf. Wittgenstein, Philosophical Investigations, op.cit., §201.

%% Ibid., §198.

0. Wittgenstein , Lectures on the Foundations of Mathematics, op.cit., p.239.
L Cf. Ibid., p.145.

62 Cf. V. Rodych, « Wittgenstein's Philosophy of Mathematics », op.cit.

8 Cf. L. Wittgenstein, Remarks..., op.cit., 1, §126.

% N'a-t-elle pas suffisamment mis entre parenthéses l'attitude naturelle ?

65 Cf. Wittgenstein, Philosophical Investigations, op.cit., §209.

247

SEPTIEMBRE
2016



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

fait défaut : “To say that a technique is unlimited does not mean that it goes on without ever
stopping-that it increases immeasurably, but that it lacks the institution of the end, that it is
not finished off. As one can say of a sentence that it is not finished off if it has no period.”* *'

Bibliographie :

(Euvres de Wittgenstein :

Wittgenstein, Ludwig, Lectures on the Foundations of Mathematics, Hassocks, The
Harvester Press Limited, 1976.

Wittgenstein, Ludwig, On Certainty, Oxford, Basil Blackwell, 1969.

Wittgenstein Ludwig, Philosophical Grammar, Oxford, Blackwell Publishing, 2004.

Wittgenstein, Ludwig, Philosophical Investigations, Blackwell Publishing, 2009.

Wittgenstein, Ludwig, Philosophical Remarks, Chicago, The University of Chicago Press,
1975.

Wittgenstein, Ludwig, Remarks on the Foundations of Mathematics, Cambridge-London,
M.L.T Press, 1967.

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus, Paris, Gallimard, 1993.

Wittgenstein, Ludwig, Waismann Friedrich, The Voices of Wittgenstein. The Vienna Circle,
London-New York, Routledge, 2004.

Wittgenstein, Ludwig, Ambrose Alice (ed.), Wittgenstein's Lectures. Cambridge 1930-32,
New York, Prometheus Books, 2001.

Autres textes :

Carnap, Rudolf, «Le dépassement de la métaphysique par 'analyse logique du langage», in J.
Laurent, C. Romano, Le Néant. Contribution a ['histoire du non-étre dans la
philosophie occidentale, pp. 535-560.

Dauben, J.W., «The Battle for Cantorian Set Theory», in Kinyon, Michael and van
Brummelen, Glen (ed.), Mathematics and the Historian’s Craft : the Kenneth O. May
Lectures, New York, Springer, 2005, pp. 221-241.

66, Wittgenstein, Remarks..., op.cit., 11, §12.

7 Wawrzyn Warkocki est doctorant en philosophie a I'Université de Toulouse — Jean Jaurés et a la Bergische
Universitit Wuppertal. Ses recherches sont actuellement concentrées autour de la question de 1'événement et de
la métaphysique dans la philosophie frangaise et allemande contemporaine, principalement chez Heidegger et
Deleuze. Il a étudié les Lettres et la philosophie a I'université d'Adam Mickiewicz a Poznan, achevé par un
travail de licence sur la méthode archéologique de Foucault. Ancien étudiant d'Erasmus Mundus
EuroPhilosophie, il a étudié a 1'Université Charles de Prague, a I'Universidade Federal de Sao Carlos et
'Université de Toulouse II - Le Mirail ou il a soutenu la thése de mémoire intitulée « Deleuze. Une logique de
'événement »

248

SEPTIEMBRE
2016



Wittgenstein et l'infini. Le dépassement de la métaphysique par I'analyse langagiere de la logique | Wawrzyn Warkocki

Ferreirés, J., «The Motives behind Cantor's Set Theory — Physical, Biological, and
Philosophical Questionsy, in Science in Context, n° 17, 2004, pp. 1-35.

Hilbert, Divid, "On the Infinite", in P. Benacerraf, H. Putnam (ed.) Philosophy of
Mathematics. Selected Readings, London-New York, Cambridge University Press,
1983, pp.183-201.

Husserl, Edmund, /deen I, The Hague, Martinus Nijhoff, 1976.

Kanamori, A., «The Mathematical Development of Set Theory from Cantor to Coheny, in The
Bulletin of Symbolic Logic, vol. 2, 1996, p. 1-71.

Marion, Mathieu, Wittgenstein, Finitism and the Foundation of Mathematics, New York,
Oxford University Press, 1998.

Monk, Ray, The Duty of Genius, New York, Penguin Books, 1991.

Moore, A.W., The Infinite, London - New York, Routledge, 2001.

Priest, Graham, «Wittgenstein's Remarks on Godel's Theoremy, in M. Kolbel, B. Weiss (ed.),
Wittgenstein's Lasting Significance, London-New York, Routledge, 2004, pp. 207-
227.

Richir, Marc, «Une antinomie quasi-kantienne dans la fondation cantorienne de la théorie des
ensemblesy, in Etudes phénoménologiques n°3 : Phénoménologie et sciences exactes,
Ousia, Bruxelles, 1986, pp.83-115.

Rodych, Victor, «Wittgenstein's Philosophy of Mathematics», in Stanford Encyclopedia of
Philosophy, 2011. http://plato.stanford.edu/entries/wittgenstein-mathematics/

Russell, Bertrand, Our Knowledge of External World, London, George Allen & Unwin Ltd
Ruskin House, 1914.

Tengelyi, Laszl6, «Experience and Infinity in Kant and Husserl», in Tijdschrift voor Filosofie,
n° 68, 2005, pp.479-500. 010 MERE

249





