
253 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: 
Wissenschaft und Erfahrung. 
Susanna Zellini. Universität Stuttgart. 
 
 

 

 

1. Einleitung. 

 

Lange war es Tradition, den Menschenverstand als natürliche und spontane Haltung, 
als eine unmittelbare Annäherung an die Natur zu definieren, die der wissenschaftlichen 
Erkenntnis mit ihren logisch-mathematischen Auffassungen entgegensteht. Die Analyse 
Wittgensteins untergräbt diese Ansicht, indem er die illusorische Trennung zwischen 
Wissenschaft und Menschenverstand entlarvt und das pragmatische Fundament unseres 
Wissens aufzeigt. In einer radikalen Wendung beschreibt Wittgenstein die Idee des Wissens 
als den überkommenen Hintergrund einer Gemeinschaft, der von der Sprache und der Kultur 
bestimmt wird. Deswegen gründet sich das Wissen auf kein theoretisches Fundament, es folgt 
nicht rationalen Voraussetzungen oder Kriterien der Legitimierung, sondern es entsteht aus 
der unbegründeten Handlungsweise des Lebens. In diesem Sinn hat es seine eigene 
Physiognomie als Wissen «im Werden» in dem Bereich einer Kultur, einer Praxis und eines 
besonderen Gebrauchs der Sprache.  

Es ist besonders interessant den Gedanken Wittgensteins durch einen Vergleich mit 
anderen zeitgenössischen Mathematikern und Denkern nachzuvollziehen, insbesondere Ernst 
Mach, Luitzen E.J. Brouwer und Fritz Mauthner. Durch den ständigen Verweis auf diese 
Autoren gelangt Wittgenstein dazu, den Dialog zwischen Theorie und Erfahrung als 
Verweisspiel zu definieren als eine zirkulare Bewegung: Wenn der Gedanke sich in der 
Erfahrung als Praxis heraushebt, kommt er zurück zur Erfahrung als „gedankliche 
Ergänzung“ 1 , durch die die Menschen ihre Erfahrung ordnen. In diesem ständigen 
Widerspiegeln zwischen Theorie und Praxis, Leben und Erkenntnis, entdeckt das Wissen 
seine Wurzel und seine Grundmotivationen wieder.  

 
2. Wissenschaft und Menschenverstand. 
 
Anlässlich einer Konferenz an der Universität Neapel im Jahr 1708, beschrieb Giambattista 
Vico den gesunden Menschenverstand (sensus communis) als “Urteil ohne die Reflexion, 
geteilt durch eine gesamte Klasse, eine gesamte Nation oder die gesamte menschliche 
																																																								
1 A.G.GARGANI, Il coraggio di Essere, Laterza, Bari, 1992, S.117. 



254 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

Rasse”.2 Im Gegensatz zu Descartes und der aufklärerischen Tradition, glaubte Vico an den 
Menschenverstand als wahrscheinliche Erkenntnis (verosimile), d.h. als ein subjektives aber 
gültiges Wissen, verstanden als Mittelstufe zwischen Wahrem und Falschem. Der 
Menschenverstand sollte nicht als Ausdrucksweise des ungebildeten und barbarischen Volkes 
verschmäht werden, denn er birgt eine eigene Wahrheit. Es handelt sich eigentlich nicht um 
eine verkehrte Anschauung, erstellt durch die Sinne, sondern eher um eine vom Menschen 
erschaffene Erkenntnis, eine Gesamtheit der geteilten Kenntnisse, entstanden in einer 
besonderen Gemeinschaft und Kultur.  
 

Der Menschenverstand ist hiernach eine gültige Kenntnis, weil er durch das Verhalten 
und die  Motivationen des täglichen Lebens bestimmt wird. Es ist nicht der einzelne Mensch, 
sondern der Mensch in der Gemeinschaft, der die Wahrheit erreicht, weil er seine 
Erkenntnisse durch den anderen schafft. „Die Menschen können nur wirklich kennen, was sie 
selbst gemacht haben“3, was sie  zusammen in der Geschichte, in der Sprache und in den 
Beziehungen geschaffen haben. Die  Welt der Erkenntnis ist also die Welt der menschlichen 
Erschaffungen, aber jede Erschaffung ist Kultur, gültige und legitime Erkenntnis, weil sie 
geteilt ist und in den Augen der Menschheit  wahr ist.  
 

Die Lehre von Vico, die für seine Zeit sehr weitblickend  war, blieb jedoch eine 
einsame  Stimme in der philosophischen und wissenschaftlichen Debatte zu jener Zeit. Da die 
Wissenschaft mechanistisch strukturiert war, lehnte sie ab dem XVII. Jahrhundert den 
Menschenverstand als arbiträre und subjektive Erkenntnis ab, um für eine wahre und 
wissenschaftlich kontrollierbare Erkenntnis einzutreten. „Es gibt etwas, für das Newton - und 
nicht nur Newton, sondern die gesamte Wissenschaft - verantwortlich gesehen werden kann: 
die Welt in zwei geteilt zu haben“, schreibt Koyné.4 Der Menschenverstand ist demzufolge 
eine natürliche und spontane Haltung, eine unmittelbare Annäherung an die Natur, die eine 
Sammlung von arbiträren und subjektiven Auffassungen bestimmt, die von den Sinnen erregt 
werden. Er würde eine vor-wissenschaftliche Erkenntnis, ein subjektives und annäherndes 
Wissen darstellen, das ausgebildet und berichtigt werden muss. Im Gegenteil dazu steht die 
wissenschaftliche Erkenntnis, mit ihren Techniken und logisch-mathematischen 
Auffassungen. Angesichts des wissenschaftlichen Fortschritts, würde der Menschenverstand 
der Wissenschaft nichts bieten. Neben dieser klaren Erkenntnis würde er nur als ein 
marginaler Bereich von Verhalten und Anschauungen bleiben, die mit der Wissenschaft 
nichts mehr zu tun hat. 
Diese Trennung zwischen Wissenschaft und Nicht-Wissenschaft, Gewissheit und 
Menschenverstand, ist aber illusorisch. Die Wissenschaft hat immer Beziehungen mit dem 
Menschenverstand gehabt: Sie hat sein Gebiet abgesteckt. Es existiert kein Menschenverstand 
bzw. kein Vorbild der natürlichen Erfahrung, das von den herrschenden Prozeduren des 

																																																								
2  G. VICO, Scienza Nuova, BUR, Milano, 1977, S.167. 
3  G. VICO, De antiquissima Italorum sapientia, in La scienza nuova ed altri scritti, UTET, Torino, 1976, 
SS.194-195. 
4  A. KOYNÉ, Newtonian Studies, London 1965, S.23. 



255 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

Wissens und der gängigen Theorie nicht definiert wird. Es ist die mechanistische 
Wissenschaft, die den Menschenverstand ordnet und kodiert und die falschen und 
illusorischen Modi der wahrnehmenden Sensibilität benachteiligt. Deswegen ist der 
Menschenverstand der Wissenschaft nicht fremd, sondern der Bezugspunkt der 
wissenschaftlichen Forschungen, wenngleich die Wissenschaft sie als Fehler betrachtet. Was 
als Menschenverstand verachtet wird, ist also das Wrack eines anderen Wissens, das nicht 
mehr erkannt und bestätigt wird: es ist eine «herabgesetzte Wissenschaft». 
 

Angesichts dieser Überlegungen ist es demnach ein Fehler, nach einem versteckten 
Wissen, einer verborgenen Strömung zu suchen, der befreit werden sollte. Es ist illusorisch, 
nach einer ausdrücklichen Weise zu suchen, die die Spontanität der täglichen 
Wahrnehmungen  endlich artikulieren könnte. Es gibt kein latentes oder unterdrücktes Wissen, 
das auf diese Befreiung wartet. Wenn der Menschenverstand sprechen könnte, dann würde er 
nur das sagen, was die sprachlichen Mächte  aufzwingen zu sagen. Er ist nicht Schöpfer einer 
autonomen Rede, sondern ist der die Anlaufstelle einer Rede, die sich woanders ereignet. Wie 
Ernst Mach schreibt, ist der Menschenverstand eine Nebenvorstellung der Wissenschaft.5 
„Wir sind dessen ganz sicher, heißt nicht nur, daß jeder Einzelne dessen gewiß ist, sondern, 
daß wir zu einer Gemeinschaft gehören, die durch die Wissenschaft und Erziehung verbunden 
ist“, 6  schreibt ähnlich Wittgenstein in Über Gewißheit. Von Machs Ansichten stark 
beeinflusst zeigte Wittgenstein, dass der Menschenverstand keine natürliche Haltung darstellt, 
sondern sich in den Bereichen anderer Wissen entwickelt hat, so dass sich Verschlingungen 
entwickelt haben, in denen seine Teile mit anderen Fragmenten der Wissenschaft 
zusammengelaufen sind. 
 

Die traditionelle Gegenüberstellung zwischen Wissenschaft und Nicht-Wissenschaft 
scheint also so, als ob sie sich in einer Strategie von gegenseitigem Verweis auflösen würde. 
Der Menschenverstand wird nicht nur vom wissenschaftlichen Wissen definiert, sondern stellt 
ebenso den Hintergrund für neuen Vorbilder der Wissenschaft dar. Die Nicht-Wissenschaft 
konstituiert sich in dem Bereich der offiziellen Wissenschaft, die sich ihrerseits in diesem 
unwissenschaftlichen Nährboden einbettet und entwickelt. Der Menschenverstand wird somit 
zur Stütze für die Wissenschaft, weil das neue Wissen sich genau in dem Knäuel seiner 
Vorurteile und verzerrten Bilder der Wahrheit zeigt. Wissenschaft und Menschenverstand 
entstehen damit beide als Wissenssysteme, die sich in einem geteilten kulturellen und 
sprachlichen System abzeichnen. Es handelt sich um erworbene und geerbte Erkenntnisse, für 
die eine Widerlegung möglich ist, weil kein Wissen mit Fundamenten versehen ist, das es vor 
einer kritischen Revision schützen könnte. Das bedeutet auch, dass eine andere Erziehung 
oder Bildung die Gründung ganz anderer Begriffe verursachen kann. Die Bedeutung unserer 
Sätze entsteht immer durch „eine Übereinstimmung der Menschen“. 7 
 
																																																								
5  Vgl. E.MACH, Erkenntnis und Irrtum, Skizzen zur Psychologie der Forschung, Leipzig 1926, S.245. 
6  L.WITTGENSTEIN, Über Gewißheit, Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1984, §298. 
7  L.WITTGENSTEIN, Zettel, in Werkausgabe , in 8 Bänden, Frankfurt am Main, 1984, Bd VIII, §428-430. 



256 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

Nicht nur die Menschheit, sondern auch jeder einzelne findet beim Erwachen zu vollem Bewußtsein 
eine fertige Weltansicht in sich vor, zu deren Bildung er nichts absichtlich beigetragen hat. Diese nimmt 
er als ein Geschenk der Natur und Kultur hin. Hier muss jeder beginnen.8 

 
So schrieb Ernst Mach in den zwanziger Jahren. Die Grundlagen unserer Kultur waren 

nicht nach Mach das, was rational demonstriert wird, sondern was in der Geschichte und in 
der Entwicklung der menschlichen Gemeinschaft bestimmt und etabliert wird. In diesem Sinn 
sind die Axiome der klassischen Mechanik keine rationalen Prinzipen, sondern sie sind der 
Ausdruck vor-wissenschaftlicher und unbewusster Übernahmen, die innerhalb der Erfahrung 
und der Lebenspraxis als nicht-intelligibler Hintergrund der klassischen Mechanik entstehen 
und weitergegeben werden. Deshalb folgt das wissenschaftliche Wissen einem Kriterium der 
Widerruflichkeit, denn wenn die Geschichte alles beigetragen hat, kann sie auch alles 
modifizieren. Das Wissen entsteht in der Erfahrung, es ist nur relativ aprioristisch, wie Fritz 
Mauthner – den Wittgenstein gut kannte – schreibt.9 So wie Mach erkennt auch Mauthner 
unter den wissenschaftlichen Prozeduren kein theoretisches Fundament, sondern beschreibt 
die Vernunft als eine „Lebenserscheinung“.10 
 

Von Mach und Mauthner stark beeinflusst, entdeckte Wittgenstein die Erkenntnis erneut 
als ein Wissen, das von einer Kultur und Gemeinschaft geerbt worden ist. Es handelt sich 
nicht um einen Zusammenhang von natürlichen kognitiven Ausdrücken, die spontan und 
unmittelbar sind, sondern um ein gewordenes Wissen, aufgebaut in einer spezifischen Kultur 
und im Gebrauch der Sprache: „[…] was Menschen vernünftig oder unvernünftig erscheint, 
ändert sich“, schreibt Wittgenstein in Über Gewißheit. „Zu gewissen Zeiten scheint 
Menschen etwas vernünftig, was zu andern Zeiten unvernünftig schien”.11 Das Wissen stellt 
somit einen überkommenen Hintergrund dar12, der seine eigene Physiognomie als Wissen im 
Werden in dem Bereich der Kultur, der Praxis und eines besonderen Gebrauchs der Sprache 
hat. Er folgt nicht rationalen Voraussetzungen oder Kriterien der Legitimierung, sondern der 
unbegründeten Handlungsweise des Lebens. 
 
3. Von der Wissenschaft  zur Erfahrung. 

 
Durch diese Überlegungen wird deutlich, dass sich am Anfang des XX. Jahrhunderts 

eine intellektuelle Wendung im Rahmen der Philosophie ebenso wie der Wissenschaft 
vollzieht, die zu einer Krise der aprioristischen Schemata führt. Solche Prinzipien, die auf 
vermeintliche natürliche Gesetze des Denkens gegründet sind, würden jetzt (z.B. nach Mach, 
Boltzmann und Einstein) eine unangemessene Einmischung in die Wissenschaft darstellen. 
Da das Ideal einer evidenten Rationalität verschwunden ist (oder: seine Überzeugungskraft 
eingebüßt hat), erhält die Wissenschaft (und insbesondere die Mathematik) nun pragmatische 
																																																								
8  E.MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit. S.5. 
9  F.MAUTHNER, Beiträge zu einer Kritik der Sprache, Felix Meiner, Leipzig, 1923, Bd.I, S.337. 
10  Ebd. S.Bd.I S.337. 
11 L.WITTGENSTEIN, Über Gewissheit, zit. § 336. 
12 Ebd. §94. 



257 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

Wurzeln und wird mit anthropologischen Betrachtungen verbunden. 13  In diesem Sinne 
entsteht die Wissenschaft aus einem Prozess, der in der Praxis und in der Erfahrung entsteht. 
Kein Vorbild existiert, das alle Formen vereinigt. Hingegen besteht eine Pluralität der 
alternativen und zusätzlichen Verwendungen, die sich kontinuierlich verwandeln, da die 
Änderung der menschlichen Bedürfnisse das Auftreten neuer Spiele erfordert. Das Geflecht 
der Erfahrungen, der Kulturen, der lebenden Kontexte lässt Horizonte der möglichen 
Bedeutungen durchscheinen, die im Hinblick auf die spezifischen Funktionen ändern, worauf 
sie gerichtet sind. 
 

Unsere Wissenschaft bietet damit nicht länger eine festgesetzte und definitive 
Erkenntnis und besteht nicht in  der Gesamtheit der kognitiven Gewissheiten, sondern wird 
sie zu einer lebendigen Kultur, einer Erkenntnis im Werden. Sie entsteht in der Verbindung 
zwischen symbolischen Praxen, Umgebungen des Handelns und bestimmten Lebensweisen. 
Ihre Bedeutung profiliert sich im Geflecht der lebendigen Bereiche: Es gibt kein Fundament 
und keine Kraft, die die Verbindungen zwischen Gedanken und Begriffen durchzieht, „[u]nd 
die Stärke des Fadens liegt nicht darin, daß irgend eine Faser durch seine ganze Länge läuft, 
sondern darin, daß viele Fasern einander übergreifen.”14 
 

Die Wissenschaft öffnet sich damit kritischen Revisionen, zeigt sich als System, das 
nie definitiv ist, sondern in Verwandlung begriffen, weil die Kultur ebenso wie die Sprache 
sich verändern. Sie stellt deshalb ein unbegründetes Wissen dar, das keinem Prinzip und 
keiner rationellen Voraussetzung folgt, sondern Ausdruck des Verhaltens und der 
menschlichen Haltungen ist. Unser Wissen wird also mit einem pragmatischen Ursprung 
verbunden, mit einer „unbegründeten Handlungsweise“15, die einer Lebensform immanent 
und inhärent ist. Die Praxis und die Erfahrung werden jetzt die letzte Bestätigung der 
Paradigmen unseres Verstands. 
 

Ein so verstandenes Wissen stellt nicht mehr ein theoretisches Fundament dar, eine 
rationelle Voraussetzung, sondern entstehen im Gebrauch, in der Praxis. Dieses Motiv kehrt 
in Philosophische Untersuchungen und Über Gewissheit durch die Metapher des Spieles 
wieder zurück: Es ist nicht nötig, eine Definition des Spieles zu geben, um spielen zu können. 
Die Definition zeigt sich in der Handlung des Spieles selbst: „das Spiel kann man auch rein 
praktisch, ohne ausgesprochene Regeln, lernen“”16. Es ist nicht mehr nötig, nach einem 
rationellen Fundament oder äußeren Kriterien der Legitimierung zu suchen, nach einer „Regel 
die erklärt“. „Warum soll denn das Sprachspiel auf einem Wissen ruhen?”17 Die Regel ist 

																																																								
13  Vgl.A.G.GARGANI, Il coraggio di Essere, zit., S.122. 
14 L.WITTGENSTEIN, Über Gewissheit, zit. §67. 
15 Ebd. § 110 und auch §§109, 204. 
16 Ebd. §95. 
17 Ebd.§477 In dieser Überzeugung lehnt Wittgenstein das  axiomatische System ab, als mechanisches-kausales 
Vorgehen und Vorbild für die Sprachliche Systemen. In der mathematische Methode gelangt man von einigen 
Vordersätzen, Axiomen zum Beweis des letzten Satzes. Aber es gibt keine vorherbestimmte Regel, keine 
Axiomen: “Die Methode”, schreibt Wittgenstein, “ist kein Vehikel, um irgendwohin zu 



258 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

unnütz, sie ist „die erklärte“, nicht „die erklärende.“18  
 

Diese «pragmatische Wendung» der mathematischen Wissenschaft taucht im Denken 
verschiedener Autoren auf, von denen Wittgenstein stark beeinflusst war. Eine interessante 
These wird z.B. von dem holländischen Mathematiker Luitzen E.J. Brouwer vorgestellt, der 
behauptet, dass nicht nur eine besondere Verbindung zwischen Mathematik und den Formen 
des menschlichen Lebens erkennbar ist, sondern auch dass die Lebensformen? die primitive 
Szene bieten, auf der die Modelle des mathematischen Denkens entstehen. Brouwer führt 
damit die Mathematik zum Erlebnis zurück: In diesem Sinn ist die Mathematik anfangs keine 
Wissenschaft sondern eine Handlung, eine Tätigkeit, die sich in der Erfahrung durch 
konstruktive Prozeduren entfaltet; 19  nur in einem zweiten Moment wird sie von einer 
Tätigkeit zu einer Wissenschaft.  
 

Analog behauptet Wittgenstein, dass die Mathematik, ebenso wie die Philosophie, 
keine «Lehre» ist, sondern vielmehr eine Praxis, den Taten unseres Lebens inhärent. Das 
Denken selbst ist im allgemeinen kein Zustand, sondern eine Tätigkeit, die dem Zählen 
ähnlich ist.20 „Wir denken, weil wir leben wollen, deshalb gehört Denken, Rechnen zu 
unserem Leben“.21 Deswegen ist das Wissen ein Instinkt, eine natürliche Aktivität wie das 
Gehen, es ist ein Abschnitt unserer natürlichen Geschichte.22  Ernst Mach vertritt eine 
ähnliche Ansicht, wenn er schreibt, dass es in der herkömmlichen natürlichen Matrize „kein 
isoliertes Fühlen gibt, Wollen und Denken” 23 , vielmehr ist die Wissenschaft eine 
Reaktionsweise gegenüber Komplexen von sinnlichen Erlebnissen.24 „Die Geschichte der 
Wissenschaft läßt keinen Zweifel daru ̈ber aufkommen, daß die Mathematik, Arithmetik und 
Geometrie, aus der zufälligen Aufsammlung einzelner Erfahrungen […] sich entwickelt 
hat.“25 
 

																																																																																																																																																																													
kommen.“(B.F.GUINNESS, Wittgenstein und der Wiener Kreis, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1967, S.33). Die 
Proposition zu beweisen,  enthält schon in sich selbst ihre Regeln, ihre Bedeutung. Die induktive 
Eigentümlichkeit nach der, wenn eine Eigenschaft für Null gilt, und wenn sie für den Nachfolger einer Nummer 
gilt, die sie schon besitzt, gilt sie für alle Nummern- enthält schon den Satz zu beweisen: die ganze Induktion 
„ist schon den Satz zu beweisen, ist schon alles; nicht nur der Bewährungsweg“ (Ebd.). 
18 Vgl.L.WITTGENSTEIN, Bemerkungen über die philosophie der psychologie, Suhrkamp Verlag, Bd.VII, 405. 
19 L.E.J. BROUWER, Mathematik, Wissenschaft und Sprache [1928] in Collected Works, Amsterdam-Oxford-
Newyork 1975, Bd.I, S.418. 
20 L.WITTGENSTEIN, Philosophische Grammatik, Oxford 1969, S.172. 
21 Vgl. Wittgenstein und der Wiener Kreis, Gespräche, aufgezeichnet von F.WAISMANN, herausgegeben von 
B.F. MC GUINNESS, Frankfurt a.M.,- Oxford 1967 SS.171-172- und Vgl. L.WITTGENSTEIN, Philosophische 
Untersuchungen, zit. Teil I, 466-68. 
22 Vgl.. L.WITTGENSTEIN, Zettel, zit. §545. 
23 E.MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit. S.42. Vgl. auch F.MAUTHNER, Beiträge zu einer Kritik der Sprache, 

zit. S.15. 
24 Ebd. S.41. 
25 Ebd. S.45. 



259 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

Auch Mauthner hatte in seinen Beiträgen die These vertreten, dass das Wissen eine 
natürliche Aktivität ist, so wie «das Gehen» und «das Atmen». 26  Das menschliche 
Verständnis, schreibt Mauthner, ist nicht anders als eine «Lebenserscheinung».27 
Infolge der Thesen von Mach und Mauthner definiert Wittgenstein unsere intellektuellen 
Aktivitäten als „in den Erscheinungen unseres Lebens verzweigte Konzepte”28, als „ein 
Hilfsmittel und weiterer Ausbau dieses Verhaltens“.29 Er stellt fest:  “Es ist immer von 
Gnaden der Natur, wenn man etwas weiß”.30 Mit dem Verweis auf die natürliche Matrize 
unserer symbolischen Handlungen kann “die Mythologie wieder in Fluß geraten”31. Die 
Wissenschaft, zur Erfahrung wieder zurück geführt, zeigt jetzt die Richtung zu einem Wissen 
als eine Praxis und ein offenes System. Deswegen hat der Menschenverstand eine besondere 
Wichtigkeit für die Wissenschaft, da er den Verweis auf die Realität und das tägliche Leben 
einbezieht. Es erinnert die Wissenschaft an ihre Motivation, nach dem „Warum“ in ihren 
Untersuchungen zu suchen. Dieses Warum ist die Erfahrung, das Leben. Wie Macht schreibt, 
  

Das wissenschaftliche Denken geht aus dem volkstümlichen Denken hervor. So schließt das 
wissenschaftliche Denken die kontinuierliche biologische Entwicklungsreihe, welche mit den ersten 
einfachen Lebensäußerungen beginnt.32 

 
4. Von der Erfahrung zur Wissenschaft. 
 

Die Analyse Wittgensteins versiegt nicht mit der Entdeckung der Erfahrung und der 
Lebensform, in der die Wissenschaft entsteht. Die Erfahrung ist eigentlich nicht völlig 
verantwortlich für unsere kognitive Praxis. In dem Entstehen unseres Wissens bleibt der 
Mensch nicht passiv, sondern wirkt und greift aktiv mit seinen konstruktiven Operationen und 
Instrumenten ein, mit einer aktiven Annäherung bei der Erfahrung. Die unendlich möglichen 
Bedeutungen gehen aus dem Geflecht der lebensweltlichen Kontexte der Erfahrungen hervor, 
werden in unseren Erkenntnisformen verbunden und kommen zuletzt „zum Leben zurück“ 
wie symbolische Konstruktionen, mögliche Ordnungen, mit denen wir die Phänomene der 
Erfahrung provisorisch disziplinieren. Die Abbildung der Tatsachen33 ist also keine passive 
Widerspiegelung der natürlichen Phänomene, sondern eine aktive Verbindung der Zeichen 
unserer Sprache. Die Idee einer Ergänzung der Erfahrung von unseren intellektuellen 
Operationen war in Mach schon erkennbar: 
 

Schon die bloße genaue Ermittlung des Tatsächlichen und dessen entsprechende Darstellung in 
Gedanken erfordert mehr Selbsttätigkeit als man gewöhnlich annimmt. Um angeben zu können, dass ein 
Element von einem oder mehreren andern abhängt, und wie diese Elemente voneinander abhängen, welch 

																																																								
26 A.G.GARGANI, Il coraggio di essere, zit., S.114. 
27 F.MAUTHNER, Beiträge zu einer Kritik der Sprache, zit. S.337. 
28 L.WITTGENSTEIN, Zettel, zit. §110. 
29 Ebd. §545. 
30 L.WITTGENSTEIN, Über Gewißheit, zit §505. 
31 Ebd. §97. 
32 E. MACH,  Erkenntnis und Irrtum, zit. S.2 
33 Ebd. S.3 



260 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

funktionale Abhängigkeit hier besteht, muss der Forscher aus Eigenem, außer der unmittelbaren 
Beobachtung Gelegenem hinzufügen. Man darf nicht glauben, dies durch die Bezeichnung als 
Beschreibung herabsetzen zu können.34 

 
Die Theorie und die empirische Daten beeinflussen einander. Das natürliche Element, 

die Praxis, die Lebensform genügen nicht, aber fragen immer nach einer Operation der 
„Abstraktion, Vereinfachung, Schematisierung, Idealisierung der Tatsachen.“35 
 

Die vielfache, möglichst allgemeine Anwendbarkeit der Naturgesetze auf konkrete tatsächliche Fälle 
wird nur möglich […] durch gedankliche Zerlegung derselben (Tatsachen) in solche einfache Elemente, 
dass aus diesen die gegebenen Tatsachen mit zureichender Genauigkeit sich wieder gedanklich aufbauen 
und zusammensetzen lassen.36 

 
Diesen Zug der gedanklichen Ergänzung einer Tatsache aus einem gegebenen Teil hat 

das wissenschaftliche Denken mit dem vulgären gemein. Doch gibt es einen bedeutenden 
Unterschied: Das vulgäre Denken dient eigentlich praktischen und nicht theoretischen und 
intellektuellen Zwecken.37 Deswegen, schreibt Mach, gibt es nur eine Stufe Unterschied 
zwischen dem «Jäger» und dem «Wissenschaftler», wie Galileo Galilei. Der Jäger stellt durch 
einige Beobachtungen das Handeln des Fanges vor. „Auch Galilei will aber nichts anderes, 
als den ganzen Verlauf der Bewegung sich vergegenwärtigen, wenn die anfängliche 
Geschwindigkeit und Richtung eines geworfenen Steines gegeben ist.“38  Nach Mach gründen 
sich also der Menschenverstand und die Mathematik auf der gleichen Matrize, die Erfahrung, 
auf der sie durch diese „Anpassung“ und „gedankliche Ergänzung“ handeln. „Die 
Wissenschaft“, schreibt Mach, „hat tiefe Wurzeln im menschlichen Leben und wirkt aktiv auf 
sie ein.“39  
 

Diese These scheint im Gedanken Wittgensteins zusammenlaufen, insbesondere in 
einigen Teilen von Über Gewissheit und in den Bemerkungen über die Grundlagen der 
Mathematik. Das mathematische Wissen entsteht eigentlich von einer aktiven Strukturierung 
der Erfahrung als «regulierte Praxis», ohne die die Erfahrung ein genügender Anhalt nie 
darstellen würde: “Die Erfahrung rät uns nicht, etwas aus ihr zu entnehmen”,40 schreibt 
Wittgenstein. Um die empirischen Fakten zu untersuchen, braucht man Paradigmen, die der 
Ausdruck unserer Interessen sind.41  
 

																																																								
34 Ebd. S.316 
35 Ebd. S.455 
36 Ebd. 
37 Ebd. S.2. 
38 Ebd. 
39 Vgl. Ebd. Kap. 1§, und E.MACH, Die Mechanik in ihrer Entwickelung historisch-kritisch dargestellt, Barth, 

Leipzig 1883, S.470. 
40 L.WITTGENSTEIN, Über Gewißheit, zit. §130. 
41 L.WITTGENSTEIN, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, G.E.M. Anscombe, R. Rhees e G.H. 

von Wright, Oxford 1956, I, S.4. 



261 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

Wenn Mach die mathematische Kenntnis als Instrumentsammlung 42  für das 
menschliche Lebens interpretierte, vergleicht Wittgenstein gleichartig in den Philosophische 
Untersuchungen43 die Kenntnisse mit einem Werkzeugkasten: (Hammer, Zange, Säge  etc.).  
Eine ähnliche These findet man auch in Brouwer, der die physisch-mathematischen 
Wissenschaften als Instrumente sieht, die die Aufgabe haben, kausale Sequenzen in den 
Strom der Erfahrung einzufügen, um die äußeren Welt zu zähmen. Er vergleicht die 
Wissenschaft mit einer Schlange, die ihr Opfer einem hypnotisierenden Blick unterwirft44 
“Mathematik, Wissenschaft und Sprache sind die Hauptfunktionen der menschlichen 
Aktivitäten, durch denen die sie die Natur beherrschen und die Ordnung halten“.45 
 

Unseres Wissen entsteht demnach aus einer doppelten Bewegung: Es nimmt seine 
Bedeutungen aus einem irrationalen und unlogischen Fundament,  einer Lebensform , und 
kommt zuletzt „zum Leben zurück“ als rationale Strukturierung, als aktive Überarbeitung 
dieser Bedeutungen durch Verbindungen in Paradigmen und Erkenntnisformen. „So geht alles 
intellektuelle Leben von den Sinnesempfindungen aus und kehrt wieder zu diesen zurück“46, 
schreibt Mach. 
 

Eine Rückkehr zu den natürlichen Matrizen unserer symbolischen Verhalten bedeutet 
also nicht, die wissenschaftliche Exaktheit, ihre Paradigmen und Vorbildern der Perfektion 
abzulehnen, sondern sie zu verwickeln. Zwei Prozessen sind dagegen in der Gestaltung 
unseres Wissens erkennbar:  „eine Anpassung der Vorstellungen an die Tatsachen und die 
Anpassung der ersteren aneinander“47. 
 

Die Gewissheit zeigt sich wie zwischen zwei Lichtern: „Das Licht der Arbeit ist ein 
schönes Licht“, schreibt Wittgenstein in den Vermischten Bemerkungen48, „das aber nur dann 
wirklich schon leuchtet, wenn es von noch einem andern Licht erleuchtet wird“49: Das Licht 
der „ganzen Umgebung ihrer Zeit“50, in der der Schriftsteller seiner Arbeit Form gibt:  
 

ohne diese Einbindung sterben [die Schriften der Schriftsteller], der Erleuchtung sozusagen beraubt, die  
ihnen Farbe verlieh. Und daran, so glaube ich, knüpft sich die Schönheit der mathematischen Beweise, 
die Pascal empfunden hat. In dieser Ansicht der Welt, besaßen diese Beweise Schönheit.51 
 

																																																								
42 E. MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit. S.455. 
43 L.WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, zit. S.11. 
44 L.E.J. BROUWER, Mathematik, Wissenschaft und Sprache, zit. S.418. 
45 Ebd. S.417. 
46 E. MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit. S.144. 
47 Ebd. S.164. 
48 L.WITTGENSTEIN, Vermischte Bemerkungen,  (1977) in Werkausgabe in 8 Bänden, Suhrkamp Verlag, 

Frankfurt a.M. 1984, Bd 2,Frankfurt a.M. 1977, S.486. 
49 Ebd. 
50 Ebd.  
51 Ebd. S.562. 



262 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

Diese zwei Bewegungen lassen sich aber in Wirklichkeit nicht scharf voneinander 
trennen.52 In der antiken Dialektik zwischen Leben und Form, Leben und Wissen, profiliert 
unsere Kenntnis in ihrer Verschlingung. Leben und Form wiederspiegeln sich zwischen zwei 
Lichtern: Das Leben läuft im Wissen zusammen, und das Wissen erfasst die unendlichen 
Bedeutungen, die im Leben enthalten sind. Leben und Theorie sind, wie in Wittgensteins 
schöner Metapher, wie ein strömender Fluss und  sein «Flussbett», das dessen Bewegung 
zeichnet:53 Tatsächlich gibt es zwischen ihnen keine „scharfe Trennung“54. Es ist vielmehr  in 
ihrer Verflechtung, in ihrem Dialog, in ihrem einander Erleuchten, dass sich der Horizont der 
Sprachspiele öffnet55. 
 
 
 
 

 
 
 

Literaturverzeichnis 
 
 
 
 
Textausgaben 
 
 
 
BROUWER L.E.J., (1928) Mathematik, Wissenschaft und Sprache, in Collected Works, 

Amsterdam-Oxford-Newyork 1975, Bd.I. 
MACH E., (1926) Erkenntnis und Irrtum, Skizzen zur Psychologie der Forschung, Leipzig. 
 MACH E., (1883) Die Mechanik in ihrer Entwickelung historisch-kritisch dargestellt, Barth, 

Leipzig. 
MAUTHNER F., (1923) Beiträge zu einer Kritik der Sprache, Felix Meiner, Leipzig, Bd.I. 
MOORE G.E., (1993) Defence of Common sense, in G.E.Moore, Selected Writings, 

Routledge, London New York. 
MOORE G.E., (1993) Proof of an external world, in G.E.Moore, Selected Writings, 

																																																								
52 E. MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit.164. 
53 L.WITTGENSTEIN, Über Gewißheit“, zit. § 97. 
54 Ebd. 
55 Susanna Zellini is a PhD-student at the University of Prague. She studied literature and philosophy at 
Università degli Studi di Pisa (2013) and has completed her studies at the University of Bonn, Wuppertal, and 
Prague in the context of Erasmus Mundus EuroPhilosophie (2015). She has studied the reception of Nietzsche in 
fin-de-siècle Vienna, especially by Musil and Wittgenstein. Currently her research aims at the meaning of style 
in the thought of Nietzsche and its influence on Adornos philosophy. Her master thesis will appear at Libri 
Virides under the title: Der Aphorismus als Konstellation, Nietzsche und die Frage des Stils (2016). 



263 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 

 Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern: Wissenschaft und Erfahrung| Susanna Zellini 

 
 

	

	

Routledge, London New York. 
WITTGENSTEIN L., (1956) Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, G.E.M. 

Anscombe, R. Rhees e G.H. von Wright, Oxford. 
WITTGENSTEIN L., (1953) Philosophische Untersuchungen,  in Werkausgabe in 8 Bänden, 

Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M. 1984, Bd 1. 
WITTGENSTEIN L., (1961) Notebooks 1914-1916, Blackwell, Oxford. 
WITTGENSTEIN L., (1969) Über Gewissheit, Werkausgabe in 8 Bänden, Suhrkamp Verlag, 

Frankfurt am Main, 1984 Bd.8. 
WITTGENSTEIN L., (1973)  Philosophische Grammatik,  in Werkausgabe in 8 Bänden, 

Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M. 1984, Bd.4. 
WITTGENSTEIN L., (1977) Vermischte Bemerkungen, in Werkausgabe in 8 Bänden, 

Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M. 1984, Bd 2. 
WITTGENSTEIN L., (1986) Zettel, in Werkausgabe in 8 Bänden,  Suhrkamp Verlag, 

Frankfurt am Main, 1984 Bd.8. 
WITTGENSTEIN L., (1989) Bemerkungen über die philosophie der psychologie, in 

Werkausgabe in 8 Bänden, Suhrkamp Verlag, Bd.7. 
VICO G., (1976) De antiquissima Italorum sapientia, in La scienza nuova ed altri scritti, 

UTET, Torino, 1976. 
 
 
 
 
Kommentare und Handbücher 
 
 
 
GARGANI A.G., (1982)  Freud, Wittgenstein, Musil, Shakespeare. 
GARGANI A.G., (1985) Lo stupore e il caso, Laterza, Bari. 
GARGANI A.G., (1992) Il coraggio di essere, Laterza, Bari. 
GARGANI A.G., (2008) Wittgenstein, Raffaello Cortina editore, Milano. 
GUINNESS B.F., (1967) Wittgenstein und der Wiener Kreis, Suhrkamp, Frankfurt a.M.  
JANIK A., TOULMIN S., (1973) Wittgenstein's Vienna, I.R. Dee, Chicago. 
KOYNÉ A., (1965) Newtonian Studiees, Chapman & Hall, London. 
SCHORSKE C., (1980)  Fin-de-siècle Vienna, Vintage; 1st Vintage Book ed edition. 
LE RIDER J., (1994) Modernité viennoise et crises de l'identité, PUF, 1990, deuxième édition 

revue et augmentée. 
MALCOM N., (1960) Ludwig Wittgenstein: Ein Erinnerungsbuch, Wien, R. Oldenbourg 

Verlag. 




