ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Wittgenstein und das Wissen zwischen zwei Lichtern:
Wissenschaft und Erfahrung.

Susanna Zellini. Universitit Stuttgart.

1. Einleitung.

Lange war es Tradition, den Menschenverstand als natiirliche und spontane Haltung,
als eine unmittelbare Anndherung an die Natur zu definieren, die der wissenschaftlichen
Erkenntnis mit ihren logisch-mathematischen Auffassungen entgegensteht. Die Analyse
Wittgensteins untergrabt diese Ansicht, indem er die illusorische Trennung zwischen
Wissenschaft und Menschenverstand entlarvt und das pragmatische Fundament unseres
Wissens aufzeigt. In einer radikalen Wendung beschreibt Wittgenstein die Idee des Wissens
als den iiberkommenen Hintergrund einer Gemeinschaft, der von der Sprache und der Kultur
bestimmt wird. Deswegen griindet sich das Wissen auf kein theoretisches Fundament, es folgt
nicht rationalen Voraussetzungen oder Kriterien der Legitimierung, sondern es entsteht aus
der umbegriindeten Handlungsweise des Lebens. In diesem Sinn hat es seine eigene
Physiognomie als Wissen «im Werden» in dem Bereich einer Kultur, einer Praxis und eines
besonderen Gebrauchs der Sprache.

Es ist besonders interessant den Gedanken Wittgensteins durch einen Vergleich mit
anderen zeitgendssischen Mathematikern und Denkern nachzuvollziehen, insbesondere Ernst
Mach, Luitzen E.J. Brouwer und Fritz Mauthner. Durch den stindigen Verweis auf diese
Autoren gelangt Wittgenstein dazu, den Dialog zwischen Theorie und Erfahrung als
Verweisspiel zu definieren als eine zirkulare Bewegung: Wenn der Gedanke sich in der
Erfahrung als Praxis heraushebt, kommt er zuriick zur Erfahrung als ,gedankliche
Erginzung”', durch die die Menschen ihre Erfahrung ordnen. In diesem stindigen
Widerspiegeln zwischen Theorie und Praxis, Leben und Erkenntnis, entdeckt das Wissen
seine Wurzel und seine Grundmotivationen wieder.

2. Wissenschaft und Menschenverstand.

Anlisslich einer Konferenz an der Universitét Neapel im Jahr 1708, beschrieb Giambattista
Vico den gesunden Menschenverstand (sensus communis) als “Urteil ohne die Reflexion,
geteilt durch eine gesamte Klasse, eine gesamte Nation oder die gesamte menschliche

! A.G.GARGANI, I coraggio di Essere, Laterza, Bari, 1992, S.117.

253

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Rasse”.” Im Gegensatz zu Descartes und der aufkldrerischen Tradition, glaubte Vico an den

Menschenverstand als wahrscheinliche Erkenntnis (verosimile), d.h. als ein subjektives aber
giiltiges Wissen, verstanden als Mittelstufe zwischen Wahrem und Falschem. Der
Menschenverstand sollte nicht als Ausdrucksweise des ungebildeten und barbarischen Volkes
verschmdht werden, denn er birgt eine eigene Wahrheit. Es handelt sich eigentlich nicht um
eine verkehrte Anschauung, erstellt durch die Sinne, sondern eher um eine vom Menschen
erschaffene Erkenntnis, eine Gesamtheit der geteilten Kenntnisse, entstanden in einer
besonderen Gemeinschaft und Kultur.

Der Menschenverstand ist hiernach eine giiltige Kenntnis, weil er durch das Verhalten
und die Motivationen des tdglichen Lebens bestimmt wird. Es ist nicht der einzelne Mensch,
sondern der Mensch in der Gemeinschaft, der die Wahrheit erreicht, weil er seine
Erkenntnisse durch den anderen schafft. ,,Die Menschen konnen nur wirklich kennen, was sie
selbst gemacht haben’, was sie zusammen in der Geschichte, in der Sprache und in den
Beziehungen geschaffen haben. Die Welt der Erkenntnis ist also die Welt der menschlichen
Erschaffungen, aber jede Erschaffung ist Kultur, giiltige und legitime Erkenntnis, weil sie
geteilt ist und in den Augen der Menschheit wahr ist.

Die Lehre von Vico, die fiir seine Zeit sehr weitblickend war, blieb jedoch eine
einsame Stimme in der philosophischen und wissenschaftlichen Debatte zu jener Zeit. Da die
Wissenschaft mechanistisch strukturiert war, lehnte sie ab dem XVII. Jahrhundert den
Menschenverstand als arbitrdre und subjektive Erkenntnis ab, um fiir eine wahre und
wissenschaftlich kontrollierbare Erkenntnis einzutreten. ,,Es gibt etwas, fiir das Newton - und
nicht nur Newton, sondern die gesamte Wissenschaft - verantwortlich gesehen werden kann:
die Welt in zwei geteilt zu haben®, schreibt Koyné.* Der Menschenverstand ist demzufolge
eine natiirliche und spontane Haltung, eine unmittelbare Annéherung an die Natur, die eine
Sammlung von arbitrdren und subjektiven Auffassungen bestimmt, die von den Sinnen erregt
werden. Er wiirde eine vor-wissenschaftliche Erkenntnis, ein subjektives und anndherndes
Wissen darstellen, das ausgebildet und berichtigt werden muss. Im Gegenteil dazu steht die
wissenschaftliche Erkenntnis, mit ihren Techniken wund logisch-mathematischen
Auffassungen. Angesichts des wissenschaftlichen Fortschritts, wiirde der Menschenverstand
der Wissenschaft nichts bieten. Neben dieser klaren Erkenntnis wiirde er nur als ein
marginaler Bereich von Verhalten und Anschauungen bleiben, die mit der Wissenschaft
nichts mehr zu tun hat.

Diese Trennung zwischen Wissenschaft und Nicht-Wissenschaft, Gewissheit und
Menschenverstand, ist aber illusorisch. Die Wissenschaft hat immer Beziechungen mit dem
Menschenverstand gehabt: Sie hat sein Gebiet abgesteckt. Es existiert kein Menschenverstand
bzw. kein Vorbild der natiirlichen Erfahrung, das von den herrschenden Prozeduren des

2 G. VICO, Scienza Nuova, BUR, Milano, 1977, S.167.

3 G. VICO, De antiquissima Italorum sapientia, in La scienza nuova ed altri scritti, UTET, Torino, 1976,
SS.194-195.

4 A.KOYNE, Newtonian Studies, London 1965, S.23.

254

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Wissens und der géngigen Theorie nicht definiert wird. Es ist die mechanistische
Wissenschaft, die den Menschenverstand ordnet und kodiert und die falschen und
illusorischen Modi der wahrnehmenden Sensibilitdt benachteiligt. Deswegen ist der
Menschenverstand der Wissenschaft nicht fremd, sondern der Bezugspunkt der
wissenschaftlichen Forschungen, wenngleich die Wissenschaft sie als Fehler betrachtet. Was
als Menschenverstand verachtet wird, ist also das Wrack eines anderen Wissens, das nicht
mehr erkannt und bestétigt wird: es ist eine «herabgesetzte Wissenschaft».

Angesichts dieser Uberlegungen ist es demnach ein Fehler, nach einem versteckten
Wissen, einer verborgenen Stromung zu suchen, der befreit werden sollte. Es ist illusorisch,
nach einer ausdriicklichen Weise zu suchen, die die Spontanitit der tdglichen
Wahrnehmungen endlich artikulieren konnte. Es gibt kein latentes oder unterdriicktes Wissen,
das auf diese Befreiung wartet. Wenn der Menschenverstand sprechen kdnnte, dann wiirde er
nur das sagen, was die sprachlichen Michte aufzwingen zu sagen. Er ist nicht Schopfer einer
autonomen Rede, sondern ist der die Anlaufstelle einer Rede, die sich woanders ereignet. Wie
Ernst Mach schreibt, ist der Menschenverstand eine Nebenvorstellung der Wissenschaft.’
,Wir sind dessen ganz sicher, hei3t nicht nur, daB3 jeder Einzelne dessen gewil} ist, sondern,
dal wir zu einer Gemeinschaft gehoren, die durch die Wissenschaft und Erziehung verbunden
ist“, ® schreibt #hnlich Wittgenstein in Uber Gewifheit. Von Machs Ansichten stark
beeinflusst zeigte Wittgenstein, dass der Menschenverstand keine natiirliche Haltung darstellt,
sondern sich in den Bereichen anderer Wissen entwickelt hat, so dass sich Verschlingungen
entwickelt haben, in denen seine Teile mit anderen Fragmenten der Wissenschaft
zusammengelaufen sind.

Die traditionelle Gegeniiberstellung zwischen Wissenschaft und Nicht-Wissenschaft
scheint also so, als ob sie sich in einer Strategie von gegenseitigem Verweis auflosen wiirde.
Der Menschenverstand wird nicht nur vom wissenschaftlichen Wissen definiert, sondern stellt
ebenso den Hintergrund fiir neuen Vorbilder der Wissenschaft dar. Die Nicht-Wissenschaft
konstituiert sich in dem Bereich der offiziellen Wissenschaft, die sich ihrerseits in diesem
unwissenschaftlichen Nihrboden einbettet und entwickelt. Der Menschenverstand wird somit
zur Stiitze flir die Wissenschaft, weil das neue Wissen sich genau in dem Kniuel seiner
Vorurteile und verzerrten Bilder der Wahrheit zeigt. Wissenschaft und Menschenverstand
entstechen damit beide als Wissenssysteme, die sich in einem geteilten kulturellen und
sprachlichen System abzeichnen. Es handelt sich um erworbene und geerbte Erkenntnisse, fiir
die eine Widerlegung mdglich ist, weil kein Wissen mit Fundamenten versehen ist, das es vor
einer kritischen Revision schiitzen konnte. Das bedeutet auch, dass eine andere Erziehung
oder Bildung die Griindung ganz anderer Begriffe verursachen kann. Die Bedeutung unserer

Sétze entsteht immer durch ,,eine Ubereinstimmung der Menschen®. ’

5 Vgl. EMACH, Erkenntnis und Irrtum, Skizzen zur Psychologie der Forschung, Leipzig 1926, S.245.
6 L.WITTGENSTEIN, Uber Gewifsheit, Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1984, §298.
7 L.WITTGENSTEIN, Zettel, in Werkausgabe , in 8 Banden, Frankfurt am Main, 1984, Bd VIII, §428-430.

255

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Nicht nur die Menschheit, sondern auch jeder einzelne findet beim Erwachen zu vollem BewuBtsein
eine fertige Weltansicht in sich vor, zu deren Bildung er nichts absichtlich beigetragen hat. Diese nimmt
er als ein Geschenk der Natur und Kultur hin. Hier muss jeder beginnen.®

So schrieb Ernst Mach in den zwanziger Jahren. Die Grundlagen unserer Kultur waren
nicht nach Mach das, was rational demonstriert wird, sondern was in der Geschichte und in
der Entwicklung der menschlichen Gemeinschaft bestimmt und etabliert wird. In diesem Sinn
sind die Axiome der klassischen Mechanik keine rationalen Prinzipen, sondern sie sind der
Ausdruck vor-wissenschaftlicher und unbewusster Ubernahmen, die innerhalb der Erfahrung
und der Lebenspraxis als nicht-intelligibler Hintergrund der klassischen Mechanik entstehen
und weitergegeben werden. Deshalb folgt das wissenschaftliche Wissen einem Kriterium der
Widerruflichkeit, denn wenn die Geschichte alles beigetragen hat, kann sie auch alles
modifizieren. Das Wissen entsteht in der Erfahrung, es ist nur relativ aprioristisch, wie Fritz
Mauthner — den Wittgenstein gut kannte — schreibt.” So wie Mach erkennt auch Mauthner
unter den wissenschaftlichen Prozeduren kein theoretisches Fundament, sondern beschreibt

die Vernunft als eine , Lebenserscheinung*."

Von Mach und Mauthner stark beeinflusst, entdeckte Wittgenstein die Erkenntnis erneut
als ein Wissen, das von einer Kultur und Gemeinschaft geerbt worden ist. Es handelt sich
nicht um einen Zusammenhang von natiirlichen kognitiven Ausdriicken, die spontan und
unmittelbar sind, sondern um ein gewordenes Wissen, aufgebaut in einer spezifischen Kultur
und im Gebrauch der Sprache: ,,[...] was Menschen verniinftig oder unverniinftig erscheint,
dndert sich“, schreibt Wittgenstein in Uber Gewifheit. ,Zu gewissen Zeiten scheint
Menschen etwas verniinftig, was zu andern Zeiten unverniinftig schien”.'' Das Wissen stellt
somit einen iiberkommenen Hintergrund dar'?, der seine eigene Physiognomie als Wissen im
Werden in dem Bereich der Kultur, der Praxis und eines besonderen Gebrauchs der Sprache
hat. Er folgt nicht rationalen Voraussetzungen oder Kriterien der Legitimierung, sondern der

unbegriindeten Handlungsweise des Lebens.
3. Von der Wissenschaft zur Erfahrung.

Durch diese Uberlegungen wird deutlich, dass sich am Anfang des XX. Jahrhunderts
eine intellektuelle Wendung im Rahmen der Philosophie ebenso wie der Wissenschaft
vollzieht, die zu einer Krise der aprioristischen Schemata fiihrt. Solche Prinzipien, die auf
vermeintliche natiirliche Gesetze des Denkens gegriindet sind, wiirden jetzt (z.B. nach Mach,
Boltzmann und Einstein) eine unangemessene Einmischung in die Wissenschaft darstellen.
Da das Ideal einer evidenten Rationalitit verschwunden ist (oder: seine Uberzeugungskraft
eingebiifft hat), erhélt die Wissenschaft (und insbesondere die Mathematik) nun pragmatische

8 E.MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit. S.5.

9 F.MAUTHNER, Beitrige zu einer Kritik der Sprache, Felix Meiner, Leipzig, 1923, Bd.1, S.337.
" Ebd. S.Bd.I S.337.

"L .WITTGENSTEIN, Uber Gewissheit, zit. § 336.

2 Ebd. §94.

256

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Wurzeln und wird mit anthropologischen Betrachtungen verbunden.'’ In diesem Sinne
entsteht die Wissenschaft aus einem Prozess, der in der Praxis und in der Erfahrung entsteht.
Kein Vorbild existiert, das alle Formen vereinigt. Hingegen besteht eine Pluralitdt der
alternativen und zusitzlichen Verwendungen, die sich kontinuierlich verwandeln, da die
Anderung der menschlichen Bediirfnisse das Auftreten neuer Spiele erfordert. Das Geflecht
der Erfahrungen, der Kulturen, der lebenden Kontexte ldsst Horizonte der mdglichen
Bedeutungen durchscheinen, die im Hinblick auf die spezifischen Funktionen dndern, worauf
sie gerichtet sind.

Unsere Wissenschaft bietet damit nicht lidnger eine festgesetzte und definitive
Erkenntnis und besteht nicht in der Gesamtheit der kognitiven Gewissheiten, sondern wird
sie zu einer lebendigen Kultur, einer Erkenntnis im Werden. Sie entsteht in der Verbindung
zwischen symbolischen Praxen, Umgebungen des Handelns und bestimmten Lebensweisen.
Ihre Bedeutung profiliert sich im Geflecht der lebendigen Bereiche: Es gibt kein Fundament
und keine Kraft, die die Verbindungen zwischen Gedanken und Begriffen durchzieht, ,,Ju]nd
die Stirke des Fadens liegt nicht darin, daB3 irgend eine Faser durch seine ganze Lange lauft,
sondern darin, daB viele Fasern einander iibergreifen.”'”

Die Wissenschaft 6ffnet sich damit kritischen Revisionen, zeigt sich als System, das
nie definitiv ist, sondern in Verwandlung begriffen, weil die Kultur ebenso wie die Sprache
sich verdndern. Sie stellt deshalb ein unbegriindetes Wissen dar, das keinem Prinzip und
keiner rationellen Voraussetzung folgt, sondern Ausdruck des Verhaltens und der
menschlichen Haltungen ist. Unser Wissen wird also mit einem pragmatischen Ursprung
verbunden, mit einer ,,unbegriindeten Handlungsweise“ls, die einer Lebensform immanent
und inhérent ist. Die Praxis und die Erfahrung werden jetzt die letzte Bestdtigung der
Paradigmen unseres Verstands.

Ein so verstandenes Wissen stellt nicht mehr ein theoretisches Fundament dar, eine
rationelle Voraussetzung, sondern entstehen im Gebrauch, in der Praxis. Dieses Motiv kehrt
in Philosophische Untersuchungen und Uber Gewissheit durch die Metapher des Spieles
wieder zuriick: Es ist nicht notig, eine Definition des Spieles zu geben, um spielen zu kdnnen.
Die Definition zeigt sich in der Handlung des Spieles selbst: ,,das Spiel kann man auch rein
praktisch, ohne ausgesprochene Regeln, lernen*”'®. Es ist nicht mehr notig, nach einem
rationellen Fundament oder dufleren Kriterien der Legitimierung zu suchen, nach einer ,,Regel
die erklart“. ,,Warum soll denn das Sprachspiel auf einem Wissen ruhen?”'” Die Regel ist

" Vgl.A.G.GARGANL, I/ coraggio di Essere, zit., S.122.

" L.WITTGENSTEIN, Uber Gewissheit, zit. §67.

> Ebd. § 110 und auch §§109, 204.

' Ebd. §95.

' Ebd.§477 In dieser Uberzeugung lehnt Wittgenstein das axiomatische System ab, als mechanisches-kausales
Vorgehen und Vorbild fiir die Sprachliche Systemen. In der mathematische Methode gelangt man von einigen
Vordersdtzen, Axiomen zum Beweis des letzten Satzes. Aber es gibt keine vorherbestimmte Regel, keine

Axiomen: “Die Methode”, schreibt Wittgenstein, “ist kein Vehikel, um irgendwohin zu

257

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

. . . . . . . . 18
unniitz, sie ist ,,die erklarte®, nicht ,,die erkldarende.

Diese «pragmatische Wendung» der mathematischen Wissenschaft taucht im Denken
verschiedener Autoren auf, von denen Wittgenstein stark beeinflusst war. Eine interessante
These wird z.B. von dem holldndischen Mathematiker Luitzen E.J. Brouwer vorgestellt, der
behauptet, dass nicht nur eine besondere Verbindung zwischen Mathematik und den Formen
des menschlichen Lebens erkennbar ist, sondern auch dass die Lebensformen? die primitive
Szene bieten, auf der die Modelle des mathematischen Denkens entstehen. Brouwer fiihrt
damit die Mathematik zum Erlebnis zuriick: In diesem Sinn ist die Mathematik anfangs keine
Wissenschaft sondern eine Handlung, eine Titigkeit, die sich in der Erfahrung durch
konstruktive Prozeduren entfaltet;'’ nur in einem zweiten Moment wird sie von einer
Tétigkeit zu einer Wissenschatft.

Analog behauptet Wittgenstein, dass die Mathematik, ebenso wie die Philosophie,
keine «Lehre» ist, sondern vielmehr eine Praxis, den Taten unseres Lebens inhédrent. Das
Denken selbst ist im allgemeinen kein Zustand, sondern eine T7dtigkeit, die dem Zihlen
dhnlich ist.?° ,»Wir denken, weil wir leben wollen, deshalb gehort Denken, Rechnen zu
unserem Leben“.”' Deswegen ist das Wissen ein Instinkt, eine natiirliche Aktivitit wie das
Gehen, es ist ein Abschnitt unserer natiirlichen Geschichte.?> Ernst Mach vertritt eine
dhnliche Ansicht, wenn er schreibt, dass es in der herkdmmlichen natiirlichen Matrize , kein
isoliertes Fiihlen gibt, Wollen und Denken”*’, vielmehr ist die Wissenschaft eine
Reaktionsweise gegeniiber Komplexen von sinnlichen Erlebnissen.?*, Die Geschichte der
Wissenschaft 16t keinen Zweifel daruber aufkommen, dal3 die Mathematik, Arithmetik und
Geometrie, aus der zufdlligen Aufsammlung einzelner Erfahrungen [...] sich entwickelt
hat.*®

kommen.“(B.F.GUINNESS, Wittgenstein und der Wiener Kreis, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1967, S.33). Die

Proposition zu beweisen, enthdlt schon in sich selbst ihre Regeln, ihre Bedeutung. Die induktive

Eigentiimlichkeit nach der, wenn eine Eigenschaft fiir Null gilt, und wenn sie fiir den Nachfolger einer Nummer

gilt, die sie schon besitzt, gilt sie fiir alle Nummern- enthdlt schon den Satz zu beweisen: die ganze Induktion

,»1st schon den Satz zu beweisen, ist schon alles; nicht nur der Bewahrungsweg® (Ebd.).

'8 Vgl.L.WITTGENSTEIN, Bemerkungen iiber die philosophie der psychologie, Suhrkamp Verlag, Bd.VII, 405.

' L.E.J. BROUWER, Mathematik, Wissenschaft und Sprache [1928] in Collected Works, Amsterdam-Oxford-

Newyork 1975, Bd.I, S.418.

* L WITTGENSTEIN, Philosophische Grammatik, Oxford 1969, S.172.

*1'vgl. Wittgenstein und der Wiener Kreis, Gespriche, aufgezeichnet von F.WAISMANN, herausgegeben von

B.F. MC GUINNESS, Frankfurt a.M.,- Oxford 1967 SS.171-172- und Vgl. L WITTGENSTEIN, Philosophische

Untersuchungen, zit. Teil 1, 466-68.

22V gl.. L.WITTGENSTEIN, Zettel, zit. §545.

* E.MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit. S.42. Vgl. auch FMAUTHNER, Beitrdge zu einer Kritik der Sprache,
zit. S.15.

**Ebd. S41.

** Ebd. S.45.

258

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Auch Mauthner hatte in seinen Beitrdgen die These vertreten, dass das Wissen eine
natiirliche Aktivitdt ist, so wie «das Gehen» und «das Atmen».?® Das menschliche
Verstindnis, schreibt Mauthner, ist nicht anders als eine «Lebenserscheinung».27
Infolge der Thesen von Mach und Mauthner definiert Wittgenstein unsere intellektuellen
Aktivitdten als ,,in den Erscheinungen unseres Lebens verzweigte Konzepte”zg, als ,,ein
Hilfsmittel und weiterer Ausbau dieses Verhaltens“.” Er stellt fest: “Es ist immer von
Gnaden der Natur, wenn man etwas weiB”.>* Mit dem Verweis auf die natiirliche Matrize
unserer symbolischen Handlungen kann “die Mythologie wieder in FluB geraten™'. Die
Wissenschaft, zur Erfahrung wieder zuriick gefiihrt, zeigt jetzt die Richtung zu einem Wissen
als eine Praxis und ein offenes System. Deswegen hat der Menschenverstand eine besondere
Wichtigkeit fiir die Wissenschaft, da er den Verweis auf die Realitét und das tigliche Leben
einbezieht. Es erinnert die Wissenschaft an ihre Motivation, nach dem ,,Warum* in ihren
Untersuchungen zu suchen. Dieses Warum ist die Erfahrung, das Leben. Wie Macht schreibt,

Das wissenschaftliche Denken geht aus dem volkstiimlichen Denken hervor. So schlieit das
wissenschaftliche Denken die kontinuierliche biologische Entwicklungsreihe, welche mit den ersten
einfachen LebensduBerungen beginnt.32

4. Von der Erfahrung zur Wissenschaft.

Die Analyse Wittgensteins versiegt nicht mit der Entdeckung der Erfahrung und der
Lebensform, in der die Wissenschaft entsteht. Die Erfahrung ist eigentlich nicht voéllig
verantwortlich fiir unsere kognitive Praxis. In dem Entstehen unseres Wissens bleibt der
Mensch nicht passiv, sondern wirkt und greift aktiv mit seinen konstruktiven Operationen und
Instrumenten ein, mit einer aktiven Anndherung bei der Erfahrung. Die unendlich mdglichen
Bedeutungen gehen aus dem Geflecht der lebensweltlichen Kontexte der Erfahrungen hervor,
werden in unseren Erkenntnisformen verbunden und kommen zuletzt ,,zum Leben zuriick
wie symbolische Konstruktionen, mogliche Ordnungen, mit denen wir die Phdnomene der
Erfahrung provisorisch disziplinieren. Die Abbildung der Tatsachen™ ist also keine passive
Widerspiegelung der natiirlichen Phidnomene, sondern eine aktive Verbindung der Zeichen
unserer Sprache. Die Idee einer Ergdnzung der Erfahrung von unseren intellektuellen
Operationen war in Mach schon erkennbar:

Schon die bloBe genaue Ermittlung des Tatsdchlichen und dessen entsprechende Darstellung in
Gedanken erfordert mehr Selbsttitigkeit als man gewohnlich annimmt. Um angeben zu kdnnen, dass ein
Element von einem oder mehreren andern abhédngt, und wie diese Elemente voneinander abhdngen, welch

26 A.G.GARGANI, 1] coraggio di essere, zit., S.114.

> F MAUTHNER, Beitrige zu einer Kritik der Sprache, zit. S.337.
28 L WITTGENSTEIN, Zettel, zit. §110.

2 Ebd. §545.

% L WITTGENSTEIN, Uber Gewifheit, zit §505.

1 Ebd. §97.

2 E. MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit. S.2

¥ Ebd. S.3

259

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

funktionale Abhéngigkeit hier besteht, muss der Forscher aus Eigenem, aufler der unmittelbaren
Beobachtung Gelegenem hinzufiigen. Man darf nicht glauben, dies durch die Bezeichnung als
Beschreibung herabsetzen zu konnen.™*

Die Theorie und die empirische Daten beeinflussen einander. Das natiirliche Element,
die Praxis, die Lebensform geniigen nicht, aber fragen immer nach einer Operation der

,LAbstraktion, Vereinfachung, Schematisierung, Idealisierung der Tatsachen.“*”

Die vielfache, moglichst allgemeine Anwendbarkeit der Naturgesetze auf konkrete tatsdchliche Félle
wird nur méglich [...] durch gedankliche Zerlegung derselben (Tatsachen) in solche einfache Elemente,
dass aus diesen die gegebenen Tatsachen mit zureichender Genauigkeit sich wieder gedanklich aufbauen
und zusammensetzen lassen.”’

Diesen Zug der gedanklichen Ergénzung einer Tatsache aus einem gegebenen Teil hat
das wissenschaftliche Denken mit dem vulgiren gemein. Doch gibt es einen bedeutenden
Unterschied: Das vulgére Denken dient eigentlich praktischen und nicht theoretischen und
intellektuellen Zwecken.’” Deswegen, schreibt Mach, gibt es nur eine Stufe Unterschied
zwischen dem «Jdger» und dem «Wissenschaftler», wie Galileo Galilei. Der Jéger stellt durch
einige Beobachtungen das Handeln des Fanges vor. ,,Auch Galilei will aber nichts anderes,
als den ganzen Verlauf der Bewegung sich vergegenwirtigen, wenn die anfdngliche
Geschwindigkeit und Richtung eines geworfenen Steines gegeben ist.“® Nach Mach griinden
sich also der Menschenverstand und die Mathematik auf der gleichen Matrize, die Erfahrung,
auf der sie durch diese ,,Anpassung“ und ,gedankliche Ergdnzung“ handeln. ,,Die
Wissenschaft®, schreibt Mach, ,,hat tiefe Wurzeln im menschlichen Leben und wirkt aktiv auf
sie ein.«”

Diese These scheint im Gedanken Wittgensteins zusammenlaufen, insbesondere in
einigen Teilen von Uber Gewissheit und in den Bemerkungen iiber die Grundlagen der
Mathematik. Das mathematische Wissen entsteht eigentlich von einer aktiven Strukturierung
der Erfahrung als «regulierte Praxis», ohne die die Erfahrung ein geniligender Anhalt nie
darstellen wiirde: “Die Erfahrung rit uns nicht, etwas aus ihr zu entnehmen”,* schreibt
Wittgenstein. Um die empirischen Fakten zu untersuchen, braucht man Paradigmen, die der

. 141
Ausdruck unserer Interessen sind.

**Ebd. S.316

% Ebd. 8.455

> Ebd.

7Ebd. S.2.

**Ebd.

*Vgl. Ebd. Kap. 1§, und EMACH, Die Mechanik in ihrer Entwickelung historisch-kritisch dargestellt, Barth,
Leipzig 1883, S.470.

L WITTGENSTEIN, Uber Gewifheit, zit. §130.

*' L.WITTGENSTEIN, Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, G.E.M. Anscombe, R. Rhees ¢ G.H.
von Wright, Oxford 1956, 1, S.4.

260

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Wenn Mach die mathematische Kenntnis als Instrumentsammlung ** fiir das
menschliche Lebens interpretierte, vergleicht Wittgenstein gleichartig in den Philosophische
Untersuchungen® die Kenntnisse mit einem Werkzeugkasten: (Hammer, Zange, Sige etc.).
Eine dhnliche These findet man auch in Brouwer, der die physisch-mathematischen
Wissenschaften als Instrumente sieht, die die Aufgabe haben, kausale Sequenzen in den
Strom der Erfahrung einzufiigen, um die &uBeren Welt zu zdhmen. Er vergleicht die
Wissenschaft mit einer Schlange, die ihr Opfer einem hypnotisierenden Blick unterwirft**
“Mathematik, Wissenschaft und Sprache sind die Hauptfunktionen der menschlichen

Aktivititen, durch denen die sie die Natur beherrschen und die Ordnung halten*.*

Unseres Wissen entsteht demnach aus einer doppelten Bewegung: Es nimmt seine
Bedeutungen aus einem irrationalen und unlogischen Fundament, einer Lebensform , und
kommt zuletzt ,zum Leben zuriick als rationale Strukturierung, als aktive Uberarbeitung
dieser Bedeutungen durch Verbindungen in Paradigmen und Erkenntnisformen. ,,So geht alles
intellektuelle Leben von den Sinnesempfindungen aus und kehrt wieder zu diesen zuriick**,
schreibt Mach.

Eine Riickkehr zu den natiirlichen Matrizen unserer symbolischen Verhalten bedeutet
also nicht, die wissenschaftliche Exaktheit, ihre Paradigmen und Vorbildern der Perfektion
abzulehnen, sondern sie zu verwickeln. Zwei Prozessen sind dagegen in der Gestaltung
unseres Wissens erkennbar: ,.eine Anpassung der Vorstellungen an die Tatsachen und die

Anpassung der ersteren aneinander*’,

Die Gewissheit zeigt sich wie zwischen zwei Lichtern: ,Das Licht der Arbeit ist ein
schones Licht“, schreibt Wittgenstein in den Vermischten Bemerkungen“, ,,das aber nur dann
wirklich schon leuchtet, wenn es von noch einem andern Licht erleuchtet wird“*’: Das Licht
der ,,ganzen Umgebung ihrer Zeit’, in der der Schriftsteller seiner Arbeit Form gibt:

ohne diese Einbindung sterben [die Schriften der Schriftsteller], der Erleuchtung sozusagen beraubt, die
ihnen Farbe verlieh. Und daran, so glaube ich, kniipft sich die Schonheit der mathematischen Beweise,
die Pascal empfunden hat. In dieser Ansicht der Welt, besaBen diese Beweise Schonheit.”'

“2E. MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit. S.455.

* L.WITTGENSTEIN, Philosophische Untersuchungen, zit. S.11.

* L.E.]. BROUWER, Mathematik, Wissenschaft und Sprache, zit. S.418.

“Ebd. S.417.

HE, MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit. S.144.

“7Ebd. S.164.

L WITTGENSTEIN, Vermischte Bemerkungen, (1977) in Werkausgabe in 8 Binden, Suhrkamp Verlag,
Frankfurt a.M. 1984, Bd 2,Frankfurt a.M. 1977, S.486.

* Ebd.

**Ebd.

*'Ebd. S.562.

261

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Diese zwei Bewegungen lassen sich aber in Wirklichkeit nicht scharf voneinander
trennen.” In der antiken Dialektik zwischen Leben und Form, Leben und Wissen, profiliert
unsere Kenntnis in ihrer Verschlingung. Leben und Form wiederspiegeln sich zwischen zwei
Lichtern: Das Leben lduft im Wissen zusammen, und das Wissen erfasst die unendlichen
Bedeutungen, die im Leben enthalten sind. Leben und Theorie sind, wie in Wittgensteins
schoner Metapher, wie ein stromender Fluss und sein «Flussbett», das dessen Bewegung
zeichnet:”® Tatsichlich gibt es zwischen ihnen keine ,,scharfe Trennung“>”. Es ist vielmehr in
ihrer Verflechtung, in ihrem Dialog, in ihrem einander Erleuchten, dass sich der Horizont der
Sprachspiele 6ffnet’”.

Literaturverzeichnis

Textausgaben 262

SEPTIEMBRE
2016

BROUWER L.E.J., (1928) Mathematik, Wissenschaft und Sprache, in Collected Works,
Amsterdam-Oxford-Newyork 1975, Bd.L.

MACH E., (1926) Erkenntnis und Irrtum, Skizzen zur Psychologie der Forschung, Leipzig.

MACH E., (1883) Die Mechanik in ihrer Entwickelung historisch-kritisch dargestellt, Barth,
Leipzig.

MAUTHNER F., (1923) Beitrdge zu einer Kritik der Sprache, Felix Meiner, Leipzig, Bd.I.

MOORE G.E., (1993) Defence of Common sense, in G.E.Moore, Selected Writings,
Routledge, London New York.

MOORE G.E., (1993) Proof of an external world, in G.E.Moore, Selected Writings,

2E. MACH, Erkenntnis und Irrtum, zit.164.

> L.WITTGENSTEIN, Uber Gewifheit*“, zit. § 97.

> Ebd.

> Susanna Zellini is a PhD-student at the University of Prague. She studied literature and philosophy at
Universita degli Studi di Pisa (2013) and has completed her studies at the University of Bonn, Wuppertal, and
Prague in the context of Erasmus Mundus EuroPhilosophie (2015). She has studied the reception of Nietzsche in
fin-de-siécle Vienna, especially by Musil and Wittgenstein. Currently her research aims at the meaning of style
in the thought of Nietzsche and its influence on Adornos philosophy. Her master thesis will appear at Libri
Virides under the title: Der Aphorismus als Konstellation, Nietzsche und die Frage des Stils (2016).



REVISTA DE FILOSOFIA

Routledge, London New York.

WITTGENSTEIN L., (1956) Bemerkungen iiber die Grundlagen der Mathematik, G.E.M.

Anscombe, R. Rhees e G.H. von Wright, Oxford.

WITTGENSTEIN L., (1953) Philosophische Untersuchungen, in Werkausgabe in 8 Bénden,

Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M. 1984, Bd 1.
WITTGENSTEIN L., (1961) Notebooks 1914-1916, Blackwell, Oxford.

WITTGENSTEIN L., (1969) Uber Gewissheit, Werkausgabe in 8 Binden, Suhrkamp Verlag,

Frankfurt am Main, 1984 Bd.8.

WITTGENSTEIN L., (1973) Philosophische Grammatik, in Werkausgabe in 8 Bdnden,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M. 1984, Bd.4.

WITTGENSTEIN L., (1977) Vermischte Bemerkungen, in Werkausgabe in 8 Binden,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M. 1984, Bd 2.

WITTGENSTEIN L., (1986) Zettel, in Werkausgabe in 8 Banden, Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main, 1984 Bd.8.

WITTGENSTEIN L., (1989) Bemerkungen iiber die philosophie der psychologie, in
Werkausgabe in 8 Banden, Suhrkamp Verlag, Bd.7.

VICO G., (1976) De antiquissima Italorum sapientia, in La scienza nuova ed altri scritti,
UTET, Torino, 1976.

Kommentare und Handbiicher

GARGANI A.G., (1982) Freud, Wittgenstein, Musil, Shakespeare.

GARGANI A.G., (1985) Lo stupore e il caso, Laterza, Bari.

GARGANI A.G., (1992) 1l coraggio di essere, Laterza, Bari.

GARGANI A.G., (2008) Wittgenstein, Raffaello Cortina editore, Milano.

GUINNESS B.F., (1967) Wittgenstein und der Wiener Kreis, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
JANIK A., TOULMIN S., (1973) Wittgenstein's Vienna, 1.R. Dee, Chicago.

KOYNE A., (1965) Newtonian Studiees, Chapman & Hall, London.

SCHORSKE C., (1980) Fin-de-siecle Vienna, Vintage; 1st Vintage Book ed edition.

LE RIDER J., (1994) Modernité viennoise et crises de l'identité, PUF, 1990, deuxiéme édition

revue et augmentée.
MALCOM N.,, (1960) Ludwig Wittgenstein: Ein Erinnerungsbuch, Wien, R. Oldenbourg
Verlag.

263

SEPTIEMBRE
2016





