I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Matematicas: la ontologia absoluta de Alain Badiou para la defensa de las verdades | Oscar Palacios Bustamante

Matematicas: la ontologia absoluta de Alain Badiou para la

defensa de las verdades
Oscar Palacios Bustamante. Université catholique de Louvain

Le fait qu’il y ait variation dans la
recherche de 'universalité ne discrédite pas
P’universalité.

Alain Badiou!

El 22 de enero de 2014, en una sesion del antepentltimo periodo de su seminario, en
la Escuela Normal Superior (Paris),” Alain Badiou comparé su proyecto filoséfico con el de
Spinoza y el de Hegel, y sintetizd, no sin humor, un motivo clave para comprender su
filosofia: “Puede decirse: es necesario, finalmente, que renunciemos a Dios sin perder
ninguna de sus ventajas, si es posible. Es decir: que la muerte de Dios no sea el naufragio del
pensamiento, como lo es en cuanto ésta es interpretada en la figura de la soberania de las
opiniones”.’

(Cual es el pensamiento que no debe naufragar?, ;qué significa, en este contexto, “la
muerte de Dios”? Para responder estas preguntas hace falta sefialar lo que ocupa
principalmente la filosofia de Badiou: defender las verdades. ;Cudles son las verdades que se
contraponen a la “soberania de las opiniones”?

Después de la publicacion de la primera gran obra de su sistema filoséfico,* en su
primer Manifeste pour la philosophie (Manifiesto por la filosofia, 1989),” Badiou escribid,
con un tono mas severo:

" En entrevista personal, en la Escuela Normal Superior, Paris, el 20 de marzo de 2014. En nuestra traduccion:
“El hecho de que haya variacion en la investigacion de la universalidad, no desacredita la universalidad”.

* El final del seminario de Alain Badiou esta planeado para finales de 2016 y principios de 2017, aunque ahora
se lleva a cabo a las afueras de Paris, en el Teatro de la Comuna, Aubervilliers.

? Alain Badiou, L Immanence des vérités (2), sesion del 22 de enero de 2014. Traduccion nuestra de archivo en
audio.

*En la obra filoséfica de Alain Badiou hay tres obras mayores: L’Etre et ['évenément (El ser y el
acontecimiento, 1988), Logiques des mondes. L’Etre et I'évenément 2 (Légicas de los mundos. El ser y el
acontecimiento 2, 2006) y L’ Immanence des vérités. L Etre et [’évenément 3 (La inmanencia de las verdades. El
ser y el acontecimiento 3, aun en preparacion, por publicarse probablemente en 2017).

269

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Matematicas: la ontologia absoluta de Alain Badiou para la defensa de las verdades | Oscar Palacios Bustamante

Lo que un filésofo moderno retiene de la gran sofistica es lo siguiente: el ser es esencialmente
multiple. Ya Platon, en el Teeteto, puntualizaba que la ontologia sub-yacente a la proposicion sofistica se
basaba en la movilidad multiple del ser y, con razon o sin ella, cubria esta ontologia con el nombre de
Heraclito. Pero Platon reservaba los derechos de lo Uno. Nuestra situacion es mas compleja, porque
nosotros debemos, en la escuela de la gran sofistica moderna, levantar acta de que, después de duros
avatares, nuestro siglo habra sido aquel de la impugnacion de lo Uno. No hace falta que reiteremos el sin-
ser de lo Uno, la autoridad sin limite de lo multiple. Dios esta realmente muerto, junto con todas las
categorias que de ¢l dependian, en el orden del pensamiento del ser. Nuestro paso es el de un platonismo
de lo multiple.®

Si el interés de Platon al “reservar los derechos de lo Uno”, era sustentar
filos6ficamente (es decir, contra-sofisticamente) que en la multiplicidad habia cierta unidad
ontologica fundamental, en la cual basar el pensamiento de lo verdadero, segiin Badiou, el
interés filosofico contemporaneo no consistiria en cimentar el pensamiento de la ontologia en
lo Uno, sino en cierto pensamiento de “la autoridad sin limite de lo multiple”; es decir, “el
platonismo de lo multiple” significa: impugnar en filosofia lo Uno, sin renunciar al
pensamiento de lo verdadero; defender de la sofistica de nuestra época lo verdadero, a partir
del pensamiento ontologico de la multiplicidad misma, sin que lo Uno funja como
fundamento, sustancia, autorrealizacion o atributo de lo-que-es en general.

Esta sofistica de nuestra época es precisamente “la soberania de las opiniones™: la
practicamente irrestricta valia de los intereses, sin medida o limite para las consecuencias de
su prosecucion, sean del tipo que sean (econdémico-politicos, personalistas, hedonistas, etc.).
En otras palabras: desde la sofistica contemporanea, “la muerte de Dios” significa la violenta
dinamica mundial que se lleva a cabo, desde la inexistencia supuesta de lo verdadero, de /o
Jjusto, a través de la aparentemente ilimitada dispersion de las consecuencias de esos intereses
cualesquiera; la concepcion contemporanea de la vida del hombre sin potencia para, ni acceso
a, lo verdadero. Es en la violencia del tiempo presente que se impone la tarea del pensar
ontoldgico.

Renunciar a Dios “en el orden del pensamiento del ser” pero “sin perder ninguna de
sus ventajas” significa entonces: dar por irreparable la época presente como una época para la
metafisica, en la que no se busque el sustento del pensamiento de lo-que-es en una unidad
ontologica, pero sin la desaparicion del resguardo filosofico de lo verdadero, es decir, sin
permitir que lo dicho y lo hecho dejen de ser susceptibles de ser pensados como verdaderos,
en medio del relativismo de las opiniones. En otras palabras: que nuestra época no es la época
para una onto-heno-logia, sino la del pensamiento de la multiplicidad sin Uno como punto de

> Manifiesto que sirve precisamente como introduccion o invitacioén a la lectura de lo propuesto y trabajado en
L’Etre et I’événement, y al que, veinte afios més tarde, le sucederia un Second manifeste pour la philosophie
(Segundo manifiesto por la filosofia, 2009), este Gltimo como invitacion a la lectura de Logiques des mondes.
L’Etre et I’événement 2.

® Alain Badiou, Manifeste pour la philosophie, p. 85. Traduccion nuestra.

270

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Matematicas: la ontologia absoluta de Alain Badiou para la defensa de las verdades | Oscar Palacios Bustamante

partida para el quehacer de la filosofia; en fin: que el agotamiento de la metafisica
ontohenoldgica no es el fin del pensamiento de lo verdadero, sino la figura epocal que abre
una serie distinta de posibilidades para la (re)creacion de ese pensamiento de lo verdadero.

Si bien Badiou lleva a cabo distintas investigaciones para sustentar esta comprension
de nuestra época filoséfica (nivel meta-ontologico), asi como para argumentar a favor de
determinadas comprensiones del ser (ontologia) y del aparecer (fendomeno-logia), en el
presente texto podemos concentrarnos en la pertinencia ontoldgico-formal del nucleo de su
tesis meta-ontologica: que la ontologia son las matematicas.”

Hay que preguntar a Badiou: ;como puede pensarse el quehacer de la ontologia
después de “la muerte de Dios”, es decir, cudles son las caracteristicas de una ontologia
contemporanea que no sea necesariamente una ontohenologia?

Si nos atenemos unicamente a la multiplicidad infinita que “deshace” la figura de un
Dios unico y fundamental, no puede abrirse todavia la posibilidad de la emancipacion por
parte del pensamiento de esa “circulacion andnima, sustituible, de las opiniones™:® hace falta
entonces que “algo” sirva como referente absoluto para que haya un pensamiento del ser, el
cual a su vez sea el fondo para, y el garante de, la posibilidad del discernir lo que es verdadero
de lo que no lo es. ;Qué es lo que puede llamarse entonces “ontologia absoluta”?

Responde Badiou: “[...] podemos llamarlo asi —se trata de metéaforas, pero podemos
nombrarlo—: la existencia de un universo de referencia que sea el lugar del pensamiento del
ser en tanto que ser, que sera entonces el lugar donde se deje pensar lo-que-es-en-tanto-que-es
[...]”," el cual podemos dotar de cuatro caracteristicas descriptivas, que pueden abreviarse del
siguiente modo.

1) Este “universo” o “lugar referencial”, que revela el ser en tanto ser, debe ser
inmovil, porque si no lo fuera, “[...] la variabilidad de la referencia lo desabsolutizaria
[...]”:"° como cuando se fija un referente para el movimiento, ese referente no puede dejarse
dispersar por el movimiento mismo; debe haber la fijeza de un referente ultimo, el cual, en
tanto inmovil, permita la posibilidad del pensamiento de lo que es susceptible de movimiento
y cree el horizonte de posibilidad de todo pensamiento racional.

2) Este lugar referencial es “[...] integralmente inteligible, en su ser, a partir de nada

N . . 11 . . 7
[a partir de rien] [...]”: si lo fuera a partir de “alguna otra cosa”, no seria el referente

7 Mas adelante, hacia el final del presente texto, aclararemos el sentido de “meta-ontologico”.

¥ Cf. Alain Badiou, L ’Immanence des vérités (2), sesion del 22 de enero de 2014. Traduccion nuestra de archivo
en audio.

* Idem.

1 Idem.

" Idem.

271

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Matematicas: la ontologia absoluta de Alain Badiou para la defensa de las verdades | Oscar Palacios Bustamante

ontolégico ultimo. Su inteligibilidad “procede de nada”: no existe ninguna entidad de la cual
seria la composicion (y que seria “atn mas ultima” que ese lugar referencial); no existe una
entidad, un Uno o algo-Uno a partir del cual se podria componer ese referente; hay que
asumir que el desarrollo de la comprension de su “ser” se hace a partir de ninguna cosa en
particular, o sea, de nada.

3) Dado que se trata del horizonte de toda experiencia, este lugar referencial es
radicalmente no empirico; no hay construccion del referente a partir de una experiencia, desde
la cual pensarlo: s6lo se le puede describir o pensar a partir de axiomas o principios, a los
cuales este referente u horizonte va a co-responder:

[...] para pensar este fondo de todo pensamiento, hay que, en cierto sentido, decidir pensarlo, y
después de esta decision pensada, que toma la forma de axiomas o principios, explorar luego las
consecuencias, bajo sus riesgos y peligros: es inevitable correr el riesgo de haberse equivocado de
principios o axiomas. Esto se manifestara por el hecho de que, en un momento dado, se encontraran
contradicciones insuperables, una antinomia o un absurdo, pero no puede ser de otro modo. Sélo se puede
abrir a un acceso al referente absoluto de todo pensamiento, haciendo hipotesis que le conciernan. [...]
son hipotesis necesariamente “maximales”, es decir, que intentan referirse a [toucher] lo que es comtn a
todo lo que existe en su indistincién misma, en su ausencia de particularidad.12

Esta relacion entre el cardcter absoluto del referente ontolégico y la decision
ontologica de pensar “todo lo que existe en su indistincion misma” del hecho de ser, es decir,
de llevar a cabo un pensamiento absoluto, tiene su justificacion y los limites de su
desenvolvimiento en las consecuencias que se sigan consistentemente de las decisiones de
pensamiento, de las cuales se haya partido. La decision no es ni definitiva ni exclusiva (esta el
riesgo de que haya otras), pero toma como rigor la validez “méxima”.

4) Puede decirse entonces que hay un “principio de maximalidad™, a saber: mientras lo
que se diga acerca del referente pueda inferirse sin contradiccion, hay que continuar, seguir
“maximalmente”, es decir, no hay que admitir nada que venga del exterior, lo cual limite este
pensamiento del referente, sino que el limite para la inferencia debe encontrarse en el
movimiento propio del pensamiento del referente (por tanto, de lo que se siga de los axiomas
de la decision):

[...] mientras se pueda atribuir tal o cual propiedad al referente absoluto, se debera atribuirla [...]
si se puede hacerlo y se declara que no se debe, es que se introducira un imperativo de otra cosa que no es
el referente mismo, lo cual seria una contradiccion. [...] seremos hostiles a toda decisién axiomatica que
se auto-limite, a partir de caracteristicas exteriores. Por ejemplo: la suposicion de capacidades de la
inteligencia humana. El ejemplo tradicional es que toda una serie de orientaciones del pensamiento
axiomatico rechaza el infinito actual, bajo la idea de que no tenemos una verdadera intuicion de €l. [...] si
se trata del referente absoluto de todo pensamiento, nuestra intuicion es poca cosa. [...] mientras no se
encuentren obstaculos infranqueables ni contradicciones, se debe admitir que aquello existe; es lo que

2 Idem.

272

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Matematicas: la ontologia absoluta de Alain Badiou para la defensa de las verdades | Oscar Palacios Bustamante

dice el principio de maximalidad: “todo lo que puede ser pensado sin contradiccion, debe ser afirmado

como existente”.'?

Asi, puede llamarse “referente absoluto de todo pensamiento racional efectivo” a
“algo” (que en sentido estricto no es algo, porque “no es una cosa”) inmévil (1), inteligible a
partir de nada (2), que solo se deja decir o pensar por decisiones axiomadticas (3) y que
“existe” maximalmente (4).

Ahora bien, jen qué sentido puede decirse que dicho referente “existe”? Y si se trata
de pensar dicho referente desde la multiplicidad, ;cémo decidir el pensamiento de dicho
referente, sin recurrir a una ontohenologia, es decir, sin aceptar lo Uno o una unidad absoluta
como referente ultimo de todo?

Ambas cuestiones estan relacionadas, pues si dijéramos que el referente existe del
modo como ‘“hay cosas”, éste existiria como una cosa, es decir, como una existencia
singularizable: renunciar a lo Uno significa que el referente absoluto es decidido, més bien,
como un horizonte, el cual no consiste del modo como las cosas que existen (y a las cuales
usualmente hacemos referencia): estamos en un punto en el que la consistencia del referente
absoluto se halla al borde mismo de la pura y simple inconsistencia, de la in-existencia; es
una consistencia limite: el punto entre consistencia y inconsistencia, que no se puede
resolver, franquear o clasificar (trancher) por completo: por un lado, el mismo referente no
puede ser el referente de o para su propia existencia, pues haria falta ofro referente, a partir
del cual pensar su consistencia (y entonces no seria el referente Ultimo); por otro lado, el
referente no puede ser su propia consistencia, su auto-consistencia, su auto-constitucion o
causa sui, lo cual volveria a hacer que se pensara como Uno (como Uno fundamental en el
que la multiplicidad se volveria a circunscribir o encerrar).'* El referente tiene que ser
entonces multiplicidad in-consistente, es decir, no-Uno (que no se deje uni-ficar en ninguna
forma de lo Uno) y no-existente como las cosas (que son siempre unas y varias), es decir, no-
ontico: “[...] no es su trabajo existir, no es su trabajo ser Uno, sino ser aquello a lo cual nos

referimos en toda disposicion de fundar la verdad de algo”."

(Como referirnos a esa “multiplicidad inconsistente”? ;Qué entenderia ese discurso y
esa decision por “multiplicidad inconsistente”, es decir, como haria referencia a ella desde el
discurso de sus principios o axiomas? ;Cudl es el discurso de la ontologia?

6

Para “dar cuerpo” a esta idea de multiplicidad como inconsistente e ilimitable, y al
mismo tiempo como lugar de garantia absoluta de todo aquello que puede tener valor de
verdad, es necesario, dice Badiou, pasar por la formalizacion de esta multiplicidad:

3 Idem.
' Cf. Idem.
'S Idem.

273

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Matematicas: la ontologia absoluta de Alain Badiou para la defensa de las verdades | Oscar Palacios Bustamante

[...] 1a formalizacién es lo que va a extraer las consecuencias de los principios y los axiomas, sin
ser constreflida por una clausura... En el fondo, se veran consecuencias al infinito. Sera referido todo
aquello que deba ser referido, sin que por ello haya un momento dado, en el que se tenga que pronunciar
algo sobre el referente mismo. El absoluto sera el lugar al respecto del cual un pensamiento verdadero sea
practicable —una ontologia absoluta—, pero no serd un objeto del pensamiento. [...] Lo que hace que las
verdades absolutas sean posibles, no es por si mismo una verdad absoluta. Es el referente posible de todas
las verdades absolutas, pero no es una verdad absoluta. [...] Eso se puede hacer cuando se haya
inventado, practicado y desarrollado una lengua universal, porque el referente absoluto no admitira ser
sometido a una lengua particular.'®

La formalizacion se requiere para montar, establecer o poner en su sitio
correspondiente (mettre en place) esta disposicion de un referente que no es autoreferencial.
Esta lengua requerida no puede ser ni particular ni metalingiiistica, sino una escritura formal
sin particularidades ni “rasgos sagrados”. Se trata de “las pequefias letras de la matematica”:
aquellas que dicen austeramente como podemos ir lo mas cerca posible del referente absoluto;
la matematica en tanto teoria formal del infinito: formalizacion de aquello que roza la
inconsistencia del referente absoluto, y que histéricamente se deja reconocer como feoria
axiomdtica de conjuntos. La teoria de conjuntos (a partir de Cantor, Frege, Russell, Zermelo,
Fraenkel, von Neumann, Godel, Cohen, etc.) es la indicada para formalizar las consecuencias
de la decision ontologica. Las matematicas son la ontologia.

Hay que notar que esta concepcion de las matematicas (matematicas = ontologia),'’
pone de manifiesto que lo que se trata de atender es el problema de la relacion del acto de ser
de las cosas en general con el lenguaje: la cuestion del referente absoluto es cuestion de
construir una relacion del lenguaje con lo ente, a manera de comprenderlo y decirlo en su acto
de ser, sin particularidades ni cualidades; se trata de un acto de pura razdn, para exponer el
acto puro de ser.

Asi, “matematicas = ontologia” significa: a lo largo de su historia inventiva, la
matematica ha sido la escritura apropiada para el pensamiento del ser indeterminado, sin
particularidades ni cualidades, o sea, de lo-que-es en su puro acto de ser. Es claro, sin
embargo, que la matematica no ha sido siempre tematizada como tal, es decir, como ciencia
de lo-que-es-en-tanto-que-es, lo cual revela que la tesis “matemadticas = ontologia” no es
propiamente una tesis matematica, o sea que no es una tesis ontologica (la identidad es
estricta), sino meta-ontologica: se trata de re-designar el sitio de la ontologia para la filosofia
(ni la filosofia se ha ocupado exclusivamente del pensamiento del ser, ni la filosofia se reduce
exclusivamente al pensamiento de lo-que-es-en-tanto-que-es).

“Matematicas = ontologia” significa entonces también: la filosofia reconoce que el
discurso de lo-que-es-en-tanto-que-es se encuentra en lo que se ha denominado “matematica”

' Idem.
"7 Cf. Alain Badiou, L Etre et ['événement, pp. 12-21.

274

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Matematicas: la ontologia absoluta de Alain Badiou para la defensa de las verdades | Oscar Palacios Bustamante

y que partir de esa identidad, la filosofia puede elaborar un discurso distinto para pensar, en
sentido estricto, no solo lo-que-es-en-tanto-que-es, puesto que la matematica ya lo hace, sino
como ese “horizonte consistente de referencia” sirve de “referente absoluto de todo
pensamiento racional efectivo”, es decir, como a partir de la exposicion deductiva de lo-que-
es-en-tanto-que-es puede pensarse diferenciadamente /o verdadero.

Si matematicas = ontologia, la filosofia ha de ubicar o emplazar el pensamiento del
acto de ser en general en esa identidad (en el discurso matematico), para mostrar luego en qué
sentido esa ontologia es, efectivamente, una ontologia absoluta (para deducir maximalmente
las consecuencias de la decision).

“Matematicas = ontologia” no significa, sin embargo, que las matematicas sean la
filosofia, sino que el reconocimiento de dicha identidad resitiia la filosofia en una disposicion
distinta, en una configuracion o una composicion diferentes de sus condiciones: ‘el
platonismo de lo multiple”.

Si bien hemos dado hasta aqui algunos pocos indicios sobre la relevancia ontoldgico-
formal de la tesis “ontologia = matematicas” (relevancia basada en las exigencias del
referente absoluto para pensar el acto de ser o lo-que-es-en-tanto-que-es), no hemos indicado
casi nada al respecto de lo verdadero. ;Cudles son las verdades que piensa “el platonismo de
lo multiple”?

A este respecto, lo tnico que podemos apuntar provisionalmente en este texto, es que
si el “platonismo de lo multiple” concibe lo-que-es desde la multiplicidad sin Uno, lo
verdadero también sera concebido como multiple; lo verdadero se dice en plural: hay
verdades, hay “singularidades universalizables” que sobrevienen, que se afiaden a lo ya
presente, a partir de concretisimos eventos azarosos; hay procesos de verdad que, a partir de
la infinitud de una multiplicidad cualquiera, construyen y dan cuerpo a subjetividades que se
despliegan al infinito, es decir, a procesos de ser y aparecer que pueden servir como sitios de
pensamientos y vivencias “universalistas”, frente a cierto mundo que se ocupa generalmente
con enfrentamientos de intereses meramente particulares.

Estas construcciones universalizantes son, pues, susceptibles de ser formalizadas, y
asi, reconocidas y acogidas en el hogar de la filosofia, como las verdades de nuestro mundo,
las verdades que nosotros mismos vivimos; distintas experiencias que, en un gesto platonico
del pensar, se dejan ubicar en cuatro regiones o tipos: la ciencia, el arte, la politica y el amor.

Por esto, la tesis meta-ontolégica “matematicas = ontologia” debe complementarse
con otra teoria: una teoria de lo verdadero en su propio ser-multiple-verdadero, cuya
singularidad (en cuanto verdadera) escapa a la deduccion general de lo-que-es-en-tanto-que-
es, pero que al mismo tiempo es pensable desde lo multiple formalizado. Es esta teoria
complementaria del ser multiple de lo verdadero, lo que Badiou llama teoria del

275

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Matematicas: la ontologia absoluta de Alain Badiou para la defensa de las verdades | Oscar Palacios Bustamante

acontecimiento (pensamiento de lo-que-no-es-en-tanto-que-no-es), teoria de la cual habremos
de tratar en otro sitio.

En fin, la ontologia absoluta de la matematica nos abre la posibilidad de pensar y
defender, desde el pensamiento deductivo absoluto, la potencia pura del pensamiento en una
innovacion cientifica, la justicia militante de una politica inventiva e igualitaria, la labor
sufriente y sorpresiva de la creacion artistica y la dificil magia de vivir en un mundo en el que
se ha encontrado a quien amar.

276

SEPTIEMBRE
2016





