| ] k n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier
phénomeénologisant?

Pablo Posada Varela. Université Paris IV - Sorbonne / Bergische Universitat
Wuppertal.

Sommaire:

§ 1. L’ontologie formelle et la science phénoménologique. Préliminaires

§ 2. Le point de vue du moi phénoménologisant. La structure de la « kinesthese
phénoménologisante»

§ 3. La théorie des touts et des parties ou méréologie. Bref exposé

§ 4. Méréologie et théorie des ensembles: premier aper¢u

§ 5. L’«ensembley et le «tas» (S. Lesniewski)

§ 6. Morceaux, parties formelles (G. Bueno) et moments (ou rien que parties)

§ 7. L’ensemble vide comme impossible méréologique. Le réductionnisme et les enjeux de la
Fundierung (I)

§ 8. La préséance méréologique de la pluralité. Le réductionnisme et les enjeux de la
Fundierung (II)

§ 9. Ouvertures sur la théorie de la réduction phénoménologique: déhiscence concrete et 579

déhiscence abstraite

§ 1. L’ontologie formelle et la science phénoménologique. Préliminaires

L’ontologie formelle constitue, pour le dire ainsi, le squelette des ontologies
matérielles ou régionales. Elle est faite de purs rapports entre contenus. Cette pureté formelle
lui donne de traverser indifféremment toutes les catégories matérielles. Cette traversée n’est
donc possible qu’en vertu d’une foncicre indépendance de la forme par rapport aux contenus
qu’elle met en liaison. De la méme facon, les vérités analytiques ne le sont qu’en vertu de leur
forme : leur vérité résiste a toute substitution.

La phénoménologie, tel nous I’apprenons dans Ideen I, est pourtant une science
matérielle a priori, plus concrétement une science des vécus transcendantaux. Par ailleurs,
nous savons aussi que, toute matérielle qu’elle soit, elle ne saurait se passer d’ontologie
formelle : c’est qu’il faut justement parler et consteller toutes ces vérités matérielles, tout ce
systeme des ontologies a priori, tout le systeme des vérités synthétiques a priori. Bien que le
synthétique a priori soit matériel — telle est I’'une des nouveautés introduites par Husserl et
dont on n’a pas encore fini de mesurer I’importance, voire le caractere révolutionnaire — ses

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

vérités ont bel et bien une forme. Autrement dit, que les vérités synthétiques a priori ne le
soient pas en vertu de leur forme (ce qui est réservé, chez Husserl, a I’analytique a priori) ne
veut nullement dire que les vérités matérielles n’aient pas de formes, qu’elles n’aient pas une
structure, qu’elles soient informes. Elles requi¢rent une forme dés lors qu’elles constellent des
moments différents, des «parties disjointesy.

Nous touchons la a la raison pour laquelle Husserl se montre extrémement
précautionneux, dans Ideen I, quant a la suspension de 1’ontologie formelle : en fait, il n’en
est rien, sans quoi la phénoménologie serait impossible comme discours, comme phénoméno-
logie. Ce n’est que la référence directement «ontologique» de 1’ontologie formelle, son
¢ventuelle vocation platonicienne, qui tombe sous le coup de /’époche, mais aucunement
I’ontologie formelle dans son versant heuristique et structurant.

Que l'ontologie formelle soit indifférente aux contenus qu’elle met en liaison ne
signifie pourtant pas que certaines parties de cet immense catalogue de formes qu’est
I’ontologie formelle se montrent plus adéquates a relier ou consteller tels ou tels contenus.
Cette question s’adresse non pas au fond des choses, au tissu du réel, mais, déja et bien avant,
au discours phénoménologique Iui-méme et au sujet opératoire qui fait la science
phénoménologique. Quelle théorie formelle convient le mieux aux contenus de la science
phénoménologique? Quel est le «meilleur» squelette pour dire leurs vérités? Ce sont
désormais des questions adressées au phénoménologiser visant a sauvegarder la spécificité
des rapports phénoménologiques dont est tissée la concrétion ou cohésion spécifiquement
phénoménologique.

Or comment délimiter la spécificité de ces rapports eu égard a d’autres genres de
rapports (par exemple simplement logiques, voire ontologico-causaux, ou simplement
rhapsodiques)? Comment faire justice — dans le dire, dans 1’énonciation et 1’inscription
scripturale — a la spécificité de la cohésion phénoménologique? Quels outils formels
permettraient de rendre le tissage de la cohésion phénoménologique de la meilleure fagon
possible?

C’est a ces questions que touche implicitement Gian-Carlo Rota dans ce passage, tout
a fait fascinant, tiré d’un texte intitulé «Husserl et la réforme de la logique», des lors qu’il
pose, explicitement, la question des opérateurs a méme de saisir les rapports proprement
phénoménologiques:

« La tache a venir est de développer les structures de la phénoménologie génétique (qui, comme le
disait Merleau-Ponty, coincide avec la logique inductive tant souhaitée) jusqu’a atteindre un niveau de
rigueur bien plus grand que celui de la logique mathématique. Le point de départ pourrait étre la
formalisation des relations ontologiques primaires supprimées lorsque les relations d’inclusion (<) et

d’appartenance (€) furent introduites par la théorie des ensembles. En grappillant dans la littérature

phénoménologique 1’on pourrait proposer I’analyse de relations telles que : @ manque de b, a est absent
de b (nous invitons le lecteur a décrire selon des termes précis la différence entre 1’absence et la

280

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

classique «non appartenance»), a révéle b, a plane sur b (comme; «la menace de 1’erreur plane sur la
vérité»), a est implicitement présent en b, «I’horizon de a» et ainsi de suite. D’un trés grand intérét
scientifique est d’ailleurs la relation de Fundierung, parmi les découvertes logiques les plus importantes
de Husserl.»'.

Ce texte nous permet d’amorcer notre développement car il en avance les éléments
essentiels. Au premier chef, le concept méréologiquement strict de fondation®, avec le sens
corrélatif de ce qui est @ comprendre comme une vraie «réduction méréologique»’, réduction
méréologique qui 1’est, principalement, des opérateurs ensemblistes fondamentaux, a savoir,
I’inclusion et I’appartenance. En effet, ce texte anticipe, a 1’occasion du probléme de la
«logique» profonde impliquée dans les rapports phénoménologiques, ce qui fera I’essentiel de
notre propos : 1’opposition, eu égard au phénoménologiser, i.e. aux intéréts de la science
phénoménologique et de ses énoncés, entre théorie des ensembles et méréologie. Ainsi,
gardons a I’esprit que 1’horizon ultime de ce texte est a situer dans la «théorie transcendantale
de la méthode». C’est pour cette raison que, avant de fouler le terrain de la «théorie
transcendantale des éléments» pour essayer de dégager ce que la 3™ Recherche Logique nous
dit sur la «méréologie» (face a la théorie des ensembles) et, partant, sur I’idée de concrétude
phénoménologique, nous nous devons de prendre le point de vue de I’instance qui aura donc
recours a telle ou telle partie de I’ontologie formelle, a savoir, le moi phénoménologisant. Le
prochain paragraphe se situera donc sur le terrain de la «théorie transcendantale de la
méthode», a I’horizon de nos préoccupations, bien que notre texte prenne son essor, comme
on le verra, dans la théorie transcendantale des ¢léments. En effet, leur point de départ est
bien celui des concrétudes en concrescences.

§ 2. Le point de vue du moi phénoménologisant. La structure de la « kinesthése
phénoménologisante »

Le faire phénoménologisant peut étre compris comme faire méréologisant: c’est la
these de théorie transcendantale de la méthode qui préside a ce travail. Nous aurons a y
revenir a plusieurs reprises. Laissons-la, pour I’heure, de co6té, et limitons-nous a égrener les
composantes qui forment la structure du faire phénoménologisant. Mettons donc entre
parenthéses la question de la méréologie (dans sa différence avec la théorie des ensembles)
comme partie de I’ontologie formelle susceptible d’étre, avec plus ou moins d’opportunité,
mobilisée pour les besoins de [’analyse phénoménologique. Que fait donc le moi
phénoménologisant ? Le nceud de son activité est bel et bien 1’acte de réduction. Laissons

! Gian-Carlo Rota Phénoménologie discréte. Ecrits sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. V1. De
la collection « Mémoires des Annales de phénoménologie », Association pour la promotion de la
phénoménologie, Amiens 2005. p. 114.

*Comme on aura I’occasion de le voir, Gian-Carlo Rota insiste largement sur la spécificité du concept
phénoménologique de Fundierung — notamment dans le fort intéressant article ayant justement «Fundierung»
pour titre. On peut consulter certains textes réunis dans le magnifique recueil Phénoménologie discréte. Ecrits
sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. V1. des Mémoires des Annales de phénoménologie, 2005;
traduit par Albino Lanciani et Claudio Majolino.

? Cf. Pablo Posada Varela «Introduction a la réduction méréologique» dans Annales de phénoménologie n° 12,
2013.

281

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

donc de co6té (nous n’aurons ni la place ni le temps de le traiter) des activités autres, liées a la

L, . . . . . . . . 4 .
mondanéisation secondaire, comme la «scientifisation (Verwissenschaftlichung)’. En quoi
consiste le faire phénoménologisant en tant que faire « ré-con-ducteur » ?

Grosso modo, le faire phénoménologisant est un contremouvement qui se fait aupres
du transcendantal. Il s’agit du Dabeisein du moi phénoménologisant, dont parlait Fink.
Dabeisein par rapport a la vie transcendantale. Le propre du transcendantal est d’étre une
corrélation entre vie constituante et monde. Nous avions essayé, dans d’autres travaux, de
cerner ce rapport de corrélation en termes méréologiques, comme concrescence entre deux
parties dépendantes (vie transcendantale et monde) séparées par un Abgrund des Sinnes, un
abime de sens’. Voila qui concentre, en un sens, le mystére de la concrescence entre vie et
monde comme rien que parties: mystére d’une non-indépendance entre parties (ou, qui plus
est : une radicale dépendance) couplée, de part et d’autre de 1’Abgrund des Sinnes, avec une
absolue irréductibilité.

Le faire phénoménologisant, quant a lui, résulte d’une Spaltung supplémentaire
creusée au-dedans de la partie dépendante «vie transcendantale». Le contremouvement
réductif a pour effet d’intensifier les concrescences au sein des rapports de dépendance entre
concrétudes. C’est ainsi que 1’on dégageait dans nos travaux antérieurs une sorte de
kinesthése phénoménologisante. A I’instar de toute kinesthése, la kinesthése
phénoménologisante est articulée selon deux termes: un antécédent (la sensation de
mouvement a proprement parler) et un conséquent (les variations corrélatives dans
I’apparaitre).

L’antécédent de la kinesthése phénoménologisante est le contremouvement
phénoménologisant, possible depuis la déhiscence de la vie phénoménologisante par rapport a
la vie transcendantale. Or ce contremouvement produit des effets dans la concrescence
transcendantale, a savoir, au sein du conséquent de ladite kinesthése phénoménologisante.
C’est la, justement, la matiere propre de la théorie phénoménologique, son fonds, a savoir, les
concrescences que le faire phénoménologisant, justement de son contremouvement, permet de
phénoménaliser. Ce sont les concrétudes (en concrescences) de la théorie transcendantale des
¢léments; en un sens, les «éléments» de la théorie transcendantale des éléments, situés, par
ailleurs, a divers registres architectoniques (comme registres de concrescence), le
schématisme et le rapport intentionnel étant les deux types fondamentaux (a des registres
architectoniques différents) de concrescence.

* Bien entendu, I’écriture de la science phénoménologique par le moi phénoménologisant est une partie du
processus de scientifisation et un élément de la mondanéisation secondaire. Il faudra consacrer un autre travail a
la question de I’imprégnation scripturale subie par 1’acte, supposément pur (sorte de pure performativité) de la
réduction. La méréologie elle-méme peut jouer un role de pivot dans le traitement de cette question que la
démarche, extrémement puissante et féconde, de Frank Pierobon pose a la phénoménologie.

> Cf. Pablo Posada Varela. «Prises a parties. Sur la kinesthése phénoménologisante » in Annales de
phénoménologie n°13,2014. Amiens.

282

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

Notre problématique répond au constat qu’il y a bel et bien un effet — et c’est en cela
qu’il y a effectivité de la kinesthése phénoménologisante — entre les concrescences (leur
phénoménalisation) et la facon dont le phénoménologiser met a contribution sa propre
déhiscence par rapport au transcendantal (qui n’est autre, en un sens, que la déhiscence de la
vie éveillée a elle-méme). C’est justement de cette facon (du phénoménologiser) qu’il y va, et
ce pour autant que cette fagon phénoménologisante a des effets de phénoménalisation, des
suites ou résultats a [’autre bout de la kinesthése architectonique. C’est le jeu du
phénoménologiser ouvert par I’effectivité de la kinesthése phénoménologisante qui délimite
notre problématique et la porte a présent sur P’antécédent de la kinestheése
phénoménologisante. Qu’est-ce a dire?

Une déhiscence phénoménologisante trop abstraite aura tendance, par une trop grande
insistance dans 1’exces de I’écart phénoménologisant, a produire une fixation des concrétudes,
a ¢éliminer leur vertu concrescente et a les dé-poser dans un tiers englobant (refermant ainsi et
la concrescence et 1’Abgrund des Sinnes lui-méme). Or tout cela se fait depuis une certaine
disposition phénoménologisante, depuis une facon bien particuliere du contremouvement
phénoménologisant qui induit, & une vitesse vertigineuse, certaines inerties du coté des
concrétudes, sensibles, a leur niveau architectonique, a des appels d’air insoupgonnés et
diaboliques produits, justement, par une certaine déhiscence.

Or, il y a certes un phénoménologiser qui sait se mouvoir selon une déhiscence
concréte. Il s’agira du contremouvement phénoménologisant qui fait apparaitre les
concrétudes comme concrétudes phénoménologiques, comme concrétudes en concrescences.
Notons, néanmoins, et quoi qu’il en soit du résultat (du c6té du conséquent de la kinesthese
phénoménologisante) que ces deux cas de déhiscence, ces deux facons de reprendre la
déhiscence de la vie par rapport a elle-méme, répondent et dépendent de I’effectivité de la
kinesthése phénoménologisante. Dans chaque cas, c’est une fagon d’avoir affaire a la
déhiscence du phénoménologiser par rapport au transcendantal qui amenera telle ou telle
conséquence dans la phénoménalisation des concrescences: soit vers leur intensification, soit
vers leur fixation. C’est de ce genre de dérives et inerties qu’est fait I’anonymat
phénoménologisant. C’est cet anonymat phénoménologisant qu’il s’agit de réveiller tour a
tour une fois réveillé 1’anonymat transcendantal (ou proprement phénoménologique) et
engagée la réduction. Autrement dit, la réduction, une fois soulevé 1’anonymat de la vie
transcendantale ou se meut ’attitude naturelle, est toutefois hantée, au-dedans d’elle-méme,
par des erreurs de réduction, des erreurs dans le réduire, des erreurs phénoménologisantes.
C’est justement pour cette raison qu’un choix méthodique quant au dire — méréologie ou
théorie des ensembles (ou un autre pan de l’ontologie formelle®) — s’avére lourd de
conséquences.

% Pour s’opposer & la théorie des ensembles, G.-C. Rota pense, plutdt, & la théorie des catégories
introduite par S. Mc Lane et S. Eilenberg et fortement développée par A. Grothendieck. Nous nous bornons, ici,
a I’opposition théorie des ensembles / méréologie.

283

SEPTIEMBRE
2016



| ] k n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

\

Que dire donc des outils formels propres a un phénoménologiser a méme de
sauvegarder la spécificité des rapports phénoménologiques dont est tissée la concrétion
(spécifiquement phénoménologique)? Comment délimiter la spécificité de ces rapports
toujours et encore a phénoménologiser eu égard a d’autres genres de rapports (par exemple
ontologiques)? C’est pour apporter un début de réponse a ces questions que nous nous
tournons, a présent, vers la méréologie ou théorie des touts et des parties, telle que Husserl la
développe dans sa 3eme Recherche Logique.

§ 3. La théorie des touts et des parties ou méréologie. Bref exposé

La théorie des touts et des parties, exposée dans la troisiéme des Recherches Logiques,
dresse un classement des divers types de touts. Or le fil conducteur de ce classement n’en
demeure pas moins original qui détrone d’emblée le tout lui-méme, sans quoi la
« méréologie » devrait s’appeler «holologie». La «méréologie» porte bien son nom car le
critére classifiant des types des touts revient aux types de rapports des parties au sein du tout.
Nous y trouvons, en germe, [’opposition entre méréologie et théorie des ensembles. La
méréologie fait franche opposition a une pensée en termes d’ensembles et éléments (des
ensembles). En effet, la particularité de la méréologie tient au fait de ne pas se donner le tout,
dont les parties font partie, d’avance. Autrement dit: ce sont les parties, dans et selon leur
type de rapport, qui «fondent» le tout ; tout d’un type particulier (selon le type de rapport
entre les parties). La perspective méréologique veut donc que la «fondation» soit strictement
antérieure au « tout » et dépende exclusivement du rapport entre les parties de ce tout. On y
viendra. Avancons pour I’heure dans 1’explicitation de la méréologie.

Les deux genres fondamentaux de rapports entre parties sont ceux de dépendance et
d’indépendance entre parties au sein d’un tout.

Une partie est dite indépendante quand elle n’a nul besoin d’une autre partie (ou d’un
tout) pour exister. Elle peut certes faire partie d’un tout, mais elle pourrait, en principe,
constituer un tout a elle seule. Ainsi, I'un des pieds d’une chaise peut a lui seul, moyennant
une fragmentation ou morcellement (Verstiickung), constituer un tout. La chaise elle-méme
est un tout fait de parties, certes, indépendantes, mais dont la configuration n’est tout de
méme pas arbitraire. C’est de ce genre de touts que s’occupe la Gestalttheorie, attentive a ce
que Husserl dégage aussi comme formes figurales d’unité. Or la non arbitrariété a laquelle la
phénoménologie s’intéresse (et qui fait le phénoménologique de la phénoménologie) est
encore, comme on le verra, d’un autre ordre, bien plus profond.

Il existe un autre genre de touts, les dits «touts catégoriels» ou «formes d’unités
catégorialesy (dont traite le §23 de la troisieme Recherche Logique), réunissant des parties de
facon complétement arbitraire. C’est ici que nous retrouvons 1’équivalent méréologique des
«ensemblesy de la théorie des ensembles. L’«étre ensemble» de leurs parties n’est absolument
pas fondé ou motivé par la nature ou le contenu eidétique de celles-ci. Ainsi, un tout

284

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

catégoriel peut étre formé par les objets désignés par «le nombre 5», «la planéte Marsy, «une
chaise» et n’importe quel autre élément.

Ce n’est pourtant que depuis un autre genre de touts, les «touts au sens strict», que se
déploiera — par variation eidétique — le synthétique a priori au sens de la phénoménologie. Ce
sont les touts qui intéressent primordialement la phénoménologie, les «touts au sens plein et
au sens propre» comme dira Husserl. Qu’est-ce a dire?

En effet, les touts au sens éminent sont formés d’un type de parties qui regoivent le
nom de « moments », et dont le trait principal est d’étre absolument non indépendantes, et ce
contrairement aux morceaux ou fragments (Stiicke) qui, comme on vient de le voir, ne sont
que relativement dépendants du tout qu’ils conforment; leur indépendance — partant, aussi
relative — se montre moyennant, nous dit Husserl, la possibilit¢ d’une Verstiickung. En
revanche, les touts au sens éminent, faits, quant a eux, de «momentsy», ne peuvent absolument
pas étre 1’objet d’une quelconque fragmentation ou Verstiickung. Leurs parties ne peuvent étre
séparées du tout qu’elles intégrent (voire fondent) que par «abstraction». L’envers de cette
expérience de morcellement impossible est, justement, celle de [D’apodicticité. En
phénoménologie classique, cette apodicticit¢ est fondée sur les lois eidétiques qui
commandent les rapports entre genres et espéces dont les moments sont les instanciations.

La couleur, la forme et I’extension sont un exemple de «moments» dépendants
formant un tout. En effet, chacun de ces moments ne peut exister, ne peut étre ce qu’il est,
littéralement se tenir dans son identité (telle couleur, telle forme, telle extension) ou tenir a
son identit¢ qu’a la condition de faire partie d’un tout comportant d’autres moments,
également dépendants. La couleur ne peut étre une felle couleur concréte que si elle est
¢tendue — sur telle extension concrete — et revét une certaine forme (fiit-elle plus ou moins
informe). On dit alors, et c’est ici qu’entre en ligne de compte le concept fondamental de
Fundierung dans son usage propre, que ces moments «fondent» ensemble un tout concret.
Lisons Husserl sur ce point :

« En général un tout, au sens plein et au sens propre, est une connexion déterminée par les
genres inférieurs des ‘“parties’’. A chaque unité concréte appartient une loi. C’est d’aprés les différentes
lois ou, en d’autres termes, d’aprés les différentes espéces de contenus qui doivent faire fonction de
parties, que se déterminent des espéces différentes de touts. Le méme contenu ne peut donc faire
fonction arbitrairement tantot de partie de telle espece de touts, tantdt de partie de telle autre. L’étre-
partie et, plus exactement, 1’€tre-partie-de-cette-espéce-déterminée (d’espéce métaphysique, physique,
logique, ou relevant de toute autre distinction qu’on voudra) est fondé, dans la détermination générique
pure des contenus dont il s’agit, selon des lois qui, au sens ou nous l’entendons, sont des lois
aprioriques ou des ‘‘lois d’essence’’ ». (Hua. X1X/1, pp. 289-290).

Ce passage révele a quel point les lois eidétiques sont essentielles a ce type de rapport
entre parties dans un tout. Le statut ontologique, remarquable, des parties qui conforment «un
tout, au sens plein et au sens propre» est en parfaite coalescence avec les lois d’essence. C’est,
autrement dit, le terrain méréologique ou les lois d’essence acquierent une expression
concréte. Citons, a ’appui, ce passage ou le privilege de la notion de «dépendance» par

285

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

rapport a celle d’«indépendance» est manifeste, et ou finalement c’est au rapport de
«dépendance» que revient la primauté ontologique:

«La coloration de ce papier est un moment dépendant de celui-ci; elle n’est pas seulement une
partie en fait, mais, par son essence, en vertu de son espéce pure, elle est prédestinée a étre une partie ;
car une coloration prise en général et purement comme telle ne peut exister que comme moment dans
une chose colorée. Pour les objets indépendants une telle loi d’essence manque: ils peuvent se ranger
dans des touts plus vastes, mais ce n’est pas l1a pour eux une nécessité.» (Hua XIX/1, 244).

En effet, au regard de la recherche eidétique (et phénoméno-logigue), les touts faits d’
« objets indépendants » sont moins riches, plus vides, et donc a Iopposé du type de tout
concret dont les parties se trouvent en rapport de dépendance absolue les unes par rapport aux
autres. Ce privilége est, en effet, d’ordre eidétique. Cependant, cela ne veut nullement dire
que toute forme de concrescence soit eidétiquement réglée. Il existe bel et bien des
concrescences schématiques qui ne sauraient étre I’instance d’une loi eidétique.

Rappelons, en lien avec ce que nous disions dans notre §1, que les concepts de tout et
de partie appartiennent a 1’ontologie formelle et peuvent, bien entendu, s’appliquer a d’autres
« objets » au-dela des exemples monopolisant la 3°™ Recherche, & savoir, ceux qui relévent
des choses physiques ou, parfois, des sons (comme le faisait C. Stumpf dans sa
Tonpsychologie). Ainsi, Husserl nous dit :

«J’ai déja mentionné dans la Recherche précédente que cette différence, apparue tout d’abord
dans le domaine de la psychologie descriptive des données sensorielles, peut étre congue comme un cas
particulier d’une différence générale. Elle s’étend alors au-dela de la sphere des contenus de conscience
et devient une différence de la plus haute importance théorique dans le domaine des objets en général.»
(Hua XIX/1, 227).

En effet, et dans le sens de cette derniére citation, la 4™ Recherche témoigne, par
exemple, de I’application de la méréologie aux significations, visant a conformer une
grammaire pure logique dont I’armature formelle est méréologique. La 5™ aux vécus, et la
65, pourrait-on dire, a I’enchainement des visées intentionnelles et leurs possibles unités de

fondation, étagées en termes d’actes de plus en plus complexes.

Dans le cas des «rien que parties» conformant un vécu, il s’agirait, par exemple,
(pour reprendre les termes de la 5 Recherche) de la matiére intentionnelle, du sens
d’appréhension, de la qualité intentionnelle, du contenu sensible. Ces «parties» du vécu sont
des rien que parties, des parties au sens propre constituant des touts au sens propre. Husserl
fait certes un usage massif et, pour la plupart, opératoire, des acquis formels (i.e. d’ontologie

formelle) de la 3°™ Recherche dans le terrain’, concret, des analyses de la 5™ Recherche.

" Terrain qui est celui de la région conscience, opposée au monde, et qui deviendra, dans Ideen I, I’ Urregion
conscience (transcendantale) «contenant» noématiquement le monde (malgré les paradoxes qui découlent de ce
remarquable tour de force).

286

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

Notons que I’analyse ultime des touts en parties bute, en derniére instance, sur des
touts ultimes — des touts concrets au sens éminent — dont les parties — partant, parties
«concrétesy, pourrait-on dire aussi, au sens éminent — ne peuvent plus constituer des touts.
Ainsi, cette configuration ultime consistant en un tout fait de moments est 1’ultime pierre
d’achoppement de 1’analyse méréologique. Pour tenter un abord méréologique de I’idée de
concrétude phénoménologique, il faut partir de ces touts concrets au sens strict, touts
exclusivement fondés sur et par leurs parties ou, plus radicalement, fondés, pourrait-on dire,
rien que «de» leurs parties. C’est aussi ce type de configuration méréologique qu’il nous
convient de garder a I’esprit afin de saisir les différences essentielles entre méréologie et
théorie des ensembles.

§ 4. Méréologie et théorie des ensembles: premier apercu

On sait a quel point la spécificité de la méréologie ou théorie des touts et des parties

s’est jouée face a et méme ouvertement contre la théorie des ensembles. Cela apparait de
facon absolument claire dans la formalisation de la méréologie entreprise par le grand
logicien polonais Stanislaw Lesniewski.
Nous venons de voir que, dans la 3™ Recherche Logique, les «touts» dits
«catégoriels» correspondent au traitement que les ensembles (de la théorie des ensembles)
recoivent du dedans de la méréologie. La particularité de la méréologie tient au fait de ne pas
se donner le tout, dont les parties font partie, d’avance. Autrement dit: ce sont les parties,
dans et selon leur type de rapport, celles qui «fondent» le tout. La spécificité du tout en
question dépendra exclusivement du type de rapport entre parties. La «fondation» est donc
antérieure au «tout» et s’interdit — en court-circuitant, du moins structurellement, toute
circularité dans la fondation — d’avoir recours au «tout» qui en résulte et qui n’est, pour le dire
ainsi, que l’ultime produit, dont le danger, pour I’analyse, est qu’il parait étre d’un seul
tenant, effacer de sa présence une la concrétude, nécessairement plurielle — on y insistera tant
et plus — qui est pourtant a I’origine de sa fondation.

Husserl, conscient de ce danger, se sera efforcé de court-circuiter les potentiels méfaits
que sur les parties en concrescence peut avoir le tout, comme si I’inertie phénoménologique
qui est celle de I'unit¢ de fondation risquait a tout moment de se dépasser en unité
ontologique (avec le conséquent étouffement de la concrescence phénoménologique). Citons
ce passage de Husserl, tiré de la 3°™ Recherche Logique, et particuliérement évocateur sur ce
point. Il se situe au tout début du § 21 intitulé¢ «Détermination exacte des concepts prégnants
de tout et de parties, ainsi que de leurs espéces essentielles, au moyen du concept de
fondationy:

«Notre intérét s’est porté, dans les considérations qui précédent, sur les rapports d’essence les
plus généraux entre touts et parties, ou encore entre les parties entre elles (de contenus se réunissant en
un «tout»). Dans nos définitions et descriptions a ce sujet, le concept de tout a été présupposé. On peut

287

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

cependant partout se passer de ce concept, et lui substituer la simple coexistence des contenus que nous
avons qualifiés de parties.»®.

Les déplacements et changements d’accent que la méréologie charrie implicitement
par rapport a ce qui, au fond, est un certain questionnement ontologique travaillant avec des
entités plus ou moins individuées et, pour le dire ainsi, arrétées, deviennent particulierement
clairs a la lumiére de quelques aspects de la formalisation logique de la méréologie que
propose Lesniewski. Ce n’est pas pour rien que cette formalisation se joue contre la théorie
des ensembles, 1’essentiel étant de savoir en quel sens.

Sans étre aussi tranchant sur la question que ne 1’est, par exemple, Alain Badiou, il est
vrai que la théorie des ensembles peut étre — dirions-nous plutot — la charpente implicite d’un
certain questionnement ontologique. Sans que cette vocation ontologique soit le destin
inapercu de la théorie des ensembles, auquel travailleraient sans le savoir les «working
mathematicians»— comme le soutient Badiou — il peut y avoir, disons, une certaine
connivence entre théorie des ensembles et ontologie. Et c’est justement ce que, a contrario,
cette foute autre connivence entre méréologie et phénoménologie montrerait, dans la mesure
ou c’est justement la question de I’ontologie que la méréologie, s’attaquant a la théorie des
ensembles, vient & bousculer, voire déplace sans retour possible, au bénéfice de la question
intrinséquement phénoménologique de la concrétude’, et qui n’a rien d’ontologique (ni ne
réinstaure une autre ontologie, «phénoménologique» ou «fondamentale», censée étre plus
«souple»: quant a I’impossibilité d’une telle ontologie, on ne peut qu’emboiter le pas a A.
Badiou, méme si c’est pour prendre un chemin tout a fait divergent). Qui plus est, la
phénoménologie transcendantale est, au fond, radicalement conséquente avec la méréologie
(c’est le pas franchi explicitement par Ideen I, pas si bétement affublé d’idéalisme). Elle 1’est
bien plus que ne le furent le réalisme qui sied a la premiére édition des Recherches Logiques,
celui de Brentano ou, d’ailleurs, celui de Lesniewski lui-méme qui, dans ses aventures
proprement philosophiques, se rapprochait du réalisme ontologique du dernier Brentano.

Le pari méréologique voudrait que les rapports de fondation par et dans les parties —
selon leur dépendance ou indépendance — soient plus fondamentaux que les opérateurs
basiques de la théorie des ensembles, a savoir ceux d’appartenance (d’un élément a un
ensemble) et d’inclusion (d’un sous-ensemble — d’¢léments ou d’ensembles — dans un autre
ensemble). Plus fondamentaux, au sens ou ces derniers seraient susceptibles d’étre réduits par
les premiers. Le bref détour par Lesniewski que 1’on entreprendra sera pleinement justifi¢ par
la suite; et le nom de Lesniewski mérite certes d’étre cité des lors qu’il est question de
méréologie; c’est a lui que I’on en doit les premicres formalisations.

§ 5. L’« ensemble » et le « tas » (S. Lesniewski)

¥ Hua XIX/1, 275. Recherches Logiques II, 2, p. 61. Traduction frangaise par H. Elie, A. L. Kelkel, R.
Schérer, PUF, Paris, 1961.

? Sur ce point, notre article : “Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. Sur les
implications contre-ontologiques de la réduction méréologique”, Eikasia n°49, 2013.

288

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

Dans le cadre, phénoménologique, de nos réflexions, il est fort intéressant de noter que
la motivation principale du systéme logique de Lesniewski'’se trouve dans I’antinomie,
dénoncée par Russell, et consignée par cet ensemble contradictoire (car s’incluant et ne
s’incluant pas soi-méme) dont la définition intensive serait «I’ensemble de tous les ensembles
n’appartenant pas a lui-méme» ou, pour utiliser le langage des Principia Mathematica, la
« classe de toutes les classes non subordonnées a elle-méme ». Bien entendu, 1’une des
motivations de cet édifice que sont les Principia Mathematica de Russell et Whitehead se
rapporte a I’antinomie ensembliste qu’il avait lui-méme décelée et dont il fit part a Frege.

Or Lesniewski, insatisfait par les solutions mises en place par les Principia
Mathematica, qu’il considérait comme des solutions plus ou moins « de rustine », trouvait que
Russell ne s’y était pas pris de fagon suffisamment radicale, c'est-a-dire, ne s’était pas attaqué
a ce qu’il fallait refonder, a savoir, la notion méme d’ensemble. En effet, Russell n’en
fournissait qu’une redéfinition plus ou moins arrangée en termes de «classe», ce qui ne
permettait pas une vraie évacuation des paradoxes'' par une solution positive et constructive
fournissant une fois pour toutes une dissolution de leur rémanence ou hantise. Et c’est
justement ce que ne fournissaient pas les arrangements axiomatiques et définitionnels de
Russell et Whitehead, malgré les exploits techniques qu’ils recélent. Cette refondation était,
pour ainsi dire, une virtuosité logique tout en creux. Elle n’avait rien d’une vraie refonte.

Certes, les paradoxes étaient bel et bien désamorcés, leur effectivité proprement
mathématique de contradictions n’avait désormais plus lieu d’étre, & moins de retomber dans
une théorie dite « naive » des ensembles ; c’est ce que 1’on se laissera dire du haut des efforts,

""En francais, on peut consulter, sur ce point, les travaux de Georges Kalinowski, traducteur de Lesniewski.
Citons, dans cet article de G. Kalinowski sur Lesniewski, un passage qui situe la « méréologie » dans 1’ensemble
du systéme logique de Lesniewski, mais signalons d’emblée que 1’on ne rejoint pas le but final dudit article, qui
est d’exposer les fondements, dans la méréologie, du réalisme ontologique de Lesniewski. Ainsi, ce que vise cet
article a travers 1’exposé de certains aspects de la méréologie de Lesniewski est a I’opposé de notre interprétation
phénoménologique — et architectonique — de la méréologie ; cependant, cela ne change rien a la valeur des
informations contenues dans ce passage:  « Le systeme logico-mathématique de Lesniewski est un tout
comportant trois parties. Son systéme de base a recu le nom de « protothétique ». Comme son nom I’indique, il
est le premier posé. En clair, c’est le calcul propositionnel de Lesniewski, un calcul original, non classique
comme on le dit. Il sert de support aux deux autres systémes. Le calcul des noms lesniewskien, appelé
« ontologie », tout aussi original que son calcul des propositions, est le premier systéme qui s’appuie sur la
protothétique. Le second systéme que celle-ci supporte et qui se fonde en méme temps sur 1’ontologie, porte le
nom de « méréologie ». La méréologie est la théorie des touts et de leurs parties. D ot son nom. C’est la théorie
lesniewskienne des ensembles. » G. Kalinowski, « Autour des fondements philosophiques de 1’ontologie de
Lesniewski », p.337, dans l’ouvrage collectif Calculemos... Matemdticas y libertad: homenaje a Miguel
Sanchez-Mazas, coord. par Lorenzo Pefa, Javier de Lorenzo, Javier Echeverria, 1996, pp. 335-342.

Il est un autre point, absolument essentiel quant au systéme de Lesniewski, et dont il convient de faire
allusion quitte a le reprendre dans d’ultérieurs travaux, tellement la portée de ses implications nous semble
profonde, a savoir, le fait que la méréologie (dans sa formalisation logique), contrairement a la théorie des
ensembles, n’a pas de métalogique propre. Il n’y a pas de métalogique en termes méréologiques, il n’y a pas de —
disons le ainsi — meta-méréologie méréologique (alors qu’il y a bel et bien une métalogique ensembliste de la
théorie des ensembles).

""'Sur ce point, et selon Iindication (cf. art. cif) de Kalinowski lui-méme: cf. chap. II, pp. 47-52 Stanislav
Lesniewski, Sur les fondements de la mathématique. Fragments (Discussions préalables, méréologie, ontologie),
traduit du polonais par Georges Kalinowski, préface de Denis Miéville, Paris, Hermes, 1989.

289

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

par ailleurs remarquables, de Russell, Peano, Zermelo, Fraenkel, ou aussi de Skolem — que
I’on oublie souvent a ce sujet — pour ne pas parler d’autres axiomatisations possibles et
consistantes, et qui étaient encore a venir. Or c’était justement sur le terrain de la
compréhension naive du concept d’ensemble et face a ce concept naif que Lesniewski voulait
engager la discussion, ou du moins I’intuition, intuition a prolonger, bien évidemment, sur le
niveau proprement logique de la formalisation. Mais d’une formalisation faisant droit a la
naiveté de I’intuition, donc opposant a 1’ensemble naif une naiveté tout aussi intuitive mais
d’un autre ordre: il s’agissait de prendre la bifurcation un peu plus avant, donc d’entamer la
formalisation depuis un autre répondant naif et intuitif, et qui serait le pendant de
I’«ensemble» naivement compris. C’est ainsi qu’il mettra en avant un autre concept qui se
voudra — insistons sur ce point — fout aussi naif, et qu’il nomme parfois, justement pour en
souligner le répondant intuitif, «tasy.

En gros, Lesniewski déplace le caractére fondamental de la notion de «classe
distributive» (équivalente de I’ensemble) au bénéfice de celle de «classe collective», ou
« classe méréologique » (équivalente, mutatis mutandis, du tout concret méréologique).

La «classe distributive» n’est que 1’ensemble regroupant les éléments qui
correspondent a I’extension d’un nom. Elle est faite, pour le dire ainsi, d’éléments
ontologiquement achevés, indépendants, nominalisés. En termes phénoménologiques :
visables (et envisageables) comme uns par unme intention. Ainsi, la «classe distributive
chaise», qui correspond a I’extension du mot «chaise», est formée par un ensemble dont les
¢léments sont tous ceux auxquels s’applique le mot «chaise», a savoir, toutes les chaises
(I’extension de I’intension «chaise»).

En revanche, les «¢léments» de la «classe méréologique chaise» sont les «parties» de
cette classe, et la classe méréologique constitue elle-méme ce tout, n’est rien que ce tout lui-
méme, a savoir ce «tas» qu’est la chaise'?, et qui est fait, comme «tas», de I’«entassement
non quelconque des parties de la chaise. La classe collective ou méréologique n’est pas une
réunion arbitraire mais un tout qui intégrerait les parties — pieds, si¢ge, dossier — constituant le
tas «chaise». L’ensemble des «chaises» (comme éléments achevés et totalisés) pouvant, a leur
tour, étre réunis sous la classe distributive «chaise» et qui correspondant, en fait, a ’ensemble
des ¢éléments composant 1’ «extension» du nom (i.e. de I’ «intension») «chaise».

A vrai dire, I’exemple des parties de la chaise choisi aux fins d’illustrer intuitivement
le concept de «classe méréologique» peut préter a malentendu si, aux dépens du sens que 1’on
cherche a transmettre, on en reste a la littéralité des ¢léments mis en jeu. En fait, c’est la
nuance d’arbitraire on non arbitraire reflétée dans la plus ou moins grande indépendance
ontologique des ¢éléments en question qui fait ici la différence. Dans le cas des « touts

12 C’est le réalisme de Lesniewski. L’interprétation phénoménologique de la méréologie — surtout en régime de
phénoménologie transcendantale — s’en écarte, bien évidement, tout en gardant les acquis de cette critique de la
notion d’«ensembley.

290

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

catégoriaux » (si nous reprenons le vocabulaire de la 3°™ Recherche Logique), ici
formellement équivalents a une «classe distributive», les parties sont, en tant que touts,
préexistantes au tout (tout dont les parties sont des touts a part entieére, pouvant ad libitum
s’intégrer dans d’autres touts sans que leur sens change). Le rapport que ces touts (dans
I’exemple: les chaises individuelles) entretiennent est encore plus arbitraire’ que celui,
relativement non arbitraire, des Stiicke ou fragments, pour lesquels — comme par exemple
dans le cas de la chaise — les parties, certes ontologiquement indépendantes, ne sont pas

disposées n’importe comment, et ne sont pas non plus quelconques.

En effet, si nous revenons a I’exemple de la chaise, il y a une raison, pour les parties,
de leur étre-ensemble, une raison qui est fondée, du moins partiellement, dans leur nature
(leur nature de pieds, de dos et autres parties de la chaise), et qui fait qu’elles ne puissent pas
étre placées n’importe comment pour donner lieu au tout qu’est la chaise (i.e. a la classe
méréologique constituée par les parties de la chaise). En revanche, le fait d’appartenir a un
tout catégoriel donné se révele, pour chacune des parties de ce tout, absolument contingent,
sans aucun rapport avec la nature des parties, et ne tient qu’au fait méme d’avoir été « mises
ensemble.

Il suffit, pour marquer encore plus la différence, de porter le sens d’étre-partie a la
limite, et c’est ainsi que 1’on obtient, au-dela des touts morcelables dont les parties sont
relativement non arbitraires, le concept de «rien que partie» ainsi que celui de «tout concret au
sens strict» (cf. supra).

Ainsi, et pour le dire autrement, une classe méréologique est une entité, mais dont les
¢léments pourraient, a la limite, ne pas étre des entités a part entiére, pouvant, en somme,
n’étre que des parties ou rien que parties. «Ne pouvoir étre que partie» est une autre définition
possible de partie absolument dépendante (ou, si I’on veut, de «partie concréte»): a reprendre
plus ou moins les termes dans lesquels Husserl s’exprime dans la 3°™ Recherche, c’est un
¢lément qui ne peut étre ce qu’il est qu’a étre intégré dans un tout. La dépendance entre
parties (maximale quand il y va de «rien que parties») est a la base, comme on le sait, du
concept rigoureux de fondation (qui est, a son tour, a la base du concept de tout au sens

propre):

«Par tout nous entendons un ensemble de contenus qui admettent une fondation unitaire, et cela sans le
secours d’autres contenus. Nous nommerons parties les contenus d’un tel ensemble. L’expression
d’unité de fondation veut dire que chaque contenu est relié avec chaque autre, soit directement, soit
indirectement, en vertu d 'une fondation» (Hua XIX/1, 275-276)

Mais essayons pour I’heure de cerner encore un peu mieux ce qui, au fond, reléve de
deux ordres différents de non-arbitraire : celui des rien que parties et celui de certains

" Touts auxquels il n’est pas du tout essentiel d’étre «parties» (il se trouve qu’elle le sont du fait d’avoir été

rassemblées).

291

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

morceaux. Ce n’est qu’alors qu’apparaitra dans toute sa pertinence le concept de classe
méréologique.

§ 6. Morceaux, parties formelles (G. Bueno) et moments (ou rien que parties)

En effet, il ne faut bien évidemment pas en rester, quant a la classe méréologique, a la
représentation intuitive des parties (conformant le tout) de la chaise. Ce n’est qu’un exemple
visant a transmettre cette nuance de non arbitraire et relative dépendance ontologique entre
parties caractéristique des «classes méréologiques». L’exemple, comme on a vu, montre ici
ses limites, voire ses dangers. Le caractére non arbitraire de certains morceaux ne fait pas
d’eux, stricto sensu, des rien que parties, bien que les rien que parties partagent avec certains
types de morceaux ce caractére non arbitraire (dont les parties d’un tout catégoriel sont
exemptes).

Les Stiicke intégrant un tout de fagon non arbitraire correspondent a ceux que le
philosophe espagnol Gustavo Bueno nomme — dans ses développements méréologiques'* —
«parties formelles»'”. Or, encore une fois, et pour parer a tout malentendu'®, il convient
d’insister sur la différence entre ces «parties formelles» et les parties que Husserl nomme
parfois «moments» (et que nous avons désignées, quant a nous, comme «rien que parties»
pour insister sur le partage entre phénoménologie et ontologie, et le rdle de charni¢re qu’y
joue la méréologie).

Par ailleurs, s’il est vrai que les «parties formelles» de Bueno correspondent,
ontologiquement, a ce que Husserl appelle «Stiicke», morceaux, notons qu’il y a aussi des
morceaux qui ne sont pas des «parties formelles», mais correspondent plutot a celles que G.
Bueno, selon d’autres distinctions (et d’autres préoccupations) nomme «parties matériellesy.
Ces dernieres sont des parties conformant un tout mais qui ne gardent guére plus, en elles-
mémes, la «forme» de ce tout: un morceau de vase cassé garde encore la forme du vase
(I’archéologie est capable, peu ou prou, d’en reconstruire le tout, bien qu’il y ait des parties
manquantes) alors que ce méme morceau, «encore» partie formelle, s’il venait a étre réduit en
poussiére, finirait par devenir «partie(s) matérielle(s)»'’.

'* Gustavo Bueno parle plutét d’holologie, et pas de méréologie. Dans «Sobre la singladura filosofica y
fenomenologica de Marc Richir », Eikasia n°40, 2011, nous avons insisté sur ce fait que cette différence
terminologique est le symptome de différences bien plus profondes dans la chose méme (notamment entre G.
Bueno et E. Husserl).

"> En écho a ces développements, et pour mieux contrer la possibilité¢ d’un malentendu, on peut relire la note 7
de notre article «Anatomia del quehacer mereologizante (II). El papel de los todos categoriales en la
manifestacion de relaciones de dependencia e independencia en el campo mereologico ». Eikasia n°47.

'® Une grande partie des malentendus concernant la phénoménologie sont de nature méréologique.

"7 Ne permettant plus, a partir de I’un de ces nouveaux morceaux — de ces grains de poussiére — la reconstruction
du tout du vase : la forme du tout a été effacée des parties (matérielles).

292

SEPTIEMBRE
2016



| ] k n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

Par ailleurs, remarquons que, tout morcelable qu’il soit (d’abord en parties formelles,
puis en parties matérielles) le vase n’est pas un « tout catégoriel », mais bel et bien un «tout
morcelable (verstiickbares Ganze)» fait de morceaux non quelconques. De la méme fagon, le
tout de la chaise est morcelable en « parties formelles », non arbitraires (le dos, les pieds, etc.)
qui gardent la « forme » chaise ; mais elles ne sont pas pour autant des « rien que parties »
(malgré le fait d’avoir toutes deux, en commun, le fait de ne pas étre quelconques). A I’instar
des «rien que parties » d’inspiration husserlienne, les parties formelles ne sont pas
quelconques, mais a cette différence prés que le non arbitraire des rien que parties est doublé
du fait de ne jamais pouvoir constituer des touts, exister a part enticre. Les parties formelles,
toutes non arbitraires qu’elles soient, restent des morceaux et, par la méme, sont des parties
pouvant étre des touts.

Au fond, les parties formelles de Bueno sont bien plus proches des morceaux sur
lesquels se fondent celles que Husserl appelait «formes d’unité sensible» (cf. les classiques
exemples husserliens, déja présents dans la Philosophie de [’arithmétique du genre « allée
d’arbresy). Or il est extrémement important de ne pas confondre / 'unité d 'une forme sensible
avec ['unité de la Fundierung. Les unités sensibles constituent, entre autres, le terrain de la
Gestalttheorie. Elles se «fondent» (au sens large de «fondation») sur des morceaux (des
Stiicke qui sont des «parties formelles», dans la terminologie de Bueno; les «parties
matérielles» étant tout aussi bien des Stiicke mais ne «fondant» et ne formant aucune Gestalr)
alors que les unités de Fundierung (au sens strict de fondation) constituent justement le terrain
d’étude des différentes ontologies matérielles et, partant (cf. Ideen III), de la phénoménologie
transcendantale elle-méme. Elles se fondent (ici au sens strict de Fundierung), quant a elles,
sur des «rien que parties».

Dans ce tout dernier cas, c’est comme si la non-quelconquité des rien que parties était
doublée — disions-nous — d’une clause ontologique: pour «&tre» et «étre ce qu’elles sonty, il
faut nécessairement que les rien que parties soient avec d’autres rien que parties, assemblées
avec elles de fagon non quelconques: selon des lois de genre et d’espéce (dans le registre de
I’intentionnalité, en connivence avec 1’eidétique), ou selon des concrescences schématiques
(dans les registres proprement phénoménologiques). C’est la le fondement ultime — a double
détente — de la variation eidétique. Ainsi, le caractére «non quelconque» de 1’assemblage des
unités de fondation (unités de concrescences dans lesquelles se réfléchissent les concrétudes
comme rien que parties) est beaucoup plus fort qu’il ne I’est dans le cas des «parties
formelles» «fondant» des unités sensibles (et dont les parties de la chaise pourraient étre un
exemple).

A rigoureusement parler, «étre partie absolument dépendante» ou «vraiment partie»
ne peut pas correspondre au statut ontologique des parties de la chaise. Les rien que parties
équivaudraient plutdt, pour un objet physique, a sa couleur concréte, a son extension
concrete, a sa forme concrete, c'est-a-dire, a des «éléments» que 1’on ne peut méme pas
morceler dans la mesure ou ils n’ont, pour eux-mémes, aucune consistance ontologique:

293

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

jamais ne verra-t-on une couleur concrete toute seule (qui ne soit aussi étendue), ni ne verra-t-
on une étendue concrete (qui ne soit colorée).

Si I’on se place a nouveau sur le terrain de la naiveté, ce que nous venons d’aborder
nous mene a 1’observation suivante: c¢’est comme si les éléments d’une classe méréologique
étaient ontologiquement'® plus fondamentaux que les éléments d’une classe distributive et,
corrélativement, comme si la classe méréologique elle-méme se résorbait presque
compleétement dans ses «élémentsy ou «parties», comme si elle n’était presque que ces
parties, n’était donc que le tas de ces parties entassées de telle ou telle fagon déterminée (donc
pas n’importe comment), alors que, dans I’idée naive d’ensemble, il y a comme une
déhiscence de 1’ensemble par rapport a ces éléments, déhiscence naivement attestée ne serait-
ce que par la seule possibilité de I’ensemble vide. Qu’est-ce a dire ? En quoi la possibilité (ou
I’impossibilit¢) de 1’ensemble vide serait-elle révélatrice d’une certaine facon du
phénoménologiser, usant (ou abusant) de la déhiscence phénoménologisante ? Voila qui
convoque au premier plan ce nouage entre ontologie formelle et théorie transcendantale de la
méthode. Pour le dire autrement — et pour ne pas perdre de vue I’horizon de nos recherches,
leur motivation ultime — il est faux que toutes les parties de 1’ontologie formelle se valent
d’un point de vue heuristique.

§ 7. L’ensemble vide comme impossible méréologique. Le réductionnisme et les enjeux de
la Fundierung (I)

En effet, les différences entre la méréologie (du moins selon certaines versions) et la
théorie des ensembles deviennent particulicrement prégnantes a la lumiere de la
problématique de 1’ensemble vide, aspect théorique qui amene bien des désaccords de fond a
refaire surface. Tout le probléme vient du fait, intuitif (et axiomatiquement consigné), qu’une
classe méréologique est nécessairement faite de parties. S’il n’y a pas de parties, il n’y a pas
d’entité-«classe». Autrement dit, et pour I’exprimer de fagon encore plus intuitive: il n’y a pas
de «tas» sans «parties» entassées. Or cet aspect de la méréologie devient particuli¢rement
prégnant quant a la question de la «classe vide», absurde comme «classe» du point de vue de
la méréologie. Tout «tout» doit avoir des parties (car il se fonde comme tout dans ses parties).
Le «tout» minimal est fait de parties qui ne sont plus elles-mémes des touts, qui ne peuvent
étre que parties, et sont donc des parties absolument dépendantes. Ce «tout minimaly est, pour
le dire ainsi, le tout le plus intense comme tout: sorte de rien que «tout» fort en concrétude, en
intensité, fort de (n)’étre «fait» (que) de rien que «partiesy.

' Ce qui se clarifiera par la suite. En tout cas, on ne suit pas ici I’interprétation de G. Kalinowski.
Drailleurs, notre but n’est pas de fournir une interprétation fidéle de Lesniewski mais d’en montrer les possibles
implications phénoménologiques, voire architectoniques.

294

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

Récapitulons: pour les classes méréologiques, le réquisit de réduction — sans
déhiscence abstraite'” — de tout «tout» a ses «partiesy», fait qu’une classe méréologique sans
« parties » ne soit plus du tout une classe. Une classe méréologique sans éléments — un
supposé équivalent de I’ensemble vide — est littéralement intenable: elle ne tient pas, elle
implose, elle n’a pas d’assises sur lesquelles elle pourrait «faire» ou «former» un tout, «se
rassembler» en ensemble de ses parties. Se rassembler selon le strict minimum de déhiscence
qui assurerait sa relative «identité¢ de tout», ce minimum d’exces, voire d’émergence ou de
nouveauté, face a ses «parties», cela méme que Husserl appelait «unité de fondation» ou
«fondation unitaire». Si I’on se place a nouveau, et résolument, sur le terrain de la naiveté,
c’est comme si 1’entité naive «ensemble» pouvait survivre, selon les présupposés naifs (non
compleétement manifestes dans des axiomes) qui sont les siens, & une sorte de variation
eidétique qui consisterait dans la suppression radicale de tous ses éléments, alors que ’entité
naive «tas» mne supporterait pas la radicalit¢ d’une telle variation eidétique et disparaitrait
aussi — imploserait — avec la disparition de ses ¢léments.

I1 s’agit, en fait, et en écho au probléme du réductionnisme, d’une fausse radicalité (et
d’une variation faussement radicale ). Gian-Carlo Rota en donne, dans le texte
«Fundierung»®', un traitement splendide. Il a le mérite de voir le rapport profond entre le
réductionnisme et une mécompréhension du concept husserlien de Fundierung. Selon nous, il
touche formellement au fond de ce probléme (qu’il faut avoir cerné formellement pour
pouvoir vraiment en toucher le fond). Il y touche en I’abordant en termes méréologiques —
méme s’il ne parle, explicitement, que de Fundierung — et ce, justement, par opposition aux
termes ensemblistes. Il s’exprime dans ces termes:

«Le langage dépouillé de la théorie des ensembles, ou les ensembles sont les uniques objets de discours
permis et ou ’inclusion et ’appartenance sont les uniques relations possibles entre les ensembles, a
donné une arme aux réductionnistesy» >,

La «vérité» du réductionnisme est en un sens le résultat d’une variation faussement
radicale, résultat faussement concluant, et selon un dispositif d’englobement fonci¢rement
non phénoménologique. La méréologie, sans étre en elle-méme phénoménologie, a le mérite
de parer, au-dedans de sa formalisation, a ce genre de déhiscences abstraites, seules & méme
de préparer” le champ pour ces variations faussement radicales. Evidement, on saute ici,
d’une fagon extrémement problématique, d’un terrain a un autre. Ces passages ne sont bien

' On ne peut pas encore complétement clarifier cet aspect bien qu’on 1’ait avancé a plusieurs reprises. Nous
faisons un pas de plus dans la précision des enjeux (pour la suite du texte et le concept que nous essayons d’y
avancer) dans la note suivante.

" Nous projetons de consacrer, prochainement, un autre travail a 1’étude de ces cas de fausses variations
eidétiques, sautant pour ainsi dire, et de fagon indue, des crans (méréologiques et architectoniques).

*! Permettons-nous de faire encore une fois référence au fort intéressant article intitulé « F undierung », repris
dans Gian-Carlo Rota Phénoménologie discréte. Ecrits sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. VL.
De la collection «Mémoires des Annales de phénoménologie», Association pour la promotion de la
phénoménologie, Amiens 2005.

** Gian-Carlo Rota, p. 33, op. cit.

* Encore une fois la confirmation, par voie négative, de 1’effectivité de la kinesthése phénoménologisante.

295

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

entendu pas a prendre au premier degré, un peu comme cela pourrait étre le cas chez Alain
Badiou, pour qui la théorie des ensembles — nous ’avons déja évoqué, mais il n’est pas
inutile, ici, de le rappeler — est I’onto-/ogie, a savoir, ce que la pensée peut dire — et penser —
sur I’étre en tant qu’étre. Les opérateurs ensemblistes d’appartenance et d’inclusion sont
responsables de I’achoppement des différences entre ce que Rota désigne par les termes de
«fonction» et de «facticité». Cette fausse variation, faussement concluante, a donc partie liée
et avec l'usage des opérateurs ensemblistes et avec 1’ontologie implicite de I’attitude
naturelle. Rota s’exprime dans ces termes:

«La Fundierung est une relation logique primitive, irréductible a une quelconque relation plus simple,
telle, par exemple, celle entre deux étants matériels. La confusion de la fonction avec la facticité dans
une relation de Fundierung est un exemple de réductionnisme [...]. La facticité est le support
indépendant (selbststindig) qui obscurcit la fonction qu’elle fonde. Mais, si nous éliminons la facticité,
la fonction aussi disparaitra avec elle» **

Or I’élimination de la facticité qui entraine 1’élimination de la fonction («contenue»
dans la facticité), n’est possible que depuis une sorte de déhiscence abstraite, celle d’un
phénoménologiser hors de ses gonds™. En effet, si I’on ose une ouverture vers ce qu’il en
serait a dire, corrélativement, du point de vue de la théorie transcendantale de la méthode, et
depuis I’autre bout, le bout proprement «architectonique»— au sens d’«architectonisant» — de
ce que 'on a mis en place, dans les deux premiéres volets de cette «anatomie du faire
méréologisant », comme kinesthése phénoménologisante®®, il est fort a parier que de telles
variations faussement radicales ne soient possibles — dans leur faux-semblant de vérité, voire
de radicalité— que depuis la «mauvaise» déhiscence — non «concrete» comme déhiscence —
que procure le pseudo-levier des termes ensemblistes®’. Cette déhiscence non «concrétey»
comme déhiscence est ce qui constitue, pour parler comme Fink, I’« anonymat
phénoménologisanty corrélatif — par kinesthése phénoménologisante — de cette fausse
variation. Ce n’est qu’une déhiscence non phénoménologique, voire désincarnée, qui, a
I’autre bout de la kinesthése phénoménologisante (du coté de son antécédent™), en procure
justement (du coté de son conséquent™) 1’aisance, I’aisance de sa mise en place comme (la)
variation apparemment (la plus) radicale.

Si 'on revient a la question de la classe vide pour y oser une autre ouverture,
remarquons que si le vide est encore a penser en méréologie, il ne pourra plus I’étre sous
I’espéce de I’ensemble vide. Peut-&tre que les rapports proprement phénoménologiques que

** Rota, op. cit., pp. 30-31.

> On peut consulter sur ce point notre travail «Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en
suspensy, art. cit., notamment le point III, pp. 292-295.

%% On peut aussi consulter «Concrétudes en concrescencesy, art. cit., notamment les pp. 15-17.

" Rappelons ce passage de Husserl, au tout début de la 3°™ Recherche Logique, auquel nous faisons, ici, une
référence implicite, avec le terme de « levier (Hebel) » : « Nous ne devons pas laisser sans examen les concepts
difficiles avec lesquels nous opérons dans la recherche d’une élucidation de la connaissance et qui doivent dans
cette recherche nous servir en quelque sorte de /evier [nous soulignons]» (Hua XIX/1, 228).

*¥ Celui de la phénoménologisation.

** Celui de la phénoménalisation.

296

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

Rota appelait de ses voeux” impliquent (selon cette implication sui generis entre antécédent et
conséquent propre de la kinesthése phénoménologisante), comme on le verra par la suite, une
autre comparution du rien, non pas intra-méréologique (ce qui semble impossible par les
raisons escomptées), i.e. dans le tout concret, mais para-méréologique, aupres de celui-ci —
Dabei dirait Fink — selon ce que I'on a suggéré étre une «bonne» déhiscence ou une
déhiscence tenable, « concréte » comme déhiscence’’ et conséquente, c'est-a-dire, résistant a
I’indétermination du champ des concrétudes en concrescence.

Or il y a fort a parier que cette «concrétion» de la déhiscence concréte ne sera
justement plus concréte au sens premier de concrétion, celui de la théorie transcendantale des
¢léments (le conséquent de la kinesthése phénoménologisante) mais au sens, second, de la
théorie transcendantale de la méthode (correspondant a I’antécédent la kinestheése
phénoménologisante). Ainsi, quand on parle de déhiscence « concréte », ces guillemets sont
plutét des guillemets architectoniques (et pas proprement phénoménologiques ou
transcendantaux). Au fond, ce «rien» epi- ou para-méréologique, n’est que le Dabeisein, 1’étre
aupres de la «para-concrescence» propre du «moi phénoménologisant». Méréologiquement
parlant, il s’agit de cette étrange «partie» qu’est I’a-part phénoménologisant. Etrange partie
qui fait concrescence au 2™ degré a force de s’en exempter au 1. Tout est donc, sans doute,
dans la facon de s’en exempter. Nous reviendrons sur ce point, en guise de conclusion, dans le
tout dernier paragraphe. Essayons, a présent, d’extraire d’autres conséquences du tour de

%% Cf. Le texte cité au tout début de notre travail, et avec lequel s’achevaient les préliminaires.

1 On s’est assez longuement étendu sur cette question dans « Anatomia del quehacer mereologizante (II). El
papel de los todos categoriales en la manifestacion de relaciones de dependencia e independencia en el campo
mereologico ». Eikasia n°47. La note 12 de cet article montrait un certain embarras devant cette question difficile
qu’est celle du statut méréologique du moi phénoménologisant. Quel est le rapport entre le moi
phénoménologisant et la vie transcendantale? Quel est le statut méréologique de la Spaltung
phénoménologisante dans sa différence avec les différences internes aux concrescences transcendantales et, au
premier chef, avec celle de I’4bgrund des Sinnes entre la vie constituante et le constitué¢ dont nous parle Husserl
dans Ideen I ? Dans le 2™ volet de cette étude, on avait insinué une sorte de position intermédiaire entre, d’une
part les rapports que G. Bueno appelle « diamériques », et de ’autre ceux qu’il nomme « métamériques ».
Puisque le texte était écrit en espagnol, on reprend, en reformulant, une partie de cette note 12, considérant
qu’elle peut étre pertinente pour les développements qui suivent: quant a cette différence entre
phénoménologiser et vie transcendantale — autour de la Spaltung phénoménlogisant, qui n’est pas a confondre
avec 1’Abgrund des Sinnes — on y avangait qu’il ne s’agissait ni d’une différence diamérique, ni d’une différence
métamérique. Il s’agirait plutot — disait on — d’une différence en imminence de devenir métamérique — sans pour
autant cesser dans sa « vertu » diamérique — amenant de cette sorte (justement de par cette imminence) les lois
de corrélation entre subjectivité constituante et monde constitué a leur manifestation. Quant a cette derniére
corrélation, le rapport entre parties qui s’y joue est, néanmoins, nettement diamérique. Ainsi, sont enveloppés en
elle les « différents genres de matérialité » — pour reprendre les termes de G. Bueno — inséparables et
irréductibles, donc, dans un rapport de concrescence (nuance d’inséparabilité) qui n’est pas fusion ni confusion
(nuance d’irréductibilité). 11 est propre a I’attitude naturelle de brouiller ce diamérisme (a la faveur de rapport
métamériques entre parties), tout comme le propre de la phénoménologie postérieure a Husserl aura été¢ d’y
chercher des rapports que Brentano nommait de « dépendance unidirectionnelle » ou « unilatérale ». Merleau-
Ponty et M. Henry représentent des cas, certes opposés, de ce méme forcage. Chez Merleau-Ponty, la rupture de
la diaméricité se fait depuis la partie « monde », alors que chez M. Henry elle se fait depuis la partie
« subjectivité transcendantale ». Dans les deux cas, I’imminence de métaméricité propre au Dabeisein
phénoménologisant est transcendantalement noyauté : par la Vie, chez Henry, par le Monde, chez Merleau-
Ponty (et par la méontique de 1’esprit absolu chez Fink : la différence du phénoménologiser d’avec la méontique
du transcendantal étant, a /imine, transcendentalement résorbée ; par exemple dans le mouvement de I’Histoire
transcendantale).

297

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

force accompli depuis la formalisation de I’intuition méréologique (la vague intuition des rien
que parties qui git a la base de toute axiomatisation méréologique).

§ 8. La préséance méréologique de la pluralité. Le réductionnisme et les enjeux de la
Fundierung (IT)

Notons que, au-dela de I’impossibilit¢ d’une classe méréologique vide, ces touts
basiques que S. Lesniewski appelait des tas (en franche polémique, comme nous savons, avec
les ensembles de la théorie des ensembles) ne peuvent pas non plus, en toute rigueur, contenir
une seule partie si cette partie est une rien que partie (tout comme les emboitements a 1’infini
sont impossibles). Le tas vide (i.e. I’équivalent méréologique de I’ensemble vide) est certes —
avait-on dit — un non-sens, car il ne peut y avoir de fondation sans parties au fondement ou
fundierende (ce que, en un sens, promeut ou prétend ou statue 1’ensemble vide). Mais il est
tout aussi absurde — méréologiquement, s’entend — de supposer un tout qui ne contiendrait
qu’une seule partie : si ledit tout ne contient qu’une partie, alors cette partie serait déja, a elle
seule, le tout en question, elle ne serait donc pas, en aucun cas, une rien que partie, et il n’y
aurait pas besoin de multiplier de fagon inféconde les écarts (entre tout et partie au singulier)
et les entités>>. Une classe méréologique faite d’un seul élément serait cet élément lui-méme.
Toute supposée déhiscence de la classe par rapport a I’élément imploserait complétement sur
I’élément dont elle est le «tasy: le tas se réduirait a 1’élément, se confondrait avec 1’élément.
C’est dans ce sens que Husserl, faisant la différence entre vérités a priori synthétiques et
vérités a priori analytiques, cite, au rang de ces dernieres, des «généralités analytiques pures»
telles que: «un tout ne peut exister sans parties» (Hua XIX/1, 257).

Ce que Husserl tente d’emblée d’éviter, axiomatiquement, est justement la possibilité
d’un tout radicalement indécomposable en parties, donc radicalement non analysable, au fond
absolument indétectable eidétiquement et schématiquement (peut-&tre a 1’instar de ce que
Richir appelle parfois ce «trou noir», matrice symbolique de I’implosion du
phénoménologique). Cependant, la formulation négative qu’en donne Husserl («un tout ne
peut exister sans parties») peut évidement aussi €tre comprise comme contenant un corollaire
et sur I’inexistence de 1’ensemble vide si ’on prend «ensemble» au sens méréologique de
«tout», et sur ’inexistence d’un supposé tout fait «d’une seule» partie. Il y a donc,
implicitement, et quant aux (concrétudes comme) rien que parties, une exigence de pluralité®
déja présente dans la formalisation méréologique. Seule la pluralité permet la fondation. C’est
dire a quel point le concept phénoménologique de Fundierung introduit une vraie révolution
conceptuelle par rapport a toute fondation métaphysique.

** Encore une fois: les emboitements & 1’infini, matrice des paradoxes ensemblistes, sont axiomatiquement et
«définitionnellementy court-circuités en méréologie, et ce d’une fagon bien plus radicale qu’ils ne le sont au sein
de la théorie des types de Russell.

3 Cf. le point 3.3. de notre «Concrétudes en concrescences» art. cit. intitulé «Pluralité des concrétudes et mise
entre parenthéses de la version méréologique de I’Idéal Transcendantal», pp. 21-24. Voir aussi le point 1. de
«Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspensy», art. cit. intitulé «Sur le dessein de la
réduction méréologique et les concrétudes phénoménologiques comme rien que parties», pp. 284-286.

298

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

En effet, ce n’est qu’a la faveur d’une coalescence entre (deux ou) plusieurs parties (au
sens strict) qu’un tout peut étre fondé™. Ce n’est donc qu’a la faveur d’une concrescence entre
(deux ou) plusieurs parties qu’il y a lieu de parler d’un écart concret (mais non concrescent’)
entre le «tout» de la concrescence (formalisant tant bien que mal les corrélations de
concrescence transcendantale en phénoménologie) et ses «rien que parties» (elles-mémes en
écart de concrescence entre elles). Tout autre écart non concrescent avec les parties en
concrescence, n’est pas un vrai écart (non concrescent) dans 1’écart (de concrescence) mais un
écart (certes non concrescent) abstrait, un écart (certes non schématique®®) qui sort des gonds

de tout schéematisme et, partant, de toute vraie vivacité phénoménologique.

Ce sont la, mutatis mutandis, et pour revenir au terrain formel, le genre d’écarts
abstraits entre touts et parties qui sont bel et bien en jeu dans les rapports d’inclusion de sous-
ensembles dans d’autres ensembles et d’appartenance d’éléments dans un ensemble. C’est a
cette déhiscence abstraite que I’on donne libre cours (avec les résultats catastrophiques que
I’on connait) des lors que I’on admet qu’un ensemble peut étre «identifié» comme ensemble
méme a ne contenir qu’un seul élément (ou méme aucun, dans le cas de I’ensemble vide). Ce
sont 1a les cas de figure que Lesniewski, dans le génie logique qui fut le sien, dénoncera toute
sa vie durant, essayant de démasquer les intuitions de fond a la base de la théorie des
ensembles. Ces intuitions se révelent étre a la source des paradoxes ensemblistes que 1’on
connait.

Récapitulons I’apport de Lesniewski et de la méréologie afin de préparer d’autres pas,
désormais promis a d’ultérieurs travaux. Introduire une théorie des types (Russell) ou bien
I’axiome de choix (dans I’axiomatisation de Zermelo-Fraenkel) ne fait que négliger le fond du
probléme, le génie de Lesniewski ayant été de ne pas penser touts et parties comme éléments
indépendants > et identifiables par eux-mémes (comme c’est le cas pour «ensemble
(d’¢éléments et/ou sous-ensembles)», ou pour «éléments (d’un ensemble)»), mais justement
comme «¢lémentsy inter-dépendants (i.e. comme rien que parties et touts — ou «tas» — fondés
rien que sur leurs (rien que) parties, ne se tenant que de la concrescence de leurs rien que
parties). Autrement dit, le génie de Lesniewski fut de placer I'identification et I’entité des
classes dites « méréologiques» sous réserve de concrescence. C’est justement cette réserve
qui coupait court, d’emblée, a toute méta-méréologie et, partant, a toute supposée version
méréologique — en fait radiée d’avance — des paradoxes ensemblistes. La méréologie réduit
les opérateurs méta-mathématiques a 1’origine de ces paradoxes, mais tout aussi bien au
service des solutions de rustine que 1’on connait.

** Renvoyons encore une fois 4 Gian-Carlo Rota et au fort intéressant article intitulé «Fundierung», traduit par
Albino Lanciani, et repris dans Phénoménologie discréte. Ecrits sur les mathématiques, la science et le langage,
Vol. VI. des Mémoires des Annales de phénoménologie, 2005.

> Sans quoi le phénoménologiser viendrait s’écraser, s’abimer dans la phénoménalisation. La Spaltung
phénoménologisante, avions-nous dit dans une note précédente, se trouverait «transcendentalement noyautée».

*® Non schématique et «an-harmonique», pour reprendre les termes de Richir. Cf. Variations sur le sublime et le
soi, J. Millon, Grenoble, 2010.

37 Si ce n’est, justement, dans des cas de figure dérivés, comme celui des «touts catégoriels.

299

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

§ 9. Ouvertures sur la théorie de la réduction phénoménologique : déhiscence concréte et
déhiscence abstraite

Arrivés a ce point, et afin de montrer les possibles prolongements suggérés par ces
lignes, il convient de délimiter encore mieux notre problématique. Il est extrémement
important de s’aviser de la chose suivante, qui n’est pas sans rapport avec I’influence de
I’ontologie formelle au sein de I’acte de réduction, et que I’effectivité du contremouvement
phénoménologisant sur la phénoménalisation montre a suffisance: la réduction ne peut
absolument pas étre «réduite» a un simple acte d’attention réflexive™. L’essentiel de la
réduction n’est absolument pas la; sans quoi la phénoménologie se confondrait avec la
psychologie intentionnelle®. L’essentiel de la réduction est bien plus dans la portée
phénoménalisante (conséquent de la kinesthése phénoménologisante) du phénoménologiser
(antécédent de la kinesthése phénoménologisante). C’est ainsi, moyennant certains trajets
phénoménologisants (objets de la théorie transcendantale de la méthode), qu’un certain champ
d’analyse, fait de concrétudes en concrescences plus ou moins réveillées et intensifiées, est
pré-paré a I’analyse; analyse en quoi consiste la théorie transcendantale des éléments.

Ce n’est qu’alors, une fois le champ préparé de facon plus ou moins réussie (selon
I’opportunité des trajets phénoménologisants), qu’il s’agira de «viser», par une attention plus
ou moins flottante, les concrétudes en concrescences, et qu’il faudra s’essayer a les exprimer.
Or, encore une fois, la problématique qui est ici la nétre, n’est pas encore celle de
I’expression, mais bien plus celle du rapport entre une certaine facon du contremouvement
phénoménologisant et la phénoménalisation qui en résulte, et a partir de laquelle, par apres, et
seulement par apres, il y a lieu de se poser la question de I’expression juste et,
éventuellement, de faire appel a une certaine problématique du Malin Génie. Il s’agit pour
nous de voir qu’est ce qui, dans le contremouvement phénoménologisant, peut provoquer que
I’on ait affaire a un champ phénoménologique plus ou moins vivifi¢ et foisonnant, ou figé et
perdu pour une plus ou moins grande part. Le probléeme de I’expression, certes en rapport
avec cette question de la pré-paration du champ d’analyse (par contre-mouvement

*¥ Le contremouvement phénoménologisant n’a rien d’un quelconque « rayon (intentionnel) de 1’attention ». II
ne vise absolument pas les concrétudes au 1% degré. Le phénoménologiser n’est tout simplement pas un
mouvement direct de constitution. C’est, bien plus profondément, une reprise de la déhiscence (laissée au sein de
la vie transcendantale par le moment du sublime) de fagon a créer, au premier degré, des appels d’air qui, au
second degré, bousculent les concrétudes, soit dans le sens de la concrescence (insistant sur le caractére de «rien
que parties» des concrétudes), soit dans le sens de leur fixation et position (insistant sur un faux caractére
d’éléments uns).

**En effet, & notre sens, ce qui marque le plus profondément la différence, est, justement, a cerner dans
I’effectivité phénoménalisation de ce contremouvement phénoménologisant. Il n’y a rien de semblable en
psychologie intentionnelle. L’essentiel de la non assimilation de la phénoménologie a une psychologie
intentionnelle n’est pas a chercher dans un quelconque dépassement de I’intentionnalité. Cette toute derniére
chose est une conséquence de celle que 1’on vient d’évoquer.

300

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

phénoménologisant*), a trait aux concrétudes de la théorie transcendantale des éléments,
c'est-a-dire, au conséquent de la kinesthése phénoménologisante. Or, avant cela, il s’agit de
cerner l'influence que le contremouvement phénoménologisant (I’antécédent de ladite
kinesthése) peut éventuellement avoir sur ces concrétudes, tout en s’avisant du fait que ce
contremouvement phénoménologisant ne cherche pas, de prime abord, a les dire ou les
exprimer. Le contremouvement phénoménologisant ne sait pas ce «contre quoi» et «en vue de
quoi» il amorce son contremouvement''. Encore une fois, le probléme et de 1’attention (sur les
parties du vécu transcendantal) et de I’expression, se pose apres le probléme de la
«corrélation» proprement phénoménologisante entre un contremouvement phénoménologisant
et la phénoménalisation qui en résulte™. Il s’agit, a proprement parler, du terrain de la
kinesthése phénoménologisante.

Sur ce terrain il peut aussi y avoir intervention du Malin Génie, bien qu’elle soit d’un
genre quelque peu différent. C’est bien ce que nous avons essayé d’analyser ailleurs®. Nous
avions, a 1’aide de certains passages de Ideen I sur la modification de neutralité, avancé
I’hypothése d’une prise en main, par le Malin Génie, de la kinesthése phénoménologisante
elle-méme. La tromperie n’en était donc plus du coté de la justesse de 1’expression, mais
aussi, et en connivence avec la délimitation problématique qui nous occupe, dans le
phénoménologiser lui-méme. Tromperie induite par une kinesthése phénoménologisante
sortie hors de ses gonds mais, sous couvert d’anonymat phénoménologisant, inapergue
comme telle et méme paraissant «bonne», féconde en supposées phénoménalisations. La
tromperie porterait alors non pas sur la justesse de 1’expression, mais, bien avant, sur une
fausse et présumée fécondité (en concrétudes) d’un phénoménologiser en réalité hors de ses
gonds (et induisant des fausses concrescences). Le résultat d’un tel phénoménologiser n’est
pas une expression menteuse mais une réification des concrétudes et un dessechement de leur
concrescence. Résultat qui est le versant négatif de Deffectivit¢ de la kinesthése

* L analyse détaillée de cette préparation constitue I’essentiel du 2™ volet de ce travail : “Anatomia del quehacer
mereologizante (II). El papel de los todos categoriales en la manifestacion de relaciones de dependencia e
independencia en el campo mereologico”. Eikasia n°47.

*'Ce que, dans notre travail «Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. Sur les
implications contre-ontologiques de la réduction méréologique» Eikasia n°49, 2013 on avait longuement
examiné sous une forme quelque peu différente : la réduction, engagée dans son contremouvement, ne sait pas
ou elle place les parenthéses (par conséquent, on n’est absolument pas d’accord avec 1’aporie que prétend
déceler C. Romano quant a la mise entre parenthéses, et qui mettrait a mal, selon Iui, la phénoménologie ou, du
moins, la réduction transcendantale). Il y a hyperbole (pour nous, la nuance de réflexivité de I’hyperbole est plus
importante et fondamentale que la nuance d’exagération) de la mise entre parenthéses: mise entre parenthéses de
la mise entre parenthéses en vue de la mise entre parenthése, suspension de la suspension (en vue d’une
suspension plus profonde) : c’est ainsi que se font espace les concrescences dans leur autonomie (par rapport a
nos rythmes et échelle propre), et ¢’est ainsi qu’il y a lieu de penser des concrescences au-dela de notre finitude
phénoménologisante (et, partant, phénoménalisante), a savoir, des — disait-on dans ce travail — « concrescences
en souffrance ».

*2On a longuement traité de cette question dans notre travail «Concrescences en souffrance et méréologie de la
mise en suspens», Eikasia n°49, 2013.

* Dans nos travaux “Arquitecténica y concrescencia. Prolegomenos a una aproximacion mereologica de la
arquitectonica fenomenoldgica” (paru en 2012 dans les Investigaciones Fenomenologicas) et “La idea de
concrescencia hiperbolica. Una aproximacion intuitiva”, Eikasia n°47, 2013, notamment dans le §6 intitulé
“Parecencia del Genio Maligno”.

301

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

phénoménologisante, mais qui ne fait que confirmer, fiit-ce par la négative, cette effectivité.
Phénoménologiser de telle ou telle fagon est, somme toute, lourd de conséquences. C’est bien
pourquoi une théorie transcendantale de la méthode (tirant au clair [’anonymat
phénoménologisant) a toute sa pertinence; et ce bien que, par ailleurs (mais c’est 1a un tout
autre probléme) cette théorie transcendantale de la méthode ne soit pas faite de préceptes a
priori garantissant en quoi que ce soit de toucher aux concrétudes.

I y a tout de méme lieu de comprendre formellement ce qu’est une erreur
phénoménologisante, une erreur dans 1’antécédent de la kinesthése phénoménologisante. En
effet, le conséquent de ladite kinesthése n’en est jamais épargné : un « mauvais » usage de
I’écart phénoménologisant ne reste jamais sans conséquences dans la « phénoménalisation ».
L’astuce du Malin Génie est d’induire une impression de fécondité (quant aux supposées
concrescences amenées par un suppos€¢ phénoménologiser). Fausse fécondité. C’est 1a, par
exemple, mutatis mutandis, le fait de certains délires de toute-puissance44. Bien entendu, toute
erreur phénoménologisante n’est pas «directement» le fait du Malin Génie ou, pour le dire
autrement, ne découle pas de son actualisation, ce qui correspond au cas, bien particulier, des
déréglements psycho-pathologiques.

Ainsi, et laissant de coté la problématique du Malin Génie (bien qu’elle ait ici, aussi,
toute sa pertinence), notons que, dans une analyse concrete, il s’agit de se tenir a un
phénoménologiser qui, de son contremouvement, réveille, dans chaque concrétude, toute sorte
de rapports de concrescence. Il s’agit, au fond, d’un phénoménologiser qui, de son
contremouvement, suspend les concrétudes a leur non-étre de rien que parties. C’est ainsi,
depuis la précarité ontologique de leur rien que parties, que les composantes du vécu
transcendentalement réduit voient leur concrescence intensifiée. Ainsi, par exemple, la
composante noématique «horizon» est vraiment horizon (donc fungierend comme horizon)
quand elle n’est plus visée et pensée comme «contenanty, comme ¢élément plus « grand »
ou « large » que les éléments qu’il contient, mais justement, a méme d’autres rien que parties
noématiques, comme un « ensemble » d’implications intentionnelles par ou (et vers ou) les
concrétudes, en concrescence avec d’autres concrétudes, se tiennent (et se font). Méme chose
pour les horizons temporels, qui doivent étre pensés comme rien que parties a méme le
présent vivant, et a méme les protentions et rétentions (comme, elles aussi, des rien que
parties): tous ces «¢éléments» sont ce qu’ils sont a €tre en concrescence, et ce depuis une
précarité ontologique qui revire en intensité phénoménologique. Ils n’ont donc pas a étre
pensés comme des éléments assurés d’un minimum ontologique et s’ajoutant les uns aux
autres pour former un conglomérat ou un agrégat. C’est comme «rien que parties» qu’il faut
désormais penser les éléments de la théorie transcendantale des éléments. Ainsi, dans un vécu
intentionnel quelconque, il faudra penser la fagon concréte dont le rien que partie «sensation»
ou «hyle sensible» contribue, depuis sa précarité ontologique, et quelque paradoxal que cela

* Cf. les analyses de Marc Richir sur I’affectivité du tyran dans La contingence du despote, d’imminente
parution en espagnol : Cf. Marc Richir, La contingencia del déspota,Brumaria (www.brumaria,net) notamment
le chapitre XI.

302

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

puisse paraitre, a la concrétion du tout du vécu. La concrétion spécifiquement
phénoménologique du vécu tient au fait de ne tenir que de rien(s). Il n’y va pas d’une
concrétion faite d’une sommation de minima ontologiques. L’agrégat ne fait pas concrétion au
sens spécifiquement phénoménologique mais, justement, la défait. Le tout du vécu
transcendentalement réduit ameéne une réduction de ses parties a leur non étre de rien que
parties. Et, corrélativement, ce tout en devient, justement, tout concret au sens strict :
strictement fond¢é de ces rien que parties.

Ce texte s’est limité ne serait-ce qu’a poser la question de I’influence du
phénoménologiser sur la phénoménalisation (ou non-phénoménalisation et donc fermeture et
fixation) des éléments de la théorie transcendantale des ¢léments, et a avancer, du c6té de la
théorie transcendantale de la méthode, certains éléments de réponse. Nous avons, de facon
quelque peu opératoire, eu recours a une différence qui s’est avérée structurante pour notre
texte, et dont nous voudrions, pour conclure, poursuivre I’explicitation : il s’agit de la
différence, interne a la théorie transcendantale de la méthode, entre une « bonne » et une
« mauvaise » déhiscence, pourtant impossibles a préciser a priori car, pour reprendre des
concepts brievement explicités au tout début de ce travail, I’antécédent de la kinesthése
phénoménologisante devra toujours attendre, pour juger de sa justesse, les effets induits dans
son conséquent. C’est en cela qu’il ne peut pas y avoir de théorie transcendantale de la
méthode a priori. La distinction que nous avons osée entre déhiscence «abstraite» et
déhiscence «concretey est en strict rapport avec le concept de fondation, sur lequel nous nous
sommes attardé, mais aussi sur le traitement epiméréologique du phénoménologiser, et du
concept de «spectre phénoménologisant», dont ce travail est un préambule.

Soulignons que la seule déhiscence tenable est celle qui s’appuie sur la concrescence.
Or reste a clarifier ce que peut signifier que «s’appuyer en contremouvement sur » (ou, plutdt,
« appuyer un contremouvement»)? Toute autre déhiscence est désincarnée; or ce probléme
appartient au volet de la «théorie transcendantale de la méthode» et n’est donc pas a
confondre avec la question qui était ici en jeu, propre de la théorie transcendantale des
¢léments, et qui fut celle du concept méréologique de fondation et sa fonciere incompatibilité
avec les présupposés de la théorie des ensembles.

Néanmoins, bien que ces deux dimensions problématiques appartiennent a des volets
différents, situés sur des vecteurs distincts, elles paraissent presque confondues, apparaissant
parfois comme superposées. C’est dire a quel point des cellules architectoniques minimales
sont au plus profond de la petite monnaie phénoménologique. Nul ne saurait s’en étonner des
lors que l'on prend pleine conscience du caractére intrinséquement composite de la
«phénoménalisation» ou, si 1’on veut, du phénomene comme réduit a sa
«phénoménalisation»: la concrescence comme résultat en est (le conséquent de la kinesthése
phénoménologisante), mais aussi le pur écart phénoménologisant (I’antécédent de la
kinesthése phénoménologisante). Or, du coté de ce dernier, il y a toujours une frange de
« phénoménologisation » anonyme (de 1’ordre de 1’anonymat phénoménologisant, & ne pas

303

SEPTIEMBRE
2016



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela

confondre — surtout pas ici, ce qui serait catastrophique — avec I’anonymat transcendantal®).
Evidement, c’est le concept d’anonymat phénoménologisant, mis en place par Fink dans sa
VI*™ Méditation Cartésienne, qui fait du phénoménologiser bien plus qu’une simple
scientifisation (ce n’est 1la qu’un aspect du phénoménologiser, celui de ladite
« Verwissenschaftlichung ») et bien plus qu’une mise en architectonique explicite. Le
phénoménologiser a, en un sens, partie liée avec (et dans) la phénoménalisation comme
phénoménologiser anonyme, ce qui — mais c’est la une autre question qu’il faudra aborder
ailleurs — pose a nouveaux frais la question, que le génie de Frank Pierobon a su soulever,
d’une effectivité anonyme de la Vorzeichnung architectonique.

304

SEPTIEMBRE
2016

*> Marc Richir semble confondre les deux genres d’anonymat; il est pourtant a se demander — comme le suggére
Sacha Carlson — si cette confusion n’est pas la conséquence d’un pari initial d’origine fichtéenne (et, en cela,
anti-husserlien) qui est celui d’assimiler sciemment phénoménologisation et phénoménalisation, faisant passer,
dans les niveaux architectoniques les plus profonds, la théorie transcendantale de la méthode dans la théorie
transcendantale des éléments.





