
279 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier 
phénoménologisant? 
Pablo Posada Varela. Université Paris IV – Sorbonne / Bergische Universität 
Wuppertal. 
 
 

 
 
Sommaire: 
§ 1. L’ontologie formelle et la science phénoménologique. Préliminaires 
§ 2. Le point de vue du moi phénoménologisant. La structure de la « kinesthèse 
phénoménologisante» 
§ 3. La théorie des touts et des parties ou méréologie. Bref exposé 
§ 4. Méréologie et théorie des ensembles: premier aperçu 
§ 5. L’«ensemble» et le «tas» (S. Lesniewski) 
§ 6. Morceaux, parties formelles (G. Bueno) et moments (ou rien que parties) 
§ 7. L’ensemble vide comme impossible méréologique. Le réductionnisme et les enjeux de la 
Fundierung (I) 
§ 8. La préséance méréologique de la pluralité. Le réductionnisme et les enjeux de la 
Fundierung (II) 
§ 9. Ouvertures sur la théorie de la réduction phénoménologique: déhiscence concrète et 
déhiscence abstraite 
 
 
 
§ 1. L’ontologie formelle et la science phénoménologique. Préliminaires 

 
L’ontologie formelle constitue, pour le dire ainsi, le squelette des ontologies 

matérielles ou régionales. Elle est faite de purs rapports entre contenus. Cette pureté formelle 
lui donne de traverser indifféremment toutes les catégories matérielles. Cette traversée n’est 
donc possible qu’en vertu d’une foncière indépendance de la forme par rapport aux contenus 
qu’elle met en liaison. De la même façon, les vérités analytiques ne le sont qu’en vertu de leur 
forme : leur vérité résiste à toute substitution. 

 
La phénoménologie, tel nous l’apprenons dans Ideen I, est pourtant une science 

matérielle a priori, plus concrètement une science des vécus transcendantaux. Par ailleurs, 
nous savons aussi que, toute matérielle qu’elle soit, elle ne saurait se passer d’ontologie 
formelle : c’est qu’il faut justement parler et consteller toutes ces vérités matérielles, tout ce 
système des ontologies a priori, tout le système des vérités synthétiques a priori. Bien que le 
synthétique a priori soit matériel – telle est l’une des nouveautés introduites par Husserl et 
dont on n’a pas encore fini de mesurer l’importance, voire le caractère révolutionnaire – ses 



280 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

vérités ont bel et bien une forme. Autrement dit, que les vérités synthétiques a priori ne le 
soient pas en vertu de leur forme (ce qui est réservé, chez Husserl, à l’analytique a priori) ne 
veut nullement dire que les vérités matérielles n’aient pas de formes, qu’elles n’aient pas une 
structure, qu’elles soient informes. Elles requièrent une forme dès lors qu’elles constellent des 
moments différents, des «parties disjointes». 

 
Nous touchons là à la raison pour laquelle Husserl se montre extrêmement 

précautionneux, dans Ideen I, quant à la suspension de l’ontologie formelle : en fait, il n’en 
est rien, sans quoi la phénoménologie serait impossible comme discours, comme phénoméno-
logie. Ce n’est que la référence directement «ontologique» de l’ontologie formelle, son 
éventuelle vocation platonicienne, qui tombe sous le coup de l’épochè, mais aucunement 
l’ontologie formelle dans son versant heuristique et structurant. 

 
Que l’ontologie formelle soit indifférente aux contenus qu’elle met en liaison ne 

signifie pourtant pas que certaines parties de cet immense catalogue de formes qu’est 
l’ontologie formelle se montrent plus adéquates à relier ou consteller tels ou tels contenus. 
Cette question s’adresse non pas au fond des choses, au tissu du réel, mais, déjà et bien avant, 
au discours phénoménologique lui-même et au sujet opératoire qui fait la science 
phénoménologique. Quelle théorie formelle convient le mieux aux contenus de la science 
phénoménologique? Quel est le «meilleur» squelette pour dire leurs vérités? Ce sont 
désormais des questions adressées au phénoménologiser visant à sauvegarder la spécificité 
des rapports phénoménologiques dont est tissée la concrétion ou cohésion spécifiquement 
phénoménologique. 

 
Or comment délimiter la spécificité de ces rapports eu égard à d’autres genres de 

rapports (par exemple simplement logiques, voire ontologico-causaux, ou simplement 
rhapsodiques)? Comment faire justice – dans le dire, dans l’énonciation et l’inscription 
scripturale – à la spécificité de la cohésion phénoménologique? Quels outils formels 
permettraient de rendre le tissage de la cohésion phénoménologique de la meilleure façon 
possible?  

 
C’est à ces questions que touche implicitement Gian-Carlo Rota dans ce passage, tout 

à fait fascinant, tiré d’un texte intitulé «Husserl et la réforme de la logique», dès lors qu’il 
pose, explicitement, la question des opérateurs à même de saisir les rapports proprement 
phénoménologiques: 

 
« La tâche à venir est de développer les structures de la phénoménologie génétique (qui, comme le 
disait Merleau-Ponty, coïncide avec la logique inductive tant souhaitée) jusqu’à atteindre un niveau de 
rigueur bien plus grand que celui de la logique mathématique. Le point de départ pourrait être la 
formalisation des relations ontologiques primaires supprimées lorsque les relations d’inclusion ( ) et 

d’appartenance ( ) furent introduites par la théorie des ensembles. En grappillant dans la littérature 
phénoménologique l’on pourrait proposer l’analyse de relations telles que : a manque de b, a est absent 
de b (nous invitons le lecteur à décrire selon des termes précis la différence entre l’absence et la 



281 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

classique «non appartenance»), a révèle b, a plane sur b (comme; «la menace de l’erreur plane sur la 
vérité»), a est implicitement présent en b, «l’horizon de a» et ainsi de suite. D’un très grand intérêt 
scientifique est d’ailleurs la relation de Fundierung, parmi les découvertes logiques les plus importantes 
de Husserl.»1. 
 
Ce texte nous permet d’amorcer notre développement car il en avance les éléments 

essentiels. Au premier chef, le concept méréologiquement strict de fondation2, avec le sens 
corrélatif de ce qui est à comprendre comme une vraie «réduction méréologique»3, réduction 
méréologique qui l’est, principalement, des opérateurs ensemblistes fondamentaux, à savoir, 
l’inclusion et l’appartenance. En effet, ce texte anticipe, à l’occasion du problème de la 
«logique» profonde impliquée dans les rapports phénoménologiques, ce qui fera l’essentiel de 
notre propos : l’opposition, eu égard au phénoménologiser, i.e. aux intérêts de la science 
phénoménologique et de ses énoncés, entre théorie des ensembles et méréologie. Ainsi, 
gardons à l’esprit que l’horizon ultime de ce texte est à situer dans la «théorie transcendantale 
de la méthode». C’est pour cette raison que, avant de fouler le terrain de la «théorie 
transcendantale des éléments» pour essayer de dégager ce que la 3ème Recherche Logique nous 
dit sur la «méréologie» (face à la théorie des ensembles) et, partant, sur l’idée de concrétude 
phénoménologique, nous nous devons de prendre le point de vue de l’instance qui aura donc 
recours à telle ou telle partie de l’ontologie formelle, à savoir, le moi phénoménologisant. Le 
prochain paragraphe se situera donc sur le terrain de la «théorie transcendantale de la 
méthode», à l’horizon de nos préoccupations, bien que notre texte prenne son essor, comme 
on le verra, dans la théorie transcendantale des éléments. En effet, leur point de départ est 
bien celui des concrétudes en concrescences. 

 
§ 2. Le point de vue du moi phénoménologisant. La structure de la « kinesthèse 
phénoménologisante » 

 
Le faire phénoménologisant peut être compris comme faire méréologisant: c’est la 

thèse de théorie transcendantale de la méthode qui préside à ce travail. Nous aurons à y 
revenir à plusieurs reprises. Laissons-la, pour l’heure, de côté, et limitons-nous à égrener les 
composantes qui forment la structure du faire phénoménologisant. Mettons donc entre 
parenthèses la question de la méréologie (dans sa différence avec la théorie des ensembles) 
comme partie de l’ontologie formelle susceptible d’être, avec plus ou moins d’opportunité, 
mobilisée pour les besoins de l’analyse phénoménologique. Que fait donc le moi 
phénoménologisant ? Le nœud de son activité est bel et bien l’acte de réduction. Laissons 
																																																								
1 Gian-Carlo Rota Phénoménologie discrète. Écrits sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. VI. De 
la collection « Mémoires des Annales de phénoménologie », Association pour la promotion de la 
phénoménologie, Amiens 2005. p. 114. 
2 Comme on aura l’occasion de le voir, Gian-Carlo Rota insiste largement sur la spécificité du concept 
phénoménologique de Fundierung – notamment dans le fort intéressant article ayant justement «Fundierung» 
pour titre. On peut consulter certains textes réunis dans le magnifique recueil Phénoménologie discrète. Écrits 
sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. VI. des Mémoires des Annales de phénoménologie, 2005; 
traduit par Albino Lanciani et Claudio Majolino.  
3 Cf. Pablo Posada Varela «Introduction à la réduction méréologique» dans Annales de phénoménologie nº 12, 
2013. 



282 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

donc de côté (nous n’aurons ni la place ni le temps de le traiter) des activités autres, liées à la 
mondanéisation secondaire, comme la «scientifisation (Verwissenschaftlichung)4. En quoi 
consiste le faire phénoménologisant en tant que faire « ré-con-ducteur » ?  

 
Grosso modo, le faire phénoménologisant est un contremouvement qui se fait auprès 

du transcendantal. Il s’agit du Dabeisein du moi phénoménologisant, dont parlait Fink. 
Dabeisein par rapport à la vie transcendantale. Le propre du transcendantal est d’être une 
corrélation entre vie constituante et monde. Nous avions essayé, dans d’autres travaux, de 
cerner ce rapport de corrélation en termes méréologiques, comme concrescence entre deux 
parties dépendantes (vie transcendantale et monde) séparées par un Abgrund des Sinnes, un 
abîme de sens5. Voilà qui concentre, en un sens, le mystère de la concrescence entre vie et 
monde comme rien que parties: mystère d’une non-indépendance entre parties (ou, qui plus 
est : une radicale dépendance) couplée, de part et d’autre de l’Abgrund des Sinnes, avec une 
absolue irréductibilité.  

 
Le faire phénoménologisant, quant à lui, résulte d’une Spaltung supplémentaire 

creusée au-dedans de la partie dépendante «vie transcendantale». Le contremouvement 
réductif a pour effet d’intensifier les concrescences au sein des rapports de dépendance entre 
concrétudes. C’est ainsi que l’on dégageait dans nos travaux antérieurs une sorte de 
kinesthèse phénoménologisante. À l’instar de toute kinesthèse, la kinesthèse 
phénoménologisante est articulée selon deux termes: un antécédent (la sensation de 
mouvement à proprement parler) et un conséquent (les variations corrélatives dans 
l’apparaître).  

 
L’antécédent de la kinesthèse phénoménologisante est le contremouvement 

phénoménologisant, possible depuis la déhiscence de la vie phénoménologisante par rapport à 
la vie transcendantale. Or ce contremouvement produit des effets dans la concrescence 
transcendantale, à savoir, au sein du conséquent de ladite kinesthèse phénoménologisante. 
C’est là, justement, la matière propre de la théorie phénoménologique, son fonds, à savoir, les 
concrescences que le faire phénoménologisant, justement de son contremouvement, permet de 
phénoménaliser. Ce sont les concrétudes (en concrescences) de la théorie transcendantale des 
éléments; en un sens, les «éléments» de la théorie transcendantale des éléments, situés, par 
ailleurs, à divers registres architectoniques (comme registres de concrescence), le 
schématisme et le rapport intentionnel étant les deux types fondamentaux (à des registres 
architectoniques différents) de concrescence.  

 

																																																								
4 Bien entendu, l’écriture de la science phénoménologique par le moi phénoménologisant est une partie du 
processus de scientifisation et un élément de la mondanéisation secondaire. Il faudra consacrer un autre travail à 
la question de l’imprégnation scripturale subie par l’acte, supposément pur (sorte de pure performativité) de la 
réduction. La méréologie elle-même peut jouer un rôle de pivot dans le traitement de cette question que la 
démarche, extrêmement puissante et féconde, de Frank Pierobon pose à la phénoménologie. 
5  Cf. Pablo Posada Varela. «Prises à parties. Sur la kinesthèse phénoménologisante » in Annales de 
phénoménologie nº13, 2014. Amiens. 



283 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

Notre problématique répond au constat qu’il y a bel et bien un effet – et c’est en cela 
qu’il y a effectivité de la kinesthèse phénoménologisante – entre les concrescences (leur 
phénoménalisation) et la façon dont le phénoménologiser met à contribution sa propre 
déhiscence par rapport au transcendantal (qui n’est autre, en un sens, que la déhiscence de la 
vie éveillée à elle-même). C’est justement de cette façon (du phénoménologiser) qu’il y va, et 
ce pour autant que cette façon phénoménologisante a des effets de phénoménalisation, des 
suites ou résultats à l’autre bout de la kinesthèse architectonique. C’est le jeu du 
phénoménologiser ouvert par l’effectivité de la kinesthèse phénoménologisante qui délimite 
notre problématique et la porte à présent sur l’antécédent de la kinesthèse 
phénoménologisante. Qu’est-ce à dire? 

 
Une déhiscence phénoménologisante trop abstraite aura tendance, par une trop grande 

insistance dans l’excès de l’écart phénoménologisant, a produire une fixation des concrétudes, 
à éliminer leur vertu concrescente et à les dé-poser dans un tiers englobant (refermant ainsi et 
la concrescence et l’Abgrund des Sinnes lui-même). Or tout cela se fait depuis une certaine 
disposition phénoménologisante, depuis une façon bien particulière du contremouvement 
phénoménologisant qui induit, à une vitesse vertigineuse, certaines inerties du côté des 
concrétudes, sensibles, à leur niveau architectonique, à des appels d’air insoupçonnés et 
diaboliques produits, justement, par une certaine déhiscence. 

 
Or, il y a certes un phénoménologiser qui sait se mouvoir selon une déhiscence 

concrète. Il s’agira du contremouvement phénoménologisant qui fait apparaître les 
concrétudes comme concrétudes phénoménologiques, comme concrétudes en concrescences. 
Notons, néanmoins, et quoi qu’il en soit du résultat (du côté du conséquent de la kinesthèse 
phénoménologisante) que ces deux cas de déhiscence, ces deux façons de reprendre la 
déhiscence de la vie par rapport à elle-même, répondent et dépendent de l’effectivité de la 
kinesthèse phénoménologisante. Dans chaque cas, c’est une façon d’avoir affaire à la 
déhiscence du phénoménologiser par rapport au transcendantal qui amènera telle ou telle 
conséquence dans la phénoménalisation des concrescences: soit vers leur intensification, soit 
vers leur fixation. C’est de ce genre de dérives et inerties qu’est fait l’anonymat 
phénoménologisant. C’est cet anonymat phénoménologisant qu’il s’agit de réveiller tour à 
tour une fois réveillé l’anonymat transcendantal (ou proprement phénoménologique) et 
engagée la réduction. Autrement dit, la réduction, une fois soulevé l’anonymat de la vie 
transcendantale où se meut l’attitude naturelle, est toutefois hantée, au-dedans d’elle-même, 
par des erreurs de réduction, des erreurs dans le réduire, des erreurs phénoménologisantes. 
C’est justement pour cette raison qu’un choix méthodique quant au dire – méréologie ou 
théorie des ensembles (ou un autre pan de l’ontologie formelle6) – s’avère lourd de 
conséquences. 

 

																																																								
 6 Pour s’opposer à la théorie des ensembles, G.-C. Rota pense, plutôt, à la théorie des catégories 
introduite par S. Mc Lane et S. Eilenberg et fortement développée par A. Grothendieck. Nous nous bornons, ici, 
à l’opposition théorie des ensembles / méréologie. 



284 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

Que dire donc des outils formels propres à un phénoménologiser à même de 
sauvegarder la spécificité des rapports phénoménologiques dont est tissée la concrétion 
(spécifiquement phénoménologique)? Comment délimiter la spécificité de ces rapports 
toujours et encore à phénoménologiser eu égard à d’autres genres de rapports (par exemple 
ontologiques)? C’est pour apporter un début de réponse à ces questions que nous nous 
tournons, à présent, vers la méréologie ou théorie des touts et des parties, telle que Husserl la 
développe dans sa 3ème Recherche Logique.  

 
§ 3. La théorie des touts et des parties ou méréologie. Bref exposé 

 

La théorie des touts et des parties, exposée dans la troisième des Recherches Logiques, 
dresse un classement des divers types de touts. Or le fil conducteur de ce classement n’en 
demeure pas moins original qui détrône d’emblée le tout lui-même, sans quoi la 
« méréologie » devrait s’appeler «holologie». La «méréologie» porte bien son nom car le 
critère classifiant des types des touts revient aux types de rapports des parties au sein du tout. 
Nous y trouvons, en germe, l’opposition entre méréologie et théorie des ensembles. La 
méréologie fait franche opposition à une pensée en termes d’ensembles et éléments (des 
ensembles). En effet, la particularité de la méréologie tient au fait de ne pas se donner le tout, 
dont les parties font partie, d’avance. Autrement dit: ce sont les parties, dans et selon leur 
type de rapport, qui «fondent» le tout ; tout d’un type particulier (selon le type de rapport 
entre les parties). La perspective méréologique veut donc que la «fondation» soit strictement 
antérieure au « tout » et dépende exclusivement du rapport entre les parties de ce tout. On y 
viendra. Avançons pour l’heure dans l’explicitation de la méréologie. 

 
Les deux genres fondamentaux de rapports entre parties sont ceux de dépendance et 

d’indépendance entre parties au sein d’un tout. 
 
Une partie est dite indépendante quand elle n’a nul besoin d’une autre partie (ou d’un 

tout) pour exister. Elle peut certes faire partie d’un tout, mais elle pourrait, en principe, 
constituer un tout à elle seule. Ainsi, l’un des pieds d’une chaise peut à lui seul, moyennant 
une fragmentation ou morcellement (Verstückung), constituer un tout. La chaise elle-même 
est un tout fait de parties, certes, indépendantes, mais dont la configuration n’est tout de 
même pas arbitraire. C’est de ce genre de touts que s’occupe la Gestalttheorie, attentive à ce 
que Husserl dégage aussi comme formes figurales d’unité. Or la non arbitrariété à laquelle la 
phénoménologie s’intéresse (et qui fait le phénoménologique de la phénoménologie) est 
encore, comme on le verra, d’un autre ordre, bien plus profond. 

 
Il existe un autre genre de touts, les dits «touts catégoriels» ou «formes d’unités 

catégoriales» (dont traite le §23 de la troisième Recherche Logique), réunissant des parties de 
façon complètement arbitraire. C’est ici que nous retrouvons l’équivalent méréologique des 
«ensembles» de la théorie des ensembles. L’«être ensemble» de leurs parties n’est absolument 
pas fondé ou motivé par la nature ou le contenu eidétique de celles-ci. Ainsi, un tout 



285 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

catégoriel peut être formé par les objets désignés par «le nombre 5», «la planète Mars», «une 
chaise» et n’importe quel autre élément. 

 
Ce n’est pourtant que depuis un autre genre de touts, les «touts au sens strict», que se 

déploiera – par variation eidétique – le synthétique a priori au sens de la phénoménologie. Ce 
sont les touts qui intéressent primordialement la phénoménologie, les «touts au sens plein et 
au sens propre» comme dira Husserl. Qu’est-ce à dire? 

En effet, les touts au sens éminent sont formés d’un type de parties qui reçoivent le 
nom de « moments », et dont le trait principal est d’être absolument non indépendantes, et ce 
contrairement aux morceaux ou fragments (Stücke) qui, comme on vient de le voir, ne sont 
que relativement dépendants du tout qu’ils conforment; leur indépendance – partant, aussi 
relative – se montre moyennant, nous dit Husserl, la possibilité d’une Verstückung. En 
revanche, les touts au sens éminent, faits, quant à eux, de «moments», ne peuvent absolument 
pas être l’objet d’une quelconque fragmentation ou Verstückung. Leurs parties ne peuvent être 
séparées du tout qu’elles intègrent (voire fondent) que par «abstraction». L’envers de cette 
expérience de morcellement impossible est, justement, celle de l’apodicticité. En 
phénoménologie classique, cette apodicticité est fondée sur les lois eidétiques qui 
commandent les rapports entre genres et espèces dont les moments sont les instanciations.   

 
La couleur, la forme et l’extension sont un exemple de «moments» dépendants 

formant un tout. En effet, chacun de ces moments ne peut exister, ne peut être ce qu’il est, 
littéralement se tenir dans son identité (telle couleur, telle forme, telle extension) ou tenir à 
son identité qu’à la condition de faire partie d’un tout comportant d’autres  moments, 
également dépendants. La couleur ne peut être une telle couleur concrète que si elle est 
étendue – sur telle extension concrète – et revêt une certaine forme (fût-elle plus ou moins 
informe). On dit alors, et c’est ici qu’entre en ligne de compte le concept fondamental de 
Fundierung dans son usage propre, que ces moments «fondent» ensemble un tout concret. 
Lisons Husserl sur ce point : 

 
« En général un tout, au sens plein et au sens propre, est une connexion déterminée par les 

genres inférieurs des ‘‘parties’’. À chaque unité concrète appartient une loi. C’est d’après les différentes 
lois ou, en d’autres termes, d’après les différentes espèces de contenus qui doivent faire fonction de 
parties, que se déterminent des espèces différentes de touts. Le même contenu ne peut donc faire 
fonction arbitrairement tantôt de partie de telle espèce de touts, tantôt de partie de telle autre. L’être-
partie et, plus exactement, l’être-partie-de-cette-espèce-déterminée (d’espèce métaphysique, physique, 
logique, ou relevant de toute autre distinction qu’on voudra) est fondé, dans la détermination générique 
pure des contenus dont il s’agit, selon des lois qui, au sens où nous l’entendons, sont des lois 
aprioriques ou des ‘‘lois d’essence’’ ». (Hua. XIX/1, pp. 289-290). 

 
Ce passage révèle à quel point les lois eidétiques sont essentielles à ce type de rapport 

entre parties dans un tout. Le statut ontologique, remarquable, des parties qui conforment «un 
tout, au sens plein et au sens propre» est en parfaite coalescence avec les lois d’essence. C’est, 
autrement dit, le terrain méréologique où les lois d’essence acquièrent une expression 
concrète. Citons, à l’appui, ce passage où le privilège de la notion de «dépendance» par 



286 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

rapport à celle d’«indépendance» est manifeste, et où finalement c’est au rapport de 
«dépendance» que revient la primauté ontologique: 

  
«La coloration de ce papier est un moment dépendant de celui-ci; elle n’est pas seulement une 

partie en fait, mais, par son essence, en vertu de son espèce pure, elle est prédestinée à être une partie ; 
car une coloration prise en général et purement comme telle ne peut exister que comme moment dans 
une chose colorée. Pour les objets indépendants une telle loi d’essence manque: ils peuvent se ranger 
dans des touts plus vastes, mais ce n’est pas là pour eux une nécessité.» (Hua XIX/1, 244).  

 
En effet, au regard de la recherche eidétique (et phénoméno-logique), les touts faits d’ 

« objets indépendants » sont moins riches, plus vides, et donc à l’opposé du type de tout 
concret dont les parties se trouvent en rapport de dépendance absolue les unes par rapport aux 
autres. Ce privilège est, en effet, d’ordre eidétique. Cependant, cela ne veut nullement dire 
que toute forme de concrescence soit eidétiquement réglée. Il existe bel et bien des 
concrescences schématiques qui ne sauraient être l’instance d’une loi eidétique. 

 
Rappelons, en lien avec ce que nous disions dans notre §1, que les concepts de tout et 

de partie appartiennent à l’ontologie formelle et peuvent, bien entendu, s’appliquer à d’autres 
« objets » au-delà des exemples monopolisant la 3ème Recherche, à savoir, ceux qui relèvent 
des choses physiques ou, parfois, des sons (comme le faisait C. Stumpf dans sa 
Tonpsychologie). Ainsi, Husserl nous dit : 

 
«J’ai déjà mentionné dans la Recherche précédente que cette différence, apparue tout d’abord 

dans le domaine de la psychologie descriptive des données sensorielles, peut être conçue comme un cas 
particulier d’une différence générale. Elle s’étend alors au-delà de la sphère des contenus de conscience 
et devient une différence de la plus haute importance théorique dans le domaine des objets en général.» 
(Hua XIX/1, 227). 
 
 En effet, et dans le sens de cette dernière citation, la 4ème Recherche témoigne, par 

exemple, de l’application de la méréologie aux significations, visant à conformer une 
grammaire pure logique dont l’armature formelle est méréologique. La 5ème aux vécus, et la 
6ème, pourrait-on dire, à l’enchaînement des visées intentionnelles et leurs possibles unités de 
fondation, étagées en termes d’actes de plus en plus complexes. 

 
  Dans le cas des «rien que parties» conformant un vécu, il s’agirait, par exemple, 

(pour reprendre les termes de la 5ème Recherche) de la matière intentionnelle, du sens 
d’appréhension, de la qualité intentionnelle, du contenu sensible. Ces «parties» du vécu sont 
des rien que parties, des parties au sens propre constituant des touts au sens propre. Husserl 
fait certes un usage massif et, pour la plupart, opératoire, des acquis formels (i.e. d’ontologie 
formelle) de la 3ème Recherche dans le terrain7, concret, des analyses de la 5ème Recherche.  

 
																																																								
7 Terrain qui est celui de la région conscience, opposée au monde, et qui deviendra, dans Ideen I, l’Urregion 
conscience (transcendantale) «contenant» noématiquement le monde (malgré les paradoxes qui découlent de ce 
remarquable tour de force). 



287 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

Notons que l’analyse ultime des touts en parties bute, en dernière instance, sur des 
touts ultimes – des touts concrets au sens éminent – dont les parties – partant, parties 
«concrètes», pourrait-on dire aussi, au sens éminent – ne peuvent plus constituer des touts. 
Ainsi, cette configuration ultime consistant en un tout fait de moments est l’ultime pierre 
d’achoppement de l’analyse méréologique. Pour tenter un abord méréologique de l’idée de 
concrétude phénoménologique, il faut partir de ces touts concrets au sens strict, touts 
exclusivement fondés sur et par leurs parties ou, plus radicalement, fondés, pourrait-on dire, 
rien que «de» leurs parties. C’est aussi ce type de configuration méréologique qu’il nous 
convient de garder à l’esprit afin de saisir les différences essentielles entre méréologie et 
théorie des ensembles. 

 
§ 4. Méréologie et théorie des ensembles: premier aperçu 
 

On sait à quel point la spécificité de la méréologie ou théorie des touts et des parties 
s’est jouée face à et même ouvertement contre la théorie des ensembles. Cela apparaît de 
façon absolument claire dans la formalisation de la méréologie entreprise par le grand 
logicien polonais Stanislaw Lesniewski.  

 
Nous venons de voir que, dans la 3ème Recherche Logique, les «touts» dits 

«catégoriels» correspondent au traitement que les ensembles (de la théorie des ensembles) 
reçoivent du dedans de la méréologie. La particularité de la méréologie tient au fait de ne pas 
se donner le tout, dont les parties font partie, d’avance. Autrement dit: ce sont les parties, 
dans et selon leur type de rapport, celles qui «fondent» le tout. La spécificité du tout en 
question dépendra exclusivement du type de rapport entre parties. La «fondation» est donc 
antérieure au «tout» et s’interdit – en court-circuitant, du moins structurellement, toute 
circularité dans la fondation – d’avoir recours au «tout» qui en résulte et qui n’est, pour le dire 
ainsi, que l’ultime produit, dont le danger, pour l’analyse, est qu’il paraît être d’un seul 
tenant, effacer de sa présence une la concrétude, nécessairement plurielle – on y insistera tant 
et plus – qui est pourtant à l’origine de sa fondation. 

 
Husserl, conscient de ce danger, se sera efforcé de court-circuiter les potentiels méfaits 

que sur les parties en concrescence peut avoir le tout, comme si l’inertie phénoménologique 
qui est celle de l’unité de fondation risquait à tout moment de se dépasser en unité 
ontologique (avec le conséquent étouffement de la concrescence phénoménologique). Citons 
ce passage de Husserl, tiré de la 3ème Recherche Logique, et particulièrement évocateur sur ce 
point. Il se situe au tout début du § 21 intitulé «Détermination exacte des concepts prégnants 
de tout et de parties, ainsi que de leurs espèces essentielles, au moyen du concept de 
fondation»: 

 
«Notre intérêt s’est porté, dans les considérations qui précèdent, sur les rapports d’essence les 

plus généraux entre touts et parties, ou encore entre les parties entre elles (de contenus se réunissant en 
un «tout»). Dans nos définitions et descriptions à ce sujet, le concept de tout a été présupposé. On peut 



288 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

cependant partout se passer de ce concept, et lui substituer la simple coexistence des contenus que nous 
avons qualifiés de parties.»8. 
   
Les déplacements et changements d’accent que la méréologie charrie implicitement 

par rapport à ce qui, au fond, est un certain questionnement ontologique travaillant avec des 
entités plus ou moins individuées et, pour le dire ainsi, arrêtées, deviennent particulièrement 
clairs à la lumière de quelques aspects de la formalisation logique de la méréologie que 
propose Lesniewski. Ce n’est pas pour rien que cette formalisation se joue contre la théorie 
des ensembles, l’essentiel étant de savoir en quel sens.  

 
Sans être aussi tranchant sur la question que ne l’est, par exemple, Alain Badiou, il est 

vrai que la théorie des ensembles peut être – dirions-nous plutôt – la charpente implicite d’un 
certain questionnement ontologique. Sans que cette vocation ontologique soit le destin 
inaperçu de la théorie des ensembles, auquel travailleraient sans le savoir les «working 
mathematicians»– comme le soutient Badiou – il peut y avoir, disons, une certaine 
connivence entre théorie des ensembles et ontologie. Et c’est justement ce que, a contrario, 
cette toute autre connivence entre méréologie et phénoménologie montrerait, dans la mesure 
où c’est justement la question de l’ontologie que la méréologie, s’attaquant à la théorie des 
ensembles, vient à bousculer, voire déplace sans retour possible, au bénéfice de la question 
intrinsèquement phénoménologique de la concrétude9, et qui n’a rien d’ontologique (ni ne 
réinstaure une autre ontologie, «phénoménologique» ou «fondamentale», censée être plus 
«souple»: quant à l’impossibilité d’une telle ontologie, on ne peut qu’emboîter le pas à A. 
Badiou, même si c’est pour prendre un chemin tout à fait divergent). Qui plus est, la 
phénoménologie transcendantale est, au fond, radicalement conséquente avec la méréologie 
(c’est le pas franchi explicitement par Ideen I, pas si bêtement affublé d’idéalisme). Elle l’est 
bien plus que ne le furent le réalisme qui sied à la première édition des Recherches Logiques, 
celui de Brentano ou, d’ailleurs, celui de Lesniewski lui-même qui, dans ses aventures 
proprement philosophiques, se rapprochait du réalisme ontologique du dernier Brentano.  

 
Le pari méréologique voudrait que les rapports de fondation par et dans les parties – 

selon leur dépendance ou indépendance – soient plus fondamentaux que les opérateurs 
basiques de la théorie des ensembles, à savoir ceux d’appartenance (d’un élément à un 
ensemble) et d’inclusion (d’un sous-ensemble – d’éléments ou d’ensembles – dans un autre 
ensemble). Plus fondamentaux, au sens où ces derniers seraient susceptibles d’être réduits par 
les premiers. Le bref détour par Lesniewski que l’on entreprendra sera pleinement justifié par 
la suite; et le nom de Lesniewski mérite certes d’être cité dès lors qu’il est question de 
méréologie; c’est à lui que l’on en doit les premières formalisations. 

  
§ 5. L’« ensemble » et le « tas » (S. Lesniewski) 
																																																								

8 Hua XIX/1, 275. Recherches Logiques II, 2, p. 61. Traduction française par H. Elie, A. L. Kelkel, R. 
Schérer, PUF, Paris, 1961. 

9 Sur ce point, notre article : “Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. Sur les 
implications contre-ontologiques de la réduction méréologique”, Eikasia nº49, 2013. 



289 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

 
Dans le cadre, phénoménologique, de nos réflexions, il est fort intéressant de noter que 

la motivation principale du système logique de Lesniewski10 se trouve dans l’antinomie, 
dénoncée par Russell, et consignée par cet ensemble contradictoire (car s’incluant et ne 
s’incluant pas soi-même) dont la définition intensive serait «l’ensemble de tous les ensembles 
n’appartenant pas à lui-même» ou, pour utiliser le langage des Principia Mathematica, la 
« classe de toutes les classes non subordonnées à elle-même ». Bien entendu, l’une des 
motivations de cet édifice que sont les Principia Mathematica de Russell et Whitehead se 
rapporte à l’antinomie ensembliste qu’il avait lui-même décelée et dont il fit part à Frege. 

 
Or Lesniewski, insatisfait par les solutions mises en place par les Principia 

Mathematica, qu’il considérait comme des solutions plus ou moins « de rustine », trouvait que 
Russell ne s’y était pas pris de façon suffisamment radicale, c'est-à-dire, ne s’était pas attaqué 
à ce qu’il fallait refonder, à savoir, la notion même d’ensemble. En effet, Russell n’en 
fournissait qu’une redéfinition plus ou moins arrangée en termes de «classe», ce qui ne 
permettait pas une vraie évacuation des paradoxes11 par une solution positive et constructive 
fournissant une fois pour toutes une dissolution de leur rémanence ou hantise. Et c’est 
justement ce que ne fournissaient pas les arrangements axiomatiques et définitionnels de 
Russell et Whitehead, malgré les exploits techniques qu’ils recèlent. Cette refondation était, 
pour ainsi dire, une virtuosité logique tout en creux. Elle n’avait rien d’une vraie refonte. 

Certes, les paradoxes étaient bel et bien désamorcés, leur effectivité proprement 
mathématique de contradictions n’avait désormais plus lieu d’être, à moins de retomber dans 
une théorie dite « naïve » des ensembles ; c’est ce que l’on se laissera dire du haut des efforts, 

																																																								
10 En français, on peut consulter, sur ce point, les travaux de Georges Kalinowski, traducteur de Lesniewski. 
Citons, dans cet article de G. Kalinowski sur Lesniewski, un passage qui situe la « méréologie » dans l’ensemble 
du système logique de Lesniewski, mais signalons d’emblée que l’on ne rejoint pas le but final dudit article, qui 
est d’exposer les fondements, dans la méréologie, du réalisme ontologique de Lesniewski. Ainsi, ce que vise cet 
article à travers l’exposé de certains aspects de la méréologie de Lesniewski est à l’opposé de notre interprétation 
phénoménologique – et architectonique – de la méréologie ; cependant, cela ne change rien à la valeur des 
informations contenues dans ce passage:  « Le système logico-mathématique de Lesniewski est un tout 
comportant trois parties. Son système de base a reçu le nom de « protothétique ». Comme son nom l’indique, il 
est le premier posé. En clair, c’est le calcul propositionnel de Lesniewski, un calcul original, non classique 
comme on le dit. Il sert de support aux deux autres systèmes. Le calcul des noms lesniewskien, appelé 
« ontologie », tout aussi original que son calcul des propositions, est le premier système qui s’appuie sur la 
protothétique. Le second système que celle-ci supporte et qui se fonde en même temps sur l’ontologie, porte le 
nom de « méréologie ». La méréologie est la théorie des touts et de leurs parties. D’où son nom. C’est la théorie 
lesniewskienne des ensembles. » G. Kalinowski, « Autour des fondements philosophiques de l’ontologie de 
Lesniewski », p.337, dans l’ouvrage collectif Calculemos… Matemáticas y libertad: homenaje a Miguel 
Sánchez-Mazas, coord. par Lorenzo Peña, Javier de Lorenzo, Javier Echeverría, 1996, pp. 335-342.  

Il est un autre point, absolument essentiel quant au système de Lesniewski, et dont il convient de faire 
allusion quitte à le reprendre dans d’ultérieurs travaux, tellement la portée de ses implications nous semble 
profonde, à savoir, le fait que la méréologie (dans sa formalisation logique), contrairement à la théorie des 
ensembles, n’a pas de métalogique propre. Il n’y a pas de métalogique en termes méréologiques, il n’y a pas de – 
disons le ainsi – meta-méréologie méréologique (alors qu’il y a bel et bien une métalogique ensembliste de la 
théorie des ensembles). 
11 Sur ce point, et selon l’indication (cf. art. cit) de Kalinowski lui-même: cf. chap. II, pp. 47-52 Stanislav 
Lesniewski, Sur les fondements de la mathématique. Fragments (Discussions préalables, méréologie, ontologie), 
traduit du polonais par Georges Kalinowski, préface de Denis Miéville, Paris, Hermès, 1989. 



290 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

par ailleurs remarquables, de Russell, Peano, Zermelo, Fraenkel, ou aussi de Skolem – que 
l’on oublie souvent à ce sujet – pour ne pas parler d’autres axiomatisations possibles et 
consistantes, et qui étaient encore à venir. Or c’était justement sur le terrain de la 
compréhension naïve du concept d’ensemble et face à ce concept naïf que Lesniewski voulait 
engager la discussion, ou du moins l’intuition, intuition à prolonger, bien évidemment, sur le 
niveau proprement logique de la formalisation. Mais d’une formalisation faisant droit à la 
naïveté de l’intuition, donc opposant à l’ensemble naïf une naïveté tout aussi intuitive mais 
d’un autre ordre: il s’agissait de prendre la bifurcation un peu plus avant, donc d’entamer la 
formalisation depuis un autre répondant naïf et intuitif, et qui serait le pendant de 
l’«ensemble» naïvement compris. C’est ainsi qu’il mettra en avant un autre concept qui se 
voudra – insistons sur ce point – tout aussi naïf, et qu’il nomme parfois, justement pour en 
souligner le répondant intuitif, «tas». 

  
En gros, Lesniewski déplace le caractère fondamental de la notion de «classe 

distributive» (équivalente de l’ensemble) au bénéfice de celle de «classe collective», ou 
« classe méréologique » (équivalente, mutatis mutandis, du tout concret méréologique).  

 
La «classe distributive» n’est que l’ensemble regroupant les éléments qui 

correspondent à l’extension d’un nom. Elle est faite, pour le dire ainsi, d’éléments 
ontologiquement achevés, indépendants, nominalisés. En termes phénoménologiques : 
visables (et envisageables) comme uns par une intention. Ainsi, la «classe distributive 
chaise», qui correspond à l’extension du mot «chaise», est formée par un ensemble dont les 
éléments sont tous ceux auxquels s’applique le mot «chaise», à savoir, toutes les chaises 
(l’extension de l’intension «chaise»).  

 
En revanche, les «éléments» de la «classe méréologique chaise» sont les «parties» de 

cette classe, et la classe méréologique constitue elle-même ce tout, n’est rien que ce tout lui-
même, à savoir ce «tas» qu’est la chaise12, et qui est fait, comme «tas», de l’«entassement» 
non quelconque des parties de la chaise. La classe collective ou méréologique n’est pas une 
réunion arbitraire mais un tout qui intégrerait les parties – pieds, siège, dossier – constituant le 
tas «chaise». L’ensemble des «chaises» (comme éléments achevés et totalisés) pouvant, à leur 
tour, être réunis sous la classe distributive «chaise» et qui correspondant, en fait, à l’ensemble 
des éléments composant l’ «extension» du nom (i.e. de l’ «intension») «chaise». 

 
À vrai dire, l’exemple des parties de la chaise choisi aux fins d’illustrer intuitivement 

le concept de «classe méréologique» peut prêter à malentendu si, aux dépens du sens que l’on 
cherche à transmettre, on en reste à la littéralité des éléments mis en jeu. En fait, c’est la 
nuance d’arbitraire on non arbitraire reflétée dans la plus ou moins grande indépendance 
ontologique des éléments en question qui fait ici la différence. Dans le cas des « touts 

																																																								
12 C’est le réalisme de Lesniewski. L’interprétation phénoménologique de la méréologie – surtout en régime de 
phénoménologie transcendantale – s’en écarte, bien évidement, tout en gardant les acquis de cette critique de la 
notion d’«ensemble». 



291 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

catégoriaux » (si nous reprenons le vocabulaire de la 3ème Recherche Logique), ici 
formellement équivalents à une «classe distributive», les parties sont, en tant que touts, 
préexistantes au tout (tout dont les parties sont des touts à part entière, pouvant ad libitum 
s’intégrer dans d’autres touts sans que leur sens  change). Le rapport que ces touts (dans 
l’exemple: les chaises individuelles) entretiennent est encore plus arbitraire13 que celui, 
relativement non arbitraire, des Stücke ou fragments, pour lesquels – comme par exemple 
dans le cas de la chaise – les parties, certes ontologiquement indépendantes, ne sont pas 
disposées n’importe comment, et ne sont pas non plus quelconques.  

 
En effet, si nous revenons à l’exemple de la chaise, il y a une raison, pour les parties, 

de leur être-ensemble, une raison qui est fondée, du moins partiellement, dans leur nature 
(leur nature de pieds, de dos et autres parties de la chaise), et qui fait qu’elles ne puissent pas 
être placées n’importe comment pour donner lieu au tout qu’est la chaise (i.e. à la classe 
méréologique constituée par les parties de la chaise). En revanche, le fait d’appartenir à un 
tout catégoriel donné se révèle, pour chacune des parties de ce tout, absolument contingent, 
sans aucun rapport avec la nature des parties, et ne tient qu’au fait même d’avoir été « mises 
ensemble». 

 
Il suffit, pour marquer encore plus la différence, de porter le sens d’être-partie à la 

limite, et c’est ainsi que l’on obtient, au-delà des touts morcelables dont les parties sont 
relativement non arbitraires, le concept de «rien que partie» ainsi que celui de «tout concret au 
sens strict» (cf. supra). 

 
Ainsi, et pour le dire autrement, une classe méréologique est une entité, mais dont les 

éléments pourraient, à la limite, ne pas être des entités à part entière, pouvant, en somme, 
n’être que des parties ou rien que parties. «Ne pouvoir être que partie» est une autre définition 
possible de partie absolument dépendante (ou, si l’on veut, de «partie concrète»): à reprendre 
plus ou moins les termes dans lesquels Husserl s’exprime dans la 3ème Recherche, c’est un 
élément qui ne peut être ce qu’il est qu’à être intégré dans un tout. La dépendance entre 
parties (maximale quand il y va de «rien que parties») est à la base, comme on le sait, du 
concept rigoureux de fondation (qui est, à son tour, à la base du concept de tout au sens 
propre): 

 
«Par tout nous entendons un ensemble de contenus qui admettent une fondation unitaire, et cela sans le 
secours d’autres contenus. Nous nommerons parties les contenus d’un tel ensemble. L’expression 
d’unité de fondation veut dire que chaque contenu est relié avec chaque autre, soit directement, soit 
indirectement, en vertu d’une fondation» (Hua XIX/1, 275-276) 
 
 Mais essayons pour l’heure de cerner encore un peu mieux ce qui, au fond, relève de 

deux ordres différents de non-arbitraire : celui des rien que parties et celui de certains 

																																																								
13  Touts auxquels il n’est pas du tout essentiel d’être «parties» (il se trouve qu’elle le sont du fait d’avoir été 
rassemblées). 



292 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

morceaux. Ce n’est qu’alors qu’apparaîtra dans toute sa pertinence le concept de classe 
méréologique. 

 
 
 
§ 6. Morceaux, parties formelles (G. Bueno) et moments (ou rien que parties) 

 
En effet, il ne faut bien évidemment pas en rester, quant à la classe méréologique, à la 

représentation intuitive des parties (conformant le tout) de la chaise. Ce n’est qu’un exemple 
visant à transmettre cette nuance de non arbitraire et relative dépendance ontologique entre 
parties caractéristique des «classes méréologiques». L’exemple, comme on a vu, montre ici 
ses limites, voire ses dangers. Le caractère non arbitraire de certains morceaux ne fait pas 
d’eux, stricto sensu, des rien que parties, bien que les rien que parties partagent avec certains 
types de morceaux ce caractère non arbitraire (dont les parties d’un tout catégoriel sont 
exemptes).  

 
Les Stücke intégrant un tout de façon non arbitraire correspondent à ceux que le 

philosophe espagnol Gustavo Bueno nomme – dans ses développements méréologiques14  –
«parties formelles»15. Or, encore une fois, et pour parer à tout malentendu16, il convient 
d’insister sur la différence entre ces «parties formelles» et les parties que Husserl nomme 
parfois «moments» (et que nous avons désignées, quant à nous, comme «rien que parties» 
pour insister sur le partage entre phénoménologie et ontologie, et le rôle de charnière qu’y 
joue la méréologie).   

 
Par ailleurs, s’il est vrai que les «parties formelles» de Bueno correspondent, 

ontologiquement, à ce que Husserl appelle «Stücke», morceaux, notons qu’il y a aussi des 
morceaux qui ne sont pas des «parties formelles», mais correspondent plutôt à celles que G. 
Bueno, selon d’autres distinctions (et d’autres préoccupations) nomme «parties matérielles». 
Ces dernières sont des parties conformant un tout mais qui ne gardent guère plus, en elles-
mêmes, la «forme» de ce tout: un morceau de vase cassé garde encore la forme du vase 
(l’archéologie est capable, peu ou prou, d’en reconstruire le tout, bien qu’il y ait des parties 
manquantes) alors que ce même morceau, «encore» partie formelle, s’il venait à être réduit en 
poussière, finirait par devenir «partie(s) matérielle(s)»17.  

 

																																																								
14 Gustavo Bueno parle plutôt d’holologie, et pas de méréologie. Dans «Sobre la singladura filosófica y 
fenomenológica de Marc Richir », Eikasia nº40, 2011, nous avons insisté sur ce fait que cette différence 
terminologique est le symptôme de différences bien plus profondes dans la chose même (notamment entre G. 
Bueno et E. Husserl). 
15 En écho à ces développements, et pour mieux contrer  la possibilité d’un malentendu, on peut relire la note 7 
de notre article «Anatomía del quehacer mereologizante (II). El papel de los todos categoriales en la 
manifestación de relaciones de dependencia e independencia en el campo mereológico ». Eikasía nº47. 
16 Une grande partie des malentendus concernant la phénoménologie sont de nature méréologique. 
17 Ne permettant plus, à partir de l’un de ces nouveaux morceaux – de ces grains de poussière – la reconstruction 
du tout du vase : la forme du tout a été effacée des parties (matérielles). 



293 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

Par ailleurs, remarquons que, tout morcelable qu’il soit (d’abord en parties formelles, 
puis en parties matérielles) le vase n’est pas un « tout catégoriel », mais bel et bien un «tout 
morcelable (verstückbares Ganze)» fait de morceaux non quelconques. De la même façon, le 
tout de la chaise est morcelable en « parties formelles », non arbitraires (le dos, les pieds, etc.) 
qui gardent la « forme » chaise ; mais elles ne sont pas pour autant des « rien que parties » 
(malgré le fait d’avoir toutes deux, en commun, le fait de ne pas être quelconques). À l’instar 
des « rien que parties » d’inspiration husserlienne, les parties formelles ne sont pas 
quelconques, mais à cette différence près que le non arbitraire des rien que parties est doublé 
du fait de ne jamais pouvoir constituer des touts, exister à part entière. Les parties formelles, 
toutes non arbitraires qu’elles soient, restent des morceaux et, par là même, sont des parties 
pouvant être des touts. 

 
Au fond, les parties formelles de Bueno sont bien plus proches des morceaux sur 

lesquels se fondent celles que Husserl appelait «formes d’unité sensible» (cf. les classiques 
exemples husserliens, déjà présents dans la Philosophie de l’arithmétique du genre « allée 
d’arbres»). Or il est extrêmement important de ne pas confondre l’unité d’une forme sensible 
avec l’unité de la Fundierung. Les unités sensibles constituent, entre autres, le terrain de la 
Gestalttheorie. Elles se «fondent» (au sens large de «fondation») sur des morceaux (des 
Stücke qui sont des «parties formelles», dans la terminologie de Bueno; les «parties 
matérielles» étant tout aussi bien des Stücke mais ne «fondant» et ne formant aucune Gestalt) 
alors que les unités de Fundierung (au sens strict de fondation) constituent justement le terrain 
d’étude des différentes ontologies matérielles et, partant (cf. Ideen III), de la phénoménologie 
transcendantale elle-même. Elles se fondent (ici au sens strict de Fundierung), quant à elles, 
sur des «rien que parties».  

 
Dans ce tout dernier cas, c’est comme si la non-quelconquité des rien que parties était 

doublée – disions-nous – d’une clause ontologique: pour «être» et «être ce qu’elles sont», il 
faut nécessairement que les rien que parties soient avec d’autres rien que parties, assemblées 
avec elles de façon non quelconques: selon des lois de genre et d’espèce (dans le registre de 
l’intentionnalité, en connivence avec l’eidétique), ou selon des concrescences schématiques 
(dans les registres proprement phénoménologiques). C’est là le fondement ultime – à double 
détente – de la variation eidétique. Ainsi, le caractère «non quelconque» de l’assemblage des 
unités de fondation (unités de concrescences dans lesquelles se réfléchissent les concrétudes 
comme rien que parties) est beaucoup plus fort qu’il ne l’est dans le cas des «parties 
formelles» «fondant» des unités sensibles (et dont les parties de la chaise pourraient être un 
exemple). 

 
À rigoureusement parler, «être partie absolument dépendante» ou «vraiment partie» 

ne peut pas correspondre au statut ontologique des parties de la chaise. Les rien que parties 
équivaudraient plutôt, pour un objet physique, à sa couleur concrète, à son extension 
concrète, à sa forme concrète, c'est-à-dire, à des «éléments» que l’on ne peut même pas 
morceler dans la mesure où ils n’ont, pour eux-mêmes, aucune consistance ontologique: 



294 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

jamais ne verra-t-on une couleur concrète toute seule (qui ne soit aussi étendue), ni ne verra-t-
on une étendue concrète (qui ne soit colorée). 

 
Si l’on se place à nouveau sur le terrain de la naïveté, ce que nous venons d’aborder 

nous mène à l’observation suivante: c’est comme si les éléments d’une classe méréologique 
étaient ontologiquement18 plus fondamentaux que les éléments d’une classe distributive et, 
corrélativement, comme si la classe méréologique elle-même se résorbait presque 
complètement dans ses «éléments» ou «parties», comme si elle n’était presque que ces 
parties, n’était donc que le tas de ces parties entassées de telle ou telle façon déterminée (donc 
pas n’importe comment), alors que, dans l’idée naïve d’ensemble, il y a comme une 
déhiscence de l’ensemble par rapport à ces éléments, déhiscence naïvement attestée ne serait-
ce que par la seule possibilité de l’ensemble vide. Qu’est-ce à dire ? En quoi la possibilité (ou 
l’impossibilité) de l’ensemble vide serait-elle révélatrice d’une certaine façon du 
phénoménologiser, usant (ou abusant) de la déhiscence phénoménologisante ? Voilà qui 
convoque au premier plan ce nouage entre ontologie formelle et théorie transcendantale de la 
méthode. Pour le dire autrement – et pour ne pas perdre de vue l’horizon de nos recherches, 
leur motivation ultime – il est faux que toutes les parties de l’ontologie formelle se valent 
d’un point de vue heuristique. 

 
§ 7. L’ensemble vide comme impossible méréologique. Le réductionnisme et les enjeux de 
la Fundierung (I) 

 
En effet, les différences entre la méréologie (du moins selon certaines versions) et la 

théorie des ensembles deviennent particulièrement prégnantes à la lumière de la 
problématique de l’ensemble vide, aspect théorique qui amène bien des désaccords de fond à 
refaire surface. Tout le problème vient du fait, intuitif (et axiomatiquement consigné), qu’une 
classe méréologique est nécessairement faite de parties. S’il n’y a pas de parties, il n’y a pas 
d’entité-«classe». Autrement dit, et pour l’exprimer de façon encore plus intuitive: il n’y a pas 
de «tas» sans «parties» entassées. Or cet aspect de la méréologie devient particulièrement 
prégnant quant à la question de la «classe vide», absurde comme «classe» du point de vue de 
la méréologie. Tout «tout» doit avoir des parties (car il se fonde comme tout dans ses parties). 
Le «tout» minimal est fait de parties qui ne sont plus elles-mêmes des touts, qui ne peuvent 
être que parties, et sont donc des parties absolument dépendantes. Ce «tout minimal» est, pour 
le dire ainsi, le tout le plus intense comme tout: sorte de rien que «tout» fort en concrétude, en 
intensité, fort de (n)’être «fait» (que) de rien que «parties».  

 

																																																								
18 Ce qui se clarifiera par la suite. En tout cas, on ne suit pas ici l’interprétation de G. Kalinowski. 

D’ailleurs, notre but n’est pas de fournir une interprétation fidèle de Lesniewski mais d’en montrer les possibles 
implications phénoménologiques, voire architectoniques. 



295 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

Récapitulons: pour les classes méréologiques, le réquisit de réduction – sans 
déhiscence abstraite19 – de tout «tout» à ses «parties», fait qu’une classe méréologique sans 
« parties » ne soit plus du tout une classe. Une classe méréologique sans éléments – un 
supposé équivalent de l’ensemble vide – est littéralement intenable: elle ne tient pas, elle 
implose, elle n’a pas d’assises sur lesquelles elle pourrait «faire» ou «former» un tout, «se 
rassembler» en ensemble de ses parties. Se rassembler selon le strict minimum de déhiscence 
qui assurerait sa relative «identité de tout», ce minimum d’excès, voire d’émergence ou de 
nouveauté, face à ses «parties», cela même que Husserl appelait «unité de fondation» ou 
«fondation unitaire». Si l’on se place à nouveau, et résolument, sur le terrain de la naïveté, 
c’est comme si l’entité naïve «ensemble» pouvait survivre, selon les présupposés naïfs (non 
complètement manifestes dans des axiomes) qui sont les siens, à une sorte de variation 
eidétique qui consisterait dans la suppression radicale de tous ses éléments, alors que l’entité 
naïve «tas» ne supporterait pas la radicalité d’une telle variation eidétique et disparaîtrait 
aussi – imploserait – avec la disparition de ses éléments. 

 
Il s’agit, en fait, et en écho au problème du réductionnisme, d’une fausse radicalité (et 

d’une variation faussement radicale 20 ). Gian-Carlo Rota en donne, dans le texte 
«Fundierung»21, un traitement splendide. Il a le mérite de voir le rapport profond entre le 
réductionnisme et une mécompréhension du concept husserlien de Fundierung. Selon nous, il 
touche formellement au fond de ce problème (qu’il faut avoir cerné formellement pour 
pouvoir vraiment en toucher le fond). Il y touche en l’abordant en termes méréologiques – 
même s’il ne parle, explicitement, que de Fundierung – et ce, justement, par opposition aux 
termes ensemblistes. Il s’exprime dans ces termes: 

 
«Le langage dépouillé de la théorie des ensembles, où les ensembles sont les uniques objets de discours 
permis et où l’inclusion et l’appartenance sont les uniques relations possibles entre les ensembles, a 
donné une arme aux réductionnistes» 22. 
 
La «vérité» du réductionnisme est en un sens le résultat d’une variation faussement 

radicale, résultat faussement concluant, et selon un dispositif d’englobement foncièrement 
non phénoménologique. La méréologie, sans être en elle-même phénoménologie, a le mérite 
de parer, au-dedans de sa formalisation, à ce genre de déhiscences abstraites, seules à même 
de préparer23 le champ pour ces variations faussement radicales. Évidement, on saute ici, 
d’une façon extrêmement problématique, d’un terrain à un autre. Ces passages ne sont bien 
																																																								
19 On ne peut pas encore complètement clarifier cet aspect bien qu’on l’ait avancé à plusieurs reprises. Nous 
faisons un pas de plus dans la précision des enjeux (pour la suite du texte et le concept que nous essayons d’y 
avancer) dans la note suivante. 
20 Nous projetons de consacrer, prochainement, un autre travail à l’étude de ces cas de fausses variations 
eidétiques, sautant pour ainsi dire, et de façon indue, des crans (méréologiques et architectoniques). 
21 Permettons-nous de faire encore une fois référence au fort intéressant article intitulé « Fundierung », repris 
dans Gian-Carlo Rota Phénoménologie discrète. Écrits sur les mathématiques, la science et le langage, Vol. VI. 
De la collection «Mémoires des Annales de phénoménologie», Association pour la promotion de la 
phénoménologie, Amiens 2005. 
22 Gian-Carlo Rota, p. 33, op. cit. 
23 Encore une fois la confirmation, par voie négative, de l’effectivité de la kinesthèse phénoménologisante. 



296 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

entendu pas à prendre au premier degré, un peu comme cela pourrait être le cas chez Alain 
Badiou, pour qui la théorie des ensembles – nous l’avons déjà évoqué, mais il n’est pas 
inutile, ici, de le rappeler – est l’onto-logie, à savoir, ce que la pensée peut dire – et penser – 
sur l’être en tant qu’être. Les opérateurs ensemblistes d’appartenance et d’inclusion sont 
responsables de l’achoppement des différences entre ce que Rota désigne par les termes de 
«fonction» et de «facticité». Cette fausse variation, faussement concluante, a donc partie liée 
et avec l’usage des opérateurs ensemblistes et avec l’ontologie implicite de l’attitude 
naturelle. Rota s’exprime dans ces termes: 

 
«La Fundierung est une relation logique primitive, irréductible à une quelconque relation plus simple, 
telle, par exemple, celle entre deux étants matériels. La confusion de la fonction avec la facticité dans 
une relation de Fundierung est un exemple de réductionnisme […]. La facticité est le support 
indépendant (selbstständig) qui obscurcit la fonction qu’elle fonde. Mais, si nous éliminons la facticité, 
la fonction aussi disparaîtra avec elle» 24 

 
Or l’élimination de la facticité qui entraine l’élimination de la fonction («contenue» 

dans la facticité), n’est possible que depuis une sorte de déhiscence abstraite, celle d’un 
phénoménologiser hors de ses gonds25. En effet, si l’on ose une ouverture vers ce qu’il en 
serait à dire, corrélativement, du point de vue de la théorie transcendantale de la méthode, et 
depuis l’autre bout, le bout proprement «architectonique»– au sens d’«architectonisant» – de 
ce que l’on a mis en place, dans les deux premières volets de cette «anatomie du faire 
méréologisant », comme kinesthèse phénoménologisante26, il est fort à parier que de telles 
variations faussement radicales ne soient possibles – dans leur faux-semblant de vérité, voire 
de radicalité– que depuis la «mauvaise» déhiscence – non «concrète» comme déhiscence – 
que procure le pseudo-levier des termes ensemblistes27. Cette déhiscence non «concrète» 
comme déhiscence est ce qui constitue, pour parler comme Fink, l’« anonymat 
phénoménologisant» corrélatif – par kinesthèse phénoménologisante – de cette fausse 
variation. Ce n’est qu’une déhiscence non phénoménologique, voire désincarnée, qui, à 
l’autre bout de la kinesthèse phénoménologisante (du côté de son antécédent28), en procure 
justement (du côté de son conséquent29) l’aisance, l’aisance de sa mise en place comme (la) 
variation apparemment (la plus) radicale.  

 
Si l’on revient à la question de la classe vide pour y oser une autre ouverture, 

remarquons que si le vide est encore à penser en méréologie, il ne pourra plus l’être sous 
l’espèce de l’ensemble vide. Peut-être que les rapports proprement phénoménologiques que 

																																																								
24 Rota, op. cit., pp. 30-31. 
25 On peut consulter sur ce point notre travail «Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en 
suspens», art. cit., notamment le point III, pp. 292-295. 
26 On peut aussi consulter «Concrétudes en concrescences», art. cit., notamment les pp. 15-17. 
27 Rappelons ce passage de Husserl, au tout début de la 3ème Recherche Logique, auquel nous faisons, ici, une 
référence implicite, avec le terme de « levier (Hebel) » : « Nous ne devons pas laisser sans examen les concepts 
difficiles avec lesquels nous opérons dans la recherche d’une élucidation de la connaissance et qui doivent dans 
cette recherche nous servir en quelque sorte de levier [nous soulignons]» (Hua XIX/1, 228). 
28 Celui de la phénoménologisation.  
29 Celui de la phénoménalisation. 



297 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

Rota appelait de ses vœux30 impliquent (selon cette implication sui generis entre antécédent et 
conséquent propre de la kinesthèse phénoménologisante), comme on le verra par la suite, une 
autre comparution du rien, non pas intra-méréologique (ce qui semble impossible par les 
raisons escomptées), i.e. dans le tout concret, mais para-méréologique, auprès de celui-ci – 
Dabei dirait Fink – selon ce que l’on a suggéré être une «bonne» déhiscence ou une 
déhiscence tenable, « concrète » comme déhiscence31 et conséquente, c'est-à-dire, résistant à 
l’indétermination du champ des concrétudes en concrescence.  

 
Or il y a fort à parier que cette «concrétion» de la déhiscence concrète ne sera 

justement plus concrète au sens premier de concrétion, celui de la théorie transcendantale des 
éléments (le conséquent de la kinesthèse phénoménologisante) mais au sens, second, de la 
théorie transcendantale de la méthode (correspondant à l’antécédent la kinesthèse 
phénoménologisante). Ainsi, quand on parle de déhiscence « concrète », ces guillemets sont 
plutôt des guillemets architectoniques (et pas proprement phénoménologiques ou 
transcendantaux). Au fond, ce «rien» epi- ou para-méréologique, n’est que le Dabeisein, l’être 
auprès de la «para-concrescence» propre du «moi phénoménologisant». Méréologiquement 
parlant, il s’agit de cette étrange «partie» qu’est l’à-part phénoménologisant. Étrange partie 
qui fait concrescence au 2nd degré à force de s’en exempter au 1er. Tout est donc, sans doute, 
dans la façon de s’en exempter. Nous reviendrons sur ce point, en guise de conclusion, dans le 
tout dernier paragraphe. Essayons, à présent, d’extraire d’autres conséquences du tour de 
																																																								
30 Cf. Le texte cité au tout début de notre travail, et avec lequel s’achevaient les préliminaires. 
31 On s’est assez longuement étendu sur cette question dans « Anatomía del quehacer mereologizante (II). El 
papel de los todos categoriales en la manifestación de relaciones de dependencia e independencia en el campo 
mereológico ». Eikasía nº47. La note 12 de cet article montrait un certain embarras devant cette question difficile 
qu’est celle du statut méréologique du moi phénoménologisant. Quel est le rapport entre le moi 
phénoménologisant et la vie transcendantale ? Quel est le statut méréologique de la Spaltung 
phénoménologisante dans sa différence avec les différences internes aux concrescences transcendantales et, au 
premier chef, avec celle de l’Abgrund des Sinnes entre la vie constituante et le constitué dont nous parle Husserl 
dans Ideen I ? Dans le 2nd volet de cette étude, on avait insinué une sorte de position intermédiaire entre, d’une 
part les rapports que G. Bueno appelle « diamériques », et de l’autre ceux qu’il nomme « métamériques ». 
Puisque le texte était écrit en espagnol, on reprend, en reformulant, une partie de cette note 12, considérant 
qu’elle peut être pertinente pour les développements qui suivent : quant à cette différence entre 
phénoménologiser et vie transcendantale – autour de la Spaltung phénoménlogisant, qui n’est pas à confondre 
avec l’Abgrund des Sinnes – on y avançait qu’il ne s’agissait ni d’une différence diamérique, ni d’une différence 
métamérique. Il s’agirait plutôt – disait on – d’une différence en imminence de devenir métamérique – sans pour 
autant cesser dans sa « vertu » diamérique – amenant de cette sorte (justement de par cette imminence) les lois 
de corrélation entre subjectivité constituante et monde constitué à leur manifestation. Quant à cette dernière 
corrélation, le rapport entre parties qui s’y joue est, néanmoins, nettement diamérique.  Ainsi, sont enveloppés en 
elle les « différents genres de matérialité » – pour reprendre les termes de G. Bueno – inséparables et 
irréductibles, donc, dans un rapport de concrescence (nuance d’inséparabilité) qui n’est pas fusion ni confusion 
(nuance d’irréductibilité). Il est propre à l’attitude naturelle de brouiller ce diamérisme (à la faveur de rapport 
métamériques entre parties), tout comme le propre de la phénoménologie postérieure à Husserl aura été d’y 
chercher des rapports que Brentano nommait de « dépendance unidirectionnelle » ou « unilatérale ». Merleau-
Ponty et M. Henry représentent des cas, certes opposés, de ce même forçage. Chez Merleau-Ponty, la rupture de 
la diaméricité se fait depuis la partie « monde », alors que chez M. Henry elle se fait depuis la partie 
« subjectivité transcendantale ». Dans les deux cas, l’imminence de métaméricité propre au Dabeisein 
phénoménologisant est transcendantalement noyauté : par la Vie, chez Henry, par le Monde, chez Merleau-
Ponty (et par la méontique de l’esprit absolu chez Fink : la différence du phénoménologiser d’avec la méontique 
du transcendantal étant, a limine, transcendentalement résorbée ; par exemple dans le mouvement de l’Histoire 
transcendantale). 



298 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

force accompli depuis la formalisation de l’intuition méréologique (la vague intuition des rien 
que parties qui gît à la base de toute axiomatisation méréologique).  

 
§ 8. La préséance méréologique de la pluralité. Le réductionnisme et les enjeux de la 
Fundierung (II) 

 
Notons que, au-delà de l’impossibilité d’une classe méréologique vide, ces touts 

basiques que S. Lesniewski appelait des tas (en franche polémique, comme nous savons, avec 
les ensembles de la théorie des ensembles) ne peuvent pas non plus, en toute rigueur, contenir 
une seule partie si cette partie est une rien que partie (tout comme les emboîtements à l’infini 
sont impossibles). Le tas vide (i.e. l’équivalent méréologique de l’ensemble vide) est certes – 
avait-on dit – un non-sens, car il ne peut y avoir de fondation sans parties au fondement ou 
fundierende (ce que, en un sens, promeut ou prétend ou statue l’ensemble vide). Mais il est 
tout aussi absurde – méréologiquement, s’entend – de supposer un tout qui ne contiendrait 
qu’une seule partie : si ledit tout ne contient qu’une partie, alors cette partie serait déjà, à elle 
seule, le tout en question, elle ne serait donc pas, en aucun cas, une rien que partie, et il n’y 
aurait pas besoin de multiplier de façon inféconde les écarts (entre tout et partie au singulier) 
et les entités32. Une classe méréologique faite d’un seul élément serait cet élément lui-même. 
Toute supposée déhiscence de la classe par rapport à l’élément imploserait complètement sur 
l’élément dont elle est le «tas»: le tas se réduirait à l’élément, se confondrait avec l’élément. 
C’est dans ce sens que Husserl, faisant la différence entre vérités a priori synthétiques et 
vérités a priori analytiques, cite, au rang de ces dernières, des «généralités analytiques pures» 
telles que: «un tout ne peut exister sans parties» (Hua XIX/1, 257).  

 
Ce que Husserl tente d’emblée d’éviter, axiomatiquement, est justement la possibilité 

d’un tout radicalement indécomposable en parties, donc radicalement non analysable, au fond 
absolument indétectable eidétiquement et schématiquement (peut-être à l’instar de ce que 
Richir appelle parfois ce «trou noir», matrice symbolique de l’implosion du 
phénoménologique). Cependant, la formulation négative qu’en donne Husserl («un tout ne 
peut exister sans parties») peut évidement aussi être comprise comme contenant un corollaire 
et sur l’inexistence de l’ensemble vide si l’on prend «ensemble» au sens méréologique de 
«tout», et sur l’inexistence d’un supposé tout fait «d’une seule» partie. Il y a donc, 
implicitement, et quant aux (concrétudes comme) rien que parties, une exigence de pluralité33 
déjà présente dans la formalisation méréologique. Seule la pluralité permet la fondation. C’est 
dire à quel point le concept phénoménologique de Fundierung introduit une vraie révolution 
conceptuelle par rapport à toute fondation métaphysique. 

																																																								
32 Encore une fois: les emboîtements à l’infini, matrice des paradoxes ensemblistes, sont axiomatiquement et 
«définitionnellement» court-circuités en méréologie, et ce d’une façon bien plus radicale qu’ils ne le sont au sein 
de la théorie des types de Russell.  
33 Cf. le point 3.3. de notre «Concrétudes en concrescences» art. cit. intitulé «Pluralité des concrétudes et mise 
entre parenthèses de la version méréologique de l’Idéal Transcendantal», pp. 21-24. Voir aussi le point I. de 
«Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens», art. cit. intitulé «Sur le dessein de la 
réduction méréologique et les concrétudes phénoménologiques comme rien que parties», pp. 284-286. 



299 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

 
En effet, ce n’est qu’à la faveur d’une coalescence entre (deux ou) plusieurs parties (au 

sens strict) qu’un tout peut être fondé34. Ce n’est donc qu’à la faveur d’une concrescence entre 
(deux ou) plusieurs parties qu’il y a lieu de parler d’un écart concret (mais non concrescent35) 
entre le «tout» de la concrescence (formalisant tant bien que mal les corrélations de 
concrescence transcendantale en phénoménologie) et ses «rien que parties» (elles-mêmes en 
écart de concrescence entre elles). Tout autre écart non concrescent avec les parties en 
concrescence, n’est pas un vrai écart (non concrescent) dans l’écart (de concrescence) mais un 
écart (certes non concrescent) abstrait, un écart (certes non schématique36) qui sort des gonds 
de tout schématisme et, partant, de toute vraie vivacité phénoménologique. 

  
Ce sont là, mutatis mutandis, et pour revenir au terrain formel, le genre d’écarts 

abstraits entre touts et parties qui sont bel et bien en jeu dans les rapports d’inclusion de sous-
ensembles dans d’autres ensembles et d’appartenance d’éléments dans un ensemble. C’est à 
cette déhiscence abstraite que l’on donne libre cours (avec les résultats catastrophiques que 
l’on connaît) dès lors que l’on admet qu’un ensemble peut être «identifié» comme ensemble 
même à ne contenir qu’un seul élément (ou même aucun, dans le cas de l’ensemble vide). Ce 
sont là les cas de figure que Lesniewski, dans le génie logique qui fut le sien, dénoncera toute 
sa vie durant, essayant de démasquer les intuitions de fond à la base de la théorie des 
ensembles. Ces intuitions se révèlent être à la source des paradoxes ensemblistes que l’on 
connaît. 

 
Récapitulons l’apport de Lesniewski et de la méréologie afin de préparer d’autres pas, 

désormais promis à d’ultérieurs travaux. Introduire une théorie des types (Russell) ou bien 
l’axiome de choix (dans l’axiomatisation de Zermelo-Fraenkel) ne fait que négliger le fond du 
problème, le génie de Lesniewski ayant été de ne pas penser touts et parties comme éléments 
indépendants 37  et identifiables par eux-mêmes (comme c’est le cas pour «ensemble 
(d’éléments et/ou sous-ensembles)», ou pour «éléments (d’un ensemble)»), mais justement 
comme «éléments» inter-dépendants (i.e. comme rien que parties et touts – ou «tas» – fondés 
rien que sur leurs (rien que) parties, ne se tenant que de la concrescence de leurs rien que 
parties). Autrement dit, le génie de Lesniewski fut de placer l’identification et l’entité des 
classes dites « méréologiques» sous réserve de concrescence. C’est justement cette réserve 
qui coupait court, d’emblée, à toute méta-méréologie et, partant, à toute supposée version 
méréologique – en fait radiée d’avance – des paradoxes ensemblistes. La méréologie réduit 
les opérateurs méta-mathématiques à l’origine de ces paradoxes, mais tout aussi bien au 
service des solutions de rustine que l’on connaît. 
																																																								
34 Renvoyons encore une fois à Gian-Carlo Rota et au fort intéressant article intitulé «Fundierung», traduit par 
Albino Lanciani, et repris dans Phénoménologie discrète. Écrits sur les mathématiques, la science et le langage, 
Vol. VI. des Mémoires des Annales de phénoménologie, 2005. 
35  Sans quoi le phénoménologiser viendrait s’écraser, s’abîmer dans la phénoménalisation. La Spaltung 
phénoménologisante, avions-nous dit dans une note précédente, se trouverait «transcendentalement noyautée». 
36 Non schématique et «an-harmonique», pour reprendre les termes de Richir. Cf. Variations sur le sublime et le 
soi, J. Millon, Grenoble, 2010.  
37 Si ce n’est, justement, dans des cas de figure dérivés, comme celui des «touts catégoriels». 



300 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

 
§ 9. Ouvertures sur la théorie de la réduction phénoménologique : déhiscence concrète et 
déhiscence abstraite 
 

Arrivés à ce point, et afin de montrer les possibles prolongements suggérés par ces 
lignes, il convient de délimiter encore mieux notre problématique. Il est extrêmement 
important de s’aviser de la chose suivante, qui n’est pas sans rapport avec l’influence de 
l’ontologie formelle au sein de l’acte de réduction, et que l’effectivité du contremouvement 
phénoménologisant sur la phénoménalisation montre à suffisance: la réduction ne peut 
absolument pas être «réduite» à un simple acte d’attention réflexive38. L’essentiel de la 
réduction n’est absolument pas là ; sans quoi la phénoménologie se confondrait avec la 
psychologie intentionnelle 39 . L’essentiel de la réduction est bien plus dans la portée 
phénoménalisante (conséquent de la kinesthèse phénoménologisante) du phénoménologiser 
(antécédent de la kinesthèse phénoménologisante). C’est ainsi, moyennant certains trajets 
phénoménologisants (objets de la théorie transcendantale de la méthode), qu’un certain champ 
d’analyse, fait de concrétudes en concrescences plus ou moins réveillées et intensifiées, est 
pré-paré à l’analyse; analyse en quoi consiste la théorie transcendantale des éléments. 

  
Ce n’est qu’alors, une fois le champ préparé de façon plus ou moins réussie (selon 

l’opportunité des trajets phénoménologisants), qu’il s’agira de «viser», par une attention plus 
ou moins flottante, les concrétudes en concrescences, et qu’il faudra s’essayer à les exprimer. 
Or, encore une fois, la problématique qui est ici la nôtre, n’est pas encore celle de 
l’expression, mais bien plus celle du rapport entre une certaine façon du contremouvement 
phénoménologisant et la phénoménalisation qui en résulte, et à partir de laquelle, par après, et 
seulement par après, il y a lieu de se poser la question de l’expression juste et, 
éventuellement, de faire appel à une certaine problématique du Malin Génie. Il s’agit pour 
nous de voir qu’est ce qui, dans le contremouvement phénoménologisant, peut provoquer que 
l’on ait affaire à un champ phénoménologique plus ou moins vivifié et foisonnant, ou figé et 
perdu pour une plus ou moins grande part. Le problème de l’expression, certes en rapport 
avec cette question de la pré-paration du champ d’analyse (par contre-mouvement 

																																																								
38 Le contremouvement phénoménologisant n’a rien d’un quelconque « rayon (intentionnel) de l’attention ». Il 
ne vise absolument pas les concrétudes au 1er degré. Le phénoménologiser n’est tout simplement pas un 
mouvement direct de constitution. C’est, bien plus profondément, une reprise de la déhiscence (laissée au sein de 
la vie transcendantale par le moment du sublime) de façon à créer, au premier degré, des appels d’air qui, au 
second degré, bousculent les concrétudes, soit dans le sens de la concrescence (insistant sur le caractère de «rien 
que parties» des concrétudes), soit dans le sens de leur fixation et position (insistant sur un faux caractère 
d’éléments uns).   
39 En effet, à notre sens, ce qui marque le plus profondément la différence, est, justement, à cerner dans 
l’effectivité phénoménalisation de ce contremouvement phénoménologisant. Il n’y a rien de semblable en 
psychologie intentionnelle. L’essentiel de la non assimilation de la phénoménologie à une psychologie 
intentionnelle n’est pas à chercher dans un quelconque dépassement de l’intentionnalité. Cette toute dernière 
chose est une conséquence de celle que l’on vient d’évoquer. 



301 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

phénoménologisant40), a trait aux concrétudes de la théorie transcendantale des éléments, 
c'est-à-dire, au conséquent de la kinesthèse phénoménologisante. Or, avant cela, il s’agit de 
cerner l’influence que le contremouvement phénoménologisant (l’antécédent de ladite 
kinesthèse) peut éventuellement avoir sur ces concrétudes, tout en s’avisant du fait que ce 
contremouvement phénoménologisant ne cherche pas, de prime abord, à les dire ou les 
exprimer. Le contremouvement phénoménologisant ne sait pas ce «contre quoi» et «en vue de 
quoi» il amorce son contremouvement41. Encore une fois, le problème et de l’attention (sur les 
parties du vécu transcendantal) et de l’expression, se pose après le problème de la 
«corrélation» proprement phénoménologisante entre un contremouvement phénoménologisant 
et la phénoménalisation qui en résulte42. Il s’agit, à proprement parler, du terrain de la 
kinesthèse phénoménologisante.  

 
Sur ce terrain il peut aussi y avoir intervention du Malin Génie, bien qu’elle soit d’un 

genre quelque peu différent. C’est bien ce que nous avons essayé d’analyser ailleurs43. Nous 
avions, à l’aide de certains passages de Ideen I sur la modification de neutralité, avancé 
l’hypothèse d’une prise en main, par le Malin Génie, de la kinesthèse phénoménologisante 
elle-même. La tromperie n’en était donc plus du côté de la justesse de l’expression, mais 
aussi, et en connivence avec la délimitation problématique qui nous occupe, dans le 
phénoménologiser lui-même. Tromperie induite par une kinesthèse phénoménologisante 
sortie hors de ses gonds mais, sous couvert d’anonymat phénoménologisant, inaperçue 
comme telle et même paraissant «bonne», féconde en supposées phénoménalisations. La 
tromperie porterait alors non pas sur la justesse de l’expression, mais, bien avant, sur une 
fausse et présumée fécondité (en concrétudes) d’un phénoménologiser en réalité hors de ses 
gonds (et induisant des fausses concrescences). Le résultat d’un tel phénoménologiser n’est 
pas une expression menteuse mais une réification des concrétudes et un dessèchement de leur 
concrescence. Résultat qui est le versant négatif de l’effectivité de la kinesthèse 

																																																								
40 L’analyse détaillée de cette préparation constitue l’essentiel du 2nd volet de ce travail : “Anatomía del quehacer 
mereologizante (II). El papel de los todos categoriales en la manifestación de relaciones de dependencia e 
independencia en el campo mereológico”. Eikasía nº47. 
41 Ce que, dans notre travail «Concrescences en souffrance et méréologie de la mise en suspens. Sur les 
implications contre-ontologiques de la réduction méréologique» Eikasia nº49, 2013 on avait longuement 
examiné sous une forme quelque peu différente : la réduction, engagée dans son contremouvement, ne sait pas 
où elle place les parenthèses (par conséquent, on n’est absolument pas d’accord avec l’aporie que prétend 
déceler C. Romano quant à la mise entre parenthèses, et qui mettrait à mal, selon lui, la phénoménologie ou, du 
moins, la réduction transcendantale). Il y a hyperbole (pour nous, la nuance de réflexivité de l’hyperbole est plus 
importante et fondamentale que la nuance d’exagération) de la mise entre parenthèses: mise entre parenthèses de 
la mise entre parenthèses en vue de la mise entre parenthèse, suspension de la suspension (en vue d’une 
suspension plus profonde) : c’est ainsi que se font espace les concrescences dans leur autonomie (par rapport à 
nos rythmes et échelle propre), et c’est ainsi qu’il y a lieu de penser des concrescences au-delà de notre finitude 
phénoménologisante (et, partant, phénoménalisante), à savoir, des – disait-on dans ce travail – « concrescences 
en souffrance ». 
42 On a longuement traité de cette question dans notre travail «Concrescences en souffrance et méréologie de la 
mise en suspens», Eikasia nº49, 2013. 
43 Dans nos travaux “Arquitectónica y concrescencia. Prolegómenos a una aproximación mereológica de la 
arquitectónica fenomenológica ” (paru en 2012 dans les Investigaciones Fenomenológicas) et “La idea de 
concrescencia hiperbólica. Una aproximación intuitiva”, Eikasia nº47, 2013, notamment dans le §6 intitulé 
“Parecencia del Genio Maligno”. 



302 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

phénoménologisante, mais qui ne fait que confirmer, fût-ce par la négative, cette effectivité. 
Phénoménologiser de telle ou telle façon est, somme toute, lourd de conséquences. C’est bien 
pourquoi une théorie transcendantale de la méthode (tirant au clair l’anonymat 
phénoménologisant) a toute sa pertinence; et ce bien que, par ailleurs (mais c’est là un tout 
autre problème) cette théorie transcendantale de la méthode ne soit pas faite de préceptes a 
priori garantissant en quoi que ce soit de toucher aux concrétudes. 

 
Il y a tout de même lieu de comprendre formellement ce qu’est une erreur 

phénoménologisante, une erreur dans l’antécédent de la kinesthèse phénoménologisante. En 
effet, le conséquent de ladite kinesthèse n’en est jamais épargné : un « mauvais » usage de 
l’écart phénoménologisant ne reste jamais sans conséquences dans la « phénoménalisation ». 
L’astuce du Malin Génie est d’induire une impression de fécondité (quant aux supposées 
concrescences amenées par un supposé phénoménologiser). Fausse fécondité. C’est là, par 
exemple, mutatis mutandis, le fait de certains délires de toute-puissance44. Bien entendu, toute 
erreur phénoménologisante n’est pas «directement» le fait du Malin Génie ou, pour le dire 
autrement, ne découle pas de son actualisation, ce qui correspond au cas, bien particulier, des 
dérèglements psycho-pathologiques. 

 
Ainsi, et laissant de côté la problématique du Malin Génie (bien qu’elle ait ici, aussi, 

toute sa pertinence), notons que, dans une analyse concrète, il s’agit de se tenir à un 
phénoménologiser qui, de son contremouvement, réveille, dans chaque concrétude, toute sorte 
de rapports de concrescence. Il s’agit, au fond, d’un phénoménologiser qui, de son 
contremouvement, suspend les concrétudes à leur non-être de rien que parties. C’est ainsi, 
depuis la précarité ontologique de leur rien que parties, que les composantes du vécu 
transcendentalement réduit voient leur concrescence intensifiée. Ainsi, par exemple, la 
composante noématique «horizon» est vraiment horizon (donc fungierend comme horizon) 
quand elle n’est plus visée et pensée comme «contenant», comme élément plus « grand » 
ou « large » que les éléments qu’il contient, mais justement, à même d’autres rien que parties 
noématiques, comme un « ensemble » d’implications intentionnelles par où (et vers où) les 
concrétudes, en concrescence avec d’autres concrétudes, se tiennent (et se font). Même chose 
pour les horizons temporels, qui doivent être pensés comme rien que parties à même le 
présent vivant, et à même les protentions et rétentions (comme, elles aussi, des rien que 
parties): tous ces «éléments» sont ce qu’ils sont à être en concrescence, et ce depuis une 
précarité ontologique qui revire en intensité phénoménologique. Ils n’ont donc pas à être 
pensés comme des éléments assurés d’un minimum ontologique et s’ajoutant les uns aux 
autres pour former un conglomérat ou un agrégat. C’est comme «rien que parties» qu’il faut 
désormais penser les éléments de la théorie transcendantale des éléments. Ainsi, dans un vécu 
intentionnel quelconque, il faudra penser la façon concrète dont le rien que partie «sensation» 
ou «hylè sensible» contribue, depuis sa précarité ontologique, et quelque paradoxal que cela 

																																																								
44 Cf. les analyses de Marc Richir sur l’affectivité du tyran dans La contingence du despote, d’imminente 
parution en espagnol : Cf. Marc Richir, La contingencia del déspota,Brumaria (www.brumaria,net) notamment 
le chapitre XI. 



303 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

puisse paraître, à la concrétion du tout du vécu. La concrétion spécifiquement 
phénoménologique du vécu tient au fait de ne tenir que de rien(s). Il n’y va pas d’une 
concrétion faite d’une sommation de minima ontologiques. L’agrégat ne fait pas concrétion au 
sens spécifiquement phénoménologique mais, justement, la défait. Le tout du vécu 
transcendentalement réduit amène une réduction de ses parties à leur non être de rien que 
parties. Et, corrélativement, ce tout en devient, justement, tout concret au sens strict : 
strictement fondé de ces rien que parties. 

 
Ce texte s’est limité ne serait-ce qu’à poser la question de l’influence du 

phénoménologiser sur la phénoménalisation (ou non-phénoménalisation et donc fermeture et 
fixation) des éléments de la théorie transcendantale des éléments, et à avancer, du côté de la 
théorie transcendantale de la méthode, certains éléments de réponse. Nous avons, de façon 
quelque peu opératoire, eu recours à une différence qui s’est avérée structurante pour notre 
texte, et dont nous voudrions, pour conclure, poursuivre l’explicitation : il s’agit de la 
différence, interne à la théorie transcendantale de la méthode, entre une « bonne » et une 
« mauvaise » déhiscence, pourtant impossibles à préciser a priori car, pour reprendre des 
concepts brièvement explicités au tout début de ce travail, l’antécédent de la kinesthèse 
phénoménologisante devra toujours attendre, pour juger de sa justesse, les effets induits dans 
son conséquent. C’est en cela qu’il ne peut pas y avoir de théorie transcendantale de la 
méthode a priori. La distinction que nous avons osée entre déhiscence «abstraite» et 
déhiscence «concrète» est en strict rapport avec le concept de fondation, sur lequel nous nous 
sommes attardé, mais aussi sur le traitement epiméréologique du phénoménologiser, et du 
concept de «spectre phénoménologisant», dont ce travail est un préambule. 

 
Soulignons que la seule déhiscence tenable est celle qui s’appuie sur la concrescence. 

Or reste à clarifier ce que peut signifier que «s’appuyer en contremouvement sur » (ou, plutôt, 
« appuyer un contremouvement»)? Toute autre déhiscence est désincarnée; or ce problème 
appartient au volet de la «théorie transcendantale de la méthode» et n’est donc pas à 
confondre avec la question qui était ici en jeu, propre de la théorie transcendantale des 
éléments, et qui fut celle du concept méréologique de fondation et sa foncière incompatibilité 
avec les présupposés de la théorie des ensembles. 

 
Néanmoins, bien que ces deux dimensions problématiques appartiennent à des volets 

différents, situés sur des vecteurs distincts, elles paraissent presque confondues, apparaissant 
parfois comme superposées. C’est dire à quel point des cellules architectoniques minimales 
sont au plus profond de la petite monnaie phénoménologique. Nul ne saurait s’en étonner dès 
lors que l’on prend pleine conscience du caractère intrinsèquement composite de la 
«phénoménalisation» ou, si l’on veut, du phénomène comme réduit à sa 
«phénoménalisation»: la concrescence comme résultat en est (le conséquent de la kinesthèse 
phénoménologisante), mais aussi le pur écart phénoménologisant (l’antécédent de la 
kinesthèse phénoménologisante). Or, du côté de ce dernier, il y a toujours une frange de 
« phénoménologisation » anonyme (de l’ordre de l’anonymat phénoménologisant, à ne pas 



304 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
 
 

Méréologie et théorie des ensembles: quel levier phénoménologisant? | Pablo Posada Varela 
 
 

	

	

confondre – surtout pas ici, ce qui serait catastrophique – avec l’anonymat transcendantal45). 
Évidement, c’est le concept d’anonymat phénoménologisant, mis en place par Fink dans sa 
VIème Méditation Cartésienne, qui fait du phénoménologiser bien plus qu’une simple 
scientifisation (ce n’est là qu’un aspect du phénoménologiser, celui de ladite 
« Verwissenschaftlichung ») et bien plus qu’une mise en architectonique explicite. Le 
phénoménologiser a, en un sens, partie liée avec (et dans) la phénoménalisation comme 
phénoménologiser anonyme, ce qui – mais c’est là une autre question qu’il faudra aborder 
ailleurs – pose à nouveaux frais la question, que le génie de Frank Pierobon a su soulever, 
d’une effectivité anonyme de la Vorzeichnung architectonique. 

	

																																																								
45 Marc Richir semble confondre les deux genres d’anonymat; il est pourtant à se demander – comme le suggère 
Sacha Carlson – si cette confusion n’est pas la conséquence d’un pari initial d’origine fichtéenne (et, en cela, 
anti-husserlien) qui est celui d’assimiler sciemment phénoménologisation et phénoménalisation, faisant passer, 
dans les niveaux architectoniques les plus profonds, la théorie transcendantale de la méthode dans la théorie 
transcendantale des éléments.	




