ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Tracages, forcages, revirements. D’un usage architectonique
de la méréologie

Pablo Posada Varela. Université Paris IV-Sorbonne /Bergische Universitat
Wuppertal

Sommaire

§1. La pertinence architectonique de la méréologie

§ 2. La réduction méréologique comme réduction aux rien que parties

§ 3. La réduction méréologique comme remise en jeu de la Fundierung

§ 4. Contrebalancement des concrétudes et revirement de la concrescence

§ 3. Pluralité des concrétudes et des concrescences. Phénoménologie et ontologie (I)

§ 6. L’in-en-visageabilité des concrétudes. Phénoménologie et ontologie (I1I)

§ 7. L’architectonique ou [’art du levier : exacerbation de [’erreur et provocation du
revirement

§1. La pertinence architectonique de la méréologie

Nul ne saurait nier a quel point le concept de «concrétude» constitue une pierre de
touche fondamentale pour la phénoménologie. Néanmoins d’aucuns trouveront pour le moins
surprenant, si ce n’est absurde, de se rapporter a 1’endroit textuel ou le sens du «concret» est
le plus explicitement traité, a savoir, la Troisieme Recherche Logique. Nous soutenons
pourtant que, utilisée de fagon massivement opératoire, elle est présente tout au long de
I’ceuvre de Husserl, et traverse plusieurs themes, du microscopique de la synthése passive ou
de la conscience du temps, au macroscopique de la téléologie et de 1I’Histoire : c’est 1a notre
conviction. Mais de quelle fagon est-elle présente ?

Contre les tentatives «ontologiques» d’interprétation (et usage) de la méréologie, nous
essayerons, pour notre part, de modifier certains points de cette approche et de I’étendre a la
problématique de la réduction en général, et partant, d’étendre aussi la méréologie a la
problématique de I’architectonique (en un bien modeste écho aux puissantes recherches sur
I’architectonique kantienne et sur le sens de 1’architectonique en général menées par Frank
Pierobon). Exprimons nous en écho a une distinction kantienne mobilisée par Fink lors de sa
Sixieme Meéditation Cartésienne : si la question de la «concrétude» se tient sur le plan de la
«théorie transcendantale des élémentsy, celle de la réduction et de 1’époche en général, sous
les diverses formes qu’elle peut revétir, releve d’une «théorie transcendantale de la méthode».

413

SEPTIEMBRE
2016



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

En effet, il est besoin de poser, en tout premier lieu, la question du statut phénoménologique
de la méréologie.

Voila I’essentiel de notre pari herméneutique : la théorie des touts et des parties sera
désormais interprétée non pas comme appartenant seulement (et méme principalement) a la
théorie transcendantale des éléments (sous la forme de 1’ontologie formelle) mais comme une
partie de la théorie transcendantale de la méthode (une sorte de spécification de
’architectonique, une modalité du faire phénoménologisant). On se situe ainsi a I’écart, du
moins quant a la portée «ontologique» de la méréologie, de tout le débat réalisme-idéalisme
ayant trait a la théorie des touts et des parties. En effet, on situera la méréologie dans un tout
autre registre, non pas ontologique (ou méme phénoménologique) mais bel et bien
architectonique.

Pour mieux cerner le nouveau statut que 1’on entend attribuer a la méréologie, venons
en brievement a la spécificité de I’architectonique, et notamment dans son rapport au
phénoménologique.

L’architectonique — ceci est capital — se détourne d’emblée de toute vocation
archétypale, voire représentationnelle, aussi humble qu’elle soit ; elle ne cherche pas a copier
les choses, flit-ce sous la forme d’un schéma global, d’une esquisse, mais a tracer, a un
deuxieme degré, ses propres distinctions, renoncant d’emblée a les calquer au premier degré
sur celles des choses. Elle affiche pourtant une prétention sachlich, mais a ceci pres qu’elle
est comme déplacée d’un cran : elle prétend non pas représenter les choses mais avoir osé les
distinctions architectoniques qui révelent le mieux les distinctions phénoménologiques des
choses : elle tient ferme des tragages dans la masse des phénomenes qu’elle estime féconds,
révélateurs. Le rapport de la méréologie aux phénoménes est, formellement, semblable au
rapport que I’architectonique entretient avec le champ phénoménologique. Dans les deux cas,
il ne s’agit pas d’un rapport d’isomorphie avec le phénoménologique, mais d’un autre genre
de rapport, que nous essayerons d’expliciter, et qui, comme on le verra, est analogue a celui
qu’un levier entretien avec ce sur quoi il s’applique. En tout cas, nous soutenons que la
méréologie est, de prime abord, a vocation architectonique, qu’elle en constitue, disons, I’une
des possibles spécifications en langue «philosophique» au sens large' du terme.

C’est dans le cadre de I’introduction a la troisiéme des Recherches Logiques que
Husserl butte, encore une fois, sur le probléme du zigzag phénoménologique concernant
I’explicitation de certaines catégories formelles, dont celles de «tout» et de «partiex.
Reconnaissant I’exigence d’explicitation phénoménologique de tout concept, et faisant par la
référence au chapitre final des Prolégomeénes, ou ces catégories formelles ont été, désormais,
massivement utilisées, il s’en explique ainsi :

' Sens qui inclut la possibilité de faire une axiomatique de la logique méréologique telle 1’a entreprise Stanislaw
Lesniewski et d’autres par la suite.

414

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

«Nous ne devons pas laisser sans examen les concepts difficiles avec lesquels nous opérons dans la
recherche d’une élucidation de la connaissance et qui doivent dans cette recherche nous servir en
quelque sorte de levier [nous soulignons]» (Hua XIX/1, 228).

En effet, le concept de «partie», ainsi que celui de «tout», ne sont pas a proprement
parler «phénoménologiques» mais servent de leviers pour mettre en lumiére des concrétudes
phénoménologiques. C’est en cela que, a notre avis, la méréologie est & ranger parmi les
aspects de la théorie transcendantale de la méthode — dont I’architectonique elle-méme, c'est-
a-dire, I’architectonique «macroscopique» comme «structure» en registres de la théorie
transcendantale des éléments.

Les touts et les parties ne sont donc pas dans les choses mémes. Ils en révelent, a la
facon de leviers, la Sachlichkeit, leur concrétude. Expliciter la facon dont les concepts de
«tout» et de «partie» doivent «servir en quelque sorte de levier» serait une tache de la théorie
transcendantale de la méthode. La théorie transcendantale de la méthode explicite un «savoir
faire» méthodique, réductif, toujours déja a I’ceuvre”. Pré-savoir d’une pratique qui engage
des concepts au creux desquels — et moyennant tout un art du forgage stratégique — se mettent
a palpiter des concrétudes phénoménologiques, ainsi révélées. La structure de cette «pratique»
est rendue par le sens du mot «levier» («Hebel»).

En effet, «servir en quelque sorte de levier» correspond exactement a cet usage
architectonique que I’on prétend attribuer a la méréologie : sorte de kinesthése a distance (on
y reviendra) et qui meut par contremouvement. Or, le rapport entre le moi
phénoménologisant et le champ transcendantal — pour parler dans les termes de la Vieme
Meéditation Cartésienne de Fink — est exactement de cet ordre : sorte de rapport de kinesthése
phénoménologisante (mettant de la Leiblichkeit en jeu) par contremouvement, induisant des
effets indirects et qui ne sont que des effets en concrétude, des effets en Sachlichkeit.

§ 2. La réduction méréologique comme réduction aux rien que parties

Si I’analyse méréologique distingue plusieurs types de touts, nous savons bien que, du
point de vue de l'analyse phénoménologique, pas tous les touts se valent. Autrement dit, ce
n’est qu’a ’aune d’un type spécifique de touts, les «touts au sens strict», que se déploiera le
projet phénoménologique et, partant, le propre du champ phénoménologique, sa cohésion

*(C’est le retard que la théorie transcendantale de la méthode cherche & rattraper, et qui est le retard du
phénoménologiser, déja engagé a 1’aveugle avec la réduction et toujours a expliciter au-dedans de la réduction,
c'est-a-dire, au-dedans de I’explicitation de la constitution transcendantale (théorie transcendantale des
¢léments). Il s’agit de 1’anonymat phénoménologisant (propre du moi phénoménologisant), qui z ‘entre en ligne
de compte qu’avec et depuis la réduction, et qu’il ne faut donc pas confondre avec 1|’anonymat
«phénoménologique» ou «transcendantal» (propre du moi transcendantal ou d’un proto-moi transcendantal). Cet
anonymat a trait a la constitution (au sens large d’expérience du monde) et, «vieux comme le monde», selon le
mot de Fink, il est un des thémes de la théorie transcendantale des éléments, si ce n’est le théme fondamental. I1
ne faut donc pas le confondre avec ’anonymat phénoménologisant, non constituant, et qui, lui, se référe a
I’anonymat de la pratique réductive et pas a ’anonymat de la constitution transcendantale du monde.

415

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

spécifique. C’est depuis ce genre que touts que se décanteront, par variation eidétique, les
régions, et le synthétique a priori au sens de la phénoménologie comme a priori matériel a
méme le phénomene. Ce sont donc les touts qui intéressent primordialement Ia
phénoménologie, les «touts au sens plein et au sens propre» comme dira Husserl:

«En général un tout, au sens plein et au sens propre, est une connexion déterminée par les
genres inférieurs des ““parties’”. A chaque unité concréte appartient une loi. C’est d’aprés les différentes
lois ou, en d’autres termes, d’aprés les différentes espéces de contenus qui doivent faire fonction de
parties, que se déterminent des espéces différentes de touts. Le méme contenu ne peut donc faire
fonction arbitrairement tant6t de partie de telle espéce de touts, tantdt de partie de telle autre. L’étre-
partie et, plus exactement, I’€tre-partie-de-cette-espéce-déterminée (d’espéce métaphysique, physique,
logique, ou relevant de toute autre distinction qu’on voudra) est fondé, dans la détermination générique
pure des contenus dont il s’agit, selon des lois qui, au sens ou nous 1’entendons, sont des lois
aprioriques ou des ‘‘lois d’essence’’» (Hua. XIX/1, pp. 289-290).

En effet, les touts au sens éminent sont formés d’un type de parties qui recoit le nom
de «momentsy», et dont le trait principal est d’étre absolument non indépendantes.
Fournissons-en quelques exemples.

La couleur, la forme et I’extension sont un exemple de «moments» dépendants
formant un tout. En effet, chacun de ces moments ne peut exister, ne peut étre ce qu’il est,
littéralement se tenir dans son identité (telle couleur, telle forme, telle extension) ou tenir a
son identit¢ qu’a la condition de faire partie d’un tout comportant d’autres moments,
¢galement dépendants. La couleur ne peut étre une felle couleur concréte que si elle est
¢tendue — sur telle extension concrete — et revét une certaine forme (fiit-elle plus ou moins
informe).

Par ailleurs, les Recherches Logiques regorgent de percées analytiques remarquables
faites sous 1'égide de la concrescence du coté de la «région psychique», theme des Recherches
(I'objet intentionnel comme tel s'en trouve exclu). Les concrets de la région conscience, touts
au sens strict, sont les vécus. Ils sont donc fondés dans (et exclusivement de) la concrescence
de leurs parties. C'est ainsi que Husserl pourra dégager de main de maitre 1'a priori matériel
synthétique de la région conscience, formé par un ensemble de lois régulant a priori le cadre
de nécessité des enchainements entre les riens que parties fondant le tout concret «vécu
intentionnel». Quelles seraient donc ces rien que parties ou moments du vécu intentionnel?

Il s'agit des composantes du vécu que la V™ des Recherches Logiques s’attelle a
égrener avec grand soin, aprés que les I et II°™ Recherches aient servi a dé-psychologiser
I’objet analysé lui-méme, a savoir, 1’acte intentionnel, en l'isolant dans sa spécificité¢ a la
faveur de son rapport intime a la signification (ce qui n'est précisément pas le cas de tout fait
psychique ou méme de tout vécu, mais seulement des vécus dits «intentionnels»).

Ainsi, tout vécu intentionnel se compose donc de certaines parties qui ne peuvent se
phénoménaliser concrétement (qui ne peuvent étre ce qu'elles sont) qu’a condition d’entrer en
concrescence avec d’autres parties, tout aussi dépendantes : nous y distinguons une hyle, une

416

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

maticre intentionnelle (le sens de la référence, la facon dont 1’objet est visé, 1'aspect sous
lequel I’acte intentionnel se rapporte a lui) et une qualité (posante ou neutre), ces deux
derniers moments formant ce que Husserl appelait «l'essence intentionnelle». Les analyses de
Husserl distinguent aussi une diversité des formes d’appréhension (perception, imagination,
souvenir, visée signitive)’. Chacune de ces parties est désormais une rien que partie, un
moment abstrait concrescent et pourtant irréductible aux autres.

Notons que la conjonction de cette double rigueur entre la concrescence des rien que
parties et leur irréductibilité constitue la condition de la fécondité de la variation eidétique.
C'est au-dedans des touts au sens strict, dans ce terrain tendu, strié d'irréductibles en
concrescences, qu'il y a lieu de faire des variations ou, pour le dire autrement, que la variation
peut donner non pas des simples altérations empiriques mais toucher au synthétique a priori,
mordre un tant soit peu sur 1'a priori matériel. C’est a I’aide de ces variations qu’apparaitront
peu a peu des lois matérielles définissant la région ontologique «conscience» et les types
d'actes en question.

Ainsi, par exemple, l'acte de connaissance, décrit avec minutie lors de la VI°™
Recherche, est un enchalnement particulier, eidétiquement réglé, entre intention de
signification et remplissement. Chaque type d'acte comporte une forme, une structure
eidétique faite de rien que parties et/ou d'enchainements entre touts concrets: de la sorte, un
doute, dont résulte une suspension de la croyance suivie d'une confirmation, maintient la
composante «maticre intentionnelle» mais connait des modifications dans la rien que partie ou
moment correspondant a la qualité intentionnelle qui passe de posante a neutre pour redevenir
posante. En effet, une méme matiére intentionnelle, quant a elle inchangée® (sans quoi elle ne

? Les analyses des Recherches Logiques ont pourtant le plus grand mal a réduire cette diversité de
formes a des rapports entre les moments dépendants précédemment cités. Ideen [ viendra a bout de ce défaut
analytique par la corrélation noético-noématique.

* Ces deux qualités (posante et neutre) du vécu intentionnel seront renvoyées dos a dos au regard des
développements sur la Phantasia contenus dans Hua XXIII. C'est a la lumiére d'une neutralité originaire et
primitive (thématisée notamment dans le texte n°20 de Hua XXIII), qui ne procéde donc pas de la
"neutralisation" d'une position préalable, que ces deux qualités du vécu intentionnel apparaitront désormais
comme se mouvant toutes deux dans la sphére de la positionnalité, donc comme étant, toutes deux, des
modifications positionnelles dites aussi «modifications conformes» dans les Recherches Logiques car n'induisant
aucun changement dans la matiére intentionnelle. Cela n'est évidement pas le cas de la neutralité originaire
thématisée par le texte n°20 de Hua XXIII, qui subit un changement de sens des lors qu'elle passe a la
positionnalité (fut-elle neutre). La différence entre neutralité originaire et positionnelle apparait aussi a l'aune
d'une différence structurelle mise en évidence par Husserl dans ce texte n°20 de Hua XXIII: alors que la seconde,
la neutralité positionnelle classique, n'est pas réitérable (comme nous le savons depuis les Recherches Logiques
et Ideen I), la premiére, quant a elle, est, pour le moins, susceptible d'étre redoublée ou reprise, ce qui, au
demeurant, constitue un non-sens du strict point de vue de la théorie de la modification de neutralité développée
dans les Recherches Logiques et Ideen I. Qui plus est, ce redoublement sera a présent une modification «non
conforme»: il ne va pas sans un inéluctable glissement de sens. En effet, ce glissement se produit par
l'intervention explicite du moi qui, se reprenant ou «reprenant ses esprits», retrouve aussitot la neutralité
originaire qui s'était toujours déja formée ou «constituée» (au sens large) a méme les choses et sous les auspices
d'un moi a 'état dormant et enfoui (versunken); neutralité qui, au demeurant, continue de se produire au plus
profond du soi. Revenant de son état dormant, le moi essaye alors de la saisir, de la reprendre. Or, pour ce faire,
il se doit, d'abord, d'en suspendre la teneur (la neutralité est redoublée) afin de voir ce qu'il en est de ce qui n'a eu
et n'a de cesse de se former a son insu. En effet, tout se passe comme si le moi essayait par 1a de rattraper un sens

417

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

pourrait étre confirmée), se voit investie tour a tour des qualités posante, neutre, puis posante,
et c'est bien ce retour du posant sur la méme matiere intentionnelle (dont la position fut
suspendue une premicre fois) qui fait le «Doch», le «(mais) si, c'était bel et bien ca»
caractéristique de la confirmation. Les contenus concrets d'une confirmation peuvent, bien
entendu, changer selon les cas, or l'essence intentionnelle qui fait de telle ou telle
confirmation un vécu intentionnel de ce type revét nécessairement une structure eidétique
déterminée. Cette structure régle ici, plus concrétement, un type d'enchainement d'actes
déterminés devant avoir une essence intentionnelle tout a fait spécifique.

§ 3. La réduction méréologique comme remise en jeu de la Fundierung

Clest dans le § 21 de la 3°™ Recherche Logique intitulé «Détermination exacte des
concepts prégnants de tout et de parties, ainsi que de leurs espéces essentielles, au moyen du
concept de fondation» que Husserl propose une définition complémentaire des touts au sens
strict strictement corrélée a la notion de Fundierung:

«Par tout nous entendons un ensemble de contenus qui admettent une fondation unitaire, et cela
sans le secours d’autres contenus. Nous nommerons parties les contenus d’un tel ensemble» (Hua
XIX/1,275-276).

En effet, un tout au sens strict n'est fait que de parties qui ne peuvent étre que parties
ou «riens que parties», et c'est la la spécificité de la notion husserlienne de Fundierung,
souvent interprétée, a tort, comme une sorte de relent métaphysique alors qu'elle change de
fond en comble le concept classique de fondation. Loin donc de reconduire au tout, la
réduction méréologique le suspend pour laisser la place a son véritable ¢lément fondateur, a
savoir, la concrescence entre les parties.

I1 faut garder a I’esprit le tour de force (par rapport a toute ontologie classique, faite
d’individus subsistants) qu’engage I’idée de rien que partie ou moment d’un tout concret
comme «proto-élément» ou «élément» (entre guillemets) ne pouvant avoir a lui seul de
consistance si ce n’est en concrescence avec d’autres parties également non indépendantes ou
rien que parties. Ce fait est d’autant plus remarquable que le tout en question, fondé dans le
rapport de concrescence entre ses parties, n’est rien que la concrescence de ses parties. Ainsi,
les rapports méréologiques entre les parties et le tout au sein de ces touts au sens strict
basculent entre deux pdles (les parties en concrescence, le tout qui en résulte) en eux-mémes
ontologiquement inachevés (en inachévement réciproquement contrecarré), et foncierement
non donnés : les parties en concrescence ne se tiennent si ce n’est dans le tout, et le tout ne

qui s'était toujours déja fait spontanément (sous une forme d’'emblée neutre), sans lui; et comme si, ne pouvant
plus se glisser naturellement dans le mouvement de la neutralité originaire (du seul fait qu'il n'est plus un moi
enfoui, un «versunkenes Ichy), il s'évertuait, du haut de sa veille, a en arréter net l'inertie (suspension ou
neutralisation de la neutralité originaire) pour en saisir la teneur afin de pouvoir, ainsi, en baliser la reprise
«contrdléey, mais a ceci pres qu'il y introduit des déplacements.

418

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

tient qu’a la concrescence de ses parties. Tout compte fait, ce n’est que la concrescence, en
elle-méme insituable, qui, en de¢a de toute ontologie, aurait une vraie effectivité
phénoménologique.

C’est a ces touts concrets, formés de parties qui ne sont rien que parties, que doit
conduire la réduction méréologique, et c’est aupres («dabei» dirait le Fink de la Vieme
Meéditation Cartésienne) d’eux qu’elle doit se poursuivre. Cette réduction méréologique
prend, pour le dire ainsi, le chemin inverse de la Fundierung, et ce pour la remettre en branle.
Elle a pour tache de reconduire le tout, apparemment — disait-on — d’un seul tenant ou d’une
picce, a la ou les concrescences de ses concrétudes, a n’étre rien que la concrescence de ses
parties. La réduction méréologique d’un tout a sa concrétude phénoménologique n’est que la
ré-phénoménalisation de sa concrescence ou reconduction de son unité (préalablement
suspendue) a la concrescence de ses «partiesy.

Puisqu’il s’agit a présent de cerner le sens d’une sorte de «réduction méréologiquey,
situons nous brievement au point de vue de la théorie transcendantale de la méthode. C’est
comme si le levier méréologisant en quoi consistent les concepts de «tout» et de «partie»,
créait une sorte d’«appel d’air» ou déhiscence qui rejouait (depuis [’apo- de ’apo-
phainesthai), la remettant en branle, la concrescence entre concrétudes ou rien que parties.
C’est la vibration du phainesthai que nous saisissons méréologiquement comme
concrescence. Or la concrescence n’est rien sans ses concrétudes. En effet, il n’y a pas de
phénomene de la phénoménalité comme telle. Autrement dit, la concrescence ne 1’est que de
ses parties, elle en dépend et s’y résorbe compleétement, elle n’a pas la densité d’un troisiéme
terme, d’un dénominateur commun omniprésent, d’une partie omniprésente’ avec qui les
parties devraient composer. La concrescence se doit d’étre tour a tour remise en jeu. Elle est
foncierement inopinée et en elle-méme inconditionnée ou exempte de toute condition qui ne
soit intrinséque aux parties en concrescence ; comme concrescence, elle dis-parait dans les
rien que parties.

Le phénoménologiser, quant a lui, arrive toujours trop tard et ne peut, tout au plus, que
mettre en lumiére cette concrescence, I’intensifier ou, du moins, ne pas la recouvrir. C’est 1a
tout I’art du contre-mouvement phénoménologisant. Cette vibration ou re-concrescence se fait
donc moyennant un contremouvement qui est le premier terme’, situé dans le bord de [’apo-
de cette étrange «kinesthése phénoménologisante». Son «unité» est ce qui fait le «tout»’ de

> La concrescence n’est évidement pas une partie. Elle ne 1’est pas, pour le moins au sein des touts au sens
éminent, ce qui n’est pas sans rapport avec le fait qu’il n’y ait pas un phénomeéne de la phénoménalité des
phénomeénes. Méréologiquement parlant, ce qui met ensemble les parties comme rien que parties n’est pas, a son
tour, une partie, sans quoi se produirait un regressus ad infinitum.

% Rappelons qu’une kinesthése est toujours faite de deux termes: I’effort kinesthésique et ce qui, dans la
modification des phénomenes, en découle. Ainsi : 1. L effort ressenti du dedans qui consiste a tourner ma téte. 2.
Le nouveau pan de champ visuel qui, du fait de cet effort, ressenti du dedans, s’ouvre a moi.

7 Ici entre guillemets phénoménologiques car il s’agit d’un «tout» — et d’une «unité» — pour le moins
problématiques.

419

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

» . .8 o . < , y . . ,
["apophainesthai’. Le deuxieme terme de cette kinesthése phénoménologisante est constitué
par la re-concrescence elle-méme des concrétudes (des rien que parties), il s’agit de
I’intensification du phainesthai, désormais entendu comme concrescence.

Nous pensons, en tout cas, que les parties dépendantes prises dans leur concret «étre
parties» ou «n’étre rien que parties» sont ce qui, au sein de la méréologie, permet d’aborder le
sens large de «concret» en phénoménologie. Cela, bien évidemment, avec les limites
auxquelles 1’ouverture de ce travail avait fait allusion, et qui tiennent au statut, bien
particulier, de la méréologie. Encore une fois (car il est trés important de ne pas se méprendre
sur ce point) : les concrétudes phénoménologiques ne sont pas, en elles-mémes et stricto
sensu, des parties concrétes en termes méréologiques, elles ne sont pas méréologiquement
taillées ou découpées. Par contre, on soutient que oser trancher selon des découpages
méréologiques et avec de tels instruments (a savoir, ceux dont la méréologie nous pourvoit),
peut, agissant «a la fagon d’un levier», rendre manifestes certaines concrétudes
phénoménologiques, déposées, pour le dire ainsi, au fond de tels découpages, et a la faveur de
mouvements de concrescence remis en jeu. La méréologie peut approcher, comme au
deuxieme degré et depuis I'institution symbolique qui est celle de la langue philosophique
dans son usage architectonique (et non métaphysique), I’irréductibilité proprement
phénoménologique de ces concrétudes, remettre en mouvement ce qui en fait la pierre de
touche, a savoir, leur concrescence.

S’il n’y a pas de «parties» phénoménologiques au sens de la méréologie, il y a bel et
bien, phénoménologiquement, des concrescences entre diverses concrétudes. Les
concrescences, ou la concrescence ° est, comme telle, irreprésentable, et ce méme
méréologiquement; on ne peut que la remettre en jeu en approchant, architectoniquement, les
rien que parties, attestées en retour, comme rien que parties, du «fait» de leur concrescence
avec d’autres parties.

§ 4. Contrebalancement des concrétudes et revirement de la concrescence

Comme nous 1’avons laissé entendre plus haut (quand il fut question du rapport de
contrebalancement entre le tout au sens éminent et ses parties), le sens des rien que parties
comme concrétudes phénoménologiques est essentiellement instable, basculant, et ¢’est qui en
fait 1’essentielle difficulté. Il y a une impossibilité fonciére de localiser la concrescence'’. De
ce probléme difficile, nous ne pouvons fournir, pour I’heure, qu’une présentation abstraite et,
somme toute, provisoire, nécessaire pourtant a clarifier ce a quoi I’on se réfere quand on parle

¥ Tout qui d’ailleurs, comme on le verra, est problématique comme «tout» et ne constitue pas un tout concret : le
phénoménologiser ne saurait étre en rapport complet de concrescence avec la phénoménalisation. Autrement dit,
et en termes richiriens : au sein I’écart schématique il y a aussi un écart non schématique, non entiérement
résorbable au sein du schématisme, et qui s’affranchi de toute concrescence, précisément pour autant qu’elle en
assure ’aisance et la manifestation ou I’intensification.

° Dans le sens générique qui est celui que 1’on est en train d’utiliser. On ne veut donc pas dire qu’il y ait une
seule concrescence. On reviendra sur la question ultérieurement.

12 Ce qui n’est pas sans rapport avec la concréte non situabilité de la Leiblichkeit.

420

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

de «concrescence» en/de concrétudes : c’est I’équilibre métastable auquel conduit la réduction
méréologique si elle est poursuite de fagon conséquente.

Tout le probleme est dans le glissement du sens de «concrétude», son glissement
inéluctable et réversible entre son usage comme «adjectif» et son usage comme
«substantify''. Il y a, en premier lieu, une réduction de la substantivité apparente du concret —
ou, si I’on veut, de la concrétude, de son unite — a son effectif étre concret (traversée, en
réflexivité, d’une pluralité). Or son effectif éfre concret revient a une suspension ou
désontologisation, a une dé-totalisation qui loin d’aller dans le sens d’une dissémination, va
dans le sens d’une remise en jeu de la concrescence'”. Ainsi, le fout concret se doit d’étre
méréologiquement reconduit au concret de son tout c'est-a-dire, a Ieffective concrescence des
parties dépendantes ou concrétudes, mais a ceci preés que — et c’est la toute la difficulté — ces
concrétudes, a étre vraiment (concrétudes) en concrescence, sont radicalement non données,
et cela en deux sens. En effet, il y a, en cela, deux genres de non donation, deux genres
d’inachévements fonciers, a savoir : un inachevement substantif et un inachevement adjectif,
avec ceci que le partage entre I’adjectif et le substantif ne saurait étre statu¢ d’une fois pour
toutes, pouvant étre levé et remis en jeu de fagon inouie. Le brouillage et la remise en jeu de
ce partage est, d’ailleurs, 'un des effets de la réduction transcendantale poussée de fagon
conséquente..

«Concrétude» se dit, de prime abord, de la concrétude en quoi consiste un tout concret
(sens 1 de «concrétude», sens substantif). Or cette concrétude n’est fondée que sur la
concrescence de concrétudes (sens 2™ de «concrétude», sens adjectif). Songeons, par
exemple, a un sens inaccompli mais concret (sens de langage non doxique, sens non
intentionnel), pointant au loin entre ou parmi — et grace a — la concrétude en son sens adjectif,
a savoir, la concrétude des concrétudes (au sens 2™). La concrétude 1 rassemble — se
réfléchit sans concept dans — les concrétudes 2", Or ce n’est que la concrétude 2™ qui
donne son épaisseur, son grain phénoménologique, a la concrétude 1. Notons, pour illustrer
ces propos, qu’un sens a faire, a jamais inaccompli (concrétude 1) se tient de ses
concrétudes au sens 2™ : dans le cas de ’ipse (se cherchant) d’un sens se faisant (pour
reprendre, ici, les termes de Richir), les divers lambeaux de sens et fragments schématiques
en relais avec des phantasiai-affections. Or ces «éléments» ne sont «en effectuation» (pour
reprendre une expression chére a José Ortega y Gasset'”), ne sont ce qu’ils sont et ne se
tiennent que de contribuer au sens se faisant (concrétude au sens 17), «unité» précaire en vue

"' C’est la continuité entre les 2°™, 3°™ et 4°™ Recherches Logiques qui nous a poussé a essayer de comprendre
le double sens de la concrétude dans les termes de 1’ «adjectif» et du «substantify, et ce en vue de revenir, dans
d’autres travaux, sur la question des découpages de langue qui, dans la 4™ recherche, semblent en coalescence
avec les découpages des étres (3°™ recherche), tout comme les «momentsy» (3°™ recherche) sont en coalescence
avec ce qui peut faire I’objet d’une abstraction (2°™ recherche), a savoir, une espéce (dont le «moment»
constitue la réalisation).

"2 Ce point est capital pour cerner la distance entre la démarche de Richir et celle de Derrida : au fond, cette
distance tient a la phénoménologie elle-méme; cette approche méréologique nous permet, tout juste — ce qui
n’est pas rien — d’en essayer une autre formulation.

B Voir I’Essai desthétique en guise de préface traduit dans le n°11 de Annales de Phénoménologie par Fernando
Comella.

421

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

de laquelle s’étend une phase de présence. Un exemple architectoniquement moins complexe
de ce double sens de la concrétude nous est fourni par les diverses esquisses (concrétudes au
sens 2" contribuant a I’apparition de I’objet percu (sens 1%)). Le sens 2™ — concrétudes
fondantes — & tendance a s effacer en vue de la concrétude 1%, sens fondé, c'est-a-dire, en vue
du sens de la concrétude «substantive». Par ailleurs, ce sens n’est jamais accompli comme tel,

r des . . N .
et ne cesse de remettre des concrétudes 2" a contribution, de les «prendre a partie».

La réduction méréologique veille a replacer les concrétudes au sein du tout concret au
sein duquel elles sont ce qu’elles sont dans leur Fungieren ; c’est au sein d’une concrescence
en imminence que, par exemple, les «esquisses» sont vraiment en train d’étre esquisses,
esquisses «en effectuation». C’est au sein d’un tout, au sein d’une concrescence avec d’autres
termes, que la «hylé» — entre guillemets phénoménologiques — se re-phénoménalise comme
hylé en effectuation, «leistend». De la méme facon, mais a l'autre extréme du vécu
transcendantal, le percu n’est ce qu’il est qu’a étre pris (comme rien que partie) avec et depuis
ses esquisses (comme rien que parties). Paradoxalement, c’est a étre pris, par réduction
méréologique, comme rien que partie, que I’on saisit phénoménologiquement la concrete
altérité du percu par rapport a ses esquisses. Reprenant 1’exemple du percu, la réduction
méréologique a pour but de ré-effectuer, de re-mettre en jeu sa concrescence, c'est-a-dire,
d’assister a nouveau a son émergence phénoménologique (2 sa «concrete altérité» disions
nous) en deca de son identité tout faite et en coincidence avec elle-méme telle elle se donne
en régime d’attitude naturelle. Il s’agit donc de ré(con)duire méréologiquement cette
concrétude 1 & sa concrescence en et depuis les concrétudes 2. Ce n’est qu’ainsi,
moyennant cette remise en jeu, que 1’on libére ce que Husserl entendait par «implications
intentionnelles», et a la faveur desquelles on a une chance de voir apparaitre d’autres
concrétudes (et ce dans les deux sens : substantif — concrescence de concrétudes — et adjectif —
concrescence en concrétudes).

La concrétude substantive en imminence, a jamais inachevée, concrétude au sens 17,
c'est-a-dire, au sens de ce qui peut étre interprété comme la matrice phénoménologique du
«substantify (selon I’interprétation méréologique qu’en donne la 4°™ recherche) constitue, on
I’aura compris, une formidable matrice d’abstraction au sens non phénoménologique du
terme. Elle est aussi, au sens strict, un rien que partie, bien qu’elle dissimule son statut de rien
que partie pour autant qu’elle est I’embleéme, si I’on veut, du tout concret dont elle fait partie :
elle en constitue la pointe ultime (et instable) de son rassemblement, le copeau de sa
réflexivité sans concept. Or une fois fondée, concrétisée, elle tend a effacer les parties
concrescentes sur lesquelles elle se fonde, et tend, dans un deuxiéme temps, et par dela ses
parties, a assurer sa propre identité — et son entité —, a I’assurer autrement'* qu’exclusivement

exposée (tel le cherche la réduction méréologique) au concours concrescent de ses rien que

4 Un exemple clair en est, tout simplement, 1’attitude naturelle, qui, déposant les identités dans le fond

englobant du monde, coupe court a tout mouvement de concrescence phénoménologique. La concrescence est
effacée sous la stabilisation qu’apportent les opérateurs ensemblistes d’inclusion et d’appartenance. C’est en ce
sens que la réduction transcendantale peut étre interprétée comme réduction méréologique (et réduction
méréologique des opérateurs ensemblistes).

422

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

parties ; exposition qui, justement, ne 1’assure jamais d’étre donnée d’une fois pour toutes, de
ne pas se retrouver suspendue (méme dans son mouvement d’imminence) pour étre rejouée
selon d’autres axes de concrescences (et en vue d’autres imminences). Prendre la concrétude
1°® pour un tout 4 elle seule produit un faux concret.

De la méme fagon, prendre une concrétude 2™ comme tout concret sans reconnaitre la
spécificité de la concrétude 1 qui y pointe, meéne, a terme, a une sorte de réductionnisme'’ ;
au fond, a un faux empirisme ou a un phénoménisme radical, comme c’est le cas, par
exemple, chez Ernst Mach. D’ailleurs, 1’erreur de cette position est que, en fin de compte, elle
ne peut pas faire droit au statut proprement phénoménologique ou proto-ontologique des
concrétudes 2" comme rien que parties. Autrement dit, cette perspective finit par les prendre
ou par les envisager — au sens presque littéral du terme — comme concrétudes 19 et, apreés,
comme «¢élémentsy relativement indépendants (donc méme pas comme les rien que parties
que sont aussi les concrétudes 1), éléments que ’on peut ou pourrait (1’idée de multiplicité
inconsistante n’arrange rien a 1’affaire) «compter-pour-un». L’apparaitre irréductiblement
latéral et distordu des rien que parties s’en trouve faussé.

Quand la réduction méréologique est poussée a I’extréme, il peut se faire que les
parties concrescentes au sens 2" se trouvent dans un rapport de surabondance par rapport au
sens 1% de concrétude. Il y a une concrescence non seulement de concrétudes mais aussi en
concrétudes. Cette concrescence en concrétudes (2"%) fait ressortir la contingence d’une
concrescence de concrétudes (au sens 1% de la concrétude) pouvant de la sorte la faire dévier
(remettre en jeu sa réflexivité) voire 1’englober — hyperboliquement — comme partie : la
concrétude 1°° devient concrétude , elle est prise a partie par une autre concrescence (un
autre axe d’inachévement en concrescence) en vue d’une autre concrétude au sens 17,
concrétude éventuellement plus archaique qui, moyennant une sorte de changement inopiné
de I’axe des concrescences, engage une réflexivité plus profonde, mettant a contribution (ou
prenant a partie) des concrétudes 2" plus profondes et absconses (parmi lesquelles la
concrétude 1°° antérieure se trouve prise).

2nde

La possibilit¢ d’une suspension phénoménologique des découpages «naturels» des
étants fait que les sens 1% et 2™ de «concrétudes» soient relatifs et réversibles. L’axe des
concrescences peut aussi se re-centrer un tant soit peu et inopinément'® sur une concrétude au
sens 2™ — par exemple le jaune de Bergotte. Devenant proto-substantive (concrétude 17
ce en vue de quoi un schématise de langage s’engage), elle peut prendre a partie des
concrescences qui semblaient 19 — des étres et des choses qui semblaient aboutis, d’une
piéce, «substantifs» & tout jamais — et les mettre a graviter comme concrétudes 2" autour

,l.e.,

"> Certains textes de Gian-Carlo Rota sont extrémement éclairants sur ce point. Notamment le fort intéressant
article intitulé «Fundierung», repris dans le magnifique recueil Phénoménologie discréte. écrits sur les
mathématiques, la science et le langage, Vol. VI. des Mémoires des Annales de phénoménologie, 2005.
Traduction par Albino Lanciani et Claudio Majolino.

' 11 ne s’agit pas, ici, de porter notre attention sur une espéce. On décrit, ici, quelque chose qui se fait tout seul,
qui est, somme toute, bien plus archaique que tout mouvement de 1’attention, que toute thématisation abstractive.

423

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

d’un axe de concrescence inoui et qui bouscule les reperes ontologiques convenus. Il y va
donc, soudainement, d’une concrescence qui se fait en vue de ce qui, pourtant, paraissait,
désormais, comme irrémédiablement adjectif. Proto-adjectives ou proto-substantives, en
aucun cas ces concrétudes n’abandonnent-elles, tout du long de leurs multiples fluctuations,
leur statut de rien que parties.

Voila les inflexions dont la phénoménologie est capable, et qui témoignent, comme on
essayera de 1’expliciter plus loin, de son découplage par rapport a 1’ontologie. Ces inflexions
(encore une fois a jamais inaccomplies) sont pourtant non arbitraires : on ne peut pas faire a
notre guise. Le fait phénoménologique de la concrescence — en-deca de toute simple
dissémination — en reste la pierre de touche. Toute la difficulté est d’en étre sensible. C’est
parce que le schématisme phénoménologique est fait de concrescences multiples — parfois en
contrebalancement — qu’il est non arbitraire (bien qu’il soit en de¢a de toute eidétique).

§5. Pluralité des concrétudes et des concrescences. Phénoménologie et ontologie (I)

Une fois posés certains éléments d’analyse, effor¢ons nous d’écarter certains possibles
malentendus pouvant en découler. Il convient, tout d’abord, de tenir ferme que les
concrétudes dites 1 sont plurielles (et, a fortiori, les concrétudes 2°%), sans quoi il ne
saurait y avoir de schématisme phénoménologique. Il ne faut donc surtout pas comprendre la
réduction méréologique comme un processus d’intégration (sous la forme de concrétudes
2"%) de toutes les concrétudes 1 (supposées apparentes, provisoires et partielles) en vue
d’une concrétude 1°° substantive absolue et unique, et qui, au fond, serait la seule vraie
concrétude, sorte de version méréologique de 1’Idéal Transcendantal'’. La réduction
méréologique n’est qu’une simple pratique engagée auprés d’une concrescence en/de
concrétudes quelconque/s interne/s a une phase de présence. Elle n’engage aucune assertion
ontologique ayant trait au tout du/des monde/s ou a la masse phénoménologique du Langage
(dans les termes de Marc Richir). Il ne faut donc surtout pas croire que le dessein de la
réduction méréologique serait de retrouver la connivence perdue avec un seul processus de
concrescence, souterrain et unique, selon une sorte d’hégélianisme phénoménologique
transposé qui menerait vers une supposée concrétude unique. Il faut donc se garder de cette
mauvaise interprétation du dessein de la réduction méréologique qui voudrait qu’il n’y ait, au
fond, qu’un seul tout concret et une seule concrescence menant a ce tout concret. Il n’en est
rien.

' Nous devons a Marc Richir de nous avoir fait remarquer cette possible mécompréhension menant, a terme, au
danger d’une sorte de figure méréologique de I’Ideal Transcendantal, et ce malgré le caractére supposément
inaccompli de cette concrétude supposée unique. Le probléme n’est pas, ici, dans /’inaccomplissement, mais
dans [’unicité. Autrement dit : une vraie pluralité phénoménologique ne peut pas trouver sa place dans un simple
inaccomplissement dés lors que, tout inaccompli qu’il soit, cet inaccomplissement ne reste, désormais, que celui
d’une concrétude unique. L’inaccomplissement d’une concrétude unigue reste, de iure, provisoire méme si, de
facto, il se peut qu’il soit reporté a I’infini. Un inaccomplissement phénoménologique essentiel/ ne peut étre
qu’un inaccomplissement d’inaccomplissements.

424

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Suspendue toute version méréologique de 1’Idéal Transcendantal (qui voudrait qu’il
n’y ait qu'un seul/ tout concret et un unique processus de concrescence, donc un concret
substantif a tout jamais et en soi, et des concrétudes adjectives a tout jamais et en soi), les
concrescences substantives ne le sont jamais tout a fait (elles sont «proto-substantivesy), tout
comme les concrescences adjectives ne le sont pas, non plus, définitivement (elles sont
«proto-adjectives») : il n’y a qu’un contrebalancement entre deux imminences a jamais
inaccomplies, contrebalancement qu’il faut, en deca de son double inaccomplissement,
s’efforcer de saisir comme phénoménologiquement concret ; cela ne peut se faire que si I’on
découple la question de la concrétude de celle de 1’étre, et la phénoménologie de I’ontologie.
C’est ce qui permet de laisser ce contrebalancement a son flottement.

§ 6. L’in-en-visageabilité des concrétudes. Phénoménologie et ontologie (1)

L’identification des rien que parties, desséchant le mouvement des implications
intentionnelles'® (et, plus profondément, celui des implications schématiques) a aussi son
origine dans la visée du concret (de prime abord au sens substantif) que fait I’intentionnalité ;
visée qui tend a effacer les concrétudes (adjectives) dans lesquelles le concret substantif se
fonde, a estomper, a fortiori, les concrescences (attestées sous la forme d’implications
intentionnelles et schématiques). L’analyse phénoménologique est constamment confrontée
au danger d’un moi phénoménologisant qui réintroduirait 1’intentionnalité aupres des rien que
parties. Autrement dit, la difficulté est de procéder selon un phénoménologiser qui ne re-
focalise pas les rien que parties, un phénoménologiser qui fasse droit a leur flou ou
«distorsion originaire», au fait qu’ils ne soient plus des «éléments». Les rien que parties ne
peuvent plus, a elles seules, tenir — littéralement — «lieu» d’éléments. Irréductiblement
latérales, esquives a toute visée intentionnelle isolante (au fond fallacieusement abstractive),
seule leur concrescence avec d’autres rien que parties peut les attester.

En effet, la question ontologique de I’existence ou inexistence des «éléments» se
déplace, sous I’impulsion de la méréologie, en celle, plus proprement phénoménologique, de
la concrétude du tout concret comme concrétude(s) de ses parties. Le concret n’apparaissant
que sous la forme de la concrescence, est absolument in-visable par une intentionnalité une :
une rien que partie ne peut pas remplir a elle seule 1’ «espace» d’une représentation, elle ne se
tient que d’étre en concrescence avec d’autres (rien que) parties'’. Chacune de ces rien que
parties ne peut étre le terme d’une intentionnalité que si elle est abstraite de sa concrescence
avec d’autres parties, que si elle cesse d’étre en effectuation, cessant d’étre ce qu’elle (cessant
de fungieren comme rien que partie). Ainsi, la concrétude, absolument invisable — in-
envisageable — comme telle, irréductiblement latérale (son en face n’est possible que sous
condition d’abstraction et désactivation de la concrescence) ne peut, tout au plus, qu’étre

18 o . N o o R .
Ou des rien que parties elles-mémes comme originairement distordues.

19 . L . A , . r
C’est ainsi que nous sommes enclin & penser que les concrétudes au sens éminent sont les concrétudes au sens
d . .

2" ou proto-adjectif.

425

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

touchée, ressentie dans son indéterminité concréte. Cela doit se faire, dans tous les cas, au
sein d’un tout, comme si la concrescence ou aimantation du reste des rien que parties était un
nécessaire garde-fou distordant toute visée intentionnelle (nécessairement abstractive) que le
phénoménologiser ferait porter, a tort, sur un rien que partie.

Si I’on reprend le probléme en termes plus proprement husserliens, il vient qu’une
partie absolument dépendante est, par définition, inintuitionable par elle-méme, ne peut pas se
tenir, comme dira Husserl dans la 3°™ Recherche, dans le tout d’un acte de représentation, ne
peut pas étre «représentée par elle-méme» comme il le dira a la suite de Stumpf. Elle est
intrinséquement rebelle a toute intentionnalité qui I’aurait comme «objet» ; comme partie
dépendante concrete elle ne peut étre que latéralement «remarquée» (en concrescence avec
d’autres parties), jamais «représentée pour elle-méme» (si ce n’est par abstraction, c'est-a-
dire, dans la déconnexion de son effectif étre partie dépendante, c'est-a-dire «momenty). Elle
ne peut pas «remplir» un acte de représentation, n’a pas I’entité qui lui permettrait, a elle
seule, d’assouvir, de saturer, cette forme de «réunir» proprement «catégorielle» qu’est le
simple «avoir conscience de». Formellement assimilable a un tout catégoriel, une
représentation, i.e. la conscience, peut représenter-ensemble n’importe quels éléments. En
effet, quand il est question des touts catégoriels, Husserl lui-méme nomme aussi «la
conscience»>’ comme forme d’inclusion ou de collection d’objets qui peuvent ne rien avoir en
commun entre eux sauf le fait, extrinséque, d’occuper une méme visée consciente.

Pour des raisons intrinséquement méréologiques, la conscience, comme «tout», ne
peut pas cerner une partie absolument dépendante dans son étre effectivement (c'est-a-dire
«en train d’étrey) partie si ce n’est par abstraction. Elle ne peut plus, par définition, la cerner,
demeurer aupres d’elle si I’on veut, dés lors qu’elle «se met» a étre concretement partie, a
«fungieren» comme rien que partie. La concrétude phénoménologique est non donnée,
inextricablement latérale, in-visable comme telle et nécessairement en concrescence avec
d’autres concrétudes. L’erreur, qui méne a ankyloser la concrétude comme concrétude, est,
comme on I’a vu, de I’abstraire de sa concrescence avec d’autres concrétudes, de ne pas
suivre les renvois au-dedans desquelles elle est vraiment concrétude phénoménologique. C’est
de ces renvois (implications intentionnelles et schématiques) que 1’on s’occupera a présent.

La conscience du phénoménologue doit surtout veiller a accueillir ces renvois; elle
doit en devenir la chambre de résonance, en pourvoir la manifestation (aussi «loin» que le
demandent les choses mémes), c'est-a-dire, le déploiement, en assurer ’aisance de

% Cette assimilation recéle, par ailleurs, une énorme valeur heuristique pour ce qu’il en est du couplage de la
variation eidétique avec la réduction phénoménologique. On peut comprendre le faire méréologisant comme la
réduction au minimum de cette déhiscence ; or la déhiscence des touts catégoriels et leur indifférence est une des
composante essentielles de ce que nous appelons ici «kinesthése phénoménologisante». Nous avons développé
ce point de fagon détaillée dans notre étude «Mereologia y fantasia. Sobre el trance de manifestacion de
relaciones de esencia», dans les actes du congrés intitulées Signo, Intencionalidad, Verdad, Universidad de
Sevilla, Sevilla 2005. (pp. 277-287).

426

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

concrescence depuis sa déhiscence de con-science. L’analyse phénoménologique — la
déhiscence phénoménologisante — doit donc permettre que ces concrescences se fassent
espace dans le vécu, et ce, justement, de la fagcon dont elles le font, a savoir, sous la forme de
renvois concrets contraignant la pensée, renvois qui se font dans le milieu de la pensée sans
étre imposés par la pensée mais, justement, par les choses elles-mémes, selon leur
phénomeénalité, certes a méme la pensée, mais sans s’y confondre, d’ou I’'importance de la
contrainte, sorte de phénoménalisation du non arbitraire a méme le phénomene.

Il est ici question de ce que peut ou ne peut pas une «conscience» — au sens large —, et
méme, au plus loin, avec ce a quoi elle est transpassible (comme dirait Maldiney) depuis
I’¢lan contenu dans une partie concréte se complétant d’elle-méme et pour elle méme de fagon
sauvage, irréductiblement rebelle (sans attendre, ni avoir a attendre, le placet de conscience).
La concrescence force, bien au contraire, la conscience — ou, si I’on veut, la phase de présence
ou le faire phénoménologisant en général — a puiser dans ses ressources en transpassibilité
afin d’en suivre le mouvement. Mouvement qui peut aussi €tre subtil et ténu par moments (et
c’est justement en ce sens que la conscience est parfois en exces), trop rapide ou trop lent a
d’autres occasions, tantot tenant en haleine, tantdt rendant impatient notre «assister ay.
Cependant, ce mouvement apparait toujours sous I’espece de quelque chose qui, se donnant a
la conscience, est autre que la conscience. «Autre» ; et pourtant autre depuis la conscience ou,
mieux dit, depuis I’expérience qu’on en fait. Il s’agit de quelque chose & quoi on donne
assistance, que 1’on assiste au sens transitif pour autant que notre assister a, peu ou prou a la
hauteur (ou profondeur) de cette concrescence (assistée au deux sens du terme), lui permet de
se faire «espacey, d’avoir «temps» et «liew».

Que la conscience soit tenue en haleine et mise a mal par ce qui y/en fait concrescence
est bien ce que traduit ce «fait» que le concret qui y/en fait concrescence «clignote» comme le
dirait Marc Richir. Autrement dit: ce n’est que par a coups, par intermittences, que la
conscience peut étre «a la hauteur» des rythmes de concrescence qui s’y font espace, portée
tour a tour quelque peu au-dela de ce qu’elle tenait pour ses limites, se surprenant elle-méme
avoir pu 1a ou elle ne ’aurait jamais cru ou su (c’est la transpassibilité au transpossible), se
découvrant comme grandie et approfondie mais par intermittences, au gré de la concrescence
qui y clignote, mais sans que la conscience ne puisse, en retour, en «prendre possessiony.

Ainsi, pris a partie, et pris de vertige, on peut vouloir couper court a ces concrescences
en voie d’autonomisation. Leur donner suite semble se faire a nos risques et périls. On peut
vouloir laisser a elles-mémes ces «inerties» inhumaines dont on sent que 1’accomplissement,
la plénitude phénoménologique, requiert notre disparition comme sujets. On peut vouloir
reprendre de la sorte celui que I’on croit étre notre souffle, nous replier, nous ramasser,
laissant filer a I’infini, tous seuls et abandonnés a leur sort, les rythmes de concrescence des
rien que parties. On revient ainsi au pouls de notre «moi», aux battements balisés, aux écarts
maitris€és ou 1’on croit savoir plus ou moins celui que nous sommes. Ces lignes du pocte
espagnol Antonio Machado I’illustrent bien, et font apparaitre, dans le cas du poéte Luis de
Gongora, ce porte a faux (la phase de présence elle-méme) a I’intérieur du vécu lui-méme :

427

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

«C’est au poéte que la terre dicte sa meilleure legon. Car dans la grande symphonie paysanne, le poéte a
I’intuition de rythmes qui ne s’accordent pas avec le flux de son propre sang, et qui sont, en général,
plus lents. La tranquillité, le peu d’empressement des campagnes, ou domine 1’élément planétaire est
une grande legon pour le poéte. La terre I’oblige par ailleurs & sentir les distances —non a les mesurer- et
a trouver une expression temporelle, comme, par exemple :

Le jour endormi
Git de cime en cime et d’ ombre en ombre

Dit Goéngora, le bon, en rien gongoresque, le bon poéte que portait en lui le grand pédant cordouan.»”'

§ 7. L’architectonique ou l’art du levier : exacerbation de !’erreur et provocation du
revirement

A la sauvagerie de ces concrescences ne peut répondre, tant bien que mal, que ce que
Richir appelle /’indétermination de la phase de présence, qui est une autre facon de dire sa
transpassibilité — transpassibilité dont nous ne disposons pas — a se plier, a ses risques et
périls, a telle ou telle concrescence. La concrétude entre-apergue dans la vivacité de sa
concrescence (a elle) fournit comme une proto-individuation et de la phase de présence, et du
sens & faire. La proto-individuation minimale de I’ipse du sens a faire®* prend I’aspect d’un
quelque chose a dire qui est, pour le moins, et malgré son extréme labilité, un non n’importe
quoi, quelque chose qui n’est pas rien, donc bel et bien quelque «chose» que 1’on est déja en
mesure de pouvoir rater. Ne sachant pas ce qu’elle est au juste, on sent plus ou moins ce
qu’elle n’est pas, comme si elle plagait sur nos mots, du loin de sa «consistance» évanescente
et pourtant irréductible, le bémol d’un «ce n’est pas encore ¢ca» ou d’un «ce n’est pas tout a
fait ¢a mais on y est presque» qui tient en haleine le parcours schématisant d’une phase de
présence comme une méme phase de présence partie a la recherche d’un certain sens.

Ainsi, le concret de cette expérience ou traversée de la concrescence par la conscience
phénoménologisante se fait depuis un écart face a une partie dépendante, qui, comme on le

I Antonio Machado, De [’essentielle hétérogénéité de I’étre, tr. Victor Martinez, Rivages poche, 2003. p.73.

** Proto-individuation que I’on avait saisi plus haut comme concrétude proto-substantive (en concrescence ou en
imminence de concrétisation). Ce sens a faire se fait et se tient de traverser des concrétudes proto-adjectives,
latérales mais irrémédiablement — si tant est que la réduction méréologique est bien conduite — en excés ou
surabondance sur /’ipse du sens qui s’y insinue. Cette surabondance en concrétudes pndes que lipse du sens
traverse (ne se tenant que de cette traversée) peut faire dévier a n’importe quel moment 1’ipse du sens (la
concrétude proto-substantive en imminence). C’est ce cortége de concrétudes 2" nimbant le sens se faisant que
Marc Richir entend parfois, dans les Méditations Phénoménologiques (op. cit.) comme la «phénoménalité» des
phénomenes. C’est cette surabondance des concrétudes proto-adjectives qui fait que le mouvement de réflexivité
de la concrétude proto-substantive se fasse irréductiblement comme en spirale, ne coincide jamais avec lui-
méme.

Or, pour ouvrir & la possibilité de déviation — et partant d’enrichissement — apportée par les concrétudes 2™ il
faut aussi que 1’écart non schématique laissé par la transcendance absolue pure en fuite demeure en fonction,
sans quoi le schématisme de I’ipse du sens (concrétudes 19%°) serait aveugle et absolument imperméable & toute
concrescence en concrétudes (2"%), fiit-ce au risque de «dévier» voir «dévoyer» le sens a faire en bénéfice d’une
autre concrétude (1) commandant une autre concrescence.

428

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

verra, n’est pas ’écart intra-concrescent de la partie dépendante par rapport a une autre partie
dépendante ou rien que partie. C’est moyennant cette non coincidence entre ces deux types
d’écarts™ que la pensée tache de suivre, voire d’intensifier ou d’exacerber la concrescence par
des sortes d’infidélités locales, de contrepoints, de «détachementsy» (terme qui revient souvent
sous la plume de Marc Richir dans les Variations II) ou d’abstraction provisoires, voire
d’erreurs peu ou prou contrélés ou, du moins, voulus; contremouvements
phénoménologisants (depuis /’apo- de la kinesthése phénoménologisante) qui relancent la
concrescence, les écarts de concrescence intraschématiques internes a cette dépendance (et
qui en font le phainesthai, ’autre terme de la kinesthése phénoménologisante). Que la
concrescence ne puisse étre relancée que depuis ce qui reste une relative infidélit¢ de la
pensée par rapport au phénonénologique témoigne de la détresse dans laquelle I’on se trouve
par rapport a la sauvagerie des phénomeénes ou atteste, si I’on veut, de cette sauvagerie méme,
de sa fonciére indifférence face aux reperes, éventails ou échelles dont nous, humains,
sommes capables.

Ayant introduit I’idée d’une concrescence de/en concrétudes (19 / 2™), on est
désormais en mesure d’aborder la question de l’erreur méréologique ou de la fausse
concrétude.

Le probléme est que I’erreur classiquement comprise comme «non adéquationy est,
pour une grande part, non seulement inéluctable, mais souhaitable. C’est comme s’il y avait
des «erreurs» plus ou moins «concrétes», des erreurs suivies par une re-phénoménalisation
d’autant plus concréte, et des erreurs dont I’éventail d’écart par rapport au phénoménologique,
trop grand ou trop court, estompent le phénoménologique. La «bonne» erreur, celle a vertu
apohantique (au sens large et non technique du terme), serait celle qui brusque au plus pres, et
de la facon la plus poignante, le revirement du phénomene, permettant un ré-démarrage des
concrescences. Evidemment, «bonne» erreur ou pas, cela ne peut étre su qu’aprés coup,
justement dans 1’aprés coup du revirement. Autrement dit, il n’y a pas de théorie a priori du
bon écart symbolique par rapport au phénoménologique, de cet écart qui, en creux et a
distance, fait vivre le plus et le mieux le phénoménologique.

C’est en cela que les concrétudes phénoménologiques les plus archaiques ne se
«donnent» que sous 1’espece du revirement schématique. C’est comme revirement que se
manifeste la concrétude, non assurée de totalisation par une eidétique toute faite, dans les
strates les plus archaiques (strates ou la connivence entre la 2°™ et la 4™ des Recherches
Logiques est rompue, et ot la 3°™ Recherche ne joue plus un réle de pivot assurant cette
connivence, mais plutdt celui d’un levier architectonique visant a sonder a distance des porte-
a-faux ouverts de toutes parts). Et c’est aussi la raison pour laquelle le porte-a-faux
irréductible de la concrétude phénoménologique est désormais inséparable de son illusion
transcendantale. En effet, c’est depuis la matrice phénoménologique de cette illusion

> Cette différence entre les genres d’écart en jeu dans toute diastole schématique sont explicités dans le texte
«Le statut phénoménologique du phénoménologue» (notamment p. 123) appartenant aux Variations II ainsi que
dans I’appendice II (intitulé «Sur les deux versions de la transcendance absolue) a ce méme ouvrage.

429

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

transcendantale inséparable du phénomene que la pensée doit s’engager — voire s’égarer — de
fagon critique pour produire ce revirement, c'est-a-dire, cette manifestation, irréductiblement
a rebours>’, de la «concrétude» par rapport a la «pensée de la concrétuden, selon ce qui est
une sorte d’enjambement réciproque entre la théorie transcendantale de la méthode et la
théorie transcendantale des ¢léments.

Or, et pour en venir a nouveau a la question de la concrétude apparente, c’est
justement dans ces termes qu’il faudrait traiter de ce qui, a notre avis, constitue la reléve de la
question de la donation (selon tous ses aspects)™, par la question de la concrétude ou des
concrétudes phénoménologiques ; concrétudes dont I’attestation ne peut plus se penser selon
IErfiillung ni, en général, comme donné ou comme donation. La concrétude comme
concrescence de (d 'une/de) (sens premier, substantif) et en (sens second, adjectif) concrétudes
est plutét a penser comme Fiihlung, Fiihlung non donnée d’étre irréductiblement composite
(faisant intervenir, comme le montrent les Variations II, deux genres d’écarts) ; en son sens
profond, elle ne se «donne» que sous l’espéce du revirement, d’une re-concrescence qui
contrecarre le mouvement d’excés de la pensée sur le phénomene, excés qui est la part
d’illusion transcendantale inhérente au phénoméne comme rien que phénomene au sens de
Marc Richir. Excés (ou «enjambement» dans les termes de Richir) pourtant nécessaire pour
exacerber ou méme «exaspérer» ce revirement. Ce revirement est, méréologiquement parlant,
comme une sorte de concrescence (de/en concrétudes) /a ou et la par ou la pensée,
hyperboliqguement prise de court, ne s’y attendait pas (moyennant un enjambement
proprement phénoménologique). Or, c’est justement la nécessité, pour rejouer la
concrescence, d’une coalescence de I’illusion transcendantale (avec le revirement) qui
marque, ici, I’impossibilité de penser la question capitale, au fond /a question proprement
phénoménologique (celle du concret ou de la Sache, de la concrétude sous ses diverses
formes) sous 1’espéce de I’ontologie, d’une ontologie phénoménologique ou d’une
phénoménologie de la donation, toute non ontologique ou en «dépassement» de toute
ontologie qu’elle se prétende.

C’est donc, répétons-le, sur ce terrain, celui de la coalescence de 1’illusion
transcendantale avec le rien que phénomene, qu’il faudrait placer le débat avec toute
phénoménologie de la donation. Le débat n’est donc pas celui de la «donation» (Marion) face
a la «non-donation» (Richir), mais celui de la donation face a la concrétude comme telle pour
autant que celle-ci ne se montre qu’avec et entre ses poles d’illusion transcendantale et ce

** Voir sur ce point le remarquable texte introductif des Fragments phénoménologiques sur le temps et I’espace,
Krisis, J. Millon, Grenoble 2006 intitulé: «Sur la méthode. Phénoménologie et métaphysique : I’effet
d’attraction de I’instituant symbolique dans le champ phénoménologique». Citons ce bref passage : «C’est la,
proprement, que se situe le rapport inédit entre la phénoménologie et la métaphysique. La : c'est-a-dire dans
I’impossibilité phénoménologique d’effectuer la métaphysique et dans 1’impossibilité corrélative de s’en
passer.» (p. 10).

> Nous ne pensons pas seulement & ladite «phénoménologie de la donation» mise en avant par J.-L. Marion,
mais aussi a 1’élaboration complémentaire, fine et séricuse, de 1’idée de «donation» depuis le concept du «de soi
ou de lui-méme (de suyo)» du phénomeéne qu’a entreprise, toute sa vie durant, le philosophe espagnol Xavier
Zubiri (1898-1983), d’ailleurs en polémique avec les phénoménologies de Husserl, de Heidegger et d’Ortega.

430

SEPTIEMBRE
2016



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

moyennant un revirement qui atteste de fagon fonciérement indirecte une concrescence
phénoménologique par ou depuis 1’erreur de la pensée (comme si I’enjambement était une
erreur a vertu apophantique), depuis son faux entrain ou faux emportement, dés lors enjambé
a rebours par le phénoméne. C’est comme si le toucher, qui modifie irréductiblement®® la
Sache touchée, se faisait déja a tatons, d’emblée en régime adversatif, décelant la Sache au
détour de la fagon dont I’erreur, désormais irréductible, est peu ou prou contrée.

Or — et c’est la tout le probléme, et ce qui rend les choses diablement difficiles —
I’entrain de I’illusion transcendentale fait aussi matriciellement partie du phénomene, est en
lui-méme proprement phénoménologique. Autrement dit, en régime d’époché hyperbolique,
et suite au revirement, il est impossible de faire la part, au sein de 1’illusion transcendantale
phénoménologique — et a supposer qu’on puisse l’isoler — entre la «partie» d’illusion
transcendantale matriciellement phénoménologique et ce que la pensée y ajoute et, pour le
dire ainsi, en enjambe ; avec ceci que cet enjambement est, par ailleurs, apophantiquement
nécessaire, sorte de re-marquage par excés symbolique, par erreur, de la non coincidence
phénoménologique de I’expérience par rapport a elle-méme. C’est que la pensée, pour une
part indéterminée, en est’ ; elle en est, prise hyperboliquement qu’elle est — sans 1’étre
completement — dans la(les) concrétude(s) en concrescence.

0 Cf. le texte «Sur le statut phénoménologique du phénoménologue», dans I’ouvrage de Marc Richir Sur le
Sublime et le soi. Variations 1. Op. cit.
*7 Elle est prise dans la concrescence du phénoméne.

431

SEPTIEMBRE
2016





