
413 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique 
de la méréologie 
Pablo Posada Varela. Université Paris IV–Sorbonne /Bergische Universität 
Wuppertal 
 
 

 

Sommaire 
§1. La pertinence architectonique de la méréologie 
§ 2. La réduction méréologique comme réduction aux rien que parties  
§ 3. La réduction méréologique comme remise en jeu de la Fundierung 
§ 4. Contrebalancement des concrétudes et revirement de la concrescence 
§ 5. Pluralité des concrétudes et des concrescences. Phénoménologie et ontologie (I) 
§ 6. L’in-en-visageabilité des concrétudes. Phénoménologie et ontologie (II) 
§ 7. L’architectonique ou l’art du levier : exacerbation de l’erreur et provocation du 
revirement 

 

 

§1. La pertinence architectonique de la méréologie 

Nul ne saurait nier à quel point le concept de «concrétude» constitue une pierre de 
touche fondamentale pour la phénoménologie. Néanmoins d’aucuns trouveront pour le moins 
surprenant, si ce n’est absurde, de se rapporter à l’endroit textuel où le sens du «concret» est 
le plus explicitement traité, à savoir, la Troisième Recherche Logique. Nous soutenons 
pourtant que, utilisée de façon massivement opératoire, elle est présente tout au long de 
l’œuvre de Husserl, et traverse plusieurs thèmes, du microscopique de la synthèse passive ou 
de la conscience du temps, au macroscopique de la téléologie et de l’Histoire : c’est là notre 
conviction. Mais de quelle façon est-elle présente ? 

Contre les tentatives «ontologiques» d’interprétation (et usage) de la méréologie, nous 
essayerons, pour notre part, de modifier certains points de cette approche et de l’étendre à la 
problématique de la réduction en général, et partant, d’étendre aussi la méréologie à la 
problématique de l’architectonique (en un bien modeste écho aux puissantes recherches sur 
l’architectonique kantienne et sur le sens de l’architectonique en général menées par Frank 
Pierobon). Exprimons nous en écho à une distinction kantienne mobilisée par Fink lors de sa 
Sixième Méditation Cartésienne : si la question de la «concrétude» se tient sur le plan de la 
«théorie transcendantale des éléments», celle de la réduction et de l’épochè en général, sous 
les diverses formes qu’elle peut revêtir, relève d’une «théorie transcendantale de la méthode». 



414 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

En effet, il est besoin de poser, en tout premier lieu, la question du statut phénoménologique 
de la méréologie.  

Voilà l’essentiel de notre pari herméneutique : la théorie des touts et des parties sera 
désormais interprétée non pas comme appartenant seulement (et même principalement) à la 
théorie transcendantale des éléments (sous la forme de l’ontologie formelle) mais comme une 
partie de la théorie transcendantale de la méthode (une sorte de spécification de 
l’architectonique, une modalité du faire phénoménologisant). On se situe ainsi à l’écart, du 
moins quant à la portée «ontologique» de la méréologie, de tout le débat réalisme-idéalisme 
ayant trait à la théorie des touts et des parties. En effet, on situera la méréologie dans un tout 
autre registre, non pas ontologique (ou même phénoménologique) mais bel et bien 
architectonique. 

Pour mieux cerner le nouveau statut que l’on entend attribuer à la méréologie, venons 
en brièvement à la spécificité de l’architectonique, et notamment dans son rapport au 
phénoménologique.  

L’architectonique – ceci est capital – se détourne d’emblée de toute vocation 
archétypale, voire représentationnelle, aussi humble qu’elle soit ; elle ne cherche pas à copier 
les choses, fût-ce sous la forme d’un schéma global, d’une esquisse, mais à tracer, à un 
deuxième degré, ses propres distinctions, renonçant d’emblée à les calquer au premier degré 
sur celles des choses. Elle affiche pourtant une prétention sachlich, mais à ceci près qu’elle 
est comme déplacée d’un cran : elle prétend non pas représenter les choses mais avoir osé les 
distinctions architectoniques qui révèlent le mieux les distinctions phénoménologiques des 
choses : elle tient ferme des traçages dans la masse des phénomènes qu’elle estime féconds, 
révélateurs. Le rapport de la méréologie aux phénomènes est, formellement, semblable au 
rapport que l’architectonique entretient avec le champ phénoménologique. Dans les deux cas, 
il ne s’agit pas d’un rapport d’isomorphie avec le phénoménologique, mais d’un autre genre 
de rapport, que nous essayerons d’expliciter, et qui, comme on le verra, est analogue à celui 
qu’un levier entretien avec ce sur quoi il s’applique. En tout cas, nous soutenons que la 
méréologie est, de prime abord, à vocation architectonique, qu’elle en constitue, disons, l’une 
des possibles spécifications en langue «philosophique» au sens large1 du terme. 

C’est dans le cadre de l’introduction à la troisième des Recherches Logiques que 
Husserl butte, encore une fois, sur le problème du zigzag phénoménologique concernant 
l’explicitation de certaines catégories formelles, dont celles de «tout» et de «partie». 
Reconnaissant l’exigence d’explicitation phénoménologique de tout concept, et faisant par là 
référence au chapitre final des Prolégomènes, où ces catégories formelles ont été, désormais, 
massivement utilisées, il s’en explique ainsi :  

 
																																																								
1  Sens qui inclut la possibilité de faire une axiomatique de la logique méréologique telle l’a entreprise Stanislaw 
Lesniewski et d’autres par la suite.  



415 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

«Nous ne devons pas laisser sans examen les concepts difficiles avec lesquels nous opérons dans la 
recherche d’une élucidation de la connaissance et qui doivent dans cette recherche nous servir en 
quelque sorte de levier [nous soulignons]» (Hua XIX/1, 228).  

En effet, le concept de «partie», ainsi que celui de «tout», ne sont pas à proprement 
parler «phénoménologiques» mais servent de leviers pour mettre en lumière des concrétudes 
phénoménologiques. C’est en cela que, à notre avis, la méréologie est à ranger parmi les 
aspects de la théorie transcendantale de la méthode – dont l’architectonique elle-même, c'est-
à-dire, l’architectonique «macroscopique» comme «structure» en registres de la théorie 
transcendantale des éléments.  

Les touts et les parties ne sont donc pas dans les choses mêmes. Ils en révèlent, à la 
façon de leviers, la Sachlichkeit, leur concrétude. Expliciter la façon dont les concepts de 
«tout» et de «partie» doivent «servir en quelque sorte de levier» serait une tâche de la théorie 
transcendantale de la méthode. La théorie transcendantale de la méthode explicite un «savoir 
faire» méthodique, réductif, toujours déjà à l’œuvre2. Pré-savoir d’une pratique qui engage 
des concepts au creux desquels – et moyennant tout un art du forçage stratégique – se mettent 
à palpiter des concrétudes phénoménologiques, ainsi révélées. La structure de cette «pratique» 
est rendue par le sens du mot «levier» («Hebel»).  

En effet, «servir en quelque sorte de levier» correspond exactement à cet usage 
architectonique que l’on prétend attribuer à la méréologie : sorte de kinesthèse à distance (on 
y reviendra) et qui meut par contremouvement. Or,  le rapport entre le moi 
phénoménologisant et le champ transcendantal – pour parler dans les termes de la VIème 
Méditation Cartésienne de Fink – est exactement de cet ordre : sorte de rapport de kinesthèse 
phénoménologisante (mettant de la Leiblichkeit en jeu) par contremouvement, induisant des 
effets indirects et qui ne sont que des effets en concrétude, des effets en Sachlichkeit. 

 

§ 2. La réduction méréologique comme réduction aux rien que parties 

Si l’analyse méréologique distingue plusieurs types de touts, nous savons bien que, du 
point de vue de l'analyse phénoménologique, pas tous les touts se valent. Autrement dit, ce 
n’est qu’à l’aune d’un type spécifique de touts, les «touts au sens strict», que se déploiera le 
projet phénoménologique et, partant, le propre du champ phénoménologique, sa cohésion 
																																																								
2 C’est le retard que la théorie transcendantale de la méthode cherche à rattraper, et qui est le retard du 
phénoménologiser, déjà engagé à l’aveugle avec la réduction et toujours à expliciter au-dedans de la réduction, 
c'est-à-dire, au-dedans de l’explicitation de la constitution transcendantale (théorie transcendantale des 
éléments). Il s’agit de l’anonymat phénoménologisant (propre du moi phénoménologisant), qui n’entre en ligne 
de compte qu’avec et depuis la réduction, et qu’il ne faut donc pas confondre avec l’anonymat 
«phénoménologique» ou «transcendantal» (propre du moi transcendantal ou d’un proto-moi transcendantal). Cet 
anonymat a trait à la constitution (au sens large d’expérience du monde) et, «vieux comme le monde», selon le 
mot de Fink, il est un des thèmes de la théorie transcendantale des éléments, si ce n’est le thème fondamental. Il 
ne faut donc pas le confondre avec l’anonymat phénoménologisant, non constituant, et qui, lui, se réfère à 
l’anonymat de la pratique réductive et pas à l’anonymat de la constitution transcendantale du monde. 



416 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

spécifique. C’est depuis ce genre que touts que se décanteront, par variation eidétique, les 
régions, et le synthétique a priori au sens de la phénoménologie comme a priori matériel à 
même le phénomène. Ce sont donc les touts qui intéressent primordialement la 
phénoménologie, les «touts au sens plein et au sens propre» comme dira Husserl: 

«En général un tout, au sens plein et au sens propre, est une connexion déterminée par les 
genres inférieurs des ‘‘parties’’. À chaque unité concrète appartient une loi. C’est d’après les différentes 
lois ou, en d’autres termes, d’après les différentes espèces de contenus qui doivent faire fonction de 
parties, que se déterminent des espèces différentes de touts. Le même contenu ne peut donc faire 
fonction arbitrairement tantôt de partie de telle espèce de touts, tantôt de partie de telle autre. L’être-
partie et, plus exactement, l’être-partie-de-cette-espèce-déterminée (d’espèce métaphysique, physique, 
logique, ou relevant de toute autre distinction qu’on voudra) est fondé, dans la détermination générique 
pure des contenus dont il s’agit, selon des lois qui, au sens où nous l’entendons, sont des lois 
aprioriques ou des ‘‘lois d’essence’’» (Hua. XIX/1, pp. 289-290). 

En effet, les touts au sens éminent sont formés d’un type de parties qui reçoit le nom 
de «moments», et dont le trait principal est d’être absolument non indépendantes. 
Fournissons-en quelques exemples.  

La couleur, la forme et l’extension sont un exemple de «moments» dépendants 
formant un tout. En effet, chacun de ces moments ne peut exister, ne peut être ce qu’il est, 
littéralement se tenir dans son identité (telle couleur, telle forme, telle extension) ou tenir à 
son identité qu’à la condition de faire partie d’un tout comportant d’autres  moments, 
également dépendants. La couleur ne peut être une telle couleur concrète que si elle est 
étendue – sur telle extension concrète – et revêt une certaine forme (fût-elle plus ou moins 
informe). 

 Par ailleurs, les Recherches Logiques regorgent de percées analytiques remarquables 
faites sous l'égide de la concrescence du côté de la «région psychique», thème des Recherches 
(l'objet intentionnel comme tel s'en trouve exclu). Les concrets de la région conscience, touts 
au sens strict, sont les vécus. Ils sont donc fondés dans (et exclusivement de) la concrescence 
de leurs parties. C'est ainsi que Husserl pourra dégager de main de maître l'a priori matériel 
synthétique de la région conscience, formé par un ensemble de lois régulant a priori le cadre 
de nécessité des enchainements entre les riens que parties fondant le tout concret «vécu 
intentionnel». Quelles seraient donc ces rien que parties ou moments du vécu intentionnel? 

 Il s'agit des composantes du vécu que la Vème des Recherches Logiques s’attelle à 
égrener avec grand soin, après que les Ière et IIème Recherches aient servi à dé-psychologiser 
l’objet analysé lui-même, à savoir, l’acte intentionnel, en l'isolant dans sa spécificité à la 
faveur de son rapport intime à la signification (ce qui n'est précisément pas le cas de tout fait 
psychique ou même de tout vécu, mais seulement des vécus dits «intentionnels»). 

 Ainsi, tout vécu intentionnel se compose donc de certaines parties qui ne peuvent se 
phénoménaliser concrètement (qui ne peuvent être ce qu'elles sont) qu’à condition d’entrer en 
concrescence avec d’autres parties, tout aussi dépendantes : nous y distinguons une hylè, une 



417 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

matière intentionnelle (le sens de la référence, la façon dont l’objet est visé, l'aspect sous 
lequel l’acte intentionnel se rapporte à lui) et une qualité (posante ou neutre), ces deux 
derniers moments formant ce que Husserl appelait «l'essence intentionnelle». Les analyses de 
Husserl distinguent aussi une diversité des formes d’appréhension (perception, imagination, 
souvenir, visée signitive)3. Chacune de ces parties est désormais une rien que partie, un 
moment abstrait concrescent et pourtant irréductible aux autres.  

 Notons que la conjonction de cette double rigueur entre la concrescence des rien que 
parties et leur irréductibilité constitue la condition de la fécondité de la variation eidétique. 
C'est au-dedans des touts au sens strict, dans ce terrain tendu, strié d'irréductibles en 
concrescences, qu'il y a lieu de faire des variations ou, pour le dire autrement, que la variation 
peut donner non pas des simples altérations empiriques mais toucher au synthétique a priori, 
mordre un tant soit peu sur l'a priori matériel. C’est à l’aide de ces variations qu’apparaîtront 
peu à peu des lois matérielles définissant la région ontologique «conscience» et les types 
d'actes en question. 

 Ainsi, par exemple, l'acte de connaissance, décrit avec minutie lors de la VIème 
Recherche, est un enchaînement particulier, eidétiquement réglé, entre intention de 
signification et remplissement. Chaque type d'acte comporte une forme, une structure 
eidétique faite de rien que parties et/ou d'enchaînements entre touts concrets: de la sorte, un 
doute, dont résulte une suspension de la croyance suivie d'une confirmation, maintient la 
composante «matière intentionnelle» mais connait des modifications dans la rien que partie ou 
moment correspondant à la qualité intentionnelle qui passe de posante à neutre pour redevenir 
posante. En effet, une même matière intentionnelle, quant à elle inchangée4 (sans quoi elle ne 

																																																								
 3 Les analyses des Recherches Logiques ont pourtant le plus grand mal à réduire cette diversité de 
formes à des rapports entre les moments dépendants précédemment cités. Ideen I viendra à bout de ce défaut 
analytique par la corrélation noético-noématique. 
4 Ces deux qualités (posante et neutre) du vécu intentionnel seront renvoyées dos à dos au regard des 
développements sur la Phantasia contenus dans Hua XXIII. C'est à la lumière d'une neutralité originaire et 
primitive (thématisée notamment dans le texte nº20 de Hua XXIII), qui ne procède donc pas de la 
"neutralisation" d'une position préalable, que ces deux qualités du vécu intentionnel apparaîtront désormais 
comme se mouvant toutes deux dans la sphère de la positionnalité, donc comme étant, toutes deux, des 
modifications positionnelles dites aussi «modifications conformes» dans les Recherches Logiques car n'induisant 
aucun changement dans la matière intentionnelle. Cela n'est évidement pas le cas de la neutralité originaire 
thématisée par le texte nº20 de Hua XXIII, qui subit un changement de sens dès lors qu'elle passe à la 
positionnalité (fût-elle neutre). La différence entre neutralité originaire et positionnelle apparaît aussi à l'aune 
d'une différence structurelle mise en évidence par Husserl dans ce texte nº20 de Hua XXIII: alors que la seconde, 
la neutralité positionnelle classique, n'est pas réitérable (comme nous le savons depuis les Recherches Logiques 
et Ideen I), la première, quant à elle, est, pour le moins, susceptible d'être redoublée ou reprise, ce qui, au 
demeurant, constitue un non-sens du strict point de vue de la théorie de la modification de neutralité développée 
dans les Recherches Logiques et Ideen I. Qui plus est, ce redoublement sera à présent une modification «non 
conforme»: il ne va pas sans un inéluctable glissement de sens. En effet, ce glissement se produit par 
l'intervention explicite du moi qui, se reprenant ou «reprenant ses esprits», retrouve aussitôt la neutralité 
originaire qui s'était toujours déjà formée ou «constituée» (au sens large) à même les choses et sous les auspices 
d'un moi à l'état dormant et enfoui (versunken); neutralité qui, au demeurant, continue de se produire au plus 
profond du soi. Revenant de son état dormant, le moi essaye alors de la saisir, de la reprendre. Or, pour ce faire, 
il se doit, d'abord, d'en suspendre la teneur (la neutralité est redoublée) afin de voir ce qu'il en est de ce qui n'a eu 
et n'a de cesse de se former à son insu. En effet, tout se passe comme si le moi essayait par là de rattraper un sens 



418 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

pourrait être confirmée), se voit investie tour à tour des qualités posante, neutre, puis posante, 
et c'est bien ce retour du posant sur la même matière intentionnelle (dont la position fut 
suspendue une première fois) qui fait le «Doch», le «(mais) si, c'était bel et bien ça» 
caractéristique de la confirmation. Les contenus concrets d'une confirmation  peuvent, bien 
entendu, changer selon les cas, or l'essence intentionnelle qui fait de telle ou telle 
confirmation un vécu intentionnel de ce type revêt nécessairement une structure eidétique 
déterminée. Cette structure règle ici, plus concrètement, un type d'enchaînement d'actes 
déterminés devant avoir une essence intentionnelle tout à fait spécifique. 

 

§ 3. La réduction méréologique comme remise en jeu de la Fundierung 

 C'est dans le § 21 de la 3ème Recherche Logique intitulé «Détermination exacte des 
concepts prégnants de tout et de parties, ainsi que de leurs espèces essentielles, au moyen du 
concept de fondation» que Husserl propose une définition complémentaire des touts au sens 
strict strictement corrélée à la notion de Fundierung: 

 «Par tout nous entendons un ensemble de contenus qui admettent une fondation unitaire, et cela 
sans le secours d’autres contenus. Nous nommerons parties les contenus d’un tel ensemble» (Hua 
XIX/1, 275-276). 

 En effet, un tout au sens strict n'est fait que de parties qui ne peuvent être que parties 
ou «riens que parties», et c'est là la spécificité de la notion husserlienne de Fundierung, 
souvent interprétée, à tort, comme une sorte de relent métaphysique alors qu'elle change de 
fond en comble le concept classique de fondation. Loin donc de reconduire au tout, la 
réduction méréologique le suspend pour laisser la place à son véritable élément fondateur, à 
savoir, la concrescence entre les parties. 

Il faut garder à l’esprit le tour de force (par rapport à toute ontologie classique, faite 
d’individus subsistants) qu’engage l’idée de rien que partie ou moment d’un tout concret 
comme «proto-élément» ou «élément» (entre guillemets) ne pouvant avoir à lui seul de 
consistance si ce n’est en concrescence avec d’autres parties également non indépendantes ou 
rien que parties. Ce fait est d’autant plus remarquable que le tout en question, fondé dans le 
rapport de concrescence entre ses parties, n’est rien que la concrescence de ses parties. Ainsi, 
les rapports méréologiques entre les parties et le tout au sein de ces touts au sens strict 
basculent entre deux pôles (les parties en concrescence, le tout qui en résulte) en eux-mêmes 
ontologiquement inachevés (en inachèvement réciproquement contrecarré), et foncièrement 
non donnés : les parties en concrescence ne se tiennent si ce n’est dans le tout, et le tout ne 

																																																																																																																																																																													
qui s'était toujours déjà fait spontanément (sous une forme d'emblée neutre), sans lui; et comme si, ne pouvant 
plus se glisser naturellement dans le mouvement de la neutralité originaire (du seul fait qu'il n'est plus un moi 
enfoui, un «versunkenes Ich»), il s'évertuait, du haut de sa veille, à en arrêter net l'inertie (suspension ou 
neutralisation de la neutralité originaire) pour en saisir la teneur afin de pouvoir, ainsi, en baliser la reprise 
«contrôlée», mais à ceci près qu'il y introduit des déplacements. 



419 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

tient qu’à la concrescence de ses parties. Tout compte fait, ce n’est que la concrescence, en 
elle-même insituable, qui, en deçà de toute ontologie, aurait une vraie effectivité 
phénoménologique. 

C’est à ces touts concrets, formés de parties qui ne sont rien que parties, que doit 
conduire la réduction méréologique, et c’est auprès («dabei» dirait le Fink de la VIème 
Méditation Cartésienne) d’eux qu’elle doit se poursuivre. Cette réduction méréologique 
prend, pour le dire ainsi, le chemin inverse de la Fundierung, et ce pour la remettre en branle. 
Elle a pour tâche de reconduire le tout, apparemment – disait-on – d’un seul tenant ou d’une 
pièce, à la ou les concrescences de ses concrétudes, à n’être rien que la concrescence de ses 
parties. La réduction méréologique d’un tout à sa concrétude phénoménologique n’est que la 
ré-phénoménalisation de sa concrescence ou reconduction de son unité (préalablement 
suspendue) à la concrescence de ses «parties». 

 Puisqu’il s’agit à présent de cerner le sens d’une sorte de «réduction méréologique», 
situons nous brièvement au point de vue de la théorie transcendantale de la méthode. C’est 
comme si le levier méréologisant en quoi consistent les concepts de «tout» et de «partie», 
créait une sorte d’«appel d’air» ou déhiscence qui rejouait (depuis l’apo- de l’apo-
phainesthai), la remettant en branle, la concrescence entre concrétudes ou rien que parties. 
C’est la vibration du phainesthai que nous saisissons méréologiquement comme 
concrescence. Or la concrescence n’est rien sans ses concrétudes. En effet, il n’y a pas de 
phénomène de la phénoménalité comme telle. Autrement dit, la concrescence ne l’est que de 
ses parties, elle en dépend et s’y résorbe complètement, elle n’a pas la densité d’un troisième 
terme, d’un dénominateur commun omniprésent, d’une partie omniprésente5 avec qui les 
parties devraient composer. La concrescence se doit d’être tour à tour remise en jeu. Elle est 
foncièrement inopinée et en elle-même inconditionnée ou exempte de toute condition qui ne 
soit intrinsèque aux parties en concrescence ; comme concrescence, elle dis-paraît dans les 
rien que parties.  

Le phénoménologiser, quant à lui, arrive toujours trop tard et ne peut, tout au plus, que 
mettre en lumière cette concrescence, l’intensifier ou, du moins, ne pas la recouvrir. C’est là 
tout l’art du contre-mouvement phénoménologisant. Cette vibration ou re-concrescence se fait 
donc moyennant un contremouvement qui est le premier terme6, situé dans le bord de l’apo- 
de cette étrange «kinesthèse phénoménologisante». Son «unité» est ce qui fait le «tout»7 de 

																																																								
5 La concrescence n’est évidement pas une partie. Elle ne l’est pas, pour le moins au sein des touts au sens 
éminent, ce qui n’est pas sans rapport avec le fait qu’il n’y ait pas un phénomène de la phénoménalité des 
phénomènes. Méréologiquement parlant, ce qui met ensemble les parties comme rien que parties n’est pas, à son 
tour, une partie, sans quoi se produirait un regressus ad infinitum. 
6 Rappelons qu’une kinesthèse est toujours faite de deux termes : l’effort kinesthésique et ce qui, dans la 
modification des phénomènes, en découle. Ainsi : 1. L’effort ressenti du dedans qui consiste a tourner ma tête. 2. 
Le nouveau pan de champ visuel qui, du fait de cet effort, ressenti du dedans, s’ouvre à moi. 
7  Ici entre guillemets phénoménologiques car il s’agit d’un «tout» – et d’une «unité» – pour le moins  
problématiques. 



420 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

l’apophainesthai8. Le deuxième terme de cette kinesthèse phénoménologisante est constitué 
par la re-concrescence elle-même des concrétudes (des rien que parties), il s’agit de 
l’intensification du phainesthai, désormais entendu comme concrescence. 

 Nous pensons, en tout cas, que les parties dépendantes prises dans leur concret «être 
parties» ou «n’être rien que parties» sont ce qui, au sein de la méréologie, permet d’aborder le 
sens large de «concret» en phénoménologie. Cela, bien évidemment, avec les limites 
auxquelles l’ouverture de ce travail avait fait allusion, et qui tiennent au statut, bien 
particulier, de la méréologie. Encore une fois (car il est très important de ne pas se méprendre 
sur ce point) : les concrétudes phénoménologiques ne sont pas, en elles-mêmes et stricto 
sensu, des parties concrètes en termes méréologiques, elles ne sont pas méréologiquement 
taillées ou découpées. Par contre, on soutient que oser trancher selon des découpages 
méréologiques et avec de tels instruments (à savoir, ceux dont la méréologie nous pourvoit), 
peut, agissant «à la façon d’un levier», rendre manifestes certaines concrétudes 
phénoménologiques, déposées, pour le dire ainsi, au fond de tels découpages, et à la faveur de 
mouvements de concrescence remis en jeu. La méréologie peut approcher, comme au 
deuxième degré et depuis l’institution symbolique qui est celle de la langue philosophique 
dans son usage architectonique (et non métaphysique), l’irréductibilité proprement 
phénoménologique de ces concrétudes, remettre en mouvement ce qui en fait la pierre de 
touche, à savoir, leur concrescence.  

S’il n’y a pas de «parties» phénoménologiques au sens de la méréologie, il y a bel et 
bien, phénoménologiquement, des concrescences entre diverses concrétudes. Les 
concrescences, ou la concrescence 9  est, comme telle, irreprésentable, et ce même 
méréologiquement; on ne peut que la remettre en jeu en approchant, architectoniquement, les 
rien que parties, attestées en retour, comme rien que parties, du «fait» de leur concrescence 
avec d’autres parties. 

§ 4. Contrebalancement des concrétudes et revirement de la concrescence 

Comme nous l’avons laissé entendre plus haut (quand il fut question du rapport de 
contrebalancement entre le tout au sens éminent et ses parties), le sens des rien que parties 
comme concrétudes phénoménologiques est essentiellement instable, basculant, et c’est qui en 
fait l’essentielle difficulté. Il y a une impossibilité foncière de localiser la concrescence10. De 
ce problème difficile, nous ne pouvons fournir, pour l’heure, qu’une présentation abstraite et, 
somme toute, provisoire, nécessaire pourtant à clarifier ce à quoi l’on se réfère quand on parle 

																																																								
8 Tout qui d’ailleurs, comme on le verra, est problématique comme «tout» et ne constitue pas un tout concret : le 
phénoménologiser ne saurait être en rapport complet de concrescence avec la phénoménalisation. Autrement dit, 
et en termes richiriens : au sein l’écart schématique il y a aussi un écart non schématique, non entièrement 
résorbable au sein du schématisme, et qui s’affranchi de toute concrescence, précisément pour autant qu’elle en 
assure l’aisance et la manifestation ou l’intensification. 
9  Dans le sens générique qui est celui que l’on est en train d’utiliser. On ne veut donc pas dire qu’il y ait une 
seule concrescence. On reviendra sur la question ultérieurement. 
10 Ce qui n’est pas sans rapport avec la concrète non situabilité de la Leiblichkeit. 



421 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

de «concrescence» en/de concrétudes : c’est l’équilibre métastable auquel conduit la réduction 
méréologique si elle est poursuite de façon conséquente. 

Tout le problème est dans le glissement du sens de «concrétude», son glissement 
inéluctable et réversible entre son usage comme «adjectif» et son usage comme 
«substantif»11. Il y a, en premier lieu, une réduction de la substantivité apparente du concret – 
ou, si l’on veut, de la concrétude, de son unité – à son effectif être concret (traversée, en 
réflexivité, d’une pluralité). Or son effectif être concret revient à une suspension ou 
désontologisation, à une dé-totalisation qui loin d’aller dans le sens d’une dissémination, va 
dans le sens d’une remise en jeu de la concrescence12. Ainsi, le tout concret se doit d’être 
méréologiquement reconduit au concret de son tout c'est-à-dire, à l’effective concrescence des 
parties dépendantes ou concrétudes, mais a ceci près que – et c’est là toute la difficulté – ces 
concrétudes, à être vraiment (concrétudes) en concrescence, sont radicalement non données, 
et cela en deux sens. En effet, il y a, en cela, deux genres de non donation, deux genres 
d’inachèvements fonciers, à savoir : un inachèvement substantif et un inachèvement adjectif, 
avec ceci que le partage entre l’adjectif et le substantif ne saurait être statué d’une fois pour 
toutes, pouvant être levé et remis en jeu de façon inouïe. Le brouillage et la remise en jeu de 
ce partage est, d’ailleurs, l’un des effets de la réduction transcendantale poussée de façon 
conséquente..  

«Concrétude» se dit, de prime abord, de la concrétude en quoi consiste un tout concret 
(sens 1er de «concrétude», sens substantif). Or cette concrétude n’est fondée que sur la 
concrescence de concrétudes (sens 2nd de «concrétude», sens adjectif). Songeons, par 
exemple, à un sens inaccompli mais concret (sens de langage non doxique, sens non 
intentionnel), pointant au loin entre ou parmi – et grâce à – la concrétude en son sens adjectif, 
à savoir, la concrétude des concrétudes (au sens 2nd). La concrétude 1ère rassemble – se 
réfléchit sans concept dans – les concrétudes 2ndes. Or ce n’est que la concrétude 2nde qui 
donne son épaisseur, son grain phénoménologique, à la concrétude 1ère. Notons, pour illustrer 
ces propos, qu’un sens à faire, à jamais inaccompli (concrétude 1ère) se tient de ses 
concrétudes au sens 2nd : dans le cas de l’ipse (se cherchant) d’un sens se faisant (pour 
reprendre, ici, les termes de Richir), les divers lambeaux de sens et fragments schématiques 
en relais avec des phantasiai-affections. Or ces «éléments» ne sont «en effectuation» (pour 
reprendre une expression chère à José Ortega y Gasset13), ne sont ce qu’ils sont et ne se 
tiennent que de contribuer au sens se faisant (concrétude au sens 1er), «unité» précaire en vue 
																																																								
11 C’est la continuité entre les 2ème, 3ème et 4ème Recherches Logiques qui nous a poussé à essayer de comprendre 
le double sens de la concrétude dans les termes de l’ «adjectif» et du «substantif», et ce en vue de revenir, dans 
d’autres travaux, sur la question des découpages de langue qui, dans la 4ème recherche, semblent en coalescence 
avec les découpages des êtres (3ème recherche), tout comme les «moments» (3ème recherche) sont en coalescence 
avec ce qui peut faire l’objet d’une abstraction (2ème recherche), à savoir, une espèce (dont le «moment» 
constitue la réalisation). 
12 Ce point est capital pour cerner la distance entre la démarche de Richir et celle de Derrida : au fond, cette 
distance tient à la phénoménologie elle-même; cette approche méréologique nous permet, tout juste – ce qui 
n’est pas rien – d’en essayer une autre formulation. 
13 Voir l’Essai d’esthétique en guise de préface traduit dans le nº11 de Annales de Phénoménologie par Fernando 
Comella. 



422 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

de laquelle s’étend une phase de présence. Un exemple architectoniquement moins complexe 
de ce double sens de la concrétude nous est fourni par les diverses esquisses (concrétudes au 
sens 2nd) contribuant à l’apparition de l’objet perçu (sens 1er)). Le sens 2nd – concrétudes 
fondantes – à tendance à s’effacer en vue de la concrétude 1ère, sens fondé, c'est-à-dire, en vue 
du sens de la concrétude «substantive». Par ailleurs, ce sens n’est jamais accompli comme tel, 
et ne cesse de remettre des concrétudes 2ndes à contribution, de les «prendre à partie».  

La réduction méréologique veille à replacer les concrétudes au sein du tout concret au 
sein duquel elles sont ce qu’elles sont dans leur Fungieren ; c’est au sein d’une concrescence 
en imminence que, par exemple, les «esquisses» sont vraiment en train d’être esquisses, 
esquisses «en effectuation». C’est au sein d’un tout, au sein d’une concrescence avec d’autres 
termes, que la «hylè» – entre guillemets phénoménologiques – se re-phénoménalise comme 
hylè en effectuation, «leistend». De la même façon, mais à l’autre extrême du vécu 
transcendantal, le perçu n’est ce qu’il est qu’à être pris (comme rien que partie) avec et depuis 
ses esquisses (comme rien que parties). Paradoxalement, c’est à être pris, par réduction 
méréologique, comme  rien que partie, que l’on saisit phénoménologiquement la concrète 
altérité du perçu par rapport à ses esquisses. Reprenant l’exemple du perçu, la réduction 
méréologique a pour but de ré-effectuer, de re-mettre en jeu sa concrescence, c'est-à-dire, 
d’assister à nouveau à son émergence phénoménologique (à sa «concrète altérité» disions 
nous) en deçà de son identité tout faite et en coïncidence avec elle-même telle elle se donne 
en régime d’attitude naturelle. Il s’agit donc de ré(con)duire méréologiquement cette 
concrétude 1ère à sa concrescence en et depuis les concrétudes 2ndes. Ce n’est qu’ainsi, 
moyennant cette remise en jeu, que l’on libère ce que Husserl entendait par «implications 
intentionnelles», et à la faveur desquelles on a une chance de voir apparaître d’autres 
concrétudes (et ce dans les deux sens : substantif – concrescence de concrétudes – et adjectif – 
concrescence en concrétudes). 

La concrétude substantive en imminence, à jamais inachevée, concrétude au sens 1er, 
c'est-à-dire, au sens de ce qui peut être interprété comme la matrice phénoménologique du 
«substantif» (selon l’interprétation méréologique qu’en donne la 4ème recherche) constitue, on 
l’aura compris, une formidable matrice d’abstraction au sens non phénoménologique du 
terme. Elle est aussi, au sens strict, un rien que partie, bien qu’elle dissimule son statut de rien 
que partie pour autant qu’elle est l’emblème, si l’on veut, du tout concret dont elle fait partie : 
elle en constitue la pointe ultime (et instable) de son rassemblement, le copeau de sa 
réflexivité sans concept. Or une fois fondée, concrétisée, elle tend à effacer les parties 
concrescentes sur lesquelles elle se fonde, et tend, dans un deuxième temps, et par delà ses 
parties, à assurer sa propre identité – et son entité –, à l’assurer autrement14 qu’exclusivement 
exposée (tel le cherche la réduction méréologique) au concours concrescent de ses rien que 

																																																								
14  Un exemple clair en est, tout simplement, l’attitude naturelle, qui, déposant les identités dans le fond 
englobant du monde, coupe court à tout mouvement de concrescence phénoménologique. La concrescence est 
effacée sous la stabilisation qu’apportent les opérateurs ensemblistes d’inclusion et d’appartenance. C’est en ce 
sens que la réduction transcendantale peut être interprétée comme réduction méréologique (et réduction 
méréologique des opérateurs ensemblistes). 



423 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

parties ; exposition qui, justement, ne l’assure jamais d’être donnée d’une fois pour toutes, de 
ne pas se retrouver suspendue (même dans son mouvement d’imminence) pour être rejouée 
selon d’autres axes de concrescences (et en vue d’autres imminences). Prendre la concrétude 
1ère pour un tout à elle seule produit un faux concret. 

De la même façon, prendre une concrétude 2nde comme tout concret sans reconnaître la 
spécificité de la concrétude 1ère qui y pointe, mène, à terme, à une sorte de réductionnisme15 ; 
au fond, à un faux empirisme ou à un phénoménisme radical, comme c’est le cas, par 
exemple, chez Ernst Mach. D’ailleurs, l’erreur de cette position est que, en fin de compte, elle 
ne peut pas faire droit au statut proprement phénoménologique ou proto-ontologique des 
concrétudes 2ndes comme rien que parties. Autrement dit, cette perspective finit par les prendre 
ou par les envisager – au sens presque littéral du terme – comme concrétudes 1ères et, après, 
comme «éléments» relativement indépendants (donc même pas comme les rien que parties 
que sont aussi les concrétudes 1ères), éléments que l’on peut ou pourrait (l’idée de multiplicité 
inconsistante n’arrange rien à l’affaire) «compter-pour-un». L’apparaître irréductiblement 
latéral et distordu des rien que parties s’en trouve faussé.  

Quand la réduction méréologique est poussée à l’extrême, il peut se faire que les 
parties concrescentes au sens 2nd se trouvent dans un rapport de surabondance par rapport au 
sens 1er de concrétude. Il y a une concrescence non seulement de concrétudes mais aussi en 
concrétudes. Cette concrescence en concrétudes (2ndes) fait ressortir la contingence d’une 
concrescence de concrétudes (au sens 1er de la concrétude) pouvant de la sorte la faire dévier 
(remettre en jeu sa réflexivité) voire l’englober – hyperboliquement – comme partie : la 
concrétude 1ère devient concrétude 2nde, elle est prise à partie par une autre concrescence (un 
autre axe d’inachèvement en concrescence) en vue d’une autre concrétude au sens 1er, 
concrétude éventuellement plus archaïque qui, moyennant une sorte de changement inopiné 
de l’axe des concrescences, engage une réflexivité plus profonde, mettant à contribution (ou 
prenant à partie) des concrétudes 2ndes plus profondes et absconses (parmi lesquelles la 
concrétude 1ère antérieure se trouve prise). 

La possibilité d’une suspension phénoménologique des découpages «naturels» des 
étants fait que les sens 1er et 2nd de «concrétudes» soient relatifs et réversibles. L’axe des 
concrescences peut aussi se re-centrer un tant soit peu et inopinément16 sur une concrétude au 
sens 2nd – par exemple le jaune de Bergotte. Devenant proto-substantive (concrétude 1ère, i.e., 
ce en vue de quoi un schématise de langage s’engage), elle peut prendre à partie des 
concrescences qui semblaient 1ères – des êtres et des choses qui semblaient aboutis, d’une 
pièce, «substantifs» à tout jamais – et les mettre à graviter comme concrétudes 2ndes autour 

																																																								
15  Certains textes de Gian-Carlo Rota sont extrêmement éclairants sur ce point. Notamment le fort intéressant 
article intitulé «Fundierung», repris dans le magnifique recueil Phénoménologie discrète. écrits sur les 
mathématiques, la science et le langage, Vol. VI. des Mémoires des Annales de phénoménologie, 2005. 
Traduction par Albino Lanciani et Claudio Majolino. 
16 Il ne s’agit pas, ici, de porter notre attention sur une espèce. On décrit, ici, quelque chose qui se fait tout seul, 
qui est, somme toute, bien plus archaïque que tout mouvement de l’attention, que toute thématisation abstractive. 



424 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

d’un axe de concrescence inouï et qui bouscule les repères ontologiques convenus. Il y va 
donc, soudainement, d’une concrescence qui se fait en vue de ce qui, pourtant, paraissait, 
désormais, comme irrémédiablement adjectif. Proto-adjectives ou proto-substantives, en 
aucun cas ces concrétudes n’abandonnent-elles, tout du long de leurs multiples fluctuations, 
leur statut de rien que parties. 

Voilà les inflexions dont la phénoménologie est capable, et qui témoignent, comme on 
essayera de l’expliciter plus loin, de son découplage par rapport à l’ontologie. Ces inflexions 
(encore une fois à jamais inaccomplies) sont pourtant non arbitraires : on ne peut pas faire à 
notre guise. Le fait phénoménologique de la concrescence – en-deçà de toute simple 
dissémination – en reste la pierre de touche. Toute la difficulté est d’en être sensible. C’est 
parce que le schématisme phénoménologique est fait de concrescences multiples – parfois en 
contrebalancement – qu’il est non arbitraire (bien qu’il soit en deçà de toute eidétique). 

 

§5. Pluralité des concrétudes et des concrescences. Phénoménologie et ontologie (I) 

Une fois posés certains éléments d’analyse, efforçons nous d’écarter certains possibles 
malentendus pouvant en découler. Il convient, tout d’abord, de tenir ferme que les 
concrétudes dites 1ères sont plurielles (et, a fortiori, les concrétudes 2ndes), sans quoi il ne 
saurait y avoir de schématisme phénoménologique. Il ne faut donc surtout pas comprendre la 
réduction méréologique comme un processus d’intégration (sous la forme de concrétudes 
2ndes) de toutes les concrétudes 1ères (supposées apparentes, provisoires et partielles) en vue 
d’une concrétude 1ère substantive absolue et unique, et qui, au fond, serait la seule vraie 
concrétude, sorte de version méréologique de l’Idéal Transcendantal 17 . La réduction 
méréologique n’est qu’une simple pratique engagée auprès d’une concrescence en/de 
concrétudes quelconque/s interne/s à une phase de présence. Elle n’engage aucune assertion 
ontologique ayant trait au tout du/des monde/s ou à la masse phénoménologique du Langage 
(dans les termes de Marc Richir). Il ne faut donc surtout pas croire que le dessein de la 
réduction méréologique serait de retrouver la connivence perdue avec un seul processus de 
concrescence, souterrain et unique, selon une sorte d’hégélianisme phénoménologique 
transposé qui mènerait vers une supposée concrétude unique. Il faut donc se garder de cette 
mauvaise interprétation du dessein de la réduction méréologique qui voudrait qu’il n’y ait, au 
fond, qu’un seul tout concret et une seule concrescence menant à ce tout concret. Il n’en est 
rien.  

																																																								
17 Nous devons à Marc Richir de nous avoir fait remarquer cette possible mécompréhension menant, à terme, au 
danger d’une sorte de figure méréologique de l’Ideal Transcendantal, et ce malgré le caractère supposément 
inaccompli de cette concrétude supposée unique. Le problème n’est pas, ici, dans l’inaccomplissement, mais 
dans l’unicité. Autrement dit : une vraie pluralité phénoménologique ne peut pas trouver sa place dans un simple 
inaccomplissement dès lors que, tout inaccompli qu’il soit, cet inaccomplissement ne reste, désormais, que celui 
d’une concrétude unique. L’inaccomplissement d’une concrétude unique reste, de iure, provisoire même si, de 
facto, il se peut qu’il soit reporté à l’infini. Un inaccomplissement phénoménologique essentiel ne peut être 
qu’un inaccomplissement d’inaccomplissements.  



425 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

Suspendue toute version méréologique de l’Idéal Transcendantal (qui voudrait qu’il 
n’y ait qu’un seul tout concret et un unique processus de concrescence, donc un concret 
substantif à tout jamais et en soi, et des concrétudes adjectives à tout jamais et en soi), les 
concrescences substantives ne le sont jamais tout à fait (elles sont «proto-substantives»), tout 
comme les concrescences adjectives ne le sont pas, non plus, définitivement (elles sont 
«proto-adjectives») : il n’y a qu’un contrebalancement entre deux imminences à jamais 
inaccomplies, contrebalancement qu’il faut, en deçà de son double inaccomplissement, 
s’efforcer de saisir comme phénoménologiquement concret ; cela ne peut se faire que si l’on 
découple la question de la concrétude de celle de l’être, et la phénoménologie de l’ontologie. 
C’est ce qui permet de laisser ce contrebalancement à son flottement. 

 

§ 6. L’in-en-visageabilité des concrétudes. Phénoménologie et ontologie (II) 

L’identification des rien que parties, desséchant le mouvement des implications 
intentionnelles18 (et, plus profondément, celui des implications schématiques) a aussi son 
origine dans la visée du concret (de prime abord au sens substantif) que fait l’intentionnalité ; 
visée qui tend à effacer les concrétudes (adjectives) dans lesquelles le concret substantif se 
fonde, à estomper, a fortiori, les concrescences (attestées sous la forme d’implications 
intentionnelles et schématiques). L’analyse phénoménologique est constamment confrontée 
au danger d’un moi phénoménologisant qui réintroduirait l’intentionnalité auprès des rien que 
parties. Autrement dit, la difficulté est de procéder selon un phénoménologiser qui ne re-
focalise pas les rien que parties, un phénoménologiser qui fasse droit à leur flou ou 
«distorsion originaire», au fait qu’ils ne soient plus des «éléments». Les rien que parties ne 
peuvent plus, à elles seules, tenir – littéralement – «lieu» d’éléments. Irréductiblement 
latérales, esquives à toute visée intentionnelle isolante (au fond fallacieusement abstractive), 
seule leur concrescence avec d’autres rien que parties peut les attester.  

En effet, la question ontologique de l’existence ou inexistence des «éléments» se 
déplace, sous l’impulsion de la méréologie, en celle, plus proprement phénoménologique, de 
la concrétude du tout concret comme concrétude(s) de ses parties. Le concret n’apparaissant 
que sous la forme de la concrescence, est absolument in-visable par une intentionnalité une : 
une rien que partie ne peut pas remplir à elle seule l’ «espace» d’une représentation, elle ne se 
tient que d’être en concrescence avec d’autres (rien que) parties19. Chacune de ces rien que 
parties ne peut être le terme d’une intentionnalité que si elle est abstraite de sa concrescence 
avec d’autres parties, que si elle cesse d’être en effectuation, cessant d’être ce qu’elle (cessant 
de fungieren comme rien que partie). Ainsi, la concrétude, absolument invisable – in-
envisageable – comme telle, irréductiblement latérale (son en face n’est possible que sous 
condition d’abstraction et désactivation de la concrescence) ne peut, tout au plus, qu’être 
																																																								
18 Ou des rien que parties elles-mêmes comme originairement distordues. 
19 C’est ainsi que nous sommes enclin à penser que les concrétudes au sens éminent sont les concrétudes au sens 
2nd ou proto-adjectif.  



426 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

touchée, ressentie dans son indéterminité concrète. Cela doit se faire, dans tous les cas, au 
sein d’un tout, comme si la concrescence ou aimantation du reste des rien que parties était un 
nécessaire garde-fou distordant toute visée intentionnelle (nécessairement abstractive) que le 
phénoménologiser ferait porter, à tort, sur un rien que partie. 

 Si l’on reprend le problème en termes plus proprement husserliens, il vient qu’une 
partie absolument dépendante est, par définition, inintuitionable par elle-même, ne peut pas se 
tenir, comme dira Husserl dans la 3ème Recherche, dans le tout d’un acte de représentation, ne 
peut pas être «représentée par elle-même» comme il le dira à la suite de Stumpf. Elle est 
intrinsèquement rebelle a toute intentionnalité qui l’aurait comme «objet» ; comme partie 
dépendante concrète elle ne peut être que latéralement «remarquée» (en concrescence avec 
d’autres parties), jamais «représentée pour elle-même» (si ce n’est par abstraction, c'est-à-
dire, dans la déconnexion de son effectif être partie dépendante, c'est-à-dire «moment»). Elle 
ne peut pas «remplir» un acte de représentation, n’a pas l’entité qui lui permettrait, à elle 
seule, d’assouvir, de saturer, cette forme de «réunir» proprement «catégorielle» qu’est le 
simple «avoir conscience de». Formellement assimilable à un tout catégoriel, une 
représentation, i.e. la conscience, peut représenter-ensemble n’importe quels éléments. En 
effet, quand il est question des touts catégoriels, Husserl lui-même nomme aussi «la 
conscience»20 comme forme d’inclusion ou de collection d’objets qui peuvent ne rien avoir en 
commun entre eux sauf le fait, extrinsèque, d’occuper une même visée consciente. 

Pour des raisons intrinsèquement méréologiques, la conscience, comme «tout», ne 
peut pas cerner une partie absolument dépendante dans son être effectivement (c'est-à-dire 
«en train d’être») partie si ce n’est par abstraction. Elle ne peut plus, par définition, la cerner, 
demeurer auprès d’elle si l’on veut, dès lors qu’elle «se met» à être concrètement partie, à 
«fungieren» comme rien que partie. La concrétude phénoménologique est non donnée, 
inextricablement latérale, in-visable comme telle et nécessairement en concrescence avec 
d’autres concrétudes. L’erreur, qui mène à ankyloser la concrétude comme concrétude, est, 
comme on l’a vu, de l’abstraire de sa concrescence avec d’autres concrétudes, de ne pas 
suivre les renvois au-dedans desquelles elle est vraiment concrétude phénoménologique. C’est 
de ces renvois (implications intentionnelles et schématiques) que l’on s’occupera à présent. 

 

La conscience du phénoménologue doit surtout veiller à accueillir ces renvois; elle 
doit en devenir la chambre de résonance, en pourvoir la manifestation (aussi «loin» que le 
demandent les choses mêmes), c'est-à-dire, le déploiement, en assurer l’aisance de 

																																																								
20 Cette assimilation recèle, par ailleurs, une énorme valeur heuristique pour ce qu’il en est du couplage de la 
variation eidétique avec la réduction phénoménologique. On peut comprendre le faire méréologisant comme la 
réduction au minimum de cette déhiscence ; or la déhiscence des touts catégoriels et leur indifférence est une des 
composante essentielles de ce que nous appelons ici «kinesthèse phénoménologisante». Nous avons développé 
ce point de façon détaillée dans notre étude «Mereología y fantasía. Sobre el trance de manifestación de 
relaciones de esencia», dans les actes du congrès intitulées Signo, Intencionalidad, Verdad, Universidad de 
Sevilla, Sevilla 2005. (pp. 277-287). 



427 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

concrescence depuis sa déhiscence de con-science. L’analyse phénoménologique – la 
déhiscence phénoménologisante – doit donc permettre que ces concrescences se fassent 
espace dans le vécu, et ce, justement, de la façon dont elles le font, à savoir, sous la forme de 
renvois concrets contraignant la pensée, renvois qui se font dans le milieu de la pensée sans 
être imposés par la pensée mais, justement, par les choses elles-mêmes, selon leur 
phénoménalité, certes à même la pensée, mais sans s’y confondre, d’où l’importance de la 
contrainte, sorte de phénoménalisation du non arbitraire à même le phénomène. 

Il est ici question de ce que peut ou ne peut pas une «conscience» – au sens large –, et 
même, au plus loin, avec ce à quoi elle est transpassible (comme dirait Maldiney) depuis 
l’élan contenu dans une partie concrète se complétant d’elle-même et pour elle même de façon 
sauvage, irréductiblement rebelle (sans attendre, ni avoir à attendre, le placet de conscience). 
La concrescence force, bien au contraire, la conscience – ou, si l’on veut, la phase de présence 
ou le faire phénoménologisant en général – à puiser dans ses ressources en transpassibilité 
afin d’en suivre le mouvement. Mouvement qui peut aussi être subtil et ténu par moments (et 
c’est justement en ce sens que la conscience est parfois en excès), trop rapide ou trop lent à 
d’autres occasions, tantôt tenant en haleine, tantôt rendant impatient notre «assister à». 
Cependant, ce mouvement apparaît toujours sous l’espèce de quelque chose qui, se donnant à 
la conscience, est autre que la conscience. «Autre» ; et pourtant autre depuis la conscience ou, 
mieux dit, depuis l’expérience qu’on en fait. Il s’agit de quelque chose à quoi on donne 
assistance, que l’on assiste au sens transitif pour autant que notre assister à, peu ou prou à la 
hauteur (ou profondeur) de cette concrescence (assistée au deux sens du terme), lui permet de 
se faire «espace», d’avoir «temps» et «lieu».  

Que la conscience soit tenue en haleine et mise à mal par ce qui y/en fait concrescence 
est bien ce que traduit ce «fait» que le concret qui y/en fait concrescence «clignote» comme le 
dirait Marc Richir. Autrement dit : ce n’est que par à coups, par intermittences, que la 
conscience peut être «à la hauteur» des rythmes de concrescence qui s’y font espace, portée 
tour à tour quelque peu au-delà de ce qu’elle tenait pour ses limites, se surprenant elle-même 
avoir pu là où elle ne l’aurait jamais cru ou su (c’est la transpassibilité au transpossible), se 
découvrant comme grandie et approfondie mais par intermittences, au gré de la concrescence 
qui y clignote, mais sans que la conscience ne puisse, en retour, en «prendre possession». 

Ainsi, pris à partie, et pris de vertige, on peut vouloir couper court à ces concrescences 
en voie d’autonomisation. Leur donner suite semble se faire à nos risques et périls. On peut 
vouloir laisser à elles-mêmes ces «inerties» inhumaines dont on sent que l’accomplissement, 
la plénitude phénoménologique, requiert notre disparition comme sujets. On peut vouloir 
reprendre de la sorte celui que l’on croit être notre souffle, nous replier, nous ramasser, 
laissant filer à l’infini, tous seuls et abandonnés à leur sort, les rythmes de concrescence des 
rien que parties. On revient ainsi au pouls de notre «moi», aux battements balisés, aux écarts 
maîtrisés où l’on croit savoir plus ou moins celui que nous sommes. Ces lignes du poète 
espagnol Antonio Machado l’illustrent bien, et font apparaître, dans le cas du poète Luis de 
Góngora, ce porte à faux (la phase de présence elle-même) à l’intérieur du vécu lui-même : 



428 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

«C’est au poète que la terre dicte sa meilleure leçon. Car dans la grande symphonie paysanne, le poète a 
l’intuition de rythmes qui ne s’accordent pas avec le flux de son propre sang, et qui sont, en général, 
plus lents. La tranquillité, le peu d’empressement des campagnes, où domine l’élément planétaire est 
une grande leçon pour le poète. La terre l’oblige par ailleurs à sentir les distances –non à les mesurer- et 
à trouver une expression temporelle, comme, par exemple :  

Le jour endormi 

Gît de cime en cime et d’ombre en ombre 

Dit Góngora, le bon, en rien gongoresque, le bon poète que portait en lui le grand pédant cordouan.»21 

 

§ 7. L’architectonique ou l’art du levier : exacerbation de l’erreur et provocation du 
revirement 

À la sauvagerie de ces concrescences ne peut répondre, tant bien que mal, que ce que 
Richir appelle l’indétermination de la phase de présence, qui est une autre façon de dire sa 
transpassibilité – transpassibilité dont nous ne disposons pas – à se plier, à ses risques et 
périls, à telle ou telle concrescence. La concrétude entre-aperçue dans la vivacité de sa 
concrescence (à elle) fournit comme une proto-individuation et de la phase de présence, et du 
sens à faire. La proto-individuation minimale de l’ipse du sens à faire22 prend l’aspect d’un 
quelque chose à dire qui est, pour le moins, et malgré son extrême labilité, un non n’importe 
quoi, quelque chose qui n’est pas rien, donc bel et bien quelque «chose» que l’on est déjà en 
mesure de pouvoir rater. Ne sachant pas ce qu’elle est au juste, on sent plus ou moins ce 
qu’elle n’est pas, comme si elle plaçait sur nos mots, du loin de sa «consistance» évanescente 
et pourtant irréductible, le bémol d’un «ce n’est pas encore ça» ou d’un «ce n’est pas tout à 
fait ça mais on y est presque» qui tient en haleine le parcours schématisant d’une phase de 
présence comme une même phase de présence partie à la recherche d’un certain sens.  

Ainsi, le concret de cette expérience ou traversée de la concrescence par la conscience 
phénoménologisante se fait depuis un écart face à une partie dépendante, qui, comme on le 
																																																								
21  Antonio Machado, De l’essentielle hétérogénéité de l’être, tr. Víctor Martínez, Rivages poche, 2003. p.73.  
22  Proto-individuation que l’on avait saisi plus haut comme concrétude proto-substantive (en concrescence ou en 
imminence de concrétisation). Ce sens à faire se fait et se tient de traverser des concrétudes proto-adjectives, 
latérales mais irrémédiablement – si tant est que la réduction méréologique est bien conduite – en excès ou 
surabondance sur l’ipse du sens qui s’y insinue. Cette surabondance en concrétudes 2ndes que l’ipse du sens 
traverse (ne se tenant que de cette traversée) peut faire dévier à n’importe quel moment l’ipse du sens (la 
concrétude proto-substantive en imminence). C’est ce cortège de concrétudes 2ndes nimbant le sens se faisant que 
Marc Richir entend parfois, dans les Méditations Phénoménologiques (op. cit.) comme la «phénoménalité» des 
phénomènes. C’est cette surabondance des concrétudes proto-adjectives qui fait que le mouvement de réflexivité 
de la concrétude proto-substantive se fasse irréductiblement comme en spirale, ne coïncide jamais avec lui-
même.  
Or, pour ouvrir à la possibilité de déviation – et partant d’enrichissement – apportée par les concrétudes 2ndes il 
faut aussi que l’écart non schématique laissé par la transcendance absolue pure en fuite demeure en fonction, 
sans quoi le schématisme de l’ipse du sens (concrétudes 1ères) serait aveugle et absolument imperméable à toute 
concrescence en concrétudes (2ndes), fût-ce au risque de «dévier» voir «dévoyer» le sens à faire en bénéfice d’une 
autre concrétude (1ère) commandant une autre concrescence. 



429 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

verra, n’est pas l’écart intra-concrescent de la partie dépendante par rapport à une autre partie 
dépendante ou rien que partie. C’est moyennant cette non coïncidence entre ces deux types 
d’écarts23 que la pensée tâche de suivre, voire d’intensifier ou d’exacerber la concrescence par 
des sortes d’infidélités locales, de contrepoints, de «détachements» (terme qui revient souvent 
sous la plume de Marc Richir dans les Variations II) ou d’abstraction provisoires, voire 
d’erreurs peu ou prou contrôlés ou, du moins, voulus ; contremouvements 
phénoménologisants (depuis l’apo- de la kinesthèse phénoménologisante) qui relancent la 
concrescence, les écarts de concrescence intraschématiques internes à cette dépendance (et 
qui en font le phainesthai, l’autre terme de la kinesthèse phénoménologisante). Que la 
concrescence ne puisse être relancée que depuis ce qui reste une relative infidélité de la 
pensée par rapport au phénonénologique témoigne de la détresse dans laquelle l’on se trouve 
par rapport à la sauvagerie des phénomènes ou atteste, si l’on veut, de cette sauvagerie même, 
de sa foncière indifférence face aux repères, éventails ou échelles dont nous, humains, 
sommes capables. 

Ayant introduit l’idée d’une concrescence de/en concrétudes (1ères / 2ndes), on est 
désormais en mesure d’aborder la question de l’erreur méréologique ou de la fausse 
concrétude.  

Le problème est que l’erreur classiquement comprise comme «non adéquation» est, 
pour une grande part, non seulement inéluctable, mais souhaitable. C’est comme s’il y avait 
des «erreurs» plus ou moins «concrètes», des erreurs suivies par une re-phénoménalisation 
d’autant plus concrète, et des erreurs dont l’éventail d’écart par rapport au phénoménologique, 
trop grand ou trop court, estompent le phénoménologique. La «bonne» erreur, celle à vertu 
apohantique (au sens large et non technique du terme), serait celle qui brusque au plus près, et 
de la façon la plus poignante, le revirement du phénomène, permettant un ré-démarrage des 
concrescences. Évidemment, «bonne» erreur ou pas, cela ne peut être su qu’après coup, 
justement dans l’après coup du revirement. Autrement dit, il n’y a pas de théorie a priori du 
bon écart symbolique par rapport au phénoménologique, de cet écart qui, en creux et à 
distance, fait vivre le plus et le mieux le phénoménologique. 

C’est en cela que les concrétudes phénoménologiques les plus archaïques ne se 
«donnent» que sous l’espèce du revirement schématique. C’est comme revirement que se 
manifeste la concrétude, non assurée de totalisation par une eidétique toute faite, dans les 
strates les plus archaïques (strates où la connivence entre la 2ème et la 4ème des Recherches 
Logiques est rompue, et où la 3ème Recherche ne joue plus un rôle de pivot assurant cette 
connivence, mais plutôt celui d’un levier architectonique visant à sonder à distance des porte-
à-faux ouverts de toutes parts). Et c’est aussi la raison pour laquelle le porte-à-faux 
irréductible de la concrétude phénoménologique est désormais inséparable de son illusion 
transcendantale. En effet, c’est depuis la matrice phénoménologique de cette illusion 
																																																								
23 Cette différence entre les genres d’écart en jeu dans toute diastole schématique sont explicités dans le texte 
«Le statut phénoménologique du phénoménologue» (notamment p. 123) appartenant aux Variations II ainsi que 
dans l’appendice II (intitulé «Sur les deux versions de la transcendance absolue) à ce même ouvrage. 



430 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

transcendantale inséparable du phénomène que la pensée doit s’engager – voire s’égarer – de 
façon critique pour produire ce revirement, c'est-à-dire, cette manifestation, irréductiblement 
à rebours24, de la «concrétude» par rapport à la «pensée de la concrétude», selon ce qui est 
une sorte d’enjambement réciproque entre la théorie transcendantale de la méthode et la 
théorie transcendantale des éléments. 

Or, et pour en venir à nouveau à la question de la concrétude apparente, c’est 
justement dans ces termes qu’il faudrait traiter de ce qui, à notre avis, constitue la relève de la 
question de la donation (selon tous ses aspects)25, par la question de la concrétude ou des 
concrétudes phénoménologiques ; concrétudes dont l’attestation ne peut plus se penser selon 
l’Erfüllung ni, en général, comme donné ou comme donation. La concrétude comme 
concrescence de (d’une/de) (sens premier, substantif) et en (sens second, adjectif) concrétudes 
est plutôt à penser comme Fühlung, Fühlung non donnée d’être irréductiblement composite 
(faisant intervenir, comme le montrent les Variations II, deux genres d’écarts) ; en son sens 
profond, elle ne se «donne» que sous l’espèce du revirement, d’une re-concrescence qui 
contrecarre le mouvement d’excès de la pensée sur le phénomène, excès qui est la part 
d’illusion transcendantale inhérente au phénomène comme rien que phénomène au sens de 
Marc Richir. Excès (ou «enjambement» dans les termes de Richir) pourtant nécessaire pour 
exacerber ou même «exaspérer» ce revirement. Ce revirement est, méréologiquement parlant, 
comme une sorte de concrescence (de/en concrétudes) là où et là par où la pensée, 
hyperboliquement prise de court, ne s’y attendait pas (moyennant un enjambement 
proprement phénoménologique). Or, c’est justement la nécessité, pour rejouer la 
concrescence, d’une coalescence de l’illusion transcendantale (avec le revirement) qui 
marque, ici, l’impossibilité de penser la question capitale, au fond la question proprement 
phénoménologique (celle du concret ou de la Sache, de la concrétude sous ses diverses 
formes) sous l’espèce de l’ontologie, d’une ontologie phénoménologique ou d’une 
phénoménologie de la donation, toute non ontologique ou en «dépassement» de toute 
ontologie qu’elle se prétende.  

C’est donc, répétons-le, sur ce terrain, celui de la coalescence de l’illusion 
transcendantale avec le rien que phénomène, qu’il faudrait placer le débat avec toute 
phénoménologie de la donation. Le débat n’est donc pas celui de la «donation» (Marion) face 
à la «non-donation» (Richir), mais celui de la donation face à la  concrétude comme telle pour 
autant que celle-ci ne se montre qu’avec et entre ses pôles d’illusion transcendantale et ce 

																																																								
24 Voir sur ce point le remarquable texte introductif des Fragments phénoménologiques sur le temps et l’espace, 
Krisis, J. Millon, Grenoble 2006 intitulé : «Sur la méthode. Phénoménologie et métaphysique : l’effet 
d’attraction de l’instituant symbolique dans le champ phénoménologique».  Citons ce bref passage : «C’est là, 
proprement, que se situe le rapport inédit entre la phénoménologie et la métaphysique. Là : c'est-à-dire dans 
l’impossibilité phénoménologique d’effectuer la métaphysique et dans l’impossibilité corrélative de s’en 
passer.» (p. 10). 
25 Nous ne pensons pas seulement à ladite «phénoménologie de la donation» mise en avant par J.-L. Marion, 
mais aussi à l’élaboration complémentaire, fine et sérieuse, de l’idée de «donation» depuis le concept du «de soi 
ou de lui-même (de suyo)» du phénomène qu’a entreprise, toute sa vie durant, le philosophe espagnol Xavier 
Zubiri (1898-1983), d’ailleurs en polémique avec les phénoménologies de Husserl, de Heidegger et d’Ortega.  



431 

S E P T I E M B R E  
2 0 1 6  

 
	

 
 Traçages, forçages, revirements. D’un usage architectonique de la méréologie| Pablo Posada Varela 

 

 

	

	

moyennant un revirement qui atteste de façon foncièrement indirecte une concrescence 
phénoménologique par ou depuis l’erreur de la pensée (comme si l’enjambement était une 
erreur à vertu apophantique), depuis son faux entrain ou faux emportement, dès lors enjambé 
à rebours par le phénomène. C’est comme si le toucher, qui modifie irréductiblement26 la 
Sache touchée, se faisait déjà à tâtons, d’emblée en régime adversatif, décelant la Sache au 
détour de la façon dont l’erreur, désormais irréductible, est peu ou prou contrée.  

Or – et c’est là tout le problème, et ce qui rend les choses diablement difficiles – 
l’entrain de l’illusion transcendentale fait aussi matriciellement partie du phénomène, est en 
lui-même proprement phénoménologique. Autrement dit, en régime d’épochè hyperbolique, 
et suite au revirement, il est impossible de faire la part, au sein de l’illusion transcendantale 
phénoménologique – et à supposer qu’on puisse l’isoler – entre la «partie» d’illusion 
transcendantale matriciellement phénoménologique et ce que la pensée y ajoute et, pour le 
dire ainsi, en enjambe ; avec ceci que cet enjambement est, par ailleurs, apophantiquement 
nécessaire, sorte de re-marquage par excès symbolique, par erreur, de la non coïncidence 
phénoménologique de l’expérience par rapport à elle-même. C’est que la pensée, pour une 
part indéterminée, en est27 ; elle en est, prise hyperboliquement qu’elle est – sans l’être 
complètement – dans la(les) concrétude(s) en concrescence. 

 

																																																								
26 Cf. le texte «Sur le statut phénoménologique du phénoménologue», dans l’ouvrage de Marc Richir Sur le 
Sublime et le soi. Variations II. Op. cit. 
27 Elle est prise dans la concrescence du phénomène. 




