
441 

SEPT IEMBRE  
2016  

 
	

 
Ha muerto Gustavo Bueno el hombre, no el filósofo | Román García Fernández 

 
 

	

	

Ha muerto Gustavo Bueno el hombre, no el filósofo1 
Román García Fernández. Oviedo. 
 

 

 

Señalaba Solón la imposibilidad 
de hacer la biografía de un hombre antes 
de que este acabase su vida, pues uno era 
hoy un monarca poderoso y mañana 
podía estar lleno de calamidades. 
Gustavo Bueno, en el prólogo a las 
Memorias de José María Laso, señalaba 
la imposibilidad de contar la vida, pues 
siempre sería una parte. En el caso de 
Gustavo Bueno, estas afirmaciones se 
complementan con que el hombre, no 
nos interesa como tal, incluso narrar su 
interesante bios, que es un momento 
histórico de una relevancia importante en 

la historia reciente de nuestro país, nos 
interesa la fuerza de su pensamiento y es 
ahí donde todavía no podemos cerrar este 

capítulo, sino hacer un relato parcial, pues este no está finalizado. En este punto, cabría decir 
que sería mejor leer la obra de Gustavo Bueno y ver si las ideas que están ahí plasmadas son 
interesantes para el presente o no y si le resultan interesantes. Ahí tendríamos que darle la 
razón. ¿Pero si lo son para un lector y para otro no? Si incluso, son interesantes, pero no dejan 
de ser ocurrencias de un autor, desvaríos, o simplemente ingeniosidades momentáneas. Y ¿si 
no nos interesan? También es verdad que Gustavo Bueno Martínez es sobradamente conocido 
por su participación en debates, programas de televisión, incluso algunos de sus libros han 
sido best-sellers, lo cual provoca una distorsión, pues partimos de una animadversión o 
simpatía, que lejos de reflejar la obra del autor supone la coincidencia con nuestras opiniones 
o frustraciones. De hecho, Gustavo Bueno, en tiempos, gozaba de la fama de ser el 
Catedrático de Filosofía mas odiado por sus colegas a excepción de muy contadas 
excepciones. Ser sospechoso de ser discípulo de Gustavo Bueno era más o menos estar vetado 
en la Academia Española, lo cual dice mucho de la situación de la Filosofía en España. Cabría 
plantear en oposición a estas mentes estrechas que gobiernan e imparten sabiduría en la 
universidad española, que sus libros están traducidos al alemán, inglés y al chino. No sería 
ningún mérito, pues hoy podría hacerlo cualquiera por un precio asequible, como saben sabe 
la Fundación privada: Agencia Nacional de Evaluación de la Calidad y Acreditación 
																																																								
1 Este artículo fué publicado el 10 de agosto de 2016 en Mundo Obrero. 
http://www.mundoobrero.es/pl.php?id=6057   

Gustavo	Bueno,	de	pie,	en	las	Jornadas	Sobre	el	Quijote,	
organizadas	por	la	Sociedad	Asturiana	de	Filosofía,	2006	



442 

SEPT IEMBRE  
2016  

 
	

 
Ha muerto Gustavo Bueno el hombre, no el filósofo | Román García Fernández 

 
 

	

	

(ANECA), sin embargo, no puede decirse lo mismo de la producción que ha generado. Sus 
publicaciones y pensamiento han dado lugar a decenas de tesis doctorales y artículos de 
seguidores y detractores, y no cabe duda que cuenta con un amplio grupo de discípulos que no 
solo se aferran a repetir lo que dice el maestro, sino que llevan su pensamiento a otros 
campos, lo amplían con otras corrientes e incluso mantienen polémicas entre sí. Es por eso 
que podemos contestar a todo lo anterior  que no estamos ante un hombre, sino ante uno de 
los pocos filósofos españoles que pueden ostentar ese nombre. Y si hablamos de filosofía, no 
hablamos de gustos o disgustos, de amigos o enemigos, sino de ideas. En ese sentido el 
pensamiento de Gustavo Bueno es un pensamiento crítico, ácido, si cabe, desde el 
materialismo, cuestión que se plasma en uno de sus primeros escritos, Ensayos Materialistas, 
es crítico con el materialismo dogmático o corporeísta que reducía todo a sustancias que se 
pueden medir y pesar. Bueno, junto con Marvin Harris, han sido dos de los pensadores que 
más han desarrollado el materialismo en el siglo XX. Sin embargo, Bueno lo ha logrado desde 
lo que ha definido como materialismo filosófico, respecto al materialismo anterior, y 
compartiendo con este la crítica al espiritualismo, recuperar entidades materiales no 
corpóreas, incluyendo las relaciones o  por lo menos algunas relaciones, como la distancia, los 
números, el concepto de infinito, etc. La distancia entre dos objetos es tan material como los 
objetos mismos, aunque no sea corpórea. El cero no es algo existente en el sentido de las 
cosas, es un concepto dialéctico: “el número que no es número”. Cuestión esta última que le 
puso como ejemplo a Marvin Harris cuando este consideraba la dialéctica restringida solo a 
las ciencias humanas. Cuestión quizá más importante, es que algunas teorías consideradas 
tradicionalmente materialistas, desde esta perspectiva eran consideradas sustancialistas y por 
tanto contrarias al propio materialismo. En ese sentido, Bueno, como filósofo que era, 
mantuvo la máxima que le liga a la izquierda como detractor del particularismo, “ser amigo 
de mis amigos, pero más amigo de la verdad”. 

 

Desde el materialismo filosófico Gustavo Bueno se plantea como ateo, lo que 
significa,  como suelen interpretar los deístas y agnósticos, la no existencia de un ente 
abstracto, cuestión que es imposible demostrar lógicamente, sino que el que mantiene la 
posición deísta es un impostor, pues se atribuye un conocimiento que no tiene, mientras que el 
agnóstico es un impostor vergonzante. Bueno, supone un paso importante en el desarrollo de 
la teoría de la religión. Su crítica a las teorías psicologistas, sociológicas o fenomenológicas, 
le llevan en 1985 a psicología El animal divino, donde desde una perspectiva filosófica 
establece la materialidad de la religión en las relaciones de los hombres con los animales, no 
como comida o fuerza de trabajo, sino como entidades corpóreas que interactúan con 
nosotros. La evolución de esta religión natural se trasformaría primero en mito y rito, después 
en religiones politeístas, para dar lugar, por negación teológica, a las religiones monoteístas y 
cuya última crítica o resultado sería el ateísmo. En ese sentido, algunas posiciones 
animalistas, o la creencia en extraterrestres sería una vuelta a las religiones primitivas como 
crisis de las religiones monoteístas. 



443 

SEPT IEMBRE  
2016  

 
	

 
Ha muerto Gustavo Bueno el hombre, no el filósofo | Román García Fernández 

 
 

	

	

Gustavo Bueno era un filosofo, quizá uno de los menos de diez que han existido en 
toda la historia del pensamiento español, pero ¿que quiere decir esto? Su pensamiento no se 
reduce a unas meras pinceladas sobre temas candentes o coyunturales, ni tan siquiera a 
aportaciones importantes en cuestiones centrales de nuestra cultura. Gustavo Bueno ha 
desarrollado un sistema, el materialismo filosófico. Este sistema supone que ha desarrollado 
una arquitectónica que puede ser aplicada, como se ha hecho, a la ontología, la teoría de la 
ciencia, la filosofía de la religión (como hemos visto), la teoría y crítica de cultura, la historia 
de la filosofía, la teoría del Estado y la teoría de la imagen. Así mismo, este sistema ha 
desarrollado numerosas herramientas filosóficas que son de una utilidad fundamental en el 
despiece de las ideas. Herramientas como “los conceptos conjugados”, “la teoría del espacio 
antropológico”, “los ejes analíticos del cierre categorial” y un sin fin de ellas que se pueden 
ver en los análisis de sus discípulos. Herramientas que distan de ser citas del maestro. 

La crítica trituradora de las ideas le llevó en numerosas ocasiones a la incomprensión 
de quien busca recetas en vez de ideas. La publicación de El mito de la izquierda, llevó a  los 
izquierdistas indocumentados (no nos referimos a los sin papeles si no a los que no leen), a 
tildarlo de traidor. El propio Santiago Carrillo, en posiciones utilitaristas y tácticas le 
achacaba lo inapropiado del momento para un texto así que iba a ser utilizado por la derecha 
indocumentada. Mal favor se hace al pensamiento de izquierdas si este se convierte en 
ideología. Por poner un ejemplo en un campo que utiliza Bueno en otro contexto: durante la 
época franquista se hablaba de “demócratas antifranquistas”, cuestión que parece querer decir 
algo, de hecho lo dice, pero ¿quienes componían esta categoría? Comunistas, demócrata 
cristianos, carlistas e incluso algunos falangistas y algunos de los cabecillas del régimen. 
Denunciar esta amalgama o señalar la inconsistencia de esta clase significa ser de derechas o 
por el contrario debemos considerar que la II República está restablecida en la figura de 
Felipe VI, dado que Juan Carlos I fue una figura instrumental para el restablecimiento del 
orden constitucional roto con el golpe de Estado del 17 de julio. En ese sentido, ¿cuando 
hablamos de izquierda, queremos decir lo mismo? Preguntar esto puede resultar incómodo, 
pero no preguntárselo ingenuo. ¿Es Podemos de izquierdas?, la respuesta supone que se pueda 
formar un gobierno u otro. Gustavo Bueno pensaba que no. 

Si bien Gustavo Bueno se hizo famoso como filósofo de la izquierda a raíz de dos 
acontecimientos. Uno en 1975, cuando unos estudiantes maoístas de Barcelona le tiraron un 
bote de pintura, protestando por, según ellos, apoyar a la URSS frente a China en plena 
ruptura chino-soviética. El otro, en 1977,  un grupo de extrema derecha le incendió el coche. 
Ello le llevo a dar clases de filosofía a los pozos mineros. De lo que aprendieron los mineros 
no sabemos nada, de los grupos de extrema derecha sabemos que llegaron a ocupar 
importantes cargos políticos. Sin embargo, de lo que estamos seguros es que ninguno de todos 
ellos había leído ninguna de las reflexiones que Bueno había realizado sobre el marxismo. 
Citamos especialmente el prólogo que hace al marxista portugués V. Magalhaes- Villena, 
Desarrollo científico y técnico y obstáculos sociales al final de la Antigüedad, publicado en 
1971, y en el cual Bueno cuestiona algunas de las tesis ingenuas del marxismo, señalando la 
necesidad de una revisión crítica. No podemos olvidar que Marx, independientemente del 



444 

SEPT IEMBRE  
2016  

 
	

 
Ha muerto Gustavo Bueno el hombre, no el filósofo | Román García Fernández 

 
 

	

	

paso de gigantes que da en el análisis social, no deja de ser un discípulo del padre del 
idealismo alemán Georg Wilhelm Friedrich Hegel y, más importante aún, en la filosofía 
materialista no puede haber dogmas o, al menos, estos deben sustentarse con argumentos. 

Es precisamente la ausencia de dogmas, la necesidad de argumentos, uno de los 
elementos a debate en el materialismo filosófico y que si bien las fisuras y puntos de vista se 
centran en la idea de imperio y la idea de nación española, cuestión que a mi modo de ver es 
contradictoria, aunque para Bueno no lo sería porque seguramente, en cierto sentido lo 
identificaba, lleva inevitablemente a la idea de verdad. Ninguna posición de izquierdas, o que 
así pueda ser considerada, puede rehuir la necesidad del imperio, como Bueno lo entendía, 
porque ello supone ni más ni menos que la desaparición de la clase obrera. Sin embargo, a 
nuestro modo de ver el problema no está ahí, sino, en el problema de la verdad. Bueno, aún 
preso de la metafísica escolástica y en defensa de la idea de verdad, no se atrevió a dar el paso 
definitivo y aceptar el constructivismo que practicó en toda su obra y aplicarlo a la teoría de la 
verdad, por lo que planteó la figura del ego transcendental. Sea la verdad constructiva o 
transcendental, lo que no cabe duda es que Gustavo Bueno, la buscó  y que no se puede ser de 
izquierdas ni filósofo si no se busca. Los vericuetos, los caminos que hay que volver a 
recorrer y los errores son propios de la búsqueda, pero quien no busca no puede equivocarse. 
La máquina de vapor no es el motor a reacción, pero no podemos negar que haya sido un gran 
paso para la humanidad. 

Cuando se trata de escribir sobre el hombre inmortal, la obra, debemos no intentar caer 
en reduccionismos psicológicos, o partidismos gastronómicos. La filosofía de Gustavo Bueno, 
como decía  su amigo inseparable, José María Laso, “hubo de cambiar las creencias 
teológicas y cosmológicas, heredadas de la sociedad en la que había nacido, por una 
concepción materialista de la realidad”, que se ha ido transformando a lo largo de su vida y 
que nos queda el legado de continuar. Una de las mayores aportaciones de Gustavo Bueno es 
la Teoría del Cierre categorial, obra planteada en quince volúmenes y de los que se han 
publicado cinco. No se trata de que Gustavo Bueno no pudiera acabar la obra, sino de resolver 
problemas con los que se encontraba en el volumen VI y que no se pueden resolver de forma 
metafísica o indocumentada. La teoría de la ciencia de Bueno exige saber ciencias. 

No puedo finalizar esta semblanza del filósofo sin bajar al hombre, pues no deja de ser 
curioso que Gustavo Bueno muriese dos días después que Carmen, su mujer, por el dolor de 
esa pérdida. La filosofía de Gustavo nunca había contemplado los sentimientos, por temor al 
subjetivismo y ahí radicaba su polémica con uno de sus primeros discípulos: Ricardo Sánchez 
Ortíz de Urbina, quien ha llevado el materialismo filosófico a la fenomenología para 
recuperar estos para el materialismo. Quizá su muerte haya sido una forma de darle la razón o 
simplemente nos señala que el pensamiento no puede estar anclado. Eso es morir. 

	


