| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica,

fenomenologia y psicoanalisis.

Joélle Mesnil. Psicologa clinica. Université Paris VII. http://jmesnil5.blogspot.fr/
Traduccion por Pablo Posada Varela

El texto que sigue es la version escrita de una conferencia ofrecida el 28 de septiembre
de 1995 en el Hospital de Eaubonne en el marco de los “Encuentros de Eaubonne entre
filosofos, médicos, psiquiatras y psicologos” acerca del tema: ‘En torno a la hermenéutica:

17

ambiciones e ilusiones del comprender’”. Con la participacion de |. C. Gens, Xavier Fargeas,

Philippe Pignare, Alain Fournier, G. Ferrey, G. Charbonneau, M.P. Haroche, Denis Morin.

Cuando Lacan, en repetidas ocasiones, y sobre todo en su seminario sobre las
psicosis, critica a Jaspers, lo hace para oponer la incomprensibilidad de la patologia
mental a la perspectiva comprensiva del filésofo. Para el psicoanalista estructuralista,
la peor y la mas ineficaz manera de atacar la cuestién de la patologia es la que
persigue establecer una empatia con el enfermo. Y, en efecto, en Jaspers, la
comprension es empatia. La fenomenologia, tal y como Jaspers la concibe, y que,
dicho sea de paso, bien pudiera no tener de fenomenoldgica mas que el nombre, es
un método de recogida de datos consistente en describir y clasificar las vivencias
psiquicas conscientes de los enfermos mentales.

La vivencia de la que entonces se trata es algo experienciado [éprouvé]; primer

rasgo que debe incitarnos a la mayor prudencia a raiz del “malentendido inagotable”

1 NdT. Me permito afiadir aqui una autopresentacion de la autora que le permitira al lector situar mejor su obra y
la originalidad de su recorrido: Tras cursar estudios de filosofia, de antropologia, de lenguas escandinavas y de
psicologia, Joélle Mesnil defendidé en la Universidad de Paris 7, Denis Diderot, en 1988, una tesis
pluridisciplinar sobre La desimbolizacion en la cultura contempordanea. Ha ejercido, durante una veintena de
afios, como psicologa clinica en un hospital, ocupandose de pacientes psicéticos. Dos son los encuentros que
terminaran revelandose decisivos para su recorrido: el que tendra, al final de los afios 70, con el psicoanalista
Pierre Fédida, de la mano del cual descubre obras y autores que imprimiran a su trabajo una inflexion mas
propiamente fenomenologica (Binswanger, Maldiney, Gustave Guillaume...), y, a principios del los afios 90, el
encuentro con Marc Richir, al que dedicard varios articulos introductorios (de hecho, los primeros que se
escribieron sobre Richir). Sus investigaciones sobre la desimbolizacion estan estrechamente vinculadas a su
trabajo sobre el filosofo belga. Es también autora de una novela autobiografica, Etre un caillou, publicada bajo el
pseudonimo de Jeanne Moulin. Puede también consultarse su blog personal, con otras muchas informaciones
utiles: http://jmesnil5.blogspot.fr/

103

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

que pesa sobre la nocion de vivencia y, sobre todo, de tiempo vivido cuando se lo
confunde con la vivencia psicoldgica consciente y experimentada. Como subraya A.

Tatossian en la Phénomeénologie des psychoses:
“el tiempo vivido o vital de los fenomendlogos no es el tiempo experimentado...” 2

La comprension en Jaspers constituye el instrumento de un método de
identificacion, descriptivo y clasificatorio (se trata de su vertiente objetiva); en su
vertiente subjetiva, el método de la comprension reside en el esfuerzo del psiquiatra
para ponerse “en el lugar” del enfermo, y asi, por empatia (Einfiihlung), revivir las
vivencias de éste.

Dentro de este esfuerzo de comprension llevado a cabo en un marco
estructurado por la oposicion sujeto-objeto emergera una primera version de la
incomprensibilidad de la patologia (no hablemos, por el instante, de sintoma).
Efectivamente, el psiquiatra, considerado como normal o al uso (pero jrespecto de
qué norma ?) halla en su paciente vivencias mas o menos comparables a las suyas, y
otras que le son perfectamente extrafnas o, en una palabra, incomprensibles. Jaspers
cita, por ejemplo, el caso del robo del pensamiento y, en definitiva, el de la mayoria
de las vivencias psicodticas.

Asi las cosas, la enfermedad se sitia de antemano en lo incomprensible; nos
vemos incluso conducidos a hacer de la incomprensibilidad el criterio del delirio
verdadero, tal y como lo observamos en la esquizofrenia. Se tratard, sehaladamente,
de la posicion de Kurt Schneider, sucesor de Jaspers. El modo en que Jaspers concibe
la comprension es, en este sentido , no ya fenomenologico sino psicoldgico.
Precisamente Husserl le reprochd, asi como Dilthey, el reducir la comprension a la
empatia, que seria lo que corresponde a la introspeccion, y con la cual no debe ser

confundido el proceder de la propia fenomenologia. Lanteri-Laura, por su parte, le

* Tatossian, Phénoménologie des psychoses, Rapport de psychiatrie, Masson, Paris, New York, Barcelone,
Milan, 1979, p. 109. En otro texto, Tatossian, refiriéndose a Minkowski y Von Gebsattel precisa: “El trastorno
fundamental”, “el sintoma eje”, o “el trastorno generador” de la melancolia toca al tiempo vivido [temps vécul].
No es este el tiempo experimentado [temps éprouvé (erlebte Zeit)] que es un tiempo sobre todo gnosico, un
tiempo observado que ya estd en vias de objetivacion, sino el tiempo vital (gelebte Zeit) que es un tiempo
fundamentalmente patico, elemental, inmediato, el “tiempo del devenir”, que es dato “pre-consciente” de la vida
del viviente (Von Gebsattel)”. In, A. Tatossian, “Aspects phénoménologiques du temps humain”, in La folie, le
temps, la folie, Vapeurs, UGE , 10-18, Paris, 1979, p. 113.

104

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

reprocha a Jaspers desconocer una comprension mas radical que la comprension
llamada psicoldgica : la que estd en juego en la analitica existencial de Heidegger.

Como lo hace notar A. Tatossian:

« El comprender (Verstehen) heideggeriano es un género tal que hace que la nocion
misma de incomprensibilidad se vuelve caduca. En tanto que existencial, el comprender es
constitutivo de la Presencia humana que no puede no comprender aquello con lo que se
encuentra ya que, precisamente, bafia en una ‘complicidad prereflexiva’ con ello”3

Tatossian abunda en lo que senala Lanteri-Laura al apuntar que:

“La incomprensibilidad psicoldgica que [Jaspers] manifiesta no es sino una forma
particular del comprender heideggeriano.”*

No estoy segura de que esto ultimo sea adecuado, precisamente en la medida
en que cabe dudar de que sea pertinente hacer de un marco conceptual que descansa
sobre la polaridad sujeto-objeto un subconjunto de una estructura que, de hecho,
excluye dicha polaridad. Ahora bien, si nos atenemos a este suelo fundador del
comprender y de toda comprension posible, parece adecuado alegar que no hay,
estrictamente hablando, incomprension e incomprensibilidad posibles en la analitica
existencial. Podria decirse, a pesar de todo, que existe, incluso en Heidegger, una
forma de incomprension bajo la forma del Gestell, pero, en ese caso, nos situariamos
fuera de lo humano en lo que tiene este de mas propio. A decir verdad, Heidegger
tan solo concibe existenciarios de tipo fenomenologico.

En la perspectiva heideggeriana, la vivencia no es captada merced a una
aproximacion reflexiva del si-mismo. Se trata, antes bien, de un sentir
inmediatamente captado. En Ser y tiempo empieza Heidegger por distinguir dos
existenciarios de la presencia humana: el sentimiento de la situacion (Befindlichkeit) y
la comprension (Verstehen). La comprension se subdivide, a su vez, en dos: la

comprension predicativa y la comprension pre-predicativa.

“La comprension predicativa se presenta de ese modo como caso limite de la
comprension pre-predicativa”s

’A. Tatossian, Phénoménologie des psychoses, op. cit., p. 170.
*A. Tatossian, Phénoménologie des psychoses, idem.
>A. Tatossian, Phénoménologie des psychoses, op. cit., p. 83.

105

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

Podemos, a partir de ahi, pensar que comprender en psiquiatria consistird en
pasar del anclaje originario de la Befindlichkeit (no tematizada) que parece ser el
analogo de lo patico en E. Straus, a una comprension pre-predicativa que es ya
reflexion en lenguaje, pero — conviene que lo precisemos — en lenguaje no simbdlico,
en lenguaje expresivo. La expresion de la que entonces se trata no es la que
prevalece, por ejemplo, en el Husserl de la Primera Investigacion Ldgica, donde el
significado ya estd tematizado, sino mas bien la expresion tal y como la concibe, por
caso, Merleau-Ponty (o el propio Husserl en algunos manuscritos de investigacion
publicados a titulo postumo como Experiencia y Juicio o, sobre todo, los Andlisis sobre
la sintesis pasiva). En esta concepcion de la expresion no solo nos encontramos con
que el significado no esta tematizado, sino que nos situamos mas aca de la division
instituida entre significante y significado. En cualquier caso, este expresion no es de
ningiin modo la exteriorizacion de un contenido de pensamiento ya constituido en
una interioridad.

Podriamos, asimismo, en una perspectiva kantiana que resulta, aqui, muy
esclarecedora, sentar que el comprender se resume, en esencia, en poner en marcha
juicios no ya determinantes sino reflexionantes; reflexionantes estéticos siempre que
permanezcamos en un campo estrictamente fenomenologico, y reflexionantes
teleologicos desde el instante en que se le plantea al sujeto el problema del acceso al

orden de la institucion simbdlica.

Con todo, persiste un punto que sigue resultando problematico.

Desde el momento en que hemos operado esta rectificacion y por ende no
confundimos ya comprender con comprender psicologico, no podemos por menos
de preguntar: ;es entonces cualquier cosa susceptible de ser comprendida? Lo cual
nos lleva a esta otra pregunta: lo existencial fenomenologico tal y como Heidegger lo
piensa jorienta de veras la totalidad de la existencia humana? Y por lo que hace a los
juicios reflexionantes ;pueden ser estos puestos en ejecucion a partir de cualquier
género de material?

Responder a estas preguntas por la negativa es reclamarse de una dimensién
de la existencia que ya no seria fenomenologica, una dimension donde la

imaginacion, la Einbildungskraft, estaria bloqueada. Ahora bien, al mismo tiempo,

106

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

esgrimir ese “no” por respuesta dejaria trasparecer la posibilidad de wuna
incomprensibilidad radical y sin duda de principio: la del sintoma (que, por lo
demads, no esta ciertamente ausente del pensamiento de Heidegger bajo la forma de
Gestell; pero recordemos que el Gestell en Heidegger no es, en entero rigor, humano).

Sabemos que el sintoma no tiene buena prensa entre los psiquiatras
fenomenologos. Seria, por asi decirlo, lo que queda del enfermo una vez se le ha
sustraido toda su dimension fenomenolodgica. Aceptar esto ultimo nos lleva a
preguntarnos si no es precisamente este resto lo que hemos de tomar en cuenta toda
vez que tratamos de patologia. Ahora bien, el sintoma es ante todo, para el psiquiatra
fenomenodlogo, lo que se opone a fendmeno. Si a algo ha de dirigir el psiquiatra su
atencion, no es ello otra cosa que el fendomeno. Pero ;qué es un fendmeno y qué un
sintoma en ese contexto tedrico?

El fendmeno tampoco es algo que un método inferencial pueda generar. Antes
bien, el fendmeno se da en una experiencia que — cumple precisar — no es ya
meramente empirica, sino transcendental dado que la vivencia de que se ocupa esta
experiencia no es la vivencia psicoldgica consciente, sino la vivencia en el sentido
fenomenologico del término. El fendmeno fenomenoldgico (y no fenomenista), es
una condicion de posibilidad de lo que es captamos, en cierto modo, en su a priori o
con cierta carga de a priori. Por el contario, los sintomas son indices de la enfermedad
y obligan a inferencias diagndsticas. Sintoma para el psiquiatra fenomendlogo
significa pues indice, estructura de remision, representante de algo distinto a lo
tematizado o, en resumidas cuentas, signo.

Ahora bien, ya que habia partido de Lacan, si volvemos a él sabemos que lo
que llevamos dicho no era el caso para el psicoanalista en general, y no lo era en
absoluto para el psicoanalsta lacaniano que insiste en una aproximacion puramente
sintomatica con el mismo vigor que el fenomenologo privilegia la dimension
hermenéutica. Para el psicoanalista — conviene insistir en ello — el sintoma no es un
indice en una cadena inferencial y causal; de hecho, es la razon por la que resultaria
injusto reprocharle al psicoanalisis un naturalismo que, a decir verdad, no
corresponde a su naturaleza. Cuando el psicoanalista se opone de ese modo a la
nocién de sintoma/indicio, lo hace por razones que quiza no sean tan diametralmente
opuestas como parece a las del fenomendlogo, por distintas que sean de las de éste.

Efectivamente, tanto el psicoanalista como el psiquiatra fenomendlogo, mas alla de

107

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

los sintomas considerados como indice de la enfermedad, inquieren sobre la
dimension transcendental que condiciona la posibilidad misma de su aparicion.

Conviene explicarse sobre estas dimensiones transcendentales de la
fenomenologia y del psicoanalisis porque modifican radicalmente las relaciones entre
lo normal y lo patologico.

La normalidad fenomenoldgica, a diferencia de la normalidad socio-cultural,
no es estadistica y no es variable segun las culturas. En una perspectiva
fenomenologica, lo que se opone a lo patoldgico no es lo normal sino, y por adoptar
la terminologia de Minkowski, lo humano. La normalidad fenomenoldgica que
corresponde a una determinada posibilidad de fenomenalizacion, es decir, de
temporalizacion y de espacializacion en lenguaje de la experiencia — si seguimos en
esto al fildsofo Marc Richir, que ha participado en encuentros varios entre psiquiatras
y filosofos — es indisociable del proceso de hominizaciéon como tal, del proceso basico
y general de hominizacion y no tal y como halla encarnadura en una u otra cultura.
El criterio fenomenoldgico y no sociocultural de la normalidad es, de hecho, un
criterio de hominizacion. A proposito de la normalidad fenomenolodgica, Tatossian

hace notar lo siguiente:

“si el contenido de la norma depende de la sociedad, el hecho de que haya norma es,
como tal, universal”é

Resulta chocante observar que esa misma frase bien podria aplicarse a una
norma no ya fenomenoldgica, sino simbdlica. ;No interroga el psicoanalista una
estructura transcendental cuando cuestiona la estructura simbolica que subtiende
esas manifestaciones aparentes que son los sintomas ?

Sobre el psiquiatra fenomendlogo y el psicoanalista podemos decir que —
contrariamente al psicologo (al “mal psicdlogo” del que nos habla, por ejemplo, P.
Fédida) o al psiquiatra jasperiano que guia su comprension de acuerdo con la norma
sociocultural que encarna — ambos definen la patologia en funcion de un desajuste no
ya respecto de una norma sociocultural, sino respecto de una norma que, en un caso,
es fenomenoldgica, y en el otro, simbolica. “Simbdlico, claro estd no ha de entenderse

en el sentido de la simbolicidad o los simbolos sino, en el sentido genérico de lo

SA. Tatossian, Phénoménologie des psychoses. op. cit.

108

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

simbolico, de la funcion simbdlica tal y como ha sido pensada, en especial, por el
estructuralismo. El psicoanalista cree, como todo el mundo, que no hay humo sin
fuego. No obstante, al ver humo, no parte en absoluto a la busqueda del fuego, dado
que no toma el sintoma como signo, sino como significante.

Signifiante: he ahi el término clave, la llave maestra de la perspectiva lacaniana.
Para Lacan, el significante define un orden, a saber, un orden simbolico
caracterizado, ante todo, por su autonomia. Conviene, con todo, introducir una
distincion entre dos tipos de autonomia:

- una autonomia que podriamos denominar transcendental, en el sentido en
que, por ejemplo, el imperativo categorico es autonomo, independiente de lo que
piensan los sujetos que se someten a él.

- y una autonomia empirica en el sentido en que determinadas producciones
humanas tienden a vivir su vida propia, a proliferar de una forma que puede ser
patoldgica (aunque no lo sea necesariamente).

Ambas autonomias, con ser indisociables, no por ello son distintas. Hagamos

notar que la segunda autonomia permite vincular el pensamiento psicoanalitico, en

especial el lacaniano, a un acercamiento antropologico. La nocidén de autonomizacion 109

de los artefactos — de los que el lenguaje, junto a utensilio y la regla, forman parte —,
que se hace pertinente a partir del momento en que hay una “diferencia
antropoldgica” (por usar adoptar la feliz expresion que, entre otras, ha dado su titulo
a un libro de Frank Tinland’), no es, de entrada, una nocion psicoanalitica. Por lo
demas, fuera del campo de la antropologia estructural, la encontramos, por ejemplo,
en Leroi-Gourhan, que no nos veriamos inclinados a colocar al lado de Lacan, toda
vez que jamas (o casi nunca) se ha referido al psicoanalisis. Leroi-Gourhan pone de
manifiesto, a lo largo de Le geste et la parole como los artefactos tienden a
autonomizarse, de tal suerte que constituyen conjuntos que viven su vida propia,
independiente de los sujetos que, necesariamente, tuvieron que producirlos.

El hecho empirico de la exteriorizacion de los artefactos conduce a la
antropologia a plantearse la siguiente pregunta, enunciada al final de Le geste et Ia

parole: ;jadonde va el homo sapiens como animal pensante, y en qué se convertird su

"F. Tinland, La différence anthropologique, essai sur les rapports de la nature et de I’artifice, Paris, Aubier,
1977.

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

libertad®? Lo cual da a entender que la autonomia empirica, desde el momento en
que involucra procesos de pensamiento, podria acarrear un efecto deletéreo sobre la
autonomia transcendental misma.

Cuestion tanto mas decisiva aqui por cuanto la patologia mental, no solo
segun Henri Ey, sino mas generalmente en una perspectiva fenomenologica, ha sido
pensada como privacion de libertad. La patologia parece pues abundar en una
tendencia a la autonomizacion de los artefactos; tendencia inscrita, por lo demas, en
el devenir del Homo sapiens.

Esta idea que, a todas luces, tiene un anclaje antropologico, aparece bajo otras
formas en otras disciplinas. Asi, nos encontramos con una idea homologa en el
lingtiista Gustave Guillaume, que pone de manifiesto, esta vez en la historia de la
formacion de la palabra, un movimiento creciente de exteriorizacidn, en la lengua, de
operaciones lingtiisticas antes llevadas a cabo por el sujeto de forma personal e
intransferible: se trata de la célebre reduccién tendencial de la endofrastia a la
exofrastia, caracterizada por una aumentacion de la legalidad de la lengua y una
disminucién de la libertad individual de los locutores.

Por lo demads, es Lohmann quien habla de la “invencién de la significacion”
como sedimentacion del sentido acontecida en un momento preciso de la evolucion
de las lenguas: aquel momento en el que aparece la palabra bajo la forma que atn
hoy nos es familiar en las lenguas indoeuropeas, es decir, una forma ya instituida en
la lengua. Podriamos, a decir verdad, evocar otras observaciones del mismo tipo,
notablemente en sociologia.

Lo que Lacan pensé y acentuo es pues una dimension cuya importancia no ha
dejado de ser subrayada por otros autores desde el campo de las ciencias humanas
en el transcurso de los altimos afos. El hombre “estructural” esta determinado por
mecanismos que no domina. Es importante observar que no se trata aqui de una
perspectiva enfrentada a la fenomenologia o, a lo sumo, a toda fenomenologia. Asi,
Marc Richir propone ver en el advenimiento de lo simbdlico una “prosecucion de las
obras de la naturaleza por otros medios”. En otras palabras: determinados
“mecanismos simbolicos de desencadenamiento” habrian tomado, en el hombre, el

relevo de los mecanismos innatos de desencadenamiento que gobiernan a todos los

¥ A. Leroi-Gourhan, Le geste et la parole, Albin Michel, Paris, 1964, p. 260.

110

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

animales no humanos. Lo humano no puede pues ser exclusivamente aproximado
desde su fenomenalidad. El filésofo belga concibe, a la vera de los existenciarios
fenomenologicos, ciertos existenciarios simbdlicos que también podrian pensarse
como ideas kantianas reguladoras. Fuera de la patologia, estos existenciarios serian
tan esencialmente humanos como los existenciarios fenomenologicos.

Segun esta perspectiva, el hombre como sujeto tan sdlo se constituiria merced
a una sustraccion o retirada del campo fenomenologico: la existencialidad simbdlica
procederia entonces de una limitacion de la libertad fenomenologica. Asi, Richir

puede escribir:

“ ...el sujeto no se constituye, como vio con tanto acierto Lacan, sino a fuerza de
retirarse en el orden simbdlico, es decir, dicho en nuestros términos, retirandose, merced a
ciertas lagunas, del campo fenomenologico...”?

Ver asi las cosas equivale a sostener que no solo hay, para el ser humano, un limite a
la fenomenalizacion que puede conducir a la constitucion del sintoma, sino que
dicho limite es asimismo constitutivo de la subjetividad humana sana. Los
mecanismos simbdlicos de desencadenamiento no constituyen por tanto todo lo
simbolico, sino tnicamente lo simbodlico en juego en el sintoma. El sintoma como
Gestell, como automatismo de repeticion, procede de dichos mecanismos'. El
sintoma, desde este punto de vista, manifiesta una dimension del ser humano por la
que este esta, radicalmente, fuera del mundo. Efectivamente, el sintoma produce un
bloqueo de la fenomenalizacion, i.e. de la temporalizacion y de la espacializacion de
una experiencia, de un encuentro. De resultas de ello, los significantes en que
consiste el sintoma se enquistan en un blanco, en un vacio, en una laguna en
fenomenalizacion. El sintoma como significante serd siempre, en este sentido, un
“cuerpo extrano” en el curso de la fenomenalizacdn, un grumo indigesto, un quiste
que no seria pensable si no es bajo la categoria de lo heterogéneo. Heterogéneo a
todo lo mundanal. Literalmente inmundo, por retomar la expresién de A. Juranville
que en su libro La philosophie de Lacan'! escribe, en una linea de pensamiento muy

proxima a la de Richir (al menos en este punto), lo siguiente:

M. Richir. Phénoménologie et institution symbolique, Jerdme Millon. Grenoble 1988. p.108.
' Afiadiria (nota afiadida en 2016) que conciernen también la pulsion “freudiana”. [Nota reciente del autor].
YA. Juranville, La philosophie de Lacan, P.U.F., Paris, 1984.

111

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

“Lo real es siempre lo real del encuentro fallido... el significante consigue disimular, a
sellar esta falta”12

Sélo los lacanianos han solido y sabido insistir en la dimension de
heteorogeneidad radical del sintoma. Asi, el propio Lacan, distinguira lo real y la
realidad ya que hay una heterogeneidad radical respecto del mundo como dotado de
sentido, y esta heterogeneidad es lo que Lacan denomina, precisamente, lo real.
Podriamos evocar también al psicoanalista David Nasio, que define el sintoma como

significante debido a su caracter incomprensible:

“El significante es lo que no hay por qué comprender, es una representaciéon no
comprensible”13

En suma, si resumimos las distintas modalidades de la incomprensibilidad
que pueden presentarse en el registro de una patologia mental, podemos decir que:

- para el psiquiatra jasperiano, el sintoma es incomprensible desde el punto de
vista de una comprension de tipo psicologico fundada en la empatia.

- para el psiquiatra fenomenologo, el sintoma es incomprensible en la medida
en que la nocién misma de sintoma, distinguida de la del fendmeno, desborda el
campo definido como el suyo propio, y que es, por entero, un campo de
comprension.

- por ultimo, para el psicoanalista lacaniano, pero no solo para éste, el sintoma,
no ya como indice sino como significante, es incomprensible porque estd en el
corazén mismo del un campo de investigacion definido como el suyo propio, y que
se mantiene, entero, expresamente fuera de la dimension del comprender.

Vemos que ni para el psiquiatra fenomenologo, ni para el psicoanalista, puede
el concepto que aqui empieza a dibujarse y a imponerse guardarse bajo la categoria
del indicio. Observamos, asimismo, que la incomprensiblidad del sintoma es, por
ello, principial, i.e. de principio. Notamos, por ultimo, que los respectivos campos del
psicoanalista y del psiquiatra fenomendlogo no se solapan, lo cual aleja el riesgo de

contradiccion y abre, por el contrario, a la posibilidad de una articulacién.

2 Ibid, p. 84.
5D, Nasio, Cing le¢ons sur la théorie de J. Lacan, Payot, Poche, 1992, p. 227.

112

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

Articulacion que debe con mayor razon ser pensada por cuanto es la tinica que hace
posible la instauracion del marco en el cual una cura sera posible. Efectivamente, la
unica forma de salir del circulo infernal de la repeticion reside en conseguir operar
un desplazamiento tal que lo simbolico, bloqueado en el sintoma, se abra a un
horizonte de sentido bajo el cual una fenomenalizacion serd, de nuevo, posible.
Hemos de permanecer muy atentos a la configuracion fenomenologico-
simbolica en la cual se inscribe el sintoma: esta configuracion no es ni estrictamente
husserliana, ni tampoco heideggeriana. En el pensamiento contemporaneo, no la
encontramos, hasta donde yo sé, sino en el fenomendlogo belga M. Richir, para

quien:

“Tal es, de hecho, el enigma de nuestra encarnaciéon: sélo accedemos a nosotros
mismos, como hombres, porque nuestro ser-en-el-mundo se hurta, en cierto modo, al mundo, o
porque nos instituimos, en nuestra dimension humana, en una existencialidad que no es
existencialidad de mundo — y precisamente en este sentido nos separamos radicalmente tanto de
la obra husserliana como de la obra heideggeriana.”4

Segun dicha perspectiva, hay en la existencia humana :

- una dimension patica, fenomenoldgica, completamente fuera de lenguaje.

- una dimension de fenomenalizacion en lenguaje que hallara su limite bajo la
forma de:

-la institucidn simbolica, ya siempre ahi, y cuyos conceptos puros no son, en si
mismos, fenomenalizables.

Richir imagina, llegado este punto, una tentativa de re-esquematizacion a
partir de lo que da nacimiento a una laguna en fenomenalidad de lenguaje, tentativa
que conocera dos destinos diferentes segiin desemboque sobre la experiencia de lo
sublime kantiano o sobre la no experiencia que constituye la patologia. En lo
sublime, la imaginacion no consigue esquematizar en lenguaje, no consigue imaginar
las ideas de la razén. A pesar de todo, el conflicto entre imaginacién y razon es
vivido como armonico e insuflador de entusiasmo porque lo que es sentido como un
fracaso de la imaginacion se recibe, al mismo tiempo, como un logro de la razon, es
decir, y en los términos de Richir, como un logro de lo simbdlico. Por el contrario, en

la patologia, la esquematizacion fracasa de tal suerte que da lugar a la constituciéon

' M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique, op. cit. p.83.

113

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

de elementos “simbolicos” (se trata entonces de algo simbolico “marrado” o
“fallido”) radicalmente incomprensibles: los significantes sin sentido, que se
enquistardn en la laguna en fenomenalidad del fendmeno-de-lenguaje.

En la experiencia de lo sublime, lo simbdlico se presenta bajo la forma de ideas
reguladoras constituyentes de un horizonte de sentido, mientras que en la no
experiencia de la patologia, lo simbdlico aparece bajo la forma de significantes fuera
de mundo, repetitivos, “estultos”, “ciegos”; todo lo contrario, en suma, que un
horizonte de sentido. “Pseudo lenguaje” dird en ocasiones Richir. En este caso, el
fracaso de la imaginacion, es decir, de la fenomenalizacion, inicamente es recibido y
padecido como sufrimiento y no como un logro de la razon, de lo simbdlico, toda vez
que los significantes no acceden al estatuto, en cierto sentido feliz, de ideas
reguladoras.

Dicha concepcidon entrafa, evidentemente, una consecuencia en punto a la
extension del campo en que una hermenéutica es posible. Este campo parece, en
dicho marco, limitado por ambos lados. Se sostiene entre una region fenomenoldgica
donde nada hay por interpretar (pues ésta se sittia radicalmente fuera de lenguaje) y
una region en la que lo simbdlico, convertido en maquinal, ya no es lenguaje. Es
lenguaje deslenguajizado. Gestell.

Si la hermenéutica es la “disciplina de la elucidacién de los horizontes de
sentido”, se impone comprender convenientemente que el sintoma en tanto que
significante no es un horizonte de sentido. Pues “horizonte de sentido” significa
experiencia posible, y el sintoma como significante o es un horizonte de sentido toda
vez que “horizonte de sentido” significa experiencia posible, y el sintoma como
significante no es una experiencia. No me parece mas adecuado decir, como G.
Charbonneau, que la experiencia de lo que es ser un hombre tnicamente halla su
sentido propio mediante la comprension. El sintoma resulta del efecto de un bloqueo
del movimiento tipicamente humano y hominizante que se cumple merced a la
puesta en ejecucidon de juicios reflexionantes estéticos (se trata de la vertiente
fenomenologica), y teleologicos (se trata de la vertiente simbdlica), ambos obrando a
la constitucion del sentido. De ahi que, en un proceder comprehensivo, partir de
elementos que son sintomas en tanto que significantes abrigando la esperanza de que
uno terminara por comprenderlos supone no solo ceder a una ilusion particular, sino

ceder, radicalmente, a la ilusion transcendental kantiana. Los significantes

114

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

La incomprensibilidad del sintoma. Hermenéutica, fenomenologia y psicoanalisis | Joélle Mesnil

patolégicos no pueden ser, en si mismos, esquematizables. En una perspectiva
fenomenologica contemporanea, como la de Marc Richr, pensar que podemos
esquematizar los propios significantes es creer que vamos a poder fenomenalizar, es
decir, a conseguir temporalizar/espacalizar en lenguaje elementos de lo simbdlico
que son, por principio, no fenomenalizables. La institucion simbdlica comienza alli
donde la fenomenalizacion se detiene, de ahi que ambos campos sean inderivables el
uno del otro. La incomprensibilidad del sintoma es irreductible pues lo es por
principio. El sintoma ES el eslabon perceptible de un radical defecto de constitucion
de las propias posibilidades de puesta en sentido. Evidentemente, no quiere ello
decir que la patologia sea refractaria a todo tratamiento. Antes bien, quiere ello decir
que la terapia no puede exclusivamente partir del sintoma, o del significante, para
poner en solfa el proceso de la puesta en sentido que ha fracasado dado que el
sintoma es, precisamente, la marca de dicho fracaso.

En este sentido, toda psicopatologia que solo tome en cuenta una sola de
ambas dimensiones, una sola —fenomenoldgica o simbdlica — en exclusiva de las

dimensiones distinguidas por Marc Richir, estd abocada al fracaso. Fracaso no sdlo

de una etérea elucidacion tedrica, sino fracaso concreto de toda empresa terapéuticaa 115

la cual pretendiese dicha elucidacion tedrica aportar un fundamento.

Marzo
2017





