
103 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, 
fenomenología y psicoanálisis. 
Joëlle Mesnil. Psicóloga clínica. Université Paris VII. http://jmesnil5.blogspot.fr/ 
Traducción por Pablo Posada Varela 
 
 

 

El texto que sigue es la versión escrita de una conferencia ofrecida el 28 de septiembre 

de 1995 en el Hospital de Eaubonne en el marco de los “Encuentros de Eaubonne entre 

filósofos, médicos, psiquiatras y psicólogos” acerca del tema: ‘En torno a la hermenéutica: 

ambiciones e ilusiones del comprender’”. Con la participación de J. C. Gens, Xavier Fargeas, 

Philippe Pignare, Alain Fournier, G. Ferrey, G. Charbonneau, M.P. Haroche, Denis Morin1. 

 

 

Cuando Lacan, en repetidas ocasiones, y sobre todo en su seminario sobre las 

psicosis, critica a Jaspers, lo hace para oponer la incomprensibilidad de la patología 

mental a la perspectiva comprensiva del filósofo. Para el psicoanalista estructuralista, 

la peor y la más ineficaz manera de atacar la cuestión de la patología es la que 

persigue establecer una empatía con el enfermo. Y, en efecto, en Jaspers, la 

comprensión es empatía. La fenomenología, tal y como Jaspers la concibe, y que, 

dicho sea de paso, bien pudiera no tener de fenomenológica más que el nombre, es 

un método de recogida de datos consistente en describir y clasificar las vivencias 

psíquicas conscientes de los enfermos mentales.  

La vivencia de la que entonces se trata es algo experienciado [éprouvé]; primer 

rasgo que debe incitarnos a la mayor prudencia a raíz del “malentendido inagotable” 
																																																								
1	NdT. Me permito añadir aquí una autopresentación de la autora que le permitirá al lector situar mejor su obra y 
la originalidad de su recorrido: Tras cursar estudios de filosofía, de antropología, de lenguas escandinavas y de 
psicología, Joëlle Mesnil defendió en la Universidad de París 7, Denis Diderot, en 1988, una tesis 
pluridisciplinar sobre La desimbolización en la cultura contemporánea. Ha ejercido, durante una veintena de 
años, como psicóloga clínica en un hospital, ocupándose de pacientes psicóticos. Dos son los encuentros que 
terminarán revelándose decisivos para su recorrido: el que tendrá, al final de los años 70, con el psicoanalista 
Pierre Fédida, de la mano del cual descubre obras y autores que imprimirán a su trabajo una inflexión más 
propiamente fenomenológica (Binswanger, Maldiney, Gustave Guillaume…), y, a principios del los años 90, el 
encuentro con Marc Richir, al que dedicará varios artículos introductorios (de hecho, los primeros que se 
escribieron sobre Richir). Sus investigaciones sobre la desimbolización están estrechamente vinculadas a su 
trabajo sobre el filósofo belga. Es también autora de una novela autobiográfica, Être un caillou, publicada bajo el 
pseudónimo de Jeanne Moulin. Puede también consultarse su blog personal, con otras muchas informaciones 
útiles: http://jmesnil5.blogspot.fr/	



104 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

que pesa sobre la noción de vivencia y, sobre todo, de tiempo vivido cuando se lo 

confunde con la vivencia psicológica consciente y experimentada. Como subraya A. 

Tatossian en la Phénoménologie des psychoses: 

  
“el tiempo vivido o vital de los fenomenólogos no es el tiempo experimentado...”.2 

 

La comprensión en Jaspers constituye el instrumento de un método de 

identificación, descriptivo y clasificatorio (se trata de su vertiente objetiva); en su 

vertiente subjetiva, el método de la comprensión reside en el esfuerzo del psiquiatra 

para ponerse “en el lugar” del enfermo, y así, por empatía (Einfühlung), revivir las 

vivencias de éste. 

Dentro de este esfuerzo de comprensión llevado a cabo en un marco 

estructurado por la oposición sujeto-objeto emergerá una primera versión de la 

incomprensibilidad de la patología (no hablemos, por el instante, de síntoma). 

Efectivamente, el psiquiatra, considerado como normal o al uso (pero ¿respecto de 

qué norma ?) halla en su paciente vivencias más o menos comparables a las suyas, y 

otras que le son perfectamente extrañas o, en una palabra, incomprensibles. Jaspers 

cita, por ejemplo, el caso del robo del pensamiento y, en definitiva, el de la mayoría 

de las vivencias psicóticas. 

Así las cosas, la enfermedad se sitúa de antemano en lo incomprensible; nos 

vemos incluso conducidos a hacer de la incomprensibilidad el criterio del delirio 

verdadero, tal y como lo observamos en la esquizofrenia. Se tratará, señaladamente, 

de la posición de Kurt Schneider, sucesor de Jaspers. El modo en que Jaspers concibe 

la comprensión es, en este sentido , no ya fenomenológico sino psicológico. 

Precisamente Husserl le reprochó, así como Dilthey, el reducir la comprensión a la 

empatía, que sería lo que corresponde a la introspección, y con la cual no debe ser 

confundido el proceder de la propia fenomenología. Lanteri-Laura, por su parte, le 

																																																								
2 Tatossian, Phénoménologie des psychoses, Rapport de psychiatrie, Masson, Paris, New York, Barcelone, 
Milan, 1979, p. 109. En otro texto, Tatossian, refiriéndose a Minkowski y Von Gebsattel  precisa: “El trastorno 
fundamental”,  “el síntoma eje”, o “el trastorno generador” de la melancolía toca al tiempo vivido [temps vécu]. 
No es este el tiempo experimentado [temps éprouvé (erlebte Zeit)] que es un tiempo sobre todo gnósico, un 
tiempo observado que ya está en vías de objetivación, sino el tiempo vital (gelebte Zeit) que es un tiempo 
fundamentalmente pático, elemental, inmediato, el “tiempo del devenir”, que es dato “pre-consciente” de la vida 
del viviente (Von Gebsattel)”.  In,  A. Tatossian, “Aspects phénoménologiques du temps humain”, in La folie, le 
temps, la folie, Vapeurs, UGE , 10-18, Paris, 1979, p. 113. 



105 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

reprocha a Jaspers desconocer una comprensión más radical que la comprensión 

llamada psicológica : la que está en juego en la analítica existencial de Heidegger. 

Como lo hace notar A. Tatossian: 

 
« El comprender (Verstehen) heideggeriano es un género tal que hace que la noción 

misma de incomprensibilidad se vuelve caduca. En tanto que existencial, el comprender es 
constitutivo de la Presencia humana que no puede no comprender aquello con lo que se 
encuentra ya que, precisamente, baña en una ‘complicidad prereflexiva’ con ello”3 
 

Tatossian abunda en lo que señala Lanteri-Laura al apuntar que: 
 

“La incomprensibilidad psicológica que [Jaspers] manifiesta no es sino una forma 
particular del comprender heideggeriano.”4 
 

No estoy segura de que esto último sea adecuado, precisamente en la medida 

en que cabe dudar de que sea pertinente hacer de un marco conceptual que descansa 

sobre la polaridad sujeto-objeto un subconjunto de una estructura que, de hecho, 

excluye dicha polaridad. Ahora bien, si nos atenemos a este suelo fundador del 

comprender y de toda comprensión posible, parece adecuado alegar que no hay, 

estrictamente hablando, incomprensión e incomprensibilidad posibles en la analítica 

existencial. Podría decirse, a pesar de todo, que existe, incluso en Heidegger, una 

forma de incomprensión bajo la forma del Gestell, pero, en ese caso, nos situaríamos 

fuera de lo humano en lo que tiene este de más propio. A decir verdad, Heidegger 

tan sólo concibe existenciarios de tipo fenomenológico. 

En la perspectiva heideggeriana, la vivencia no es captada merced a una 

aproximación reflexiva del sí-mismo. Se trata, antes bien, de un sentir 

inmediatamente captado. En Ser y tiempo empieza Heidegger por distinguir dos 

existenciarios de la presencia humana: el sentimiento de la situación (Befindlichkeit) y 

la comprensión (Verstehen). La comprensión se subdivide, a su vez, en dos : la 

comprensión predicativa y la comprensión pre-predicativa. 

 
“La comprensión predicativa se presenta de ese modo como caso límite de la 

comprensión pre-predicativa”5 

																																																								
3A. Tatossian, Phénoménologie des psychoses, op. cit., p. 170. 
4A. Tatossian, Phénoménologie des psychoses, idem. 
5A. Tatossian, Phénoménologie des psychoses, op. cit., p. 83. 



106 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

 

Podemos, a partir de ahí, pensar que comprender en psiquiatría consistirá en 

pasar del anclaje originario de la Befindlichkeit (no tematizada) que parece ser el 

análogo de lo pático en E. Straus, a una comprensión pre-predicativa que es ya 

reflexión en lenguaje, pero – conviene que lo precisemos – en lenguaje no simbólico, 

en lenguaje expresivo. La expresión de la que entonces se trata no es la que 

prevalece, por ejemplo, en el Husserl de la Primera Investigación Lógica, donde el 

significado ya está tematizado, sino más bien la expresión tal y como la concibe, por 

caso, Merleau-Ponty (o el propio Husserl en algunos manuscritos de investigación 

publicados a título póstumo como Experiencia y Juicio o, sobre todo, los Análisis sobre 

la síntesis pasiva). En esta concepción de la expresión no sólo nos encontramos con 

que el significado no está tematizado, sino que nos situamos más acá de la división 

instituida entre significante y significado. En cualquier caso, este expresión no es de 

ningún modo la exteriorización de un contenido de pensamiento ya constituido en 

una interioridad. 

Podríamos, asimismo, en una perspectiva kantiana que resulta, aquí, muy 

esclarecedora, sentar que el comprender se resume, en esencia, en poner en marcha 

juicios no ya determinantes sino reflexionantes; reflexionantes estéticos siempre que 

permanezcamos en un campo estrictamente fenomenológico, y reflexionantes 

teleológicos desde el instante en que se le plantea al sujeto el problema del acceso al 

orden de la institución simbólica. 

 

Con todo, persiste un punto que sigue resultando problemático. 

Desde el momento en que hemos operado esta rectificación y por ende no 

confundimos ya comprender con comprender psicológico, no podemos por menos 

de preguntar: ¿es entonces cualquier cosa susceptible de ser comprendida? Lo cual 

nos lleva a esta otra pregunta: lo existencial fenomenológico tal y como Heidegger lo 

piensa ¿orienta de veras la totalidad de la existencia humana? Y por lo que hace a los 

juicios reflexionantes ¿pueden ser estos puestos en ejecución a partir de cualquier 

género de material? 

Responder a estas preguntas por la negativa es reclamarse de una dimensión 

de la existencia que ya no sería fenomenológica, una dimensión donde la 

imaginación, la Einbildungskraft, estaría bloqueada. Ahora bien, al mismo tiempo, 



107 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

esgrimir ese “no” por respuesta dejaría trasparecer la posibilidad de una 

incomprensibilidad radical y sin duda de principio: la del síntoma (que, por lo 

demás, no está ciertamente ausente del pensamiento de Heidegger bajo la forma de 

Gestell; pero recordemos que el Gestell en Heidegger no es, en entero rigor, humano). 

Sabemos que el síntoma no tiene buena prensa entre los psiquiatras 

fenomenólogos. Sería, por así decirlo, lo que queda del enfermo una vez se le ha 

sustraído toda su dimensión fenomenológica. Aceptar esto último nos lleva a 

preguntarnos si no es precisamente este resto lo que hemos de tomar en cuenta toda 

vez que tratamos de patología. Ahora bien, el síntoma es ante todo, para el psiquiatra 

fenomenólogo, lo que se opone a fenómeno. Si a algo ha de dirigir el psiquiatra su 

atención, no es ello otra cosa que el fenómeno. Pero ¿qué es un fenómeno y qué un 

síntoma en ese contexto teórico? 

El fenómeno tampoco es algo que un método inferencial pueda generar. Antes 

bien, el fenómeno se da en una experiencia que – cumple precisar – no es ya 

meramente empírica, sino transcendental dado que la vivencia de que se ocupa esta 

experiencia no es la vivencia psicológica consciente, sino la vivencia en el sentido 

fenomenológico del término. El fenómeno fenomenológico (y no fenomenista), es 

una condición de posibilidad de lo que es captamos, en cierto modo, en su a priori o 

con cierta carga de a priori. Por el contario, los síntomas son índices de la enfermedad 

y obligan a inferencias diagnósticas. Síntoma para el psiquiatra fenomenólogo 

significa pues índice, estructura de remisión, representante de algo distinto a lo 

tematizado o, en resumidas cuentas, signo. 

Ahora bien, ya que había partido de Lacan, si volvemos a él sabemos que lo 

que llevamos dicho no era el caso para el psicoanalista en general, y no lo era en 

absoluto para el psicoanalsta lacaniano que insiste en una aproximación puramente 

sintomática con el mismo vigor que el fenomenólogo privilegia la dimensión 

hermenéutica. Para el psicoanalista – conviene insistir en ello – el síntoma no es un 

índice en una cadena inferencial y causal; de hecho, es la razón por la que resultaría 

injusto reprocharle al psicoanálisis un naturalismo que, a decir verdad, no 

corresponde a su naturaleza. Cuando el psicoanalista se opone de ese modo a la 

noción de síntoma/indicio, lo hace por razones que quizá no sean tan diametralmente 

opuestas como parece a las del fenomenólogo, por distintas que sean de las de éste. 

Efectivamente, tanto el psicoanalista como el psiquiatra fenomenólogo, más allá de 



108 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

los síntomas considerados como índice de la enfermedad, inquieren sobre la 

dimensión transcendental que condiciona la posibilidad misma de su aparición. 

Conviene explicarse sobre estas dimensiones transcendentales de la 

fenomenología y del psicoanálisis porque modifican radicalmente las relaciones entre 

lo normal y lo patológico. 

La normalidad fenomenológica, a diferencia de la normalidad socio-cultural, 

no es estadística y no es variable según las culturas. En una perspectiva 

fenomenológica, lo que se opone a lo patológico no es lo normal sino, y por adoptar 

la terminología de Minkowski, lo humano. La normalidad fenomenológica que 

corresponde a una determinada posibilidad de fenomenalización, es decir, de 

temporalización y de espacialización en lenguaje de la experiencia – si seguimos en 

esto al filósofo Marc Richir, que ha participado en encuentros varios entre psiquiatras 

y filósofos – es indisociable del proceso de hominización como tal, del proceso básico 

y general de hominización y no tal y como halla encarnadura en una u otra cultura. 

El criterio fenomenológico y no sociocultural de la normalidad es, de hecho, un 

criterio de hominización. A propósito de la normalidad fenomenológica, Tatossian 

hace notar lo siguiente: 

  
“si el contenido de la norma depende de la sociedad, el hecho de que haya norma es, 

como tal, universal”6 
 

Resulta chocante observar que esa misma frase bien podría aplicarse a una 

norma no ya fenomenológica, sino simbólica. ¿No interroga el psicoanalista una 

estructura transcendental cuando cuestiona la estructura simbólica que subtiende 

esas manifestaciones aparentes que son los síntomas ? 

Sobre el psiquiatra fenomenólogo y el psicoanalista podemos decir que – 

contrariamente al psicólogo (al “mal psicólogo” del que nos habla, por ejemplo, P. 

Fédida) o al psiquiatra jasperiano que guía su comprensión de acuerdo con la norma 

sociocultural que encarna – ambos definen la patología en función de un desajuste no 

ya respecto de una norma sociocultural, sino respecto de una norma que, en un caso, 

es fenomenológica, y en el otro, simbólica. “Simbólico, claro está no ha de entenderse 

en el sentido de la simbolicidad o los símbolos sino, en el sentido genérico de lo 

																																																								
6A. Tatossian, Phénoménologie des psychoses. op. cit. 



109 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

simbólico, de la función simbólica tal y como ha sido pensada, en especial, por el 

estructuralismo. El psicoanalista cree, como todo el mundo, que no hay humo sin 

fuego. No obstante, al ver humo, no parte en absoluto a la búsqueda del fuego, dado 

que no toma el síntoma como signo, sino como significante. 

Signifiante: he ahí el término clave, la llave maestra de la perspectiva lacaniana. 

Para Lacan, el significante define un orden, a saber, un orden simbólico 

caracterizado, ante todo, por su autonomía. Conviene, con todo, introducir una 

distinción entre dos tipos de autonomía: 

- una autonomía que podríamos denominar transcendental, en el sentido en 

que, por ejemplo, el imperativo categórico es autónomo, independiente de lo que 

piensan los sujetos que se someten a él. 

- y una autonomía empírica en el sentido en que determinadas producciones 

humanas tienden a vivir su vida propia, a proliferar de una forma que puede ser 

patológica (aunque no lo sea necesariamente). 

Ambas autonomías, con ser indisociables, no por ello son distintas. Hagamos 

notar que la segunda autonomía permite vincular el pensamiento psicoanalítico, en 

especial el lacaniano, a un acercamiento antropológico. La noción de autonomización 

de los artefactos –  de los que el lenguaje, junto a utensilio y la regla, forman parte –, 

que se hace pertinente a partir del momento en que hay una “diferencia 

antropológica” (por usar adoptar la feliz expresión que, entre otras, ha dado su título 

a un libro de Frank Tinland7), no es, de entrada, una noción psicoanalítica. Por lo 

demás, fuera del campo de la antropología estructural, la encontramos, por ejemplo, 

en Leroi-Gourhan, que no nos veríamos inclinados a colocar al lado de Lacan, toda 

vez que jamás (o casi nunca) se ha referido al psicoanálisis. Leroi-Gourhan pone de 

manifiesto, a lo largo de Le geste et la parole cómo los artefactos tienden a 

autonomizarse, de tal suerte que constituyen conjuntos que viven su vida propia, 

independiente de los sujetos que, necesariamente, tuvieron que producirlos.  

El hecho empírico de la exteriorización de los artefactos conduce a la 

antropología a plantearse la siguiente pregunta, enunciada al final de Le geste et la 

parole: ¿adónde va el homo sapiens como animal pensante, y en qué se convertirá su 

																																																								
7 F. Tinland, La différence anthropologique, essai sur les rapports de la nature et de l’artifice, Paris, Aubier, 
1977. 



110 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

libertad8? Lo cual da a entender que la autonomía empírica, desde el momento en 

que involucra procesos de pensamiento, podría acarrear un efecto deletéreo sobre la 

autonomía transcendental misma. 

Cuestión tanto más decisiva aquí por cuanto la patología mental, no sólo 

según Henri Ey, sino más generalmente en una perspectiva fenomenológica, ha sido 

pensada como privación de libertad. La patología parece pues abundar en una 

tendencia a la autonomización de los artefactos; tendencia inscrita, por lo demás, en 

el devenir del Homo sapiens. 

Esta idea que, a todas luces, tiene un anclaje antropológico, aparece bajo otras 

formas en otras disciplinas. Así, nos encontramos con una idea homóloga en el 

lingüista Gustave Guillaume, que pone de manifiesto, esta vez en la historia de la 

formación de la palabra, un movimiento creciente de exteriorización, en la lengua, de 

operaciones lingüísticas antes llevadas a cabo por el sujeto de forma personal e 

intransferible: se trata de la célebre reducción tendencial de la endofrastia a la 

exofrastia, caracterizada por una aumentación de la legalidad de la lengua y una 

disminución de la libertad individual de los locutores. 

Por lo demás, es Lohmann quien habla de la “invención de la significación” 

como sedimentación del sentido acontecida en un momento preciso de la evolución 

de las lenguas: aquel momento en el que aparece la palabra bajo la forma que aún 

hoy nos es familiar en las lenguas indoeuropeas, es decir, una forma ya instituida en 

la lengua. Podríamos, a decir verdad, evocar otras observaciones del mismo tipo, 

notablemente en sociología. 

Lo que Lacan pensó y acentuó es pues una dimensión cuya importancia no ha 

dejado de ser subrayada por otros autores desde el campo de las ciencias humanas 

en el transcurso de los últimos años. El hombre “estructural” está determinado por 

mecanismos que no domina. Es importante observar que no se trata aquí de una 

perspectiva enfrentada a la fenomenología o, a lo sumo, a toda fenomenología. Así, 

Marc Richir propone ver en el advenimiento de lo simbólico una “prosecución de las 

obras de la naturaleza por otros medios”. En otras palabras: determinados 

“mecanismos simbólicos de desencadenamiento” habrían tomado, en el hombre, el 

relevo de los mecanismos innatos de desencadenamiento que gobiernan a todos los 

																																																								
8 A. Leroi-Gourhan, Le geste et la parole, Albin Michel, Paris, 1964, p. 260. 



111 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

animales no humanos. Lo humano no puede pues ser exclusivamente aproximado 

desde su fenomenalidad. El filósofo belga concibe, a la vera de los existenciarios 

fenomenológicos, ciertos existenciarios simbólicos que también podrían pensarse 

como ideas kantianas reguladoras. Fuera de la patología, estos existenciarios serían 

tan esencialmente humanos como los existenciarios fenomenológicos.  

Según esta perspectiva, el hombre como sujeto tan sólo se constituiría merced 

a una sustracción o retirada del campo fenomenológico: la existencialidad simbólica 

procedería entonces de una limitación de la libertad fenomenológica. Así, Richir 

puede escribir: 
 

“ …el sujeto no se constituye, como vio con tanto acierto Lacan, sino a fuerza de 
retirarse en el orden simbólico, es decir, dicho en nuestros términos, retirándose, merced a 
ciertas lagunas, del campo fenomenológico…”9 
 

Ver así las cosas equivale a sostener que no sólo hay, para el ser humano, un límite a 

la fenomenalización que puede conducir a la constitución del síntoma, sino que 

dicho límite es asimismo constitutivo de la subjetividad humana sana. Los 

mecanismos simbólicos de desencadenamiento no constituyen por tanto todo lo 

simbólico, sino únicamente lo simbólico en juego en el síntoma. El síntoma como 

Gestell, como automatismo de repetición, procede de dichos mecanismos 10 . El 

síntoma, desde este punto de vista, manifiesta una dimensión del ser humano por la 

que este está, radicalmente, fuera del mundo. Efectivamente, el síntoma produce un 

bloqueo de la fenomenalización, i.e. de la temporalización y de la espacialización de 

una experiencia, de un encuentro. De resultas de ello, los significantes en que 

consiste el síntoma se enquistan en un blanco, en un vacío, en una laguna en 

fenomenalización. El síntoma como significante será siempre, en este sentido, un 

“cuerpo extraño” en el curso de la fenomenalizacón, un grumo indigesto, un quiste 

que no sería pensable si no es bajo la categoría de lo heterogéneo. Heterogéneo a 

todo lo mundanal. Literalmente inmundo, por retomar la expresión de A. Juranville 

que en su libro La philosophie de Lacan11 escribe, en una línea de pensamiento muy 

próxima a la de Richir (al menos en este punto), lo siguiente: 

																																																								
9M. Richir. Phénoménologie et institution symbolique, Jerôme Millon. Grenoble 1988. p.108. 
10 Añadiría (nota añadida en 2016) que conciernen también la pulsión “freudiana”. [Nota reciente del autor]. 
11A. Juranville, La philosophie de Lacan, P.U.F., Paris, 1984. 



112 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

  
 “Lo real es siempre lo real del encuentro fallido… el significante consigue disimular, a 
sellar esta falta”12 
 

Sólo los lacanianos han solido y sabido insistir en la dimensión de 

heteorogeneidad radical del síntoma. Así, el propio Lacan, distinguirá lo real y la 

realidad ya que hay una heterogeneidad radical respecto del mundo como dotado de 

sentido, y esta heterogeneidad es lo que Lacan denomina, precisamente, lo real. 

Podríamos evocar también al psicoanalista David Nasio, que define el síntoma como 

significante debido a su carácter incomprensible: 

 
“El significante es lo que no hay por qué comprender, es una representación no 

comprensible”13  
 

En suma, si resumimos las distintas modalidades de la incomprensibilidad 

que pueden presentarse en el registro de una patología mental, podemos decir que: 

- para el psiquiatra jasperiano, el síntoma es incomprensible desde el punto de 

vista de una comprensión de tipo psicológico fundada en la empatía. 

- para el psiquiatra fenomenólogo, el síntoma es incomprensible en la medida 

en que la noción misma de síntoma, distinguida de la del fenómeno, desborda el 

campo definido como el suyo propio, y que es, por entero, un campo de 

comprensión. 

- por último, para el psicoanalista lacaniano, pero no sólo para éste, el síntoma, 

no ya como índice sino como significante, es incomprensible porque está en el 

corazón mismo del un campo de investigación definido como el suyo propio, y que 

se mantiene, entero, expresamente fuera de la dimensión del comprender. 

Vemos que ni para el psiquiatra fenomenólogo, ni para el psicoanalista, puede 

el concepto que aquí empieza a dibujarse y a imponerse guardarse bajo la categoría 

del indicio. Observamos, asimismo, que la incomprensiblidad del síntoma es, por 

ello, principial, i.e. de principio. Notamos, por último, que los respectivos campos del 

psicoanalista y del psiquiatra fenomenólogo no se solapan, lo cual aleja el riesgo de 

contradicción y abre, por el contrario, a la posibilidad de una articulación. 

																																																								
12 Ibid, p. 84. 
13 D. Nasio, Cinq leçons sur la théorie de J. Lacan, Payot, Poche, 1992, p. 227. 



113 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

Articulación que debe con mayor razón ser pensada por cuanto es la única que hace 

posible la instauración del marco en el cual una cura será posible. Efectivamente, la 

única forma de salir del círculo infernal de la repetición reside en conseguir operar 

un desplazamiento tal que lo simbólico, bloqueado en el síntoma, se abra a un 

horizonte de sentido bajo el cual una fenomenalización será, de nuevo, posible. 

Hemos de permanecer muy atentos a la configuración fenomenológico-

simbólica en la cual se inscribe el síntoma: esta configuración no es ni estrictamente 

husserliana, ni tampoco heideggeriana. En el pensamiento contemporáneo, no la 

encontramos, hasta donde yo sé, sino en el fenomenólogo belga M. Richir, para 

quien: 

 
“Tal es, de hecho, el enigma de nuestra encarnación: sólo accedemos a nosotros 

mismos, como hombres, porque nuestro ser-en-el-mundo se hurta, en cierto modo, al mundo, o 
porque nos instituimos, en nuestra dimensión humana, en una existencialidad que no es 
existencialidad de mundo – y precisamente en este sentido nos separamos radicalmente tanto de 
la obra husserliana como de la obra heideggeriana.”14 
 

Según dicha perspectiva, hay en la existencia humana : 

- una dimensión pática, fenomenológica, completamente fuera de lenguaje. 

- una dimensión de fenomenalización en lenguaje que hallará su límite bajo la 

forma de : 

-la institución simbólica, ya siempre ahí, y cuyos conceptos puros no son, en sí 

mismos, fenomenalizables. 

Richir imagina, llegado este punto, una tentativa de re-esquematización a 

partir de lo que da nacimiento a una laguna en fenomenalidad de lenguaje, tentativa 

que conocerá dos destinos diferentes según desemboque sobre la experiencia de lo 

sublime kantiano o sobre la no experiencia que constituye la patología. En lo 

sublime, la imaginación no consigue esquematizar en lenguaje, no consigue imaginar 

las ideas de la razón. A pesar de todo, el conflicto entre imaginación y razón es 

vivido como armónico e insuflador de entusiasmo porque lo que es sentido como un 

fracaso de la imaginación se recibe, al mismo tiempo, como un logro de la razón, es 

decir, y en los términos de Richir, como un logro de lo simbólico. Por el contrario, en 

la patología, la esquematización fracasa de tal suerte que da lugar a la constitución 

																																																								
14 M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique, op. cit. p.83.	



114 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

de elementos “simbólicos” (se trata entonces de algo simbólico “marrado” o 

“fallido”) radicalmente incomprensibles: los significantes sin sentido, que se 

enquistarán en la laguna en fenomenalidad del fenómeno-de-lenguaje. 

En la experiencia de lo sublime, lo simbólico se presenta bajo la forma de ideas 

reguladoras constituyentes de un horizonte de sentido, mientras que en la no 

experiencia de la patología, lo simbólico aparece bajo la forma de significantes fuera 

de mundo, repetitivos, “estultos”, “ciegos”; todo lo contrario, en suma, que un 

horizonte de sentido. “Pseudo lenguaje” dirá en ocasiones Richir. En este caso, el 

fracaso de la imaginación, es decir, de la fenomenalización, únicamente es recibido y 

padecido como sufrimiento y no como un logro de la razón, de lo simbólico, toda vez 

que los significantes no acceden al estatuto, en cierto sentido feliz, de ideas 

reguladoras. 

Dicha concepción entraña, evidentemente, una consecuencia en punto a la 

extensión del campo en que una hermenéutica es posible. Este campo parece, en 

dicho marco, limitado por ambos lados. Se sostiene entre una región fenomenológica 

donde nada hay por interpretar (pues ésta se sitúa radicalmente fuera de lenguaje) y 

una región en la que lo simbólico, convertido en maquinal, ya no es lenguaje. Es 

lenguaje deslenguajizado. Gestell. 

Si la hermenéutica es la “disciplina de la elucidación de los horizontes de 

sentido”, se impone comprender convenientemente que el síntoma en tanto que 

significante no es un horizonte de sentido. Pues “horizonte de sentido” significa 

experiencia posible, y el síntoma como significante no es un horizonte de sentido toda 

vez que “horizonte de sentido” significa experiencia posible, y el síntoma como 

significante no es una experiencia. No me parece más adecuado decir, como G. 

Charbonneau, que la experiencia de lo que es ser un hombre únicamente halla su 

sentido propio mediante la comprensión. El síntoma resulta del efecto de un bloqueo 

del movimiento típicamente humano y hominizante que se cumple merced a la 

puesta en ejecución de juicios reflexionantes estéticos (se trata de la vertiente 

fenomenológica), y teleológicos (se trata de la vertiente simbólica), ambos obrando a 

la constitución del sentido. De ahí que, en un proceder comprehensivo, partir de 

elementos que son síntomas en tanto que significantes abrigando la esperanza de que 

uno terminará por comprenderlos supone no sólo ceder a una ilusión particular, sino 

ceder, radicalmente, a la ilusión transcendental kantiana. Los significantes 



115 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La incomprensibilidad del síntoma. Hermenéutica, fenomenología y psicoanálisis | Joëlle Mesnil 

	

	

patológicos no pueden ser, en sí mismos, esquematizables. En una perspectiva 

fenomenológica contemporánea, como la de Marc Richr, pensar que podemos 

esquematizar los propios significantes es creer que vamos a poder fenomenalizar, es 

decir, a conseguir temporalizar/espacalizar en lenguaje elementos de lo simbólico 

que son, por principio, no fenomenalizables. La institución simbólica comienza allí 

donde la fenomenalización se detiene, de ahí que ambos campos sean inderivables el 

uno del otro. La incomprensibilidad del síntoma es irreductible pues lo es por 

principio. El síntoma ES el eslabón perceptible de un radical defecto de constitución 

de las propias posibilidades de puesta en sentido. Evidentemente, no quiere ello 

decir que la patología sea refractaria a todo tratamiento. Antes bien, quiere ello decir 

que la terapia no puede exclusivamente partir del síntoma, o del significante, para 

poner en solfa el proceso de la puesta en sentido que ha fracasado dado que el 

síntoma es, precisamente, la marca de dicho fracaso. 

En este sentido, toda psicopatología que sólo tome en cuenta una sola de 

ambas dimensiones, una sola –fenomenológica o simbólica – en exclusiva de las 

dimensiones distinguidas por Marc Richir, está abocada al fracaso. Fracaso no sólo 

de una etérea elucidación teórica, sino fracaso concreto de toda empresa terapéutica a 

la cual pretendiese dicha elucidación teórica aportar un fundamento. 




