| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de

Jean-Paul Sartre
Nazahed Franco Bonifaz. Universidad de Guanajuato, México

I) Las estructuras esenciales de la conciencia.

A continuacion analizaré la constitucion de la conciencia irrefleja o pre-
reflexiva en la teoria fenomenoldgica de Sartre, en el campo de la percepcion;
sintetizaré en tres estructuras las funciones primarias del cogito pre-reflexivo tal y
como son explicadas en su ontologia hasta 1943 con la finalidad de dar cuenta de los
actos intencionales perceptivos de cardcter irreflejo. La dificultad estd en completar la
teoria de la percepcidn en Sartre, ya que no la ha desarrollado ni dado forma en un
par de puntos que se mencionaran en su momento, y por los cuales pueden causar
extravio y confusion, en suma, una comprension erronea de esta propuesta. Por otra
parte, se dara unidad expresa a las estructuras mnihilizadoras de la conciencia.
Sintetizaré en tres estructuras las condiciones de posibilidad de la constitucion del
campo transcendental irreflejo y demostraré que las estructuras fundamentales, o
como Sartre las llama, nihilizaciones (néntisation), pueden resumirse en las siguientes:
1) la estructura que permite los objetos téticos, la posicion de objetos trascendentes o
actos como “conciencia de algo”, 2) la estructura que permite la aparicion del valor
no tético o actos de la conciencia (de) si, 3) y estructuras que explican el aparecer de
la afectividad o actos de afectividad o emotivos!. La maxima sintesis es deducida
como lo infinito en lo finito: identidad negativa sintetizada por el devenir de las
esencias de los objetos trascendentes.

El pensamiento de Sartre parte del principio de la intencionalidad que dicta
que toda conciencia es conciencia de algo. De esto algo solo puede decirse que es tal
porque la conciencia reconoce en €l un otro que no-es ella misma. Esto quiere decir,
ante todo, que la conciencia se trasciende hacia algo que ella no-es. La
intencionalidad se rige por lo negativo’. La conciencia sélo podria ser provista de
determinaciones, solo puede trascenderse en la medida en que hay algo otro de la
conciencia que no-es ella misma y le aparece. Es decir, el fendmeno, tanto lo que

1 Esta ultima estructura no se detallara en el escrito debido a la exigencia del trato minucioso que exige y solo se
acepta problematicamente.

? “Es presente a mi lo que yo no soy (...) ese “no ser” estd implicado a priori por toda teoria del conocimiento.
Es imposible construir la nocion de objeto si no tenemos originariamente una relacion negativa que designe al
objeto como aquello que no es la conciencia. (...) La relacion originaria de presencia, como fundamento del
conocimiento, es negativa” (Sartre, 2008: 251-252).

119

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

aparece (el objeto determinado) como la razon de la serie de las apariciones (el sentido
global del objeto determinado o la esencia), sdlo puede manifestarse en lo interno de
la conciencia. Por tanto, lo negativo que rige la intencionalidad permite el aparecer
inmanente (Hyppolite, 1992). El a priori o forma pura del sujeto por el cual la
conciencia puede llegar a ser intencional es lo negativo que permite la trascendencia
en la inmanencia de la conciencia.

Esta idea de lo negativo es claramente idealista. Schelling, por ejemplo, no
duda en el Sistema del idealismo trascendental que la autoconciencia Yo=Yo, en tanto
acto y limite, intuir y ser, estd regida por lo negativo. Toda determinacion es
negacion y por ella la autoconciencia es que posee sus propias épocas, desde el acto
originario hasta la creacion estética. Es evidente también que la determinacion
considerada como negacion tiene especial énfasis en la filosofia de Spinoza; en la
medida en que la Sustancia se afirma en todos los seres es pura positividad. La
extension infinita se vuelve determinada so6lo en cuanto aparece la figura, una figura
determinada es negacion de la extension infinita e indefinida®. Lo determinado es lo
negativo. Pero aqui no importa demasiado. Sartre mantiene la idea de lo negativo
para incrustarla no ya como hicieran los idealistas en su momento con la filosofia
kantiana, aludiendo —pienso en Schelling y en el Sistema del idealismo trascendental
otra vez- sin cansancio que el limite (la determinacion derivada de todas las
determinaciones particulares y el limite originario que conforma la finitud de la
autoconciencia) de la actividad infinita del Yo (el Yo puro originario) se rige por
“oposicion” (negacion) y “posicion”. Lo que intentara Sartre es aplicar el principio
de lo negativo a la idea de intencionalidad que da Husserl. El problema entre Kant,
Sartre y Husserl es, hasta cierto punto, el mismo; se trata del origen de la constitucion
de la conciencia, el de como una conciencia se vuelve constituyente de sus objetos, de
como llega a formarse la sintesis entre los multiples miembros que componen el

3En la carta L de la Correspondencia completa, dice asi: “En cuanto a la afirmacion de que la figura es una
negacion pero no ciertamente algo positivo, es manifiesto que la materia entera, considerada como indefinida, no
puede tener figura alguna. (...) Quién dice, pues, que percibe una figura no indica otra cosa por ello sino que
concibe algo determinado asi como la manera en que esto estd determinado. En consecuencia, esta
determinacion no pertenece a la cosa en cuanto a su ser, sino que, contrariamente, es su no-ser. Pues como la
figura no es otra cosa que determinacion y determinacion es negacion, no podra, como dijimos ser otra cosa que
negacion” (Spinoza: 139).

* Contradiccion aparente, pues el Yo al ser ideal-real es conflicto de actividades contrapuestas que adquieren su
sintesis en lo comun: por ejemplo, la primera época, la de la sensacion originaria, encuentra su unidad en la
pasividad de la materia. Schelling procede mediante el método sintético para garantizar la unidad de los
opuestos: “dos opuestos a y b (sujeto y objeto) se concilian por la accion x, pero en x hay una nueva posicion, ¢ y
d (sintiente y sentido), por tanto, la accion x se hace de nuevo objeto; ella misma es s6lo explicable por una
nueva accion = z” (Schelling, 2005: 217-218). Sartre, como se vera, procede de manera similar, la conciencia y
el objeto posicionado se unifican en la esencia de éste (lo trascendental), pero la esencia no da una nueva
posicion-oposicion, es la conciencia la que por su sola creacion ex nihilo otorga la posicién a partir de las
esencias y sus objetos para nuevos actos mediante la conciencia no tética de duracion. Tal es la obra de su
facticidad o de su “ser” como conciencia no tética de si. Por esta razon no hay épocas en la concepcion del para-
si de Sartre como en el Yo=Yo de Schelling, las determinaciones de la autoconciencia son por naturaleza
distintas a las de la conciencia irrefleja, la doctrina del limite en Schelling es distinta a la teoria de la
determinacion en Sartre. Aunque ambos conservan en su para-si una especie de identidad negativa por la que
originariamente puede ser dada la relacion de los miembros del Yo=Yo, o bien de la conciencia irrefleja. .

120

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

fendmeno, y con ello, responder el origen del conocimiento, sus limites, reduciendo
el ser a las apariciones en la objetividad del fendmeno, etc.

La conciencia reconoce en el objeto —y sélo puede hacerlo ahi- al no-ser cuya
negatividad depende del mismo para-si que se hace anunciar o niega mas alla de si,
en su limite, al objeto o la determinacién. No obstante, es importante tener en cuenta
que el modo en que el para-si niega no ser la determinacion que mienta o constituye
es pre-reflexivo, y en cuanto tal, el objeto no es reflexionado sino simplemente puesto
o afirmado; en términos de Sartre, las determinaciones fundamentales que hacen
posible la experiencia no son reflexivas sino dadas por conciencias téticas o no téticas
(de) si. ;Qué consecuencias tiene esto?

“Hay un cogito pre-reflexivo que es condicion del cogito cartesiano” (Sartre,
2008: 21). Lo irreflexivo es el modo de “ser” en que aparecen originariamente los
objetos en presencia de la conciencia. Sartre reprocha a Descartes el haber hecho de
su cogito algo instantaneista que no remite a la sucesion temporal. La conciencia es
conciencia de si, “y toma conciencia de si en tanto es conciencia de un objeto
trascendente” (Sartre, 2010: 40); es decir, en tanto que es conciencia que se dirige
hacia un objeto que no-es ella es conciencia de si, “la conciencia no es para si misma
su objeto, su objeto estd, por naturaleza, fuera de ella” (Sartre: 40), y solo asi puede
ser para-si. Esta conciencia es conocida por Sartre como conciencia de primer grado o
irrefleja. La conciencia en tanto conciencia de algo es conciencia de si. ;Qué significa
esta “conciencia de algo”, y esta “conciencia de si” dadas en un mismo acto irreflejo?
Con esta division fundamental expondré primeramente lo que implica una
“conciencia de algo” para después pasar al estudio de la “conciencia (de) si”, sin
olvidar que tanto uno como el otro se exigen mutuamente para constituir cualquier
acto intencional, y que si llegase a faltar alguno de los miembros, por asi decirlo, la
conciencia seria impensable e imposible en sus determinaciones.

L.I) Estructura tética de la conciencia como conciencia de algo. Lo negativo y las
percepciones originarias: la cualidad.

or su propio modo de ser el cogito pre-reflexivo no puede fundar el “ser” de
Por s do de ser el cogito fl de fundar el “ser” d

sus fendmenos. El aparecer fenoménico no puede estar comprendido por un ser del
fenomeno®. Asi por ejemplo, en la conciencia de cerveza la conciencia misma no
puede ser el fundamento del “ser-en-si” de la cerveza o del ser-en-si sobre el cual se
funda el aparecer u objeto “cerveza” independiente de la conciencia como en-si en
general e indiferenciado, de lo contrario la conciencia seria fundamento del “ser”, es
decir, seria Dios o sustancia absoluta, lo que no puede ser ya que haria imposible la
negacion, y por tanto, todo saber. Se reconoce aqui la vieja critica que escribid
Holderlin contra Fichte®, el Yo absoluto no puede encerrar toda la realidad porque

5 “El ser del fenomeno no puede reducirse al fendmeno de ser” (Sartre, 2008: 16)
%“Su Yo absoluto (= Sustancia de Spinoza) encierra toda la realidad. Es todo y fuera de él no hay nada. Por
tanto, este Yo absoluto no tiene objeto; de otro modo, no encerraria toda la realidad. Pero una conciencia sin

121

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

éste no permite la aparicion de la conciencia, si una conciencia so6lo se define por su
objeto éste debe estar escindido-partido (Ur-Teilung) respecto de la conciencia para
poder afirmar efectivamente que hay en la conciencia no una conciencia igual a si
misma sino una conciencia que reconoce algo otro que no-es ella —por ahora quién
sabe hasta qué punto-, esto es, a un objeto determinado y limitado, algo no absoluto.
Asi pues, una conciencia que otorgue fundamento al “ser” se veria forzada a
coincidir consigo misma como identidad absoluta y a imposibilitar la aparicion del
objeto o fendmeno, esta es la razén por la que la conciencia es regida por la
negatividad o la “presencia a si”. Volveré sobre ello. Reténgase simplemente que el
fendmeno o el objeto que aparece a la conciencia en su inmanencia por medio de la
negacion pre-reflexiva no puede corresponderse con el ser del fendmeno.

El fenémeno es puro fendémeno de ser y no ser del fendmeno, “el ser del
fendmeno, aunque coextensivo al fenomeno de ser (o fendmeno), debe escapar a la
condicion fenoménica —que consiste en no existir algo sino en cuanto se revela-".
(Sartre, 2008: 17). La conciencia no es compendio del “ser-en-si” o de todo lo real,
sino que por su propia actividad es siempre conciencia de algo cuyo aparecer
fenoménico tiene la necesidad de un ser-en-si en el cual pueda fundarse para ser
develado. El fendmeno se devela solamente en los limites del “hay”, es decir, en la
medida en que “hay” conciencia dirigida hacia un ser del fendmeno sobre el cual se
funda el aparecer. Por esta razon el fendmeno de ser o simple fenomeno exige su
transfenomenalidad: “exige, en tanto que fenomeno, un fundamento
transfenoménico” (Sartre, 2008: 16). El hecho de que el fendmeno exija al “ser” (o ser
del fendmeno) no indica que el “ser” se encuentre escondido detrds de los
fendmenos, como una cosa misteriosa que niega develarse magicamente en el
fendmeno, al modo de una cosa en-si kantiana que es incognoscible al ser totalmente
independiente del sujeto intuyente; “el fendmeno no puede enmascarar el “ser””
(Sartre: 16). El fendmeno no oculta ni devela al “ser”, y solo se indica a si mismo
sobre el fundamento del “ser”, “el objeto (aparecer fenoménico) no posee al ser, y su
existencia no es una participacion en el ser, ni ningan otro género de relacion”
(Sartre: 16). El fenomeno no puede ser puro fendmeno de ser y nada mas, debe estar
sostenido en un “ser”, y en tanto que tal, el fendmeno exige su transfenomenalidad.

El fendmeno, para aparecer, exige un fundamento transfenoménico, un “ser”
en el cual se encuentren soportadas las cualidades organizadas dadas en el
fendmeno. Empero, el “ser” no se reduce a fendmeno puesto que éste no devela ni
oculta a aquél, no lo devela porque el hecho de tratarse de un objeto sobre el cual se
pretende develar su “ser” remite inmediatamente al fendmeno, pues todo fendmeno
sOlo aparece como objeto para la conciencia, por eso Sartre dice que “el existente es
fendmeno” (Sarre, 2008: 16); el fendmeno tampoco oculta al “ser”, pues seria absurdo

objeto es impensable; incluso si yo mismo soy ese objeto, en cuanto tal me hallo necesariamente limitado,
aunque sea en el tiempo; por tanto, no soy absoluto. De modo que una conciencia es impensable en el Yo
absoluto, como Yo absoluto no tengo conciencia, y, en tanto en cuanto no tengo conciencia, soy nada (para mi) y
el Yo absoluto es ( para mi) Nada” (Hegel, 1978: 57)

122

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

apartar y ocultar cualidades fenoménicas para después afirmar que por ellas se
encontraba oculto el “ser”, ya que toda cualidad se indica a si misma y se da sobre el
fundamento del “ser”. En una palabra, el fendmeno es solamente fendmeno de ser y
nunca ser del fendmeno, el fendmeno exige un fundamento transfenoménico: el “ser”
o ser-en-si. Puede ahora comprenderse mejor el ejemplo anterior, el aparecer de la
cerveza como conciencia de cerveza exige un ser-en-si sobre el cual pueda fundarse
el fendmeno-cerveza, sin ser el en-si sobre el cual reposa el fundamento fenoménico
¢l mismo cerveza.

El fendmeno que aparece solo en los limites de la conciencia lo hace en la
medida en que hay aprehension del sentido del “ser” del existente. Existen diversos
tipos de sentidos del “ser” y pueden ser divididos en dos regiones de “ser”: la del ser
del fendmeno o ser-en-si y la del fenomeno de ser o sentido del “ser” que existe sdlo
para una conciencia: la del ser-en-si y conciencia. Ambos no se encuentran escindidos
sino que fendmeno y conciencia se encuentran unidos por lo concreto (ser-en-si), la
conciencia y el fendmeno son “articulaciones” del ser-en-si’ en los limites donde hay
conciencia develadora del en-si. La conciencia se da en medio del “ser”, pero no es el
“ser”® Entre la conciencia y el ser-en-si tiene primacia ontologica el en-si, pues no hay
fendmeno sin su fundamento de “ser”. La region del en-si tiene, a su vez, dos
divisiones generales, una pertenece a las descripciones sobre el fundamento de ser-
en-si que exige todo fendmeno, el ser-en-si en general’; la otra region es el modo en
que son constituidos —para decirlo como haria cualquier fenomenologo
trascendental- los correlatos con su respectivo nucleo noemitico de la conciencia, es
decir, los objetos y el sentido que permite la constitucidon y sintesis fenomeénica, €stos
son también objetos que existen a la manera de un en-si en general, son objetos en-si.
Para entender el lugar que le corresponde a los objetos en-si y comprender la sintesis
fenoménica es menester atender las caracteristicas del en-si en general sobre el cual
reposan.

El ser-en-si en general tiene tres caracteristicas que apuntan a un mismo
sentido: “El ser es. El ser es en si. El ser es lo que es” (Sartre, 2008: 34)!°. El
fundamento transfenoménico es un “ser que es” y sélo le es licito el predicado del si
mismo, o mejor dicho, carece de predicado porque es plenitud de “si”!, el “ser” es
puro “si” mismo indiferenciado al tener por “ser” solo su “si” como correspondencia
absoluta sin la menor traza de escisividad por la cual pueda colarse la alteridad, es
enteramente ¢l mismo sin la menor particion, puro “si”, se anuncia eternamente a

7 “La relacion entre las regiones de ser es un surgimiento primitivo que forma parte de la estructura misma de
esos seres. Lo concreto se nos descubrid como la totalidad sintética de la cual tanto la conciencia como el
fenomeno constituyen solo articulaciones” (Sartre, 2008: 248)

¥ “El para-si aparece como una leve nihilizacién que tiene origen en el seno del Ser (...) Esa catastrofe es el
mundo” (Sartre: 830)

? Mas adelante se observara que, a su vez, el en-si en general que sirve de soporte al fendmeno como fundamento
transfenoménico al entrar en contacto con el para-si es por eso mismo ya un “ser” que indica su “cualidad”, pero
ello no modifica en nada, ni aporta nada al en-si.

10 L etre est ce qu’il est, el ser es lo que él es.

' Utilizo las comillas en el “si” del en-si para diferenciarlo de su polo opuesto, el si del para-si.

123

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

“"_rm

si” como identidad sin la menor distancia por la cual pudiera llegar a ser un ser
para-si; el en-si es lo increado pero no se crea si mismo, pues no es causa de si, ésta es
una caracteristica de la conciencia espontdnea como continua produccion de si a
partir de si. El ser-en-si es inexplicable por medio de la creacion porque en caso de
ser creado por Dios el en-si deberia ser independiente respecto del creador, tener una
especie de Selbststindigkeit que separaria el ser-divino de su creacidn; esta
independencia del en-si lo haria afirmarse contra Dios, con lo cual ya no seria Dios al
haber un absoluto independiente, y si se pensara en que esto independiente fuese
para Dios, entonces habria relacion entre Dios y la independencia, entre un noema y
una noesis, ya no seria Dios sino conciencia o para-si; pero si se niega tal
independencia entonces el en-si se funde con Dios o la subjetividad divina: caida en
el panteismo. En una palabra, el en-si tiene su propio soporte sin poder hablar de una
creacion suya a partir de si mismo; la creacidén continua de si solo es de la conciencia
que se produce desde si en sus determinaciones'.

El “ser” se encuentra mas alla de lo activo y lo pasivo, sélo hay actividad como
conciencia, y pasividad para una actividad que reconoce su no-ser en lo pasivo; mas
alld de lo negado, de lo afirmado, el en-si es identidad plena y “esta empastado de si
mismo” (Sartre, 2008: 36). Lo en-si es lo que es y no remite a si mismo tal como la
conciencia se da siempre siendo para-si, no es relacion ni se encuentra regido por el
principio logico de identidad al ser éste algo dependiente de la regién contingente
del ser-en-si, el principio de identidad como principio de los juicios analiticos se
funda sobre el ser que es lo que es, son principios regionales del “ser”. El “ser” “es
indefinidamente él mismo y se agota siéndolo” (Sartre: 37), esto es, no hay devenir en
el “ser” ni, por tanto, alteridad. Hay contingencia del en-si porque la necesidad
expresa proposiciones ideales que no tienen que ver con €l, no se deriva de la
posibilidad puesto que lo posible es estructura del para-si al haber distancia entre el
sujeto que posibiliza y el objeto posibilizado; todo ello, todo lo que tiene que ver con
las determinaciones humanas del para-si, el en-si no tiene nada que ver. El “ser” es, y
eso es todo, y ;Qué es? Es lo que es. Positividad indiferenciada sobre el cual puede
venir el fendmeno al mundo, o mds ampliamente, donde ha de fundarse el mundo,
pues mundo solo hay para el para-si. Si el en-si es negativamente definido seria aquél
cuyo “ser” consiste en todo lo que no es conciencia, sdlo que esta definicion no vale
para €l pues no se define por la negacion, si no seria conciencia; que el en-si es lo que
es quiere decir que es el canto de los rios en-si, alejados y solitarios, que no es ya
canto de los rios en presencia de la conciencia, sino que es el puro indiferenciado
canto de rio que de nadie es, y que solo es. Exquisita plenitud inimaginable.

La filosofia de Sartre vuela libre de leyes de conciencia, no hay sino conciencia
de ley, conciencia de vaso de beber, conciencia de arbol. Hay que decir que la
conciencia no es simple en su constitucion intencional. La conciencia es conciencia de
algo, es presente a algo que esta ahi, afuera, entre las cosas, no reflexiona sobre ello,

12 “E] fundamento en general viene al mundo por medio del para-si” (Sartre, 2008: 140)

124

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

por esta razon es irrefleja. La conciencia surge como presencia a algo, se trasciende,
es un dirigirse que va mas alld de si, siempre lanzada hacia afuera como una
conciencia mas entre todas las demads. En lo irreflejo es que se da, pues, lo
constituyente, la trascendencia que permite las condiciones de ser afectados por los
objetos en general.

Todo conocimiento no puede ser sino intuitivo, esta es la posicion de Sartre. El
acto de la trascendencia permite la intuicion. Lo que la conciencia intuye en su
trascendencia es un en-si externo que niega internamente de modo irreflexivo, se
constituye la trascendencia en la inmanencia de la conciencia por medio de la
negacion en tanto espontaneidad continua. Lo que por el momento importa es el
hecho de que la conciencia irrefleja se trasciende hacia un en-si que constituye
internamente, el acto trascendente es también un acto de positividad, el modo en que
la conciencia se dirige hacia afuera, hacia su exterioridad, y el acto de poner
formalmente o idealmente una tesis-objeto-nada en su inmediatez interna: “el para-
si, por su negacion de si, se convierte en afirmacién del En-si. La afirmacion
intencional es como el reverso de la negacidn interna; solo puede haber afirmacion
por un ser que es su propia nada, y de un ser que no es el ser afirmante” (Sartre,
2008: 308).

Que la conciencia es conciencia de algo significa que la conciencia es positiva,
que de ella depende formalmente la posibilidad de poner una tesis-objeto
trascendente cuya exigencia es satisfecha por lo negativo y su trascendencia hacia las
cosas externas. Lo que hay de positivo en la conciencia es el trascenderse en un en-si
externo que permite la simple atencidon puesta en una tesis-objeto presente interno, es
decir, lo positivo pertenece al “foco de atencion” o el trascenderse de la conciencia en
su inmanencia que se dirige a un X objeto trascendido-presente, el dirigirse con plena
atencion a un objeto presente interno; pero también y fundamentalmente el hecho de
que la conciencia reconoce en lo externo un en-si que mediante su afirmacion-
negativa reconoce no-ser lo afirmado. Lo negativo es el a priori que hace posible el ser
presente a algo o la posibilidad formal del poner objetos téticos en lo inmediato, es
decir, lo que permite la trascendencia en el sentido de inmanente a la conciencia, y
externa a ella. La negacion es condicion del conocimiento y de la trascendencia en
general, de toda experiencia posible. Se dice que la conciencia es tética cuando pone
y atiende directamente en su intencion interna un determinado correlato presente en
su trascendencia hacia el en-si externo. Por ejemplo el juicio: “la conciencia no es
tética de si” dice que la conciencia no se tiene por objeto a si misma o no se afirma a
si misma en un determinado acto presente e inmediato.

Si la conciencia es siempre conciencia de algo, esto algo es lo tético, es el objeto
cuya atencion es puesta en el ahora presente. Lo irreflejo —que se define como el
campo trascendental sobre el cual dependen todos los fendmenos trascendentes y
donde han de encontrar su fundamento- se encuentra inmerso en las cosas, en los
en-si externos.

125

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

En el acto en que la conciencia toma por objeto a una cerveza presente es necesario
distinguir entre el objeto y la esencia, puesto que la esencia no es el objeto, el objeto
es el fenomeno del aparecer determinado, en este caso esta cerveza en particular
servida sobre este vaso que lleva alguna etiqueta por la que lo reconozco, puesto
sobre esta mesa etc., la esencia es el sentido del objeto o la razén de la serie de las
apariciones, no ya la aparicion determinada sino la serie o la generalidad de los
apareceres determinados, en otras palabras, la cerveza en general, el sentido de las
intenciones que se encuentra siempre en el porvenir. Expondré ahora la constitucion
de los objetos presentes téticos que son condicidon del conocimiento.
En tanto conciencia de algo, ella es siempre presencia a algo, el objeto siempre
presente es tético o afirmado en el presente de una cualidad provenida de un esto?,
es decir, de un ser-en-si que existe y al cual se es presente. La cualidad del “esto” le
aparece a la conciencia en tanto se trasciende en su inmanencia; el acto de
trascenderse hacia un “esto” es por lo que la conciencia va o se dirige mas alla de si
misma. Este “mas alld de si” debe ser un limite con el cual la conciencia que se
trasciende debe topar y por el cual no le es posible ir mas alld, pues un trascender
mas alld que implique la no posicion de un limite seria un trascender al infinito
impidiendo las determinaciones, y por consiguiente todo saber, pues toda
determinacion en tanto implica el limite (lo determinado o el aparecer), es algo finito.
El hecho de que la conciencia siempre es presencia a algo, es decir, que se trasciende
hacia la cualidad de un “esto” concreto que permite el limite o la determinacion -
siendo el limite permitido por lo negativo- quiere decir que en el concepto de
conciencia se encuentra el concepto de espontaneidad. El “ser” de la conciencia es
espontaneidad, el para-si es un producirse a partir de si sin la irrupcién de algo otro
que pueda modificar la estructura de su “ser”: es actividad sintetizadora.

Las cualidades que componen al esto se destacan como algo indiferenciado.
No hay impresiones subjetivas en la captacion de las cualidades de los seres, las
cualidades son el ser-en-si en cuanto hay una conciencia no tética (de) si que capta en
ellas objetos téticos cuyo modo de ser es en-si. Mas la cualidad no es simplemente el
en-si en cuanto en-si independiente dado en los limites intencionales del para-si. Asi,
puede preguntarse ;la cualidad del en-si es fenoménica o pertenece al ser mismo
como en-si, a la cosa dentro de los limites del para-si? Porque, evidentemente el en-si
en general no podria ser cualidad, seria dotarlo de una caracterizacion magica que
solo tendria que esperar a la intencion de la conciencia espontanea para develarse
como cualidad efectivamente dada, la cualidad siendo del en-si en general
permaneceria inconsciente para después develarse inesperadamente y componer los
fendmenos internos, algo heterogéneo (el en-si en general) pasaria a algo homogéneo
(la conciencia y sus condiciones que posibilitan el poner objetos trascendentes), lo
cual no podria explicarse por la region escindida ya de antemano. La cualidad es o
bien fenoménica, o bien del en-si de la cosa misma en los limites de la intencion, o se

13 “La cualidad no es sino el ser del esto” (Sartre, 2008: 267)

126

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

corresponde con ambos. La cuestion no esta expresada en Sartre de manera explicita.
No podria ser de otro modo. Desde que se establece como fundamento
transfenoménico al en-si en general éste no puede ser dotado mas que de una
igualdad absoluta consigo mismo que no designa nada mas que su propia identidad,
para lo que el lenguaje del hombre no tiene palabra al tratar de designar un “ser” que
es lo que es, que sobrepasa el concepto con el cual pudiera ser designado, algo con lo
cual desde Anaximandro ha costado a los filésofos su formulacion en el concepto.

Solo queda admitir a la cualidad como fenoménica cuyo fundamento
transfenoménico (aquél que es presente en los limites del para-si) posee cualidad
como ser mismo, pleno, concreto, o mejor dicho, no posee cualidad sino que es
cualidad. No obstante, lo que se presenta a la conciencia como sentido de la cualidad
en el fendmeno es el modo de ser del fundamento transfenoménico en los limites de la
intencion. Lo negativo que hay en la presencia a si como no tética (de) si, como lo que
es constitutivo de su “ser” mismo de conciencia, no podria permitirse contenidos que
infestaran o iluminaran los objetos con impresiones subjetivas para develar en los
objetos cierta cualidad que pone la subjetividad: “la cualidad es el ser integro”
(Sartre, 2008: 269), “toda cualidad del ser es todo el ser” (Sartre: 268).

El ser-cualidad en cuanto fundamento transfenoménico, en cuanto en-si en los
limites de la intencidon, dicho toscamente, como cosa misma frente a mi, hace de la
materia en-si y la forma en el sentido de cualidad, una sola cosa. Hay cualidad como
ser integro, como fundamento transfenoménico en los limites de la conciencia
intuyente que permite la cualidad-fendmeno: “el olor que aspiro de pronto con los
ojos cerrados, aun antes de entrar yo en relacion con un objeto oloroso, es ya un ser-
olor y no una impresion subjetiva; la luz que hiere mis ojos por la mafiana, a través
de mis parpados es ya un ser-luz. Esto resultara evidente a poco que se reflexione en
que la cualidad es”. (Sartre: 269). La cualidad de un X en-si, por ejemplo, en un fruto
es lo amarillo mismo, o es el “frio pringoso” de cierta sustancia, en el sentido en que
hace existir al para-si no pudiendo existir como color o figura que es lo que es,
presenciado como cualidad formal en-si. Que la conciencia sea conciencia tética de
mesa quiere decir que se realiza acorde a un en-si que no puede ser, que no puede
existir sino como conciencia activa del objeto-mesa en la forma de no serlo, y se
realiza en ello, toma posicion activa a partir de su no-ser cosa'.

Si la condicion de la cualidad es que aparezca a la conciencia, entonces es en
ésta, en el campo irreflejo donde aparecen los objetos trascendentes téticos, en donde
materia (en el sentido de en-si transfenoménico presente a la conciencia) y forma
(cualidad en-si para el para-si) son uno. Pero eso si, en cuanto en-si en general y
aislado es lo que es, sin cualidad ni ningtn tipo de relacion con algo. La cualidad

' Sobre las cualidades y los abstractos, los perfiles que componen al esto desde la aparicion de distintas
cualidades, y sobre algunas inconsecuencias en la teoria de los fendmenos preceptivos y de la accion (estructura
no elucidada aqui) puede verse, Franco Bonifaz, Nazahed (2016), Explicitacion, defensa y critica genética a la
correlacion intencional en Sartre, nim. 17, pp. 31-60.
http://www.revistavalenciana.ugto.mx/index.php/valenciana/article/view/176

127

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

como “ser” integro no podria ser tal sin la presencia del ser que aprehende la
cualidad. La cualidad indica al para-si el “ser” que no puede llegar a ser y constituye
su no-ser, “es informacion de un vacio como vacio determinado de esa cualidad”
(Sartre, 2008: 269), y es lo presente fuera de alcance que implica escisividad entre la
conciencia y lo tético cualitativo. Estas son las caracteristicas mas esenciales de la
cualidad. Lo que no puede llegar a ser el para-si es en-si, luego, como ser que no-es
es el para-si el en-si informa o indica un “ser” radicalmente distinto, por tanto,
distanciado, desfasado respecto de la conciencia.

Hay que precisar que la cualidad como en-si “en tanto que ser que es lo que
es, bien puede aparecer a una subjetividad, pero no puede insertarse en la trama de
esa subjetividad (...) decir que la cualidad es un ser-cualidad [0 fundamento
transfenoménico; materia en este entendido y forma como cualidad en-si
aprehendida por el para-si, son uno], no significa dotarla [a la materia como en-si
transfenoménico donde la cualidad es] de un soporte misterioso andlogo a la
sustancia; es simplemente hacer notar que su modo de ser es radicalmente diverso
del modo de ser del para-si” (Sartre: 269-270). Es decir, que el fundamento
transfenoménico del fendmeno, la cualidad, tiene el modo de “ser” del en-si que es lo
que es porque ¢l mismo es un ser-en-si; tal es el sentido de lo transfenoménico, ser la
cualidad misma como cualidad que es, y con ello presentar el modo de su “ser” para
denegar e indicar al para-si en sus nihilizaciones el en-si que no-es. Este es el sentido
del deseo del para-si. De manera que cuando hay indicacion de un en-si para un
para-si, cuando la cualidad es aprehendida, se le da el nombre de abstraccion; ésta no
es una operacion reflexiva ni separa algo del en-si transfenoménico para después
captarlo como cualidad abstraida o abstracto. En la abstraccién aparece la cualidad
transfenoménica a modo de en-si que es lo que es, “se devela como el sentido que la
cualidad tiene de ser en tanto que copresente a la presencia de un para-si” (Sartre:
271).

La cualidad asi entendida en las percepciones originarias muestra el claro
realismo de la filosofia de Sartre’. Lo transfenoménico es la cualidad en los limites
del para-si, la cualidad es también la indicacion del modo de “ser” de lo
transfenomeénico, por esta razon hay un paso de algo homogéneo a algo homogéneo,
entre lo transfenoménico en-si y su modo en-si hay perfecta coherencia siempre y
cuando el para-si capte el modo en-si por medio de lo transfenoménico en-si en una
negacion interna cuyo objeto es un abstracto: en la luz brillosa que me aparece en el
objeto trascendente de foco, por ejemplo, la cualidad ya abstraida del en-si de
brilloso aparece ante el abstrayente por medio del objeto tético de foco, éste, a su vez,
fundado en lo transfenoménico donde el para-si capta la cualidad como cualidad que

15 Sartre no desarrolla las relaciones entre el ser-cualidad en-si (lo transfenoménico) y la cualidad que indica al
para-si y pasa a ser abstracto. Me he esforzado, en el presente parrafo, a partir de los principios establecidos por
el mismo Sartre, en completar la idea de los fendmenos perceptivos y explicar el por qué y el como pasan a ser
posibles en las negaciones internas del para-si. Para ello me valgo de los conceptos “materia” y “forma” que no
son utilizados por Sartre, pero en el sentido ya explicado, relinen ciertas caracteristicas que pueden resumirse y
esclarecerse mas facilmente con estos términos.

128

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

es lo que es, y fuera del campo intencional de aquél no es mas que ser indiferenciado
o ser en-si en general.

Esta homogeneidad entre materia y forma, -una vez mads, entre lo
transfenoménico como cualidad que es y la cualidad que indica y capta el para-si por
medio del cual forma sus abstractos originando fendmenos perceptivos- que indica el
paso de lo externo o lo material a algo interno o lo formal queda conservada no por
el paso de la materia a la forma a la manera de percepciones renacientes en la
conciencia, al modo del empirismo de Hume en cuanto admite la composicion de la
conciencia a partir de ideas a la manera de percepciones que renacen en el espiritu, lo
que seria absurdo, ademas de ser una de las tesis contra las que Sartre levanto sus
ideas en su joven filosofia'®. El paso de la materia a la forma es garantizado por el
modo que tiene-de-ser la materia, en cuanto la forma supone una conciencia sélo
basta que ésta capte en la materia la manera-de-ser de su en-si para que sea dada la
forma, la materia supone la forma y ésta a aquella. Pero la forma seria por su modo
en-si algo ausente al para-si, la cualidad nunca es dada a la conciencia de manera
efectiva y plena por su constitucion negativa. Ademas, introducir a la conciencia
entre lo material y lo formal no implica tampoco la insercion de un elemento
heterogéneo en el monismo ya descrito como homogéneo. La teoria factica del para-
si establece que siempre hay un en-si que imposibilita la igualdad de la conciencia,
este en-si es la contingencia irrealizable del para-si, y esto es lo que lo une al en-si;
ahora bien, la conciencia como en-si-para-si irrealizable que es, es ya un tipo de en-si,
esto es, un en-si degradado para-si. Y la materia que no es materia dentro de los
limites de lo formal es también homogéneo, este es el en-si en general que mantiene
su en-si en cuanto entra en contacto con lo formal, cuando la conciencia nihiliza el en-
si, y que por eso mismo ya se vuelve materia del fendmeno: “y basta esta nihilizacion
para que una catastrofe total ocurra en el En-si” (Sartre, 2008: 830).

' En La imaginacion Sartre se expresa de la siguiente manera: “Hume no se limita a describir los contenidos
sensibles de la percepcion: quiere componer el mundo de la conciencia s6lo por medio de esos contenidos; es
decir, que duplica el orden de la percepcion con un orden de las imagenes, que son esos mismos contenidos
sensibles en un grado menor de intensidad. Asi, las imagenes del asociacionismo representan centros de
opacidad y de receptividad. El color amarillo de este cenicero cuando nace a titulo de impresion debilitada,
guarda su caracter de dado: sigue siendo algo irreductible, un irracional. Ante todo y precisamente porque es
pasividad pura, sigue siendo un elemento inerte. ;Qué hay que entender por esto? Que no podria encontrar en si,
en la intimidad de su ser, la razon de su aparicion. Por si mismo no podria renacer o desaparecer. Es preciso que
sea evocado o reprimido por algo distinto de él mismo. Pero, este <algo distinto> no puede ser una
espontaneidad sistematizadora. En efecto, una espontaneidad no podria encerrar partes de pasividad. Es entera
actividad y, en consecuencia, traslicida a si misma (o bien no es). En realidad, la posicion de contenidos
sensibles nos remite a un mundo de exterioridad pura, es decir, a un mundo en donde los contenidos inertes son
determinados en sus modos de aparicion por otros contenidos igualmente inertes, un mundo donde todos los
cambios, todos los impulsos vienen del exterior y permanecen profundamente exteriores al contenido que
animan. Por esa razon cada una de las grandes leyes del asociacionismo debia encubrir algo asi como una
afirmacion implicita del principio de inercia. Y no dejan de hacerlo (...) Vemos ahora qué es la conciencia:
simplemente el mundo de las cosas. No existe, en efecto, sino un mundo de las cosas. No existe, en efecto, sino
un mundo de exterioridad, es el mundo exterior. Entre esta bola roja y la percepcion de esta bola roja no hay
diferencia”. (Sartre, 2006: 162-163-164)

129

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

Entre el en-si en general y el en-si transfenoménico-cualidad que es lo que es, o
materia, no queda mas que una distincién, la materia sdlo aparece cuando hay
presencia de lo formal, entonces hay “ser” [0 materia como cualidad en-si]: “el para-si
no agrega nada al En-si, excepto el hecho mismo de que haya En-si (...) Hay ser
porque soy negacion del ser” (Sartre, 2008: 308-309). De esta manera hay unidad y
homogeneidad entre el en-si en general, la materia y lo formal. Entre la materia y la
forma que incluye a la conciencia y la cualidad aprehendida ya como abstracto, hay
relaciones de elementos homogéneos. La materia es un saber y el saber es materia. En
este sentido, aparentemente, Sartre ha cumplido lo que los materialistas prometen y
no pueden, deducir de la materia lo formal y viceversa, sin recurrir al puro
idealismo’.

Pero no es un realista que conciba las cosas en-si como Kant las entiende, ni se
trata de que esto mismo pase a la conciencia constituyendo la trama de la
subjetividad; esa cosa en-si, se ha visto, aparece al ser que es su propio aparecer, su
propio trascender o movimiento centrifugo, espontaneidad negativa; él es
constituyente en cuanto capta la contingencia de esa cosa en-si en su modo de ser,
como en-si que es lo que es y que no-es, por tanto, para-si que inyecta lo negativo en
aquél. Porque es contingente el que haya lo en-si, y que éste sea un puro ser-lo-que-
es, el para-si capta la contingencia por la identidad de lo en-si y es él mismo
contingencia, esa contingencia en su si (ver LII) se unifica en la triada en-si-materia-
forma como sintesis no consumada. Mas sdlo en el monismo materia-forma es dado
el aparecer del fenomeno. Lo en-si mismo aparece al para-si pero no lo constituye
porque el para-si es pura actividad sistematizadora. La unificacion entre lo en-si, la
materia y lo formal queda garantizada por la contingencia captada en el modo del
“es lo que es” de lo en-si general en la materia o transfendmeno como cualidad que es
mediante la actividad del para-si, y la unidad materia-forma del fendmeno, en este
sentido, lo es por igual. Pese a este peculiar realismo, en Sartre también hay
idealismo (Gardner, 2010), y el uno no puede ser sin el otro, como se vera en (LII).

No vaya a creerse que este ser en-si en general sea un tipo de sustancia
(hypokéimenon) que se encuentre como soporte tanto de la materia como de la forma,
como sucede con el sistema de Spinoza. El en-si de la materia es “una aventura” que
le sucede cuando hay un para-si, pero esta aventura no modifica en nada al en-si de
la materia, “la aventura del En-si es ser afirmado (...) le ocurre al En-si realizada por
el para-si: es como un ék-stasis pasivo del En-si, que lo deja inalterado y que, empero,
se efectiia en €l y a partir de él. Todo sucede como si hubiera una Pasion del Para-si,
que se perdiera a si mismo para que la afirmaciéon “mundo” ocurriera al En-si (...)
esta afirmacidn no existe sino para el para-si; ella es el propio para-si y desaparece
con €l. Pero no estd en el Para-si” (Sartre, 2008: 308). El para-si y el en-si, ambos, el
mundo, los fendmenos de percepcion o la cualidad, la cantidad, el tiempo universal,

17« Por una inversion radical de la posicion idealista, el conocimiento se reabsorbe en el ser [materia]: no es un
atributo ni un accidente del ser, sino que no hay sino el ser” (Sartre, 2008: 307)

130

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

el atil, nihilizaciones que no seran estudiadas aqui, son condiciones para que “haya”
“ser”. “Hay ser porque soy negacion del ser”!®, no se cansa de repetir Sartre; estas
condiciones realizan el Hay, es decir, todos los fendmenos (en los fendmenos
perceptivos el acto monista de materia y forma) y acciones que el para-si pudiera
tener. “Hay” ser solo por la pasion del para-si: “el en-si mismo no necesita del para-si
para ser; la “pasion” del para-si hace solo que haya un en-si” (Sartre: 835). Fuera de
los limites de la conciencia no “hay” ser. Estas cuestiones llevan a lo que Sartre
considera como terreno de la metafisica. Entre el estudio de la metafisica y el de la
ontologia existen diferencias esenciales, pero el primero reposa sobre lo ya ganado
con el estudio del segundo. “Llamamos metafisico, en efecto, al estudio de los
proceso individuales que han dado nacimiento a este mundo como totalidad
concreta y singular” (Sartre, 2008: 831), la pregunta metafisica por excelencia es la de
porqué el para-si surge a partir del ser.

El para-si, aisladamente, es un abstracto sin su fundamento de ser, y éste sin
poder llamarlo fundamento es lo que se ha denominado ser-en-si en general e
indiferenciado ;Puede haber surgimiento efectivo por parte del ser al para-si? Para
Sartre, plantear la pregunta metafisica por el origen del para-si por medio del ser-en-
si en general carece de todo sentido: “todos los “porqués”, en efecto, son posteriores
al ser y lo suponen. El ser es, sin razon, sin causa, sin necesidad” (Sartre, 2008: 832).
Si esto es asi, el fundamento sdlo viene por el para-si, y para que éste haya podido
degradarse como presencia a si originariamente debio6 ser en-si modificAndose para-
si. La metafisica se encargara de dar hipotesis, y solo eso, de dicho acaecimiento
individual, pues toda nihilizacién es una privacion singular, nunca sustancial. Y en
efecto, sdlo “hay” ser para un “ser” que no es su propio coincidir.

La otra cuestion metafisica es la del origen de la naturaleza del fendmeno
mundo. Las relaciones entre el en-si y el para-si no son de yuxtaposicion sino de
homogeneidad por la insercion monista, como se ha visto en el fendmeno de
percepcion, entre materia y forma. No podrian relacionarse ambas estructuras, la del
en-si y para-si, en un género comun. El ser-en-si en general no es, no podria ser
aquello de donde parte o donde se yuxtapone tanto el en-si como el para-si. Por
principio, no podria introducirse un ser comun a ambos pues la conciencia es, por
definicion, no igual a si misma. Una totalidad, una sintesis que uniera los términos
en-si-para-si vendria a destruir la espontaneidad de la conciencia y con ella el
fendmeno del mundo, de la cantidad, del prdjimo etc. Entre ambos términos no hay
un transito de hecho. No hay sintesis entre el en-si y el para-si, su homogeneidad es
precisamente también aquello por lo que se diferencian, en este sentido el para-si es
una totalidad-destotalizada: “en cuanto a la totalidad del para-si y del en-si, tiene por

' “<Ily a> de 1étre parce que je suis négation de I’étre et la mondanité, la spatialité, la quantité, I’utensilité, la

temporalité ne viennent a 1étre que parce que je suis négation de 1’étre, elles n’ajoutent rien a 1’étre, elles sont de
pures conditions neantisées du <il y a>" (Sartre, 1943: 254) “Hay ser porque soy negacion del ser y la
mundanidad, la espacialidad, la cantidad, la utensilidad, la temporalidad vienen al ser porque soy negacion del
ser, no agregan nada al ser, son puras condiciones nihilizadas del hay”.

131

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

caracteristica que el para-si se hace el otro con respecto al en-si, y que empero el en-si
no es otro que el para-si en su ser: pura y simplemente es.” (Sartre: 837). Bajo estas
observaciones es que debe ser considerada la homogeneidad entre el en-si en general,
la materia y la forma del fenémeno.

El monismo entre materia y forma que compone los fendmenos perceptivos se
encuentra muy alejado de la nocion de fendmeno de la estética trascendental de
Kant. La teoria kantiana de fendmeno afirma que su materia se corresponde con
facultad de ser afectados por los objetos, en Sartre el fendmeno perceptivo, se ha
visto, mantiene unidad y homogeneidad entre lo en-si, la materia y el fendémeno
como totalidad-destotalizada; en esta filosofia no cabe hablar de un en-si
incognoscible porque aquél en-si kantiano, mas que desconocerlo, el para-si lo capta
como contingencia constituyéndose como imposible consumacién factica en-si-para-
si mediante su propia realizacion®.

LII) Explicacion de la conciencia no tética (de) si: sintesis perceptiva y sintesis
suprema.

Ya se ha desarrollado en términos generales las consecuencias del hecho que la
conciencia sea conciencia de algo. Esta operacion de conciencia no estaria completa
sin la explicacion de la conciencia (de) si; toda conciencia de algo debe ser conciencia
no tética de si puesto que no se tiene a si misma por objeto, y en este acto se afecta a
si misma, logra completar la sintesis de los fendmenos. En la conferencia dictada en
1947 titulada Conscience de soi et connaissance de soi Sartre define claramente la
distincion entre lo que entiende por conocimiento y lo que es el “ser” de la conciencia
inexpresable para si misma de manera tética, pero no inconsciente de si, la conciencia
no tética de si: “la conciencia no tética se alcanza a si misma sin recursos discursivos
e implicaciones, ya que, en efecto, ella es conciencia, pero no hace falta confundirla
con un conocimiento. Alcanzarse a si mismo, es ser luminoso para si mismo, pero no
es en absoluto una cosa nombrable, expresable para si misma” (Sartre, 2016: 359).

Sartre utiliza el término “conciencia (de) si” para referirse a la “conciencia no
tética (de) si”: el (de) indica que la conciencia no se toma por objeto a si misma*; no
obstante, hay “si” en la “conciencia (de) si”, por tanto, hay necesariamente relacion
de la conciencia consigo misma de modo no tético en o durante la captacion de los
objetos téticos; el “si” designa presencia. El “si” indica la presencia de la conciencia
consigo misma de modo no tético o presencia a si. “La conciencia pre-reflexiva es
conciencia (de) si. Y esta nocion misma de si es lo que debe estudiarse, pues define el
ser mismo de la conciencia (...) el si no puede ser captado como un existente real”

19 “Conocer es realizar en ambos sentidos del término. Es hacer que haya ser teniendo-de-ser la negacion
reflejada de este ser: lo real es realizacion. Llamaremos trascendencia a esta negacion interna y realizante que,
determinando a/ para-si en su ser, devela al en-si” (Sartre, 2008: 269)

2% «“No podemos seguir usando esta expresion, en que el de si suscita atn la idea de conocimiento. (En adelante,
colocaremos entre paréntesis el “de”, para indicar que responde s6lo a una constriccion gramatical”. (Sartre: 21)

132

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

(Sartre, 2008: 133), pero el si tampoco es el sujeto ya que el sujeto sin relacion a si seria
pura identidad en-si o en-si en general; ademas, el sujeto no puede no ser si, pues el
si es indicacidn propia del sujeto. El si es, pues, una distancia ideal en la inmanencia
de la conciencia, “distancia ideal en la inmanencia del sujeto con relacién a él mismo”
(Sartre, 2008: 133); es la relacion ideal de la conciencia consigo misma sin poder
coincidir consigo misma.

El si de la conciencia, como presencia a si, implica entonces una dualidad, ya
que la conciencia es presente a ella misma de modo no tético, y el hecho que se defina
como una dualidad sin igualdad o como identidad (la relacion de presencia de la
conciencia consigo misma) en la diferencia (la imposible identidad plena de si a si)
quiere decir que ella misma es “degradacion inmediata de la coincidencia, ya que
supone la separacion” (Sartre, 2008: 134). Eso que separa a la conciencia (de) si
respecto de ella misma es una fisura, “esa fisura es lo negativo puro (...) es nada de
ser y poder nihilizador conjuntamente, es la nada (...) no es; es sida” (Sartre: 135). El
“ser” de la conciencia es el si que le permite existir distanciada de si misma, como
presencia a si, cuya distancia nula es su Nada. Ya que nada puede separar a la
conciencia de si misma, de lo contrario no existiria la conciencia irrefleja, la distancia
por la cual se separa de si es ideal, meramente formal, en este sentido no es nada, es la
nada sida, una distancia = 0, nula, es lo negativo puro que permite la correlacién
intencional como identidad en la diferencia.

La presencia a si es un defecto del en-si en general, en la distancia de la
conciencia (de) si hay negacion o separacion que permite la diferencia del si-sujeto
respecto del si-predicado, pero también hay identidad porque sin el sujeto que
efecta la actividad irrefleja no seria posible el predicado; el hecho de ser distancia
ideal hace que se diferencie radicalmente del en-si, siendo éste lo plenamente
indiferenciado e identidad sin defecto. El si al que es presente la conciencia (de) si es
el si del para-si, el “si” del “para” posee la constitucion o modo de ser del en-si. La
conciencia (de) si es presente a si misma, y este si que corresponde al predicado es un
modo de ser del en-si. La conciencia “niega o nihiliza de si como para-si el si (...) el
sentido de la realidad humana esta constituido por el si como en-si fallido” (Sartre,
2008: 148), en otras palabras, el si-predicado de la conciencia (de) si o presencia a si es
un en-si fallido. Obsérvese primeramente que la constitucion del si-predicado se da a
manera de en-si, la conciencia presente a este si-predicado o en-si fallido al estar
implicada por la negacion hace que se evidencie el en-si fallido como una ausencia,
pues la conciencia no puede coincidir consigo misma o seria divinidad; en su
negacion el si-sujeto difiere del si-predicado que es el en-si-fallido, pero uno no
puede ser sin el otro y se dan en la unidad del mismo acto, por esta razon el en-si
fallido es ausente a la conciencia. Es, por tanto, relaciéon negada del para-si, “relacion
dada como perpetuamente ausente del para-si mismo en el modo de la identidad”
(Sartre: 148), de una identidad negada.

La conciencia (de) si o presencia a si es fundamento de su si mismo, pero éste
es un en-si fallido, una ausencia trascendente o nada en-si fallida develada mediante

133

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

el a priori de lo negativo puro o la nada-sida; por ello la conciencia, afirma Sartre, es
fracaso: “fracaso en presencia del ser que es objeto del fracaso: es decir, del ser que
seria fundamento de su ser”, seria fundamento en tanto que la conciencia podria
coincidir en igualdad absoluta. Aqui se encuentra el soporte argumentativo de la
contingencia del para-si. El para-si no funda su presencia al mundo solo funda su
nada de “ser”, que es el si-predicado ausente-nada-trascendente? o en-si fallido; sélo
puede fundar su nada y no su “ser”, “es lo que hace que el para-si no tenga sino una
necesidad de hecho; es decir, que es el fundamento de su ser-conciencia o existencia,
pero no puede en ningun caso fundar su presencia” (Sartre, 2008: 143); y en otra
parte dice:

“la conciencia obtiene de si misma su ser-consciente y no puede remitir sino a si misma en
tanto que es su propia nihilizacién; pero lo que se aniquila en la conciencia, sin poder
llamarselo fundamento de la conciencia, es el en-si contingente. El en-si no puede fundar
nada; se funda a si mismo al darse la modificacion del para-si. El para-si es fundamento de si
mismo en tanto que “no es ya en-si” (Sartre: 139-140).

El fundamento aparece por vez primera con el surgimiento del para-si. Ya se
ha dicho que el en-si en general es lo que es y nada mas, dado que existe
necesariamente “antes” del para-si -aunque esta expresion resulte defectuosa porque
antes del para-si nada existe sino solo una masa de plenitud indiferenciada de en-si-
el mismo para-si debe ser a su vez un en-si, pero en el modo fallido-ausente. En
cuanto el para-si niega o nihiliza (de) si, surge el fundamento en general, a saber, las
condiciones de posibilidad de las determinaciones de la existencia en general que
hacen posible el aparecer fenoménico, esto es, el para-si que se funda a si mismo sélo
lo es en cuanto a su existencia porque en ¢él se encuentra lo negativo que permite
fundar los objetos en general, es fundamento de su nada como condiciéon de los
fendmenos y, por consiguiente, de su propia existencia, mas no de su presencia en el
mundo.

La facticidad del para-si consiste, segin lo anterior, en la perpetua
contingencia que no se puede huir, esta contingencia radica en el en-si fallido o si-
predicado que infesta al si-sujeto del para-si, es lo evanescente que liga al para-si al
ser-en-si en general. Pero a la vez la facticidad y lo fallido se diferencian, la facticidad
implica la contingencia de un en-si que ha fracasado en fundarse y deviene para-si
como fundamento de su nada o existencia e imposible fundamento de su presencia:
contingencia factica es aquello que permite el absurdo existir en el mundo, existir
implica la continuidad de la imposible coincidencia del si del sujeto y predicado o lo
tallido. Y lo fallido, por asi decir, se constituiria por medio de la facticidad en cuanto
lo fallido mismo estuviese ya constituido como contingente.

21 E] para-si es, “es en tanto que hay en ¢l algo de que él no es fundamento: su presencia al mundo” (Sartre,
2008: 137)

134

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

Asi pues, ante la imposibilidad de darse un bloque de identidad entre el si-
sujeto y el si-predicado de la conciencia (de) si, la conciencia se define por la
contingencia o facticidad, “esta facticidad es lo que permite decir que €l es, existe,
aunque no podamos nunca realizarla” (Sartre, 2008: 141), de modo que si soy médico
no puede ser sino en el modo factico de “no ser médico” puesto que la estructura
interna del “ser” de la conciencia o conciencia (de) si es tal que no permite sino
identidades negadas; sdlo se es médico cuando no se es médico, en otras palabras,
sOlo ha de jugarse a ser médico, o esto y lo otro: ante ello, se afirma que el en-si fallido
o el si-predicado (médico) que haria posible la coincidencia con el si-sujeto (la
actividad irrefleja o espontanea determinada) es un ser-en-si contingente, y este “en
si se me hurta siempre” (Sartre: 141). Contingente porque se puede ser otro que el
que se es, y lo que se es solo puede ser en el modo de no-serlo bajo el hecho del estar
de mds.

Hay fundamento cuando el en-si en general se pierde como para-si, y lo que
queda de esa contingencia originaria del en-si en general en el para-si es el si-
predicado que es en-si fallido por el cual surge la contingencia como facticidad.

He aqui a la contingencia, una conciencia que surge como un favor de nadie,
de la nada viene porque ella viene por medio de la nada-sida, estd condenada en su
inocencia donde ha de padecer distintos infiernos, desea el paraiso al que jamas
asistio y contradictoriamente se siente desterrada, esta sensacion sobre la captacion
de la contingencia que describe peculiarmente Sartre —atin asi sea “vista” por el
rabillo del ojo- se escurre y deja captarse desde la terraza de la casa hasta el portdn,
pasando por distintas regiones del cuerpo hasta los objetos que merodean frente a
nuestro campo visual que genera angustiosamente el sentimiento del estar de mas. El
“ser” no tiene contingencia, solo es, pero la conciencia expresa para si misma la no-
necesidad del en-si en términos antropomorficos del “estar de mas”. Esta es la cosa
mas triste. La conciencia podra elevar sus pensamientos hasta el cielo pero el hecho
de hacerlo estd de mas, podra bailar en una nube, fumar en una pipa, arafar las
paredes, hacer ciencia, pero el hecho de que exista esto y que esto mismo pueda ser
de otra manera por su impotencia de ser el fundamento de su “ser” hace evidente
que no hay necesidad en la cosas: “la existencia no es la necesidad” (Sartre, 1999),
afirma Antoine de Roquentin hasta el cansancio una vez aparecida tematicamente la
nausea. El para-si es sintesis fenoménica fallida no coincidente del sujeto con el
predicado en identidad absoluta, desea recuperarse del paraiso que jamads existio,
quiere fundarse a si mismo en su plenitud, hambriento de nacimiento asi
permanecera hasta su muerte; es sin duda una existencia tragica si el para-si no se da
cuenta de sus obras de mala fe y tiende a ser identidad cosificante y fallida en X acto
y situacion para rehuir el proyecto libre que se tiene-de-ser. Deseo constante nunca
saciado, jOh dioses malvados, habéis constituido toda nuestra materia y forma bajo
un conjuro tormentoso! el desasosiego abruma los corazones cual eternas despedidas

135

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

y nuestros pies codician fundirse en las voces indiferenciadas de las ramas. Voz y
rama que es lo que es, y nada mas®.

Pero hasta aqui no se ha explicado lo que se quiere decir cuando Sartre afirma
que el si-predicado de la conciencia (de) si es en-si fallido, ;Qué es lo fallido, y como
es éste un en-si? Ha de verse ante todo que la conciencia (de) si, si ha de poder ser
capaz de formar la unidad de sus actos, debe ser una en la dualidad presencial de si a
si en el acto no tético-irreflejo. De manera que la conciencia en su distanciacion ideal,
en su presencia a si, ha de reconocerse a si misma en su si mismo, o mejor, el si-sujeto
tiene que reconocerse e identificarse en el si-predicado, de lo contrario el si-
predicado al ser algo ajeno al si-sujeto no podria ya ser si, y el sujeto sin el si-
predicado no seria sujeto, ya que ambos son uno mismo sin poder coincidir. Este acto
de presencia a si es descrita por Sartre con los conceptos reflejo y reflejante (reflet-
reflétant). La conciencia como presencia a si es “perpetua remision de si a si, del
reflejo al reflejante, del reflejante al reflejo (...) dada en la unidad de un mismo acto”
(Sartre, 2008: 135). La conciencia como distancia ideal (de) si es a la vez lo reflejante
(si) y el reflejo (si), el reflejo refleja al reflejante y el reflejante al reflejo, en un mismo
acto; o lo que es lo mismo, el si-sujeto como reflejante refleja al si-predicado o reflejo,
y a la vez el si-predicado se hace el reflejante para reflejar al si-sujeto o reflejo en
sintesis.

La conciencia (de) si en su dualidad si-sujeto y si-predicado posee
dependencia en cada uno de sus miembros inseparables, lo fallido es propio de la
conciencia (de) si, solo adviene para un ser que comporte su propia negacion.

El si del para-si no es referencialidad de la conciencia de si a si pura y
abstractamente ni ninguna clase de referencialidad, si por ello se entiende que la
conciencia (de) si es capaz de poner objetos en su inmanencia, es decir, la conciencia
(de) si no puede ser conciencia tética de su si-predicado, ese “ser” no es objeto de una
tesis, ni un ser relativo a la conciencia, “no hay conciencia de ese ser, ya que infesta a
la conciencia no tética (de) si, la marca como su sentido de ser, y ella no es conciencia
de él, tal como no es tampoco conciencia de si (...) es la absoluta trascendencia en la
inmanencia absoluta” (Sartre, 2008: 151). El cogito pre-reflexivo de la conciencia (de)
si permanece intraconsciencial, no se trasciende téticamente a los objetos puesto que
no puede poner objetos; y empero, la conciencia (de) si implica la trascendencia en su
inmanencia para permitirse negar (de) si no-ser el fundamento de su ser sino de su si
mismo (sujeto y predicado), es decir, de su propia nada (néant). El para del para-si es
el valor que se da en el si del para-si como conciencia (de) si. Ahora bien, si el modo
de ser del si del predicado debe ser tal que la conciencia permita la negatividad de si,

22 Por cierto, la contingencia es una verdad del mundo que, segun Sartre, ha encontrado. Es la idea central de su
pensamiento: “reflexioné sobre la contingencia a partir de una pelicula. Veia peliculas en las que la contingencia
no aparecia, y cuando salia del cine, me encontraba con ella. Era la necesidad de las peliculas la que me hacia
sentir, a la salida, que no habia necesidad en la calle. La gente iba y venia, era gente del monton...” (Beauvoir,
1986: 188-189).

136

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

entonces el valor debe ser algo contrario a la conciencia y, por tanto, tener el modo
del en-si en general. El valor es en-si, el valor es lo que es.

En este punto ya pude adivinarse que lo que tiene de en-si el si-predicado es el
modo de ser del valor, y lo fallido del valor es la imposible consumacion plena del
para-si. El valor, como todo valor, estd implicado por una norma: es una totalidad
indiferenciada que es y se me hurta. Por ejemplo, la creencia es un valor, pero toda
creencia es creencia de algo, y es esta creencia por la cual me comprometo o no en
una amistad determinada; tengo por amigo a Carlos en la medida en que creo en su
amistad, pero en cada charla, en cada cerveza que bebemos juntos no tengo por tesis
a su amistad, tengo por objeto a esta anécdota y a la otra si es que se conversa, a este
cacahuate amargo o la cerveza derramada sobre mi camisa. El juicio ontologico del
cogito pre-reflexivo de la creencia puede expresarse de la siguiente manera: la
creencia es conciencia (de) creencia, y la conciencia (de) creencia es creencia. Uno sin
el otro, desfasados o partidos entre si. El si-sujeto como conciencia (de) creencia es
presente a si mismo en el si-predicado o creencia, cada uno remite al otro y pasa al
otro, es el otro en la diferencia-negativa de su propia nihilizacién. La creencia es
mantenida por la conciencia (de) creencia, y ésta no es otra cosa que la creencia; la
conciencia, por su contingencia o facticidad, desea coincidir consigo misma, tiende a
la coincidencia entre conciencia (de) creencia y creencia, pero si lo lograse no seria ya
mas conciencia ni creencia sino en-si en general.

¢Y como la creencia habria de ser antes que la conciencia que de ella se tiene?
Es lo que Sartre reprocha en La trascendencia del ego. El si-sujeto es, en si mismo y
considerado abstractamente, espontaneidad que se produce a si misma y es una
creacion ex nihilo, pero la conciencia (de) si, en cuanto si-sujeto es ya él mismo —no
pudiendo llevar a cabo el efectivo coincidir de su si mismo en un puro si-, si-
predicado. Y es que tampoco nada puede separar a la conciencia de si misma, de lo
contrario no seria para-si al haber un algo ajeno a ella misma, entonces el si-sujeto se
perderia en su movimiento centrifugo y trascendente hacia el infinito impidiendo
cualquier saber, o bien lo ajeno, para ser ajeno, no tendria relacion alguna de
semejanza o dependencia con la conciencia, y ésta ya no seria ideal en el sentido de
que es para-si. Por ello puede afirmarse la dependencia o creacion continua ex nihilo
del si-sujeto respecto del si-predicado, y la dependencia de lo fallido respecto de la
creacion ex nihilo; pero también se afirma una cierta independencia del casi-objeto
intraconsciencial o si-predicado respecto de la actividad espontanea, porque el modo
en que se construye la actividad espontanea del si-sujeto difiere de su predicado
donde se refleja. Por ello la razéon de la negacion de su si-predicado. Hay
dependencia e independencia relativa entre los términos que se relacionan como
presencia a si en la conciencia no tética (de) si. Por esta razon la totalidad-
destotalizada en la unidad sintética de un posible género comtin entre la conciencia y
su casi-correlato descrita en (I.I). Dependencia porque toda actividad creadora debe
crear algo, lo creado no pudiendo ser creador difiere de aquél, he aqui su
independencia soportada por lo fallido en-si a modo de no-ser o ausencia cuyo

137

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

opuesto es un en-si factico degradado en para-si. La conciencia (de) si es dependiente
e independiente respecto de si. Pero esto es una contradiccion, debe haber pues un
término comun que unifique los contrarios.

Bajo las precedentes observaciones puede intuirse el absurdo de las tesis que,
segun Sartre, declaran lo reflejo (réfléchi) como primero respecto de lo irreflejo. Lo
irreflejo no necesita ser reflejado para ser, €l mismo es el plano donde se desarrolla la
conciencia (de) si, y como tal, es el plano del absoluto-sujeto; siendo absoluto —en el
sentido de correspondencia entre “ser” y aparecer- no necesita mas que de si mismo
para crear el mundo bajo un fundamento transfenomeénico, lo irreflejo no es el reflejo,
se da en la diada ideal reflejante-reflejo del cogito pre-reflexivo. En el plano de lo
irreflejo hay “captacion intuitiva de una cualidad desagradable de un objeto” (Sartre,
2010: 56). El deseo, por ejemplo, se da a la conciencia solo cuando le aparece lo
deseable como cualidad del objeto intencionado. La tesis de que lo deseable mueve al
que desea es aristotélica. Lo importante aqui es que no hay un Mi mismo que actta
como centro y sentido opaco de referencia del deseo, a modo de fin; mientras el
objeto deseado es un medio. No hay un deseo mantenido por la opacidad de un Mi
mismo que se proyecta como fin. La conciencia irrefleja

“se ha purificado, es clara como un gran viento, nada hay ya en ella, salvo un movimiento
para huir, un deslizamiento fuera de si. Si por un imposible entraseis “en” una conciencia,
seriais presa de un torbellino que os arrojaria afuera, junto al arbol, en pleno polvo, pues la
conciencia carece de “interior”; no es mas que el exterior de ella misma y son esa fuga
absoluta y esa negativa a ser sustancia las que la constituyen como conciencia (...) no hace
falta mas para terminar con la filosofia alfenicada de la inmanencia” (Sartre, 1960: 27).

Un Mi mismo que se viera involucrado en la constitucion del plano irreflejo
sOlo podria ser a modo de reflejo o reflejado pues la conciencia no es sino actividad
espontanea, pretender ocultar el fin del deseo en el Mi mismo detrds de los actos
espontaneos seria poner un reflejo de lo espontaneo, algo que no es ya lo espontaneo
como actividad sino un reflejo posicionado del Mi mismo en una conciencia reflexiva
(Sartre, 1987). EI Mi mismo como estructura esencial de lo espontaneo no puede
precederlo ni constituirlo porque sdlo se da a la manera de reflejo de conciencia. Es la
teoria del ego reflexivo como unidad de unidades trascendentes de la que hoy no se
hablard, y la que hace posible los juicios morales sobre la reflexividad pura o impura,
principal problema y preocupacion a la que Sartre jamas le dio la espalda (Jeanson,
1965). La conciencia irrefleja es autonoma y no necesita de actos reflexivos o
reflejados para ser completada en su estructura absoluta-irrefleja.

El para-si, se ha visto, es falta de ser en-si. Esta falta de, que tiene-de-ser el
para-si supone una dialéctica compuesta por tres miembros dada en la temporalidad
del cogito pre-reflexivo. “El ser que se da a la intuicion de la realidad humana es
siempre aquel a quien le falta, o existente” (Sartre, 2008: 145). Por ejemplo, cuando
percibo con mucha sed una suculenta taza con agua a la mitad, y digo que la taza
esta media llena, el existente es el correlato presente en cuanto negacion dada a la

138

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

conciencia por ella misma como conciencia tética de la taza presente-ausente. La falta
o faltante constituye la mitad de agua del que esta falto el existente. Lo faltante como
falta constituye el sentido del acto intencional; la porcion de agua ausente del existente
confiere el ser a la taza media llena, al existente mismo. El para-si se trasciende
allende el ser, hacia el porvenir donde es expuesto el sentido de todo existente
percibido en la unidad de un acto. Asi, lo fallido no es mas que el valor que es el
fundamento de todos los trascenderes, pues, como se dijo, es el si de la conciencia
(de) si que comporta el fundamento de su propia nada, luego, de todas sus
trascendencias posibles:

“Si todo trascender ha de poder trascenderse, en efecto, es menester que el ser que opera el
trascender sea a priori trascendido en tanto que es la fuente misma de los trascenderes; asi, el
valor tomado en su origen, o valor supremo, es el mas alla y el para de la trascendencia. Es el
mas alla que trasciende y funda todos mis trascenderes, pero hacia el cual no puedo yo
trascenderme jamas, ya que precisamente mis trascenderes lo suponen.” (Sartre, 2008: 154).

El valor supremo es unidad incondicionada® de todo acto trascendente en
tanto que los funda. El valor es la sed con la que afirmo el vaso como medio lleno, la
sed como si-predicado no tético, no puesto, no objeto, cuyo ser mismo es dado por la
conciencia como imposible coincidencia. La trascendencia de la conciencia hacia el
existente es distinta a la trascendencia del valor, entre el si del sujeto y predicado, en
el sentido ya indicado de reflejo reflejante. El fundamento de las trascendencias o
valor, y la trascendencia hacia el existente encuentran sentido y unidad en la
trascendencia tética del provenir, esto es, en la esencia o la falta.

El para-si es ek-stdtico en su cogito pre-reflexivo y estd compuesto por una
ontologia y fenomenologia del tiempo que actiian en el circuito de ipseidad (circuit de
l'ipséité) de la conciencia. Aqui cabria hablar de la unificacion de la conciencia
irrefleja en su estructura preterida para dar cuenta de su capacidad para poner
objetos téticos, aunque lo preterido mismo no sea precisamente una tesis?. El pasado
no es un trascendente sino un trascendido que da sentido a lo trascendente. Basta con
mencionar que esta unidad es unificacion que efectiia la conciencia por si misma
como necesidad de ser su propio pasado, por lo que es capaz mediante su saber no
tematico dar sentido a la constitucion del existente tético y del porvenir.

En cierto sentido, el hecho que la conciencia sea su propio pasado hace que
Sartre la considere como su “ser” mismo, pues sin su tener-de-ser preterido no seria
capaz de reconocer en acto irreflejo el vaso medio lleno sobre mi valor de conciencia
(de) sed. Esta tiene por sentido y se unifica con las demés trascendencias, que son en

23 “E]l mas mas alla incondicionado de todos los trascenderes” (Sartre, 2008: 154)

** “E] pasado no es inmanente al para-si: infesta al para-si en el momento mismo en que el para-si se asume
como no siendo tal o cual cosa particular. No es objeto de la mirada del para-si. Esta mirada, traslicida a si misa,
se dirige, allende la cosa, hacia el porvenir. El pasado en tanto que cosa que uno es sin ponerla, en tanto que es
aquello que infesta sin ser notado, estd detras del para-si, fuera de su campo tematico, que esta ante él como
aquello a lo cual ilumina. El pasado es “puesto contra” el para-si, asumido como lo que éste tiene-de-ser, sin
poder ser ni afirmado, ni negado ni tematizado ni absorbido por é1” (Sartre: 210)

139

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

acto, en la esencia del porvenir. Por tanto, es por medio de lo preterido-trascendido
que el para-si, con su unidad suprema e incondicionada de todos los trascenderes
puede realizarse como trascendencia externa, misma por la que constituye en su
inmanencia interna el sentido de los correlatos presentes alla, en el horizonte ausente
del porvenir donde el para-si posibiliza sus posibles®®. Lo preterido permite la
posibilidad del nexo entre el correlato tético presente-ausente y su esencia allende el
ser que da sentido a lo percibido actualmente, pero él mismo no es puesto; en el
ejemplo aludido, el abstracto porvenir de la cualidad existente presente del vaso
medio lleno unifica todas las conciencias por las que se ha de padecer la sed, y es el
objeto trascendente donde se reconoce que la conciencia que ayer se realizaba en su
proyecto de sed es la misma que la que ahora padece la sed. Sed nunca saciada. La
esencia que permite el captar efectivo de lo existente, dado que es ella quien lo
justifica como tal y permite su aparicion en acto, sintetiza las conciencias por las que
habréd de realizarse el proyecto de sed: el objeto trascendente de vaso medio lleno
cuyo sentido o esencia aparece como falta de liquido unifica la conciencia no tética de
sed. Las mil y un conciencia (de) sed se unifican en el objeto trascendente vaso a
medio llenar. Hay sed del para-si por el proyecto libre de no-ser sed en-si, aparecida
sobre la motivacién o la cualidad presente tética del vaso con agua de beber a medio
llenar cuyo sentido es el ausente allende el ser.

Por ultimo, y con esto quisiera terminar, el lector que se haya esforzado en
seguir atentamente las precedentes consideraciones ya habra podido intuir donde
establece, el sefior Sartre, la maxima unidad o sintesis en que se sustenta todo acto de
conciencia, y debido a ello bien podria ser nombrada como sintesis suprema del
cogito pre-reflexivo, aunque Sartre no la llame asi. La estructura tética como
ponibilidad de objetos trascendentes es un existente dentro de los limites del para-si,
y fuera de él es. La trascendencia de la conciencia hacia la posicion de objetos
trascendentes, tanto externos como internos, es posible por el fundamento de todos
los trascenderes, es decir, por la estructura no tética o valor como conciencia (de) si*.
La unidad de ello, junto al pasado que tiene-de-ser el para-si se encuentra en el
porvenir, en las faltas y los posibles que hay que realizar en el mundo. En este
sentido Sartre dice que el mundo es un mundo de tareas. Trascender lo dado del
existente hacia las cualidades que posee el objeto como realizacion negativa por parte
del para-si, por ejemplo, cuando se percibe en el cielo gris presente una posible
tormenta, el cielo gris como cielo gris no se apareceria a la conciencia si ésta no
trasciende el objeto presente hacia su sentido, a la posible tormenta, permitiendo asi

25 “El posible no es: el posible se posibiliza; en la exacta medida en que el para-si se hacer ser, el posible
determina por esbozo esquematico una ubicacion de nada que el para-si es mas alla de si mismo. Naturalmente,
no esta tematicamente puesto de modo previo: se esboza allende el mundo y da sentido a mi percepcion
presente”. (Sartre, 2008: 164)

*% Falta hablar en la estructura de valor la relacion que éste guarda con la emotividad. En este sentido lo que se
dice y afirma aqui sobre el valor es incompleto. Espero mostrar en otra ocasion qué relacion guarda la
emotividad en los actos irreflejos de conciencia, sobre todo con la estructura no tética del valor. La emotividad
es parte constitutiva de la sintesis de todo acto y no puede pensarse una conciencia que no fuera afectiva.

140

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

la conciencia irrefleja que percibe un cielo gris; trascender lo dado en la simple
percepcion, digo, es ya una tarea del mundo que el para-si ha de realizar por su “ser”
negativo. Pues bien, las tareas, de cualquier tipo, son dadas en el futuro por el para-si
que comporta sus propios posibles y encuentra en el mundo los posibles develados
como cualidades mismas de los objetos, esto ya se ha afirmado.

Las tareas son infinitas. La sintesis suprema del fendmeno perceptivo consiste
en la unidad entre el en-si de la materia-forma fenoménica (I.I), esto es, en la
aparicion fenomeénica que se indica a si misma por su cualidad presente, y la
comunién de “cierta “potencia” que torna habitar el fendmeno” (Sartre, 2008: 14).
Esta importante afirmacidon sobre la potencia de la que habla al comienzo de su
investigacion fenomenoldgica en El ser y la Nada puede ahora adquirir toda la
claridad. Tal potencia conferida a la objetividad del fenomeno de la aparicion
presente (la forma-cualidad del fendmeno que aparece sobre su materia) exige en
tanto aparicion, ser trascendida al infinito. “Si la serie de apariciones fuese finita, ello
significaria que las primeras que aparecieron no tienen posibilidad de reaparecer, lo
que es absurdo, o bien que pueden darse todas a la vez, lo que es mas absurdo
todavia.” (Sartre: 13). El fendmeno como manifestacion objetiva de su esencia (la serie
del porvenir) y existencia (materia-forma del fendmeno) se funda sobre un recurso al
infinito:

“lo infinito en lo finito reemplaza el dualismo del ser y aparecer: lo que aparece, es s6lo un
aspecto de objeto, y el objeto esta integramente en ese aspecto e integramente fuera de él.
Integramente dentro en cuanto de manifiesta en ese aspecto: se indica a si mismo como la
estructura de la aparicién, que es a la vez la razén de la serie [esencia]. Integramente fuera,
pues la serie misma no aparecera jamas ni puede aparecer.” (Sartre: 14).

Lo finito, la cualidad objetiva que aparece en cuanto develacion del ser-en-si
de la materia fenoménica en su aprehension formal se da siempre al sujeto bajo cierto
perfil: “es la determinacion absoluta de la negatividad (...) es menester, aun, para
que su determinacion como nada sea plenaria, que se realice como cierta manera
irremplazable de no ser este ser” (Sartre, 2008: 270) Puede percibirse algo
determinado solo bajo relaciones entre forma y fondo, el esto y los perfiles. Pero lo
importante es que esto mismo finito, objeto tético trascendente, tiene por potencia y
exigencia dentro de los limites del para-si ser trascendido al infinito, sean series de
apariciones reales o posibles. La actividad irrefleja como creacion ex-nihilo,
absolutamente trascendida, es plena constitucion impersonal que al estar en
perpetuo cambio -bajo el hechizo mortal de la ek-stdtica temporal- deviene y se unifica
en lo finito donde se desenvuelve lo infinito, permitiendo asi, por esto mismo
infinito, toda variedad de estructuras nihilizadoras que la conciencia pudiera llevar a
cabo en los distintos y multiples objetos que encuentra en el mundo. Aquello que
explica el devenir temporal del para-si es un circulo originado en acto que, por asi
decir y abstrayendo cada miembro, se comienza con la exigencia de un “ser” que es
fundamento de su nada, y puesto que es asi, nada, se determina a existir a partir de

141

Marzo
2017



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Libertad, negatividad y percepcion en la fenomenologia de Jean-Paul Sartre | Nazahed Franco Bonifaz

los existentes finitos cuya potencialidad al infinito que les son propias -siempre en
los limites de lo trascendente que es el hacia de lo trascendido-, permiten el
despliegue la ek-stitica temporal, o mejor dicho, la multiplicidad absoluta que
potencialmente puede unificar el para-si en su devenir y perpetuo cambio?.

Bibliografia

Hegel, Georg Wilhelm Frierdrich, Escritos de juventud (1978), Madrid, Fondo de
cultura econdémica.

Sartre, Jean-Paul, L’étre et la néant. Essai d’ontologie phénoménologique (1943), Paris,
Editions Gallimard.

Sartre, Jean-Paul, La trascendencia del ego (2010), Madrid, ed. Sintesis.

Sartre, Jean-Paul, Conciencia de si y conocimiento de si, (2016), Lima, Pert, Acta
fenomenologica latinoamericana, Vol V.

Sartre, Jean-Paul, El Ser y la nada (2008), Buenos Aires, ed. Losada.

Sartre, Jean-Paul, La imaginacion (2006), Madrid, ed. Edasa.

Sartre, Jean-Paul, Lo imaginario (2005), Buenos Aires, ed. Losada.

Sartre, Jean-Paul, Bosquejo de una teoria de las emociones (1987), Madrid, Alianza
Editorial.

Sartre, Jean-Paul, EI hombre y las cosas (Situacion I), (1960) Buenos Aires, ed. Losada

Sartre, Jean-Paul, La ndusea, (1999), México, ed. Epoca.

Hyppolite, Jean, La libertad en Sartre (1992), ed. Almagesto. 142
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, Sistema del idealismo trascendental (2005), Madrid, ,,,.,.
2017

editorial Anthropos.

Gardner, Sebastian, The transcendental dimension of Sartre’s philosophy in Jonathan
Webber Reading Sartre: On phenomenology and Existentialism (2010), Routledge

Jeanson, Francis, Le probleme morale et la pensée de Sartre. Préface de Jean-Paul Sartre
(1965), Paris, Editions du seuil.

Spinoza, Baruch, Correspondencia completa, Madrid, libros Hiperion

Beauvoir, Simone, La ceremonia del adiés/ Conversaciones con Jean-Paul Sartre Agosto-
Septiembre 1974 (1986), México, ed Hermes.

27 Nazahed Franco Bonifaz, cursa actualmente estudios de Doctorado en Filosofia en la Universidad de
Guanajuato, México, bajo el auspicio de CONACyT (periodo 2016-2020). Hizo una estancia de investigacién en
la Universidad Complutense de Madrid sobre estudios de idealismo aleman. Sus intereses filosoficos se enfocan
en la relacion real-idealista de la fenomenologia de Jean-Paul Sartre con el idealismo aleman, especialmente con
las primeras edificaciones sistematicas de Schelling, y con la fenomenologia trascendental de Husserl. Destacan
sus articulos: “Explicitacion, defensa y critica genética a la correlacion intencional en Sartre” en revista
Valenciana de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Guanajuato, “La pérdida de la unicidad en
lo real. Critica a Clément Rosset” en revista Reflexiones marginales de la UNAM, entre otros articulos.

Correo electronico: nazahed@hotmail.com





