I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

Consideraciones sobre la experiencia segun Foucault y

su impacto en la Antropologia filosofica.

Lic. Luis Gabriel Capelari. Universidad Catdlica de Santa Fe-Universidad
Nacional del Litoral

Introduccion

Habitualmente, la Amntropologia filoséfica aborda la necesaria articulacion
hermenéutica entre ciencias humanas y filosofia, teniendo como motivo de sus
interrogantes al hombre como problema. La historia, la sociologia, la psicologia,
intentan entonces responder a la pregunta “cémo es el hombre” atendiendo a su
dimension empirica; por otro lado, la filosofia se sostiene en la pregunta ontoldgica
“qué es el hombre”, entendiendo que es necesario explicitar y delimitar una
estructura ideal y esencial de lo humano que se encuentra siempre implicita y es
fundante de los saberes cientificos, que éstos suponen. Pero simultdaneamente, la
tilosofia necesita de los aportes cientificos para realizar esta tarea develadora; de alli
la necesidad de una hermenéutica que articule ambos polos. Esta tarea es abierta y si
bien se avanza en ella, nunca finaliza.!

Se entiende, entonces, el sentido de la advertencia de perspectivas tedricas
como la de Martin Buber: el hombre, de ser un terma mas para el saber de occidente,
se ha vuelto problema. En efecto, desde finales del siglo XVIII, cuando Kant lanza la
famosa pregunta “;Qué es el hombre?” (Was ist der Mensch?), el sentido del
interrogante muta en su proposito, ya no es un tema mas a investigar entre otros
topicos que proliferan en la filosofia, pues se convierte en la pregunta filosdfica.

Extrafia creatura el humano, es sujeto y objeto al mismo tiempo: sujeto
trascendental que —en tanto trascendental- es capaz de conocerse a si mismo como
objeto -empiricamente-. Esto acarrea, sin duda, diferentes modos de acercamiento a
ese “conocernos”’, que no podrian manifestarse sino en una tension constante y
mutua: porque somos interioridad y subjetividad simultdneamente, y porque somos
un sujeto siempre inasible para la objetivacion cientifica que se legitima en la
exterioridad humana pretendida por la historia, la psicologia, sociologia, etc. Esta
tension es propia de la antropologia personalista por ejemplo, que defiende la
dignidad humana a partir de su intimidad o interioridad.?

1v. Beorlegui, Carlos (1995), Lecturas de Antropologia Filoséfica, Bilbao, Desclee de Brouver.

2 La literatura es muy amplia, me permito citar algunos textos representativos desde la década del 60
en adelante: Jolif, J. (1969), Comprender al hombre, Salamanca, Sigueme; Gevaert, Joseph (1981), El
problema del hombre, Salamanca, Sigueme; Haeffner, G. (1986), Antropologia filosdfica, Barcelona, Herder.
Entre los mas recientes encontramos, entre otros: Vicente Arregui, J.- Choza, J. (1995), Filosofia del
hombre, Madrid, Rialp; Casas, Gustavo (2008), Antropologia filosofica. Cérdoba, EDUCC.

269

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

Ahora bien, pareciera como si este campo de encuentros y desencuentros del
saber realmente funcionase sin presentar fisuras. Varios autores, en cambio, desde
otras perspectivas se han ocupado de descentrar, de dislocar, este espacio articulado
aparentemente obvio y evidente. El trabajo intelectual de Michel Foucault es uno de
ellos. Se trata de un trabajo profundamente inquietante, que propone considerar la
construccion de este campo filosofico como un acontecimiento historico extrafio,
singular en el devenir de Occidente. De esta manera, se lo desplaza del lugar central,
fundamental y naturalizado del que habia gozado hasta ahora. En definitiva,
Foucault, junto a otros, provoca la disolucién del recurso al fundamento. En efecto, en
Las palabras vy las cosas (1966) Foucault concluye que la antropologia filoséfica seria
una suerte de campo de saber que emerge de un nudo epistémico-cultural apoyado
en el interrogante antropoldgico kantiano y en el nacimiento de las nuevas ciencias
de la vida (biologia), el trabajo (economia) y el lenguaje (filologia), consolidadas
como campos de produccion de conocimiento desde finales del siglo XVIII y
principios del siglo XIX. Las ciencias humanas emergen asi en el medio de este
abigarrado nudo epistémico: es preciso estudiar al hombre, la gran deuda que deja
este reparto de campos epistémicos estancos. Esta configuracidn historica es definida
por Foucault como una experiencia (expérience), pero no la asimila a una vivencia del
sujeto; se trata, en cambio, de una experiencia que deviene llave importante para
acceder a la critica foucaultiana de la antropologia filosofica.

En las paginas siguientes intentaré un acercamiento al concepto de experiencia
a través de algunos textos del filésofo francés, textos que indagan sobre las
cuestiones relacionadas a la emergencia historica de cierta identidad nuestra que nos
asimila a la figura de individuos occidentales. Foucault lleva a cabo esta tarea
escudrinando los basamentos del saber normativo en el que se sostuvieron las
ciencias humanas. Se trata -nos ensefia- de un saber o discurso que produce efectos de
veridiccidon a manera de “juegos de verdad”. En otras palabras, para hablar de
experiencia debe suponerse un juego que ha definido normas productoras de saber
del sujeto, consolidando identidades humanas que en realidad son histéricas. Ahora
bien, mi intencidén no es limitarme a esta tarea, sino llegar a percibir el sentido de una
tension de fondo que tal vez nunca se acalle -mas alla o mdas aca de Foucault-: tension
entre lo historico y lo fundante, o entre los efectos de la propuesta foucaultiana y los
planteos clasicos de la antropologia filoséfica,® o entre lo que denominaré una
“experiencia andnima” y una experiencia como vivencia del clamor de lo eterno en
el hombre. De alli que, en las conclusiones, me orientaré hacia esta zona de frontera,
que como toda frontera resulta dificil de habitar.

1. La espacialidad de una “experiencia anénima”.

Hacia el final de su vida, en Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres,
Foucault lanza una mirada retrospectiva sobre el conjunto de su obra, reconociendo

3v.nota 2

270

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

que todo su trabajo ha estado atravesado por el interrogante sobre la constitucion de
los sujetos, de “su ser propio”, a partir de determinados “juegos de verdad”:

“Una historia que no seria aquella de lo que puede haber de cierto en los
conocimientos, sino un analisis de los ‘juegos de verdad’, de los juegos de falso y verdadero a
través de los cuales el ser se constituye histéricamente como experiencia, es decir, como una
realidad que puede y debe pensarse a si misma. ;A través de qué juegos de verdad se permite
al hombre pensar su ser propio cuando se percibe como loco, cuando se contempla como
enfermo, cuando se reflexiona como ser vivo, como ser hablante y como ser que trabaja,
cuando se juzga y se castiga en calidad de criminal? ;A través de qué juegos de verdad el
ser humano se ha reconocido como hombre de deseo?”*

Desde esta experiencia de lo que somos gracias a esos historicos juegos de verdad,
se impone la tarea de delimitar qué implica este nosotros historico. A su vez, este
modo de interrogarnos se desmarca de la interrogacion estrictamente antropoldgica: a
Foucault no le interesa preguntar qué es el hombre, lo que no quiere decir que no le
interesen nuestros problemas o lo que hace problema en nosotros. Par clarificar esta
cuestion, estimo que hay que comprender mejor qué entiende Foucault por
experiencia y que implicaciones tiene.

Esta definicion tiene un recorrido propio dentro de la historia de escritura de
este autor. El uso de los placeres (1984) la define como “la correlacion, dentro de una
cultura, entre campos de saber, tipos de normatividad y formas de subjetividad.”> En
El nacimiento de la clinica (1963), por ejemplo, Foucault recurre a una idea de

experiencia que se aparta de la que esgrime tradicionalmente la fenomenologia — ,;;

preocupada por las vivencias de la conciencia-. En relacion a la mirada médica que se
aplica sobre el objeto de saber, es decir, sobre la enfermedad, el concepto de
experiencia clinica nunca supone en primer lugar la experiencia de la conciencia que
reconoce la verdad del cuerpo enfermo de un ser vivo. A diferencia de una
concepcidn epistemoldgica apoyada en un supuesto progreso de la ciencia en clave
positivista —que dejaria atras las tinieblas, arrojando luz sobre la verdad del objeto
para un sujeto liberado-, la experiencia clinica se sostiene en la espacializacion
relacional —en términos de estructura- de localizaciones concretas que han acontecido
de manera histdrica en el marco de prdcticas institucionales. En efecto, el médico
como sujeto que observa se encuentra (se constituye) en el espacio de las practicas
meédicas institucionalmente reguladas que habilitan todo un decir verdadero y un ver
determinado; de manera que existen entidades posibles de ser dichas y observadas,
mientras que otras permanecen bajo las sombras en un estatuto de irrealidad. De alli
la presencia de otro elemento que participa de esta relacion espacial: el objeto, que no
se presenta como una entidad dispuesta eternamente a la espera de su
descubrimiento por un sujeto libre de prejuicios, pues, en cambio, viene determinado
por el marco de relaciones pricticas. En definitiva, es a este entramado complejo al
que Foucault se refiere como experiencia. De esta manera, pretender comprenderla

4+ Foucault, Michel (2008), Historia de la sexualidad 2, Buenos Aires, Siglo XXI, pp. 12-13. Cursivas mias.

5 Op. Cit. p. 10. Por otro lado, aqui urge aclarar los limites del presente trabajo, pues no me abocaré a la
estilizacion del sujeto como tarea formadora de uno mismo, segtn el trabajo de Foucault en sus
ultimos afios.

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

como el conocimiento de una conciencia medica resulta secundario, porque bajo sus
pies, habilitado ahora por este trabajo de socavamiento, se encuentra un suelo ya
excavado por esta curiosa figura del filésofo-arquedlogo. Caracterizado como
“experiencia fundamental” -y también como “experiencia clinica”-, este suelo remite
a una mutacion o discontinuidad historica acaecida hacia finales del siglo XVIII -a la
que ya referimos al mencionar el reparto de la episteme moderna- sostenido en una
reorganizacion espacial de lo visible y de lo decible, reforzando un nudo de
coherencia entre las palabras y las cosas:

“Pero esta evidente division, ;qué experiencia fundamental puede instaurarla mas aca
de nuestras convicciones, alld donde éstas nacen y se justifican? ;Quién puede
asegurarnos que un médico del siglo XVIII no veia lo que veia, pero que han bastado
algunas decenas de afios para que las figuras fantasticas se disipen y el espacio liberado
deje venir hasta los ojos el corte franco de las cosas?

No ha habido ‘psicoanalisis’ del conocimiento médico ni ruptura mds o menos
espontanea de los cercos imaginarios; la medicina ‘positiva no es la que ha hecho una
eleccion “del objeto” dirigida al fin sobre la objetividad misma. Todos los dominios de un
espacio quimérico por el cual se comunican médicos y enfermos, psicélogos y practicos
[...] no han desaparecido; han sido desplazados mas bien, y como encerrados en la
singularidad del enfermo [...] La imagenes del dolor no son conjuradas en beneficio de
un conocimiento neutralizado, han sido distribuidas de nuevo en el espacio donde se
cruzan los cuerpos y las miradas. Ha cambiado la configuracion sorda en la que se apoya
el lenguaje, la relacion de situacién y de postura, entre el que habla y aquello de lo cual se
habla.”s

Puede decirse que las lineas principales de nuestro concepto ya estan dibujadas
con claridad, en esta apertura hacia la arqueologia contrapuesta a una fenomenologia
que, en términos de la “mirada médica”, no ha sabido sino quedarse en la superficie
de una supuesta relacién original entre el médico y el individuo portador de
determinada patologia.” En realidad, la mutacién de la organizacion espacial del
lenguaje de la experiencia instaura la posibilidad de un recorrido por los cuerpos
que, sin dejar de postular la generalidad del conocimiento médico, se encuentra
asegurado en la individuacion de los sintomas y en el desarrollo de la patologia en
una corporeidad que aparece, a los ojos del saber médico, por lo menos, densa. En
otras palabras, la clinica no puede verse sino como un acontecimiento historico a
partir de una nueva configuracion de la relacion entre lo visible y lo decible, novedad
que se muestra en la entrada en la escena epistemologica del individuo, a la vez,
sujeto de conocimiento.®

Volviendo al planteo epistemoldgico, la aparicion del individuo desde la
pareja sujeto-objeto nos permite realizar el pasaje hacia una consideracion
esencialmente idéntica de la experiencia, aunque arqueoldgicamente desplazada
hacia un suelo mas amplio. El momento historico clave es el mismo: la mutaciéon de
la episteme clasica a la moderna hacia finales del siglo XVIII, y la palabra “episteme”

¢ Foucault, Michel (2003). El nacimiento de la clinica, Buenos Aires, Siglo XXI, pp. 2-3. Cursivas mias.
7 Op. Cit. pp. 8-9.
8 Op. cit. p. 8.

272

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

indica precisamente -siempre en términos de un espacio de relaciones discursivas
escandidas por el arquedlogo- el “lugar” de la experiencia. Otra vez, la misma no
resulta asimilable a las vivencias de un sujeto de conocimiento, sino a un orden que
anuda palabras y cosas bajo modalidades diferentes segtin la época que se enfoque,
posibilitando determinadas ciencias, teorias y filosofias, y no otras. No me detendré
en la complejidad de la episteme ni en las discusiones filosoficas que suscito, pero si
me interesa sefialar que, en mi opinion, Foucault iguala una experiencia de caracter
anonimo a una experiencia cultural.’

Desde esta perspectiva arqueolodgica, el tratamiento de la espacialidad de la
experiencia médica se subsume en el suelo mayor de la espacialidad de la
experiencia de la episteme —o de la episteme como experiencia-. Y a la vez, si la
emergencia del individuo se asociaba con la primera de ellas, dicho indicador de la
mutacion del saber lo toma ahora la figura del hombre para la episteme moderna.
Ahora bien, el énfasis en la mirada desparece.

Por otro lado, tanto desde la experiencia clinica que “produce” al individuo -
donde se evidencia un motivo luego retomado en el analisis del poder que “produce
realidad”, en detrimento de la hipotesis represiva- como desde la aparicion en escena
del hombre, a partir del orden especifico de la episteme moderna —que sera
reasumida por Foucault en la tematica biopolitica-, resulta importante sefialar la
persistencia de inquietudes, mas alld de sus modos concretos en que son
experimentadas o pensadas. Asi queda manifiesto, explicitamente, para el caso del
individuo enfermo, en tanto “reorganizacion de este espacio manifiesto y secreto que
se abrio cuando una mirada milenaria se detuvo en el sufrimiento de los hombres”.1
Tanto de esta manera, como desde su transformacion en los modos de ser del orden
o episteme, hay “algo” que permanece pero que —simultdneamente- sdlo se nos ofrece
en sus variaciones espaciales: la locura, la enfermedad, el crimen, el ser vivo, el
hombre...

Podria decirse que la experiencia en la que Foucault finalmente piensa, se aleja
de la subjetividad trascendental como via de sintesis. Por el contrario, a través del
énfasis en el espacio antes que en el tiempo —este tltimo, habitualmente preferido por
los filosofos- se asiste al despliegue de un ordenamiento basado en reglas o normas,
propio de las practicas con su inherente materialidad, anonimo e inconsciente; es
decir, todo un ambito que, en mi opinion, pareciera escapar a la dimension de la
“experiencia vivida”.!! Cabe mencionar —aunque no entraremos en tema-, que este
argumento también permite a Foucault realizar una autocritica a una idea de
experiencia originaria de la locura —tal como circula en el primer Prefacio de Historia
de la locura en la época cldsica- experiencia que no podria desafectarse de un orden del
saber. No habria, desde esta mirada, algo asi como una vivencia imposible “antes de
toda geometria”.!?

9 v. Foucault, Michel (1998). Las palabras y las cosas: una arqueologia de las ciencias humanas, México D. F.,
Siglo XXI, p. 6.

10 Foucault, Michel. El nacimiento de la clinica, op. cit. p. 5.

11 Foucault, Michel (1991), La arqueologia del saber, México D. F., Siglo XXI, pp. 23-24.

12 Op. cit. p. 322

273

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

Por otro lado, en relacion a su distanciamiento de la epistemologia historica de
Gaston Bachelard y Georges Canguilhem, Foucault toma del trabajo de estos
tilésofos la apertura al reconocimiento de una experiencia de caracter espacial;
literalmente: el aislamiento de una “region de experiencia” donde es posible observar
un umbral de cientificidad, en la que la norma para “juzgar” o “sancionar” —como
diria Bachelard- es la odisea de la verdad ganando terreno sobre el error.’® A
diferencia de este tipo de historia, la arqueologia, si bien asentada en una
determinada zona de experiencia, desactiva todo juicio sobre la verdad, observando
una regularidad espacial, un orden, sus normas inherentes, pero sin emitir juicio
sobre la legitimidad cientifica desde el presente de la ciencia. Pero siempre se trata de
una geografia de la experiencia' o de una experiencia como geografia.

2. Los juegos de verdad y el poder.

Foucault trabaja desde la triada prictica discursiva-saber-ciencia, desplazandose
de la normativa epistemoldgica que se atiene, en cambio, a delegar al movimiento
promisorio del “progreso del conocimiento” todo ajuste de saber, que se resume en
la triada conciencia-conocimiento-ciencia.’> Al partir de las practicas discursivas, la idea
de verdad pierde su seriedad y, atravesada por la jovialidad nietzscheana, se ofrece
como juego. Y como sabemos, todo juego tiene sus reglas o normas —y también un
orden-. Ademas, si bien las regulaciones podrian ser consideradas coercitivas, la
percepcion foucaultiana del cardcter productivo o practico del saber tiende a
reconocer el caracter positivo del juego, generador de estrategias constitutivas de
nuestra realidad —y de un nosotros-. Pero hay algo mas, porque si el arquedlogo no ha
detectado suficientemente la presencia de relaciones de poder en los juegos de saber,
el genealogista, en cambio, es capaz de reconocerlas haciendo un seguimiento del
entramado de sus estrategias. Eso si, una vez mas, es preciso no perder de vista la
espacialidad en la que estos juegos y estrategias se despliegan.

El juego, asi, habilita una dimensién que se diferencia de la seriedad de la
busqueda del sentido, de las “significaciones previas” de la experiencia de un sujeto
originario, o incluso anteriores al cogito -como nos recuerda Foucault en su leccion
inaugural de 1970, cuando la genealogia y la consiguiente preocupacion por el poder
comenzaban a delinear su horizonte de trabajo-.1® En otras palabras, la denuncia del
recurso filosofico a una experiencia “sin geometria”, es decir, sin organizacion jovial
en el espacio -y cuya preocupacion principal es el tiempo-, se muestra como una “via
negativa” para delimitar la nocidon de experiencia que continta transitando la filosofia
de Foucault. En efecto, la “seriedad” pretendida por la objetivacion de un sentido
anterior al acontecimiento de la materialidad discursiva —acontecimiento ya presente
en los trabajos anteriores de Foucault mediante el reconocimiento de las practicas no
discursivas- es el lugar primigenio de la consecuente seriedad de las proposiciones
cientificas que asi resultan fundamentadas -en implicita alusion a la tarea

13 Op. cit. pp. 320-321.
14 Op. cit. p. 321.
15 Op. cit. p. 307.

16 Foucault, Michel (1992). El orden del discurso, Buenos Aires, Tusquets Editores, p. 40.

274

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

husserleana de recuperar la racionalidad de las ciencias para el porvenir de
Occidente-."”

En definitiva, el orden de la experiencia originaria es desplazado por la
jovialidad de la organizacion del acontecimiento, donde se constituye una experiencia
que por lo tanto es historica, para lo cual es necesario no censurar la materialidad del
saber —espacio donde anida el poder-. En otras palabras, relegar esta materialidad
acontecimental del discurso a un discurso unificador conduciria a verlo simplemente
como una superficie, esperando tan solo el desciframiento de sentido que “las cosas
murmuran” en la transparencia de las palabras;'® y esto de ningiin modo es jugar, al
menos jugar “creando”... La historia de la filosofia nos recuerda que quienes sabian
jugar eran los sofistas, pues no eludieron la materialidad del discurso, oponiéndose a
la seriedad de la voluntad de verdad y de saber, voluntad centrada en el platonismo
que, sin embargo, monopolizara el destino filoséfico de Occidente.!

Ahora bien, a través del espesor material del discurso, Foucault se instala en la
espacialidad de la experiencia sin evadirse de la realidad del poder, a partir de su
insistencia renovada en dar cuenta de la dindmica presente de las practicas sociales.?
En efecto, constituyendo las practicas penales, la voluntad de verdad ha promovido
correlativamente diversos saberes -psicoldgicos, sociologicos, médicos, etc.- que, en
un nivel diferente al proposicional, “produce” objetos y sujetos.?! Entonces se
comprende la reapertura del problema del individuo, asociado al surgimiento del
hombre como figura tedrica y a las ciencias humanas que lo enfocan. En otras
palabras, la experiencia de esta “realidad” se redefine e intensifica en su densidad
ontoldgica a partir del poder disciplinario, cuyas normas no son solo epistemologicas
sino también sociales, es decir, productoras de identidades:

“El individuo es sin duda el atomo ficticio de una representacion ‘ideolégica’ de la
sociedad; pero es también una realidad fabricada por esa tecnologia especifica de poder
que se llama la “disciplina’. Hay que cesar de describir siempre los efectos de poder en
términos negativos: ‘excluye’, ‘reprime’, ‘rechaza’, ‘censura’, ‘abstrae’, ‘disimula’, ‘oculta’.
De hecho, el poder produce: produce realidad; produce ambitos de objetos y rituales de
verdad. El individuo y el conocimiento que de él se pueden obtener corresponden a esta
produccién.”2

En el caso del dispositivo de poder disciplinario, el examen como forma
historica del saber incluye en su seno tanto a la norma, que sanciona binariamente lo
normal y lo anormal o patologico en torno a la vida (social) de los hombres, como asi
también a la vigilancia que individualiza para interrogar la verdad de cada hombre,
su identidad en las profundidades de su alma o psiquis —aunque, irénicamente, para

17 Loc. cit.

18 Loc. cit.

19 Op.cit., pp. 16 y 39.

20 Resulta importante sefialar la atenciéon que Deleuze le presta al andlisis espacial realizado por
Foucault-arquedlogo, énfasis en la espacialidad que continla en la figura del “cartégrafo”
genealogista. v. Deleuze, Gilles (1987), Foucault, Barcelona, Paidos, pp. 31-ss.

2 Foucault, Michel, El orden del discurso, op.cit., pp. 18-19.

2 Foucault, Michel (1998), Vigilar y castigar: nacimiento de la prisién, México D. F., Siglo XXI, p. 198.

275

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

ello sea necesario codificar conductas corporales-. Podria decirse que es asi como se
torna efectiva la “forma de la experiencia”, experiencia entendida siempre desde la
Optica de la espacialidad —y cuyo modelo es el panoptico-: “[en el examen] vienen a
unirse la ceremonia del poder y la forma de la experiencia, el despliegue de la fuerza y
el establecimiento de la verdad.”?

Ya en El nacimiento de la clinica, Foucault habia advertido que las normas se
integran a un proyecto medicalizador de la sociedad que cobra forma en Europa
durante el siglo XIX, donde se enlazan “dos grandes mitos”: el deseo de una
medicina investida con poderes politicos para generalizarse en el cuerpo social y, el
otro, una sociedad saludable y sin sufrimientos. En este contexto, la medicina se
reconfigura socialmente asumiendo una “postura normativa”, pues sus técnicas
suponen “un conocimiento del hombre saludable, es decir, a la vez una experiencia del
hombre no enfermo, y una definiciéon del hombre modelo.”?* En consecuencia, en el
umbral de la clinica, Foucault desentierra una valoracién alrededor de lo normal que
condiciona toda la practica médica y la ciencia fisiologica que alli anida, lo que define
como una “estructura profunda” de “lo sano y lo moérbido” o de “lo normal y lo
patoldgico”.?> Pero ademas, esta estructura impacta sobre la tematica de la vida y el
saber que la toma como objeto —la biologia-, como asi también sobre las ciencias
humanas:

“... el prestigio de las ciencias de la vida en el siglo XIX, el papel de modelo que éstas
han tenido, sobre todo en las ciencias del hombre, no esta vinculado primitivamente al
caracter comprensivo y transferible de los conceptos bioldgicos, sino mas bien al hecho de
que estos conceptos estaban dispuestos en un espacio cuya estructura profunda
responderia a la oposicion de lo sano y de lo moérbido ... Si las ciencias del hombre han
aparecido en el prolongamiento natural de las ciencias de la vida, no es porque ellas
estaban bioldgicamente subtensas, sino médicamente: se encuentra en su estructura de
origen una reflexion sobre el hombre enfermo y no sobre la vida en general.”2

La distincién valorativa entre lo sano y lo morbido es una estructura que se
encuentra desplazada respecto a la vida, condicionando precisamente el problema de
la vida misma y de su saber —biologia- pero también a las ciencias del hombre.

Este tema resurge en las consideraciones de Foucault relativas al poder sobre
la vida o a lo que denominara “biopoder”,” una tecnologia desplegada a partir de
dos polos entre los que se establecen relaciones: la anatomopolitica del cuerpo humano
(cuerpo maquina) y la biopolitica de la poblacion (cuerpo especie) como presentacion
en el campo politico de la biologia. Se hace posible asi la entrada de la vida en la
historia; es decir, el saber-poder como técnica politica transforma el ser del hombre,
su vida, de manera esencial; transforma su biologia.

2 Jbidem. Cursivas mias.

2 Foucault, Michel, EI nacimiento de la clinica, op.cit., p. 61.

% Op. cit. p. 62.

26 [bidem.

27 Foucault, Michel (2000), Defender la sociedad Curso en el Collége de France (1975-1976), Buenos Aires,
Fondo de Cultura Econémica, 2000, pp. 217-237.

276

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

En este contexto, las normas —en su diferencia con la ley-, se apropian de la vida
subordindndola a “mecanismos” regularizadores de la poblacién,® por un lado, y al
disciplinamiento de la vida de cada individuo, por el otro. La norma opera en la
estrategia médica de poder del sistema capitalista apropidandose del cuerpo desde el
punto de vista del individuo, como asi también de la poblacion como especie. Dicho
de otra manera, individuo y poblacién son dos aspectos del cuerpo normalizado, dos
aspectos fuertemente solidarios, pues la norma recorre el continuo del biopoder
desde el polo disciplinario —para maximizar la extraccion de fuerzas- al
regularizador. La regularizacion busca equilibrar a la poblacion en base a un
promedio, se conduce buscando constantes, una homeostasis. En otras palabras, es
un intento de equilibrar, ordenar, asegurar la poblacidn respecto a fendmenos que
son aleatorios tomados en relacion a cada individuo: la reproduccidn, la mortandad y
los nacimientos -que si bien se presentan como fendmenos aleatorios y variables en
los individuos, a nivel de la poblacién muestran curvas y tendencias sobre las que el
saber médico podra intervenir de manera regulativa.

Es cierto que estas cuestiones son revisadas por Foucault en el curso dictado
entre los afios 77 y 78, alli las normas parecen duplicarse en normas propiamente
disciplinarias y las normas especificas de la regulacion de la poblacion, estas ultimas
presentando cierto grado de “inmanencia”, por asi decirlo, o de “intromision” que
las primeras no tienen, pues “lo normal es lo primero y la norma se deduce de é1”.?
Es decir, la norma se define a partir de diversos vectores poblacionales en si mismos
normales, de manera que las desviaciones serdn secundarias respecto a lo normal.
Puede discutirse si estas realidades “inversas” de las norma rompen o no con el
esquema de un continuo entre dos polos; como sea, no diremos nada mas sobre este
problema. Ahora bien, es indudable que el tema de la experiencia debera ser tratado
igualmente a partir de un orden o una normativa espacial propia de un juego. En este
caso, a partir de la figura de la poblacidn, el hombre, principalmente como especie, es
pensado en tanto ser vivo. O para ser mas exactos, a partir de la poblacién, el hombre
como figura tedrica, indicada en hueco por la produccion, el lenguaje y la vida como
formaciones discursivas, cobra realidad, y por lo tanto realidad como ser viviente. De
esta manera, Foucault lleva adelante un desplazamiento que sitiia la emergencia de
las ciencias humanas en la realidad biopolitica. Ahora bien, si esto es asi, entonces
debemos decir que la experiencia se anuncia nuevamente como un juego de verdad,
que como todo juego tiene sus reglas o normas, experiencia de lo que somos como
seres vivos:

“...un juego incesante entre las técnicas de poder y su objeto recortd poco a poco en lo
real y como campo de la realidad la poblacién y sus fenémenos especificos. Y a partir de
la constitucion de la poblacién como correlato de las técnicas de poder pudo constatarse
la apertura de toda una serie de dominios de objetos para saberes posibles. Y a cambio,
como esos saberes recortaban sin cesar nuevos objetos, la poblacién pudo constituirse,

2 Op. cit., pp. 222-229.
2 Foucault, Michel (2006), Seguridad, territorio y poblacién. Curso en el Collége de France (1977-1978),
Buenos Aires, Fondo de Cultura Econdmica, p. 84.

277

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

prolongarse, mantenerse como correlato privilegiado de los mecanismos modernos de

poder.”30

En el juego de la verdad, con sus reglas u orden, que no es sino en lo real, se
recorta lo que somos en tanto individuos y se conforman las partes de una poblacion,
o por decirlo de otro modo, es nuestra subjetividad la que se recorta en esta
encrucijada. Es éste, entonces, el orden de la experiencia donde las ciencias humanas
tienen su parte activa.

Conclusiones

Siguiendo el desarrollo de este breve estudio, se observa que es fundamental
pensar el concepto de experiencia desde la dimensidn espacial sobre la temporal. La
inquietud por la experiencia segun El uso de los placeres nos llevd a reflotar el aporte
de EI nacimiento de la clinica, pues alli se encuentran los pilares que estructuran este
concepto. Mas alld de que la nocidn de juego y estrategia relativas al poder serdn un
tema posterior, el orden, las normas y las reglas en las que los juegos se organizan se
encuentra contemplado claramente junto al saber en el ambito de las practicas, o
mejor dicho, tomando lugar en ellas y constituyéndolas a la vez. Por otro lado, el
problema de la subjetividad se ve reflejado en la formacion histdrica del individuo
moderno a partir del saber-poder del discurso de las ciencias humanas, en el ambito
de las practicas no discursivas, ya sea tomando como eje el espacio de lo decible y lo
visible propio de la clinica, la episteme moderna, el dispositivo espacial disciplinario,
o bien el biopoder.

Y ademas hemos de atender a la direccionalidad no manifiesta que movilizan
estas normas. Para Pierre Macherey, lo que mas inquietaba a Foucault era
“comprender como la accion de las normas en la vida de los hombres determina el
tipo de sociedad a la que ellos pertenecen como sujetos”.* Haya sido o no esta
cuestion su mayor preocupacion, es importante senalar el tratamiento continuo de
esta problemadtica a lo largo de la obra del autor, pues lo normativo es parte
constituyente de nuestra relacion con la verdad, es decir, los juegos de verdad en los
que somos 0 nos hacemos lo que somos.

En el altimo periodo de la obra de Foucault, esta preocupacion lo llevara a
tratar la cuestion de la normativizacion en relacion al decir verdadero, en la relacion
a una toma de posicion respecto de las cosas, de los otros y con uno mismo. De esta
manera, cobran mayor sentido las palabras escritas por Foucault en El uso de los
placeres, la experiencia se define como “la correlacion, dentro de una cultura, entre
campos de saber, tipos de normatividad y formas de subjetividad.”

Aqui ya no interesa preguntar qué es el hombre, lo que no quiere decir que a
Foucault no le interesen nuestros problemas o lo que es problematico en y para
nosotros, seres humanos de cierto tiempo y geografia. Foucault supone la experiencia

%0 Op. cit., p. 107.
31 Macherey, Pierre (1989), “Sobre una historia natural de las normas”, en AA. VV, Michel Foucault
fildsofo, Barcelona, Gedisa, p. 170.

278

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

como “andnima” y subjetiva a la vez, pero nunca abandona su rechazo a un sujeto
originario que establece el saber y usa el poder. El juego de verdad se diferencia de la
seriedad de la busqueda del sentido, de las “significaciones previas”: no hay esencia
humana, ni racionalidad en despliegue de las ciencias fundadas filosoficamente, ni
dialéctica.

Por el contrario, la seriedad de un sentido anterior al acontecimiento de la
materialidad discursiva es el lugar primigenio de la consecuente seriedad de las
proposiciones cientificas que asi resultan fundamentadas —la tarea de husserliana de
recuperar la racionalidad de las ciencias para el porvenir de Occidente-.*> En
definitiva, el orden de la experiencia originaria se opone a la jovialidad de la
organizacidon que acaece, al acontecimiento. Relegar esta jovialidad del saber conduce a
verlo simplemente como la superficie de desciframiento del sentido que las palabras
murmuran.®

Sin embargo, en esta tela tan cuidadosamente tejida por Foucault, tan
minuciosamente elaborada, percibo al menos un punto que ha “saltado”, un punto
un poco enmaranado quizas. Y aqui ingreso a esa tension -;tension?- de fondo que tal
vez nunca se acalle -adelantada en la introduccion- entre lo historico y lo originario,
donde asoma como una especie de reflujo la antropologia filosdfica. Querria entonces
referirme, en lo que sigue, a esta cuestion que hago mia junto a la apropiacion del
pensamiento de Foucault por parte de Paul Veyne. El punto de partida es uno de los
ultimos textos de Foucault, en el que valora el pensamiento de Georges Canguilhem
—uno de sus referentes intelectuales- y la reflexion sobre la vida que este ultimo llevo
adelante:

“Que el hombre viva en un medio conceptualmente construido no prueba que se haya
apartado de la vida por algtn olvido o que un drama histérico lo haya separado de ella;
sino solamente que vive de una manera determinada... Formar conceptos es una manera
de vivir y no de matar la vida.”3*

En este texto, Foucault no adhiere explicitamente a las tesis de Canguilhem pero
pareciera estar muy proximo a hacerlo. A lo que si adhiere es a la forma
canguilhemiana de relacionar concepto y vida, asumiendo al concepto en la vida.
Pero insisto, Foucault parece encontrarse sumamente atraido por la filosofia de la
vida de Canguilhem. Si damos un paso mas, bien podria decirse que la experiencia
como acontecimiento histdrico es una forma de vivir propia de los hombres, es la
“arquitectura” mutante -donde hace eclosion el espacio- de la vida humana. Paul
Veyne tiene menos reparos al leer este texto y cita otra parte del mismo: “la vida ha
llegado con el hombre a un ser vivo que no se encuentra nunca del todo en su lugar,
a un ser vivo abocado a errar y a engariarse”; sobre estas palabras, sostiene que si bien
Foucault es “poco mistico y no le gusta hablar del ser humano en general”, desde el
engafio y la errancia como constantes humanas ha hecho suya una “curiosa tesis de

32 Loc. cit.

33 Loc. cit.

3 Foucault, Michel (2007), “La vida la experiencia, la ciencia”, en Giorgi, Gabriel y Rodriguez, Fermin
(comps.), Ensayos sobre biopolitica. Excesos de vida, Buenos Aires, Paidds, p. 55.

279

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segin Foucault y su impacto en la Antropologia filosdfica | Luis Gabriel Capelari .

‘antropologia filosofica™.* Por mi parte, no seria tan concluyente. Diria mas bien que
Foucault bordea “peligrosamente” una posicion de este tipo —como la atraccion que
genera el precipicio-. Porque siempre sostuvo la tesis de una relacion histdrica entre
el saber —la discursividad donde opera el concepto- y el poder donde la vida se
volvid problemadtica para la Modernidad, relacién profunda que ha permitido la
existencia de ciencias como la biologia, pero también de las denominadas mas
ampliamente “humanas”. Abertura historica que, tal como vengo sosteniendo, es
“anonima”, sin sujeto fundador. Pero su escrito sobre Canguilhem nos conduce a una
ponderacion de la vida sin las historicas variaciones epistémicas —aunque se mantiene
la ausencia de un sujeto y sus vivencias-. Algo asi como la indicacidon de una especie
de substancia y sus accidentes histdoricos. Es realmente llamativo, pues Foucault
siempre se mostro esquivo a este tipo de conclusiones.

Finalizo con una extrafa asociacion. Traigo a este juego a Michel Henry —un
tilésofo que escribid en las antipodas de Foucault-, a quien le resultaba inquietante
constatar que en el saber cientifico la vida se encuentre inevitablemente presupuesta,
mientras que para la filosofia ha sido imposible pensar la vida debido a que este
saber ha supuesto —desde Platon, al menos, hasta Heidegger- que el ser sea
exterioridad. Esto significa que la ontologia no ha sido otra cosa que el intento de
hacer presente la vida para un sujeto de conocimiento mediante diversas
contorsiones conceptuales, buscando atraparla de manera infructuosa, pues intento
exteriorizar lo que es esencialmente interioridad.’® Foucault quizas hubiera estado de
acuerdo con Henry en que los esfuerzos no han dado frutos; si bien desde otra
perspectiva filosdfica, el primero admitié que la vida no se comporta como objeto
dispuesto a la conceptualizacion cientifica y filosofica, sino que se encuentra indicada
como en una vertical donde nos abismamos a la hora de definirla y rodearla. Por
ejemplo, en un debate con Noam Chomsky, cuando sostuvo que el concepto de vida
en la biologia no es en realidad un concepto cientifico, sino un “indicador
epistemolodgico” que permite a dicha ciencia delimitarse.?”

De alli que el texto donde Foucault evoca a Canguilhem sea tan particular.
(Podria verse este curioso acercamiento filosofico a la antropologia como una
concesion?, ;como si Foucault hubiera bajado la guardia por un momento?... Mas
alld de las posibles respuestas a estas preguntas, lo que me interesa es dejar
planteada esta tension como propia, como una inquietud personal.

Bibliografia

AA.VV. (1989), Michel Foucault filésofo, Barcelona, Gedisa.
Chomsky, Noam/Foucault, Michel (2006), La naturaleza humana: justicia versus poder,
Buenos Aires, Katz.

% Veyne, Paul (2014), Foucault. Pensamiento y vida, Buenos Aires, Paidds, p. 82.

3 Henry, Michel (2006), Fenomenologia de la vida, Buenos Aires, Prometeo, pp. 19-20.

37 CHOMSKY, Noam/FOUCAULT, Michel (2006), La naturaleza humana: justicia versus poder, Buenos
Aires, Katz, p. 14.

280

Marzo
2017



REVISTA DE FILOSOFIA

Consideraciones sobre la experiencia segiin Foucault y su impacto en la Antropologia filosofica | Luis Gabriel Capelari .

Deleuze, Gilles (1987), Foucault, Barcelona, Paidos.
Foucault, Michel (1991), La arqueologia del saber, México D. F., Siglo XXI.

Foucault, Michel (1992), El orden del discurso. Buenos Aires, Tusquets Editores.

Foucault, Michel (1998), Las palabras y las cosas: una arqueologia de las ciencias
humanas. México D. E., Siglo XXIL.

Foucault, Michel (1998), Vigilar y castigar: nacimiento de la prision. México D. E.:

Siglo XXI.
Foucault, Michel (2000), Defender la sociedad Curso en el College de France (1975-
1976), Buenos Aires, Fondo de Cultura Econdmica.
Foucault, Michel (2003), El nacimiento de la clinica, Buenos Aires, Siglo XXIL.
Foucault, Michel (2006), Seguridad, territorio y poblacion. Curso en el Collége de
France (1977-1978). Buenos Aires, Fondo de Cultura Economica.
Foucault, Michel (2008), Historia de la sexualidad 2, Buenos Aires, Siglo XXI.
Giorgi, Gabriel y Rodriguez, Fermin (comps.) (2007), Ensayos sobre biopolitica.
Excesos de vida, Buenos Aires, Paidos.
Henry, Michel (2010), Fenomenologia de la vida, Buenos Aires, Prometeo.
Veyne, Paul (2014), Foucault. Pensamiento y vida, Buenos Aires, Paidos.

281

Marzo
2017





