
269 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y 
su impacto en la Antropología filosófica. 
Lic. Luis Gabriel Capelari. Universidad Católica de Santa Fe-Universidad 
Nacional del Litoral 
 
 

 
Introducción  
 

Habitualmente, la Antropología filosófica aborda la necesaria articulación 
hermenéutica entre ciencias humanas y filosofía, teniendo como motivo de sus 
interrogantes al hombre como problema. La historia, la sociología, la psicología, 
intentan entonces responder a la pregunta “cómo es el hombre” atendiendo a su 
dimensión empírica; por otro lado, la filosofía se sostiene en la pregunta ontológica 
“qué es el hombre”, entendiendo que es necesario explicitar y delimitar una 
estructura ideal y esencial de lo humano que se encuentra siempre implícita y es 
fundante de los saberes científicos, que éstos suponen. Pero simultáneamente, la 
filosofía necesita de los aportes científicos para realizar esta tarea develadora; de allí 
la necesidad de una hermenéutica que articule ambos polos. Esta tarea es abierta y si 
bien se avanza en ella, nunca finaliza.1  

Se entiende, entonces, el sentido de la advertencia de perspectivas teóricas 
como la de Martin Buber: el hombre, de ser un tema más para el saber de occidente, 
se ha vuelto problema. En efecto, desde finales del siglo XVIII, cuando Kant lanza la 
famosa pregunta “¿Qué es el hombre?” (Was ist der Mensch?), el sentido del 
interrogante muta en su propósito, ya no es un tema más a investigar entre otros 
tópicos que proliferan en la filosofía, pues se convierte en la pregunta filosófica.  

Extraña creatura el humano, es sujeto y objeto al mismo tiempo: sujeto 
trascendental que –en tanto trascendental- es capaz de conocerse a sí mismo como 
objeto -empíricamente-. Esto acarrea, sin duda, diferentes modos de acercamiento a 
ese “conocernos”, que no podrían manifestarse sino en una tensión constante y 
mutua: porque somos interioridad y subjetividad simultáneamente, y porque somos 
un sujeto siempre inasible para la objetivación científica que se legitima en la 
exterioridad humana pretendida por la historia, la psicología, sociología, etc. Esta 
tensión es propia de la antropología personalista por ejemplo, que defiende la 
dignidad humana a partir de su intimidad o interioridad.2 
																																																								
1 v. Beorlegui, Carlos (1995),  Lecturas de Antropología Filosófica, Bilbao, Desclee de Brouver.  
2 La literatura es muy amplia, me permito citar algunos textos representativos desde la década del 60 
en adelante: Jolif,  J. (1969), Comprender al hombre, Salamanca, Sígueme; Gevaert, Joseph (1981), El 
problema del hombre, Salamanca, Sígueme; Haeffner, G. (1986), Antropología filosófica, Barcelona, Herder. 
Entre los más recientes encontramos, entre otros: Vicente Arregui, J.- Choza, J. (1995), Filosofía del 
hombre, Madrid, Rialp; Casas, Gustavo (2008), Antropología filosófica. Córdoba, EDUCC.  
 
 
 



270 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

      Ahora bien, pareciera como si este campo de encuentros y desencuentros del 
saber realmente funcionase sin presentar fisuras. Varios autores, en cambio, desde 
otras perspectivas se han ocupado de descentrar, de dislocar, este espacio articulado 
aparentemente obvio y evidente. El trabajo intelectual de Michel Foucault es uno de 
ellos. Se trata de un trabajo profundamente inquietante, que propone considerar la 
construcción de este campo filosófico como un acontecimiento histórico extraño, 
singular en el devenir de Occidente. De esta manera, se lo desplaza del lugar central, 
fundamental y naturalizado del que había gozado hasta ahora. En definitiva, 
Foucault, junto a otros, provoca la disolución del recurso al fundamento. En efecto, en 
Las palabras  y las cosas (1966) Foucault concluye que la antropología filosófica sería 
una suerte de campo de saber que emerge de un nudo epistémico-cultural apoyado 
en el interrogante antropológico kantiano y en el nacimiento de las nuevas ciencias 
de la vida (biología), el trabajo (economía) y el lenguaje (filología), consolidadas 
como campos de producción de conocimiento desde finales del siglo XVIII y 
principios del siglo XIX. Las ciencias humanas emergen así en el medio de este 
abigarrado nudo epistémico: es preciso estudiar al hombre, la gran deuda que deja 
este reparto de campos epistémicos estancos. Esta configuración histórica es definida 
por Foucault como una experiencia (expérience), pero no la asimila a una vivencia del 
sujeto; se trata, en cambio, de una experiencia que deviene llave importante para 
acceder a la crítica foucaultiana de la antropología filosófica.  

En las páginas siguientes intentaré un acercamiento al concepto de experiencia 
a través de algunos textos del filósofo francés, textos que indagan sobre las 
cuestiones relacionadas a la emergencia histórica de cierta identidad nuestra que nos 
asimila a la figura de individuos occidentales. Foucault lleva a cabo esta tarea 
escudriñando los basamentos del saber normativo en el que se sostuvieron las 
ciencias humanas. Se trata -nos enseña- de un saber o discurso que produce efectos de 
veridicción a manera de “juegos de verdad”. En otras palabras, para hablar de 
experiencia debe suponerse un juego que ha definido normas productoras de saber 
del sujeto, consolidando identidades humanas que en realidad son históricas.  Ahora 
bien, mi intención no es limitarme a esta tarea, sino llegar a percibir el sentido de una 
tensión de fondo que tal vez nunca se acalle –más allá o más acá de Foucault-: tensión 
entre lo histórico y lo fundante, o entre los efectos de la propuesta foucaultiana y los 
planteos clásicos de la antropología filosófica,3 o entre lo que denominaré una 
“experiencia anónima” y una experiencia como vivencia del clamor de lo eterno en  
el hombre. De allí que, en las conclusiones, me orientaré hacia esta zona de frontera, 
que como toda frontera resulta difícil de habitar. 

 
1. La espacialidad de una “experiencia anónima”.  

 
Hacia el final de su vida, en Historia de la sexualidad II. El uso de los placeres, 

Foucault lanza una mirada retrospectiva sobre el conjunto de su obra, reconociendo 

																																																																																																																																																																													
 
 
3 v. nota 2 



271 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

que todo su trabajo ha estado atravesado por el interrogante sobre la constitución de 
los sujetos, de “su ser propio”, a partir de determinados “juegos de verdad”: 
 

          “Una historia que no sería aquella de lo que puede haber de cierto en los 
conocimientos, sino un análisis de los ‘juegos de verdad’, de los juegos de falso y verdadero a 
través de los cuales el ser se constituye históricamente como experiencia, es decir, como una 
realidad que puede y debe pensarse a sí misma. ¿A través de qué juegos de verdad se permite 
al hombre pensar su ser propio cuando se percibe como loco, cuando se contempla como 
enfermo, cuando se reflexiona como ser vivo, como ser hablante y como ser que trabaja, 
cuando se juzga y se castiga en calidad de criminal? ¿A través de qué juegos de verdad el 
ser humano se ha reconocido como hombre de deseo?”4  
 

      Desde esta experiencia de lo que somos gracias a esos históricos juegos de verdad, 
se impone la tarea de delimitar qué implica este nosotros histórico. A su vez, este 
modo de interrogarnos se desmarca de la interrogación estrictamente antropológica: a 
Foucault no le interesa preguntar qué es el hombre, lo que no quiere decir que no le 
interesen nuestros problemas o lo que hace problema en nosotros. Par clarificar esta 
cuestión, estimo que hay que comprender mejor qué entiende Foucault por 
experiencia y que implicaciones tiene.  
      Esta definición tiene un recorrido propio dentro de la historia de escritura de 
este autor. El uso de los placeres (1984) la define como “la correlación, dentro de una 
cultura, entre campos de saber, tipos de normatividad y formas de subjetividad.”5 En 
El nacimiento de la clínica (1963), por ejemplo, Foucault recurre a una idea de 
experiencia que se aparta de la que esgrime tradicionalmente la fenomenología –
preocupada por las vivencias de la conciencia-. En relación a la mirada médica que se 
aplica sobre el objeto de saber, es decir, sobre la enfermedad, el concepto de 
experiencia clínica nunca supone en primer lugar la experiencia de la conciencia que 
reconoce la verdad del cuerpo enfermo de un ser vivo. A diferencia de una 
concepción epistemológica apoyada en un supuesto progreso de la ciencia en clave 
positivista –que dejaría atrás las tinieblas, arrojando luz sobre la verdad del objeto 
para un sujeto liberado-, la experiencia clínica se sostiene en la espacialización 
relacional –en términos de estructura- de localizaciones concretas que han acontecido 
de manera histórica en el marco de prácticas institucionales. En efecto, el médico 
como sujeto que observa se encuentra (se constituye) en el espacio de las prácticas 
médicas institucionalmente reguladas que habilitan todo un decir verdadero y un ver 
determinado; de manera que existen entidades posibles de ser dichas y observadas, 
mientras que otras permanecen bajo las sombras en un estatuto de irrealidad. De allí 
la presencia de otro elemento que participa de esta relación espacial: el objeto, que no 
se presenta como una entidad dispuesta eternamente a la espera de su 
descubrimiento por un sujeto libre de prejuicios, pues, en cambio, viene determinado 
por el marco de relaciones prácticas. En definitiva, es a este entramado complejo al 
que Foucault se refiere como experiencia. De esta manera, pretender comprenderla 
																																																								
4 Foucault, Michel (2008), Historia de la sexualidad 2, Buenos Aires, Siglo XXI, pp. 12-13. Cursivas mías. 
5 Op. Cit. p. 10. Por otro lado, aquí urge aclarar los límites del presente trabajo, pues no me abocaré a la 
estilización del sujeto como tarea formadora de uno mismo, según el trabajo de Foucault en sus 
últimos años. 



272 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

como el conocimiento de una conciencia medica resulta secundario, porque bajo sus 
pies, habilitado ahora por este trabajo de socavamiento, se encuentra un suelo ya 
excavado por esta curiosa figura del filósofo-arqueólogo. Caracterizado como 
“experiencia fundamental” -y también como “experiencia clínica”-, este suelo remite 
a una mutación o discontinuidad histórica acaecida hacia finales del siglo XVIII -a la 
que ya referimos al mencionar el reparto de la episteme moderna- sostenido en una 
reorganización espacial de lo visible y de lo decible, reforzando un nudo de 
coherencia entre las palabras y las cosas:  
 

          “Pero esta evidente división, ¿qué experiencia fundamental puede instaurarla más acá 
de nuestras convicciones, allá donde éstas nacen y se justifican? ¿Quién puede 
asegurarnos que un médico del siglo XVIII no veía lo que veía, pero que han bastado 
algunas decenas de años para que las figuras fantásticas se disipen y el espacio liberado 
deje venir hasta los ojos el corte franco de las cosas? 
     No ha habido ‘psicoanálisis’ del conocimiento médico ni ruptura más o menos 
espontánea de los cercos imaginarios; la medicina ‘positiva no es la que ha hecho una 
elección ‘del objeto’ dirigida al fin sobre la objetividad misma. Todos los dominios de un 
espacio quimérico por el cual se comunican médicos y enfermos, psicólogos y prácticos 
[…] no han desaparecido; han sido desplazados más bien, y como encerrados en la 
singularidad del enfermo […] La imágenes del dolor no son conjuradas en beneficio de 
un conocimiento neutralizado, han sido distribuidas de nuevo en el espacio donde se 
cruzan los cuerpos y las miradas. Ha cambiado la configuración sorda en la que se apoya 
el lenguaje, la relación de situación y de postura, entre el que habla y aquello de lo cual se 
habla.”6  
 

          Puede decirse que las líneas principales de nuestro concepto ya están dibujadas 
con claridad, en esta apertura hacia la arqueología contrapuesta a una fenomenología 
que, en términos de la “mirada médica”, no ha sabido sino quedarse en la superficie 
de una supuesta relación original entre el médico y el individuo portador de 
determinada patología.7 En realidad, la mutación de la organización espacial del 
lenguaje de la experiencia instaura la posibilidad de un recorrido por los cuerpos 
que, sin dejar de postular la generalidad del conocimiento médico, se encuentra 
asegurado en la individuación de los síntomas y en el desarrollo de la patología en 
una corporeidad que aparece, a los ojos del saber médico, por lo menos, densa. En 
otras palabras, la clínica no puede verse sino como un acontecimiento histórico a 
partir de una nueva configuración de la relación entre lo visible y lo decible, novedad 
que se muestra en la entrada en la escena epistemológica del individuo, a la vez, 
sujeto de conocimiento.8  
     Volviendo al planteo epistemológico, la aparición del individuo desde la 
pareja sujeto-objeto nos permite realizar el pasaje hacia una consideración 
esencialmente idéntica de la experiencia, aunque arqueológicamente desplazada 
hacia un suelo más amplio. El momento histórico clave es el mismo: la mutación de 
la episteme clásica a la moderna hacia finales del siglo XVIII, y la palabra “episteme” 

																																																								
6 Foucault, Michel (2003). El nacimiento de la clínica, Buenos Aires, Siglo XXI, pp. 2-3. Cursivas mías. 
7 Op. Cit. pp. 8-9. 
8 Op. cit. p. 8. 



273 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

indica precisamente -siempre en términos de un espacio de relaciones discursivas 
escandidas por el arqueólogo- el “lugar” de la experiencia. Otra vez, la misma no 
resulta asimilable a las vivencias de un sujeto de conocimiento, sino a un orden que 
anuda palabras y cosas bajo modalidades diferentes según la época que se enfoque,  
posibilitando determinadas ciencias, teorías y filosofías, y no otras. No me detendré 
en la complejidad de la episteme ni en las discusiones filosóficas que suscitó, pero sí 
me interesa señalar que, en mi opinión, Foucault iguala una experiencia de carácter 
anónimo a una experiencia cultural.9  
     Desde esta perspectiva arqueológica, el tratamiento de la espacialidad de la 
experiencia médica se subsume en el suelo mayor de la espacialidad de la 
experiencia de la episteme –o de la episteme como experiencia-. Y a la vez, si la 
emergencia del individuo se asociaba con la primera de ellas, dicho indicador de la 
mutación del saber lo toma ahora la figura del hombre para la episteme moderna. 
Ahora bien, el énfasis en la mirada desparece.  
      Por otro lado, tanto desde la experiencia clínica que “produce” al individuo –
donde se evidencia un motivo luego retomado en el análisis del poder que “produce 
realidad”, en detrimento de la hipótesis represiva- como desde la aparición en escena 
del hombre, a partir del orden específico de la episteme moderna –que será 
reasumida por Foucault en la temática biopolítica-, resulta importante señalar la 
persistencia de inquietudes, más allá de sus modos concretos en que son 
experimentadas o pensadas. Así queda manifiesto, explícitamente, para el caso del 
individuo enfermo, en tanto “reorganización de este espacio manifiesto y secreto que 
se abrió cuando una mirada milenaria se detuvo en el sufrimiento de los hombres”.10 
Tanto de esta manera, como desde su transformación en los modos de ser del orden 
o episteme, hay “algo” que permanece pero que –simultáneamente- sólo se nos ofrece 
en sus variaciones espaciales: la locura, la enfermedad, el crimen, el ser vivo, el 
hombre... 
      Podría decirse que la experiencia en la que Foucault finalmente piensa, se aleja 
de la subjetividad trascendental como vía de síntesis. Por el contrario, a través del 
énfasis en el espacio antes que en el tiempo –este último, habitualmente preferido por 
los filósofos- se asiste al despliegue de un ordenamiento basado en reglas o normas, 
propio de las prácticas con su inherente materialidad, anónimo e inconsciente; es 
decir, todo un ámbito que, en mi opinión, pareciera escapar a la dimensión de la 
“experiencia vivida”.11 Cabe mencionar –aunque no entraremos en tema-, que este 
argumento también permite a Foucault realizar una autocrítica a una idea de 
experiencia originaria de la locura –tal como circula en el primer Prefacio de Historia 
de la locura en la época clásica- experiencia que no podría desafectarse de un orden del 
saber. No habría, desde esta mirada, algo así como una vivencia imposible “antes de 
toda geometría”.12 

																																																								
9 v. Foucault, Michel (1998). Las palabras y las cosas: una arqueología de las ciencias humanas, México D. F., 
Siglo XXI, p. 6.  
10 Foucault, Michel. El nacimiento de la clínica, op. cit. p. 5. 
11 Foucault, Michel (1991), La arqueología del saber, México D. F., Siglo XXI, pp. 23-24. 
12 Op. cit. p. 322 



274 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

Por otro lado, en relación a su distanciamiento de la epistemología histórica de 
Gastón Bachelard y Georges Canguilhem, Foucault toma del trabajo de estos 
filósofos la apertura al reconocimiento de una experiencia de carácter espacial; 
literalmente: el aislamiento de una “región de experiencia” donde es posible observar 
un umbral de cientificidad, en la que la norma para “juzgar” o “sancionar” –como 
diría Bachelard- es la odisea de la verdad ganando terreno sobre el error.13 A 
diferencia de este tipo de historia, la arqueología, si bien asentada en una 
determinada zona de experiencia, desactiva todo juicio sobre la verdad, observando 
una regularidad espacial, un orden, sus normas inherentes, pero sin emitir juicio 
sobre la legitimidad científica desde el presente de la ciencia. Pero siempre se trata de 
una geografía de la experiencia14 o de una experiencia como geografía.  
    
2. Los juegos de verdad y el poder.  

 
Foucault trabaja desde la tríada práctica discursiva-saber-ciencia, desplazándose  

de la normativa epistemológica que se atiene, en cambio, a delegar al movimiento 
promisorio  del “progreso del conocimiento” todo ajuste de saber, que se resume en 
la tríada conciencia-conocimiento-ciencia.15 Al partir de las prácticas discursivas, la idea 
de verdad pierde su seriedad y, atravesada por la jovialidad nietzscheana, se ofrece 
como juego. Y como sabemos, todo juego tiene sus reglas o normas –y también un 
orden-. Además, si bien las regulaciones podrían ser consideradas coercitivas, la 
percepción foucaultiana del carácter productivo o práctico del saber tiende a 
reconocer el carácter positivo del juego, generador de estrategias constitutivas de 
nuestra realidad –y de un nosotros-. Pero hay algo más, porque si el arqueólogo no ha 
detectado suficientemente la presencia de relaciones de poder en los juegos de saber, 
el genealogista, en cambio, es capaz de reconocerlas haciendo un seguimiento del 
entramado de sus  estrategias. Eso sí, una vez más, es preciso no perder de vista la 
espacialidad en la que estos juegos y estrategias se despliegan. 
      El juego, así, habilita una dimensión que se diferencia de la seriedad de la 
búsqueda del sentido, de las “significaciones previas” de la experiencia de un sujeto 
originario, o  incluso anteriores al cogito -como nos recuerda Foucault en su lección 
inaugural de 1970, cuando la genealogía y la consiguiente preocupación por el poder 
comenzaban a delinear su horizonte de trabajo-.16 En otras palabras, la denuncia del 
recurso filosófico a una experiencia “sin geometría”, es decir, sin organización jovial 
en el espacio -y cuya preocupación principal es el tiempo-, se muestra como una “vía 
negativa” para delimitar la noción de experiencia que continúa transitando la filosofía 
de Foucault. En efecto, la “seriedad” pretendida por la objetivación de un sentido 
anterior al acontecimiento de la materialidad discursiva –acontecimiento ya presente 
en los trabajos anteriores de Foucault mediante el reconocimiento de las prácticas no 
discursivas- es el lugar primigenio de la consecuente seriedad de las proposiciones 
científicas que así resultan fundamentadas –en implícita alusión a la tarea 
																																																								
13 Op. cit. pp. 320-321. 
14 Op. cit. p. 321. 
15 Op. cit. p. 307. 
16 Foucault, Michel (1992). El orden del discurso, Buenos Aires, Tusquets Editores, p. 40. 



275 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

husserleana de recuperar la racionalidad de las ciencias para el porvenir de 
Occidente-.17  

En definitiva, el orden de la experiencia originaria es desplazado por la 
jovialidad de la organización del acontecimiento, donde se constituye una experiencia 
que por lo tanto es histórica, para lo cual es necesario no censurar la materialidad del 
saber –espacio donde anida el poder-. En otras palabras, relegar esta materialidad 
acontecimental del discurso a un discurso unificador conduciría a verlo simplemente 
como una superficie, esperando tan sólo el desciframiento de sentido que “las cosas 
murmuran” en la transparencia de las palabras;18 y esto de ningún modo es jugar, al 
menos jugar “creando”... La historia de la filosofía nos recuerda que quienes sabían 
jugar eran los sofistas, pues no eludieron la materialidad del discurso, oponiéndose a 
la seriedad de la voluntad de verdad y de saber, voluntad centrada en el platonismo 
que, sin embargo, monopolizará el destino filosófico de Occidente.19   
      Ahora bien, a través del espesor material del discurso, Foucault se instala en la 
espacialidad de la experiencia sin evadirse de la realidad del poder, a partir de su 
insistencia renovada en dar cuenta de la dinámica presente de las prácticas sociales.20 
En efecto, constituyendo las prácticas penales, la voluntad de verdad ha promovido 
correlativamente diversos saberes  -psicológicos, sociológicos, médicos, etc.- que, en 
un nivel diferente al proposicional, “produce” objetos y sujetos. 21  Entonces se 
comprende la reapertura del problema del individuo, asociado al surgimiento del 
hombre como figura teórica y a las ciencias humanas que lo enfocan. En otras 
palabras, la experiencia de esta “realidad” se redefine e intensifica en su densidad 
ontológica a partir del poder disciplinario, cuyas normas no son sólo epistemológicas 
sino también sociales, es decir, productoras de identidades: 
 

      “El individuo es sin duda el átomo ficticio de una representación ‘ideológica’ de la 
sociedad; pero es también una realidad fabricada por esa tecnología específica de poder 
que se llama la ‘disciplina’. Hay que cesar de describir siempre los efectos de poder  en 
términos negativos: ‘excluye’, ‘reprime’, ‘rechaza’, ‘censura’, ‘abstrae’, ‘disimula’, ‘oculta’. 
De hecho, el poder produce: produce realidad; produce ámbitos de objetos y rituales de 
verdad. El individuo y el conocimiento que de él se pueden obtener corresponden a esta 
producción.”22 
 

      En el caso del dispositivo de poder disciplinario, el examen como forma 
histórica del saber incluye en su seno tanto a la norma, que sanciona binariamente lo 
normal y lo anormal o patológico en torno a la vida (social) de los hombres, como así 
también a la vigilancia que individualiza para interrogar la verdad de cada hombre, 
su identidad en las profundidades de su alma o psiquis –aunque, irónicamente, para 

																																																								
17 Loc. cit. 
18 Loc. cit. 
19 Op.cit., pp. 16 y 39. 
20 Resulta importante señalar la atención que Deleuze le presta al análisis espacial realizado por 
Foucault-arqueólogo, énfasis en la espacialidad que continúa en la figura del “cartógrafo” 
genealogista. v. Deleuze, Gilles (1987), Foucault, Barcelona, Paidós, pp. 31-ss. 
21 Foucault, Michel, El orden del discurso, op.cit., pp. 18-19. 
22 Foucault, Michel (1998), Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión, México D. F., Siglo XXI, p. 198.  



276 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

ello sea necesario codificar conductas corporales-. Podría decirse que es así como se 
torna efectiva la “forma de la experiencia”, experiencia entendida siempre desde la 
óptica de la espacialidad –y cuyo modelo es el panóptico-: “[en el  examen] vienen a 
unirse la ceremonia del poder y la forma de la experiencia, el despliegue de la fuerza y 
el establecimiento de la verdad.”23  
      Ya en El nacimiento de la clínica, Foucault había advertido que las normas se 
integran a un proyecto medicalizador de la sociedad que cobra forma en Europa 
durante el siglo XIX, donde se enlazan “dos grandes mitos”: el deseo de una 
medicina investida con poderes políticos para generalizarse en el cuerpo social y, el 
otro, una sociedad saludable y sin sufrimientos. En este contexto, la medicina se 
reconfigura socialmente asumiendo una “postura normativa”, pues sus técnicas 
suponen “un conocimiento del hombre saludable, es decir, a la vez una experiencia del 
hombre no enfermo, y una definición del hombre modelo.”24 En consecuencia, en el 
umbral de la clínica, Foucault desentierra una valoración alrededor de lo normal que 
condiciona toda la práctica médica y la ciencia fisiológica que allí anida, lo que define 
como una “estructura profunda” de “lo sano y lo mórbido” o de “lo normal y lo 
patológico”.25  Pero además, esta estructura impacta sobre la temática de la vida y el 
saber que la toma como objeto –la biología-, como así también sobre las ciencias 
humanas:  
 

     “… el prestigio de las ciencias de la vida en el siglo XIX, el papel de modelo que éstas 
han tenido, sobre todo en las ciencias del hombre, no está vinculado primitivamente al 
carácter comprensivo y transferible de los conceptos biológicos, sino más bien al hecho de 
que estos conceptos estaban dispuestos en un espacio cuya estructura profunda 
respondería a la oposición de lo sano y de lo mórbido … Si las ciencias del hombre han 
aparecido en el prolongamiento natural  de las ciencias de la vida, no es porque ellas 
estaban biológicamente subtensas, sino médicamente: se encuentra en su estructura de 
origen una reflexión sobre el hombre enfermo y no sobre la vida en general.”26   

 
      La distinción valorativa entre lo sano y lo mórbido es una estructura que se 
encuentra desplazada respecto a la vida, condicionando precisamente el problema de 
la vida misma y de su saber –biología- pero también a las ciencias del hombre. 
      Este tema resurge en las consideraciones de Foucault relativas al poder sobre 
la vida o a lo que denominará “biopoder”,27 una tecnología desplegada a partir de 
dos polos entre los que se establecen relaciones: la anatomopolítica del cuerpo humano 
(cuerpo máquina) y la biopolítica de la población (cuerpo especie) como presentación 
en el campo político de la biología. Se hace posible así la entrada de la vida en la 
historia; es decir, el saber-poder como técnica política transforma el ser del hombre, 
su vida, de manera esencial; transforma su biología.  

																																																								
23 Ibidem. Cursivas mías. 
24 Foucault, Michel, El nacimiento de la clínica, op.cit.,  p. 61. 
25 Op. cit. p. 62. 
26 Ibidem. 
27 Foucault, Michel (2000), Defender la sociedad Curso en el Collège de France (1975-1976), Buenos Aires, 
Fondo de Cultura Económica, 2000, pp. 217-237. 



277 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

      En este contexto, las normas –en su diferencia con la ley-, se apropian de la vida 
subordinándola a “mecanismos” regularizadores de la población,28 por un lado, y al 
disciplinamiento de la vida de cada individuo, por el otro. La norma opera en la 
estrategia médica de poder del sistema capitalista apropiándose del cuerpo desde el 
punto de vista del individuo, como así también de la población como especie. Dicho 
de otra manera, individuo y población son dos aspectos del cuerpo normalizado, dos 
aspectos fuertemente solidarios, pues la norma recorre el continuo del biopoder 
desde el polo disciplinario –para maximizar la extracción de fuerzas- al 
regularizador. La regularización busca equilibrar a la población en base a un 
promedio, se conduce buscando constantes, una homeostasis. En otras palabras, es 
un intento de equilibrar, ordenar, asegurar la población respecto a fenómenos que 
son aleatorios tomados en relación a cada individuo: la reproducción, la mortandad y 
los nacimientos  -que si bien se presentan como fenómenos aleatorios y variables en 
los individuos, a nivel de la población muestran curvas y tendencias sobre las que el 
saber médico podrá intervenir de manera regulativa. 
      Es cierto que estas cuestiones son revisadas por Foucault en el curso dictado 
entre los años 77 y 78, allí las normas parecen duplicarse en normas propiamente 
disciplinarias y las normas específicas de la regulación de la población, estas últimas 
presentando cierto grado de “inmanencia”, por así decirlo, o de “intromisión” que 
las primeras no tienen, pues “lo normal es lo primero y la norma se deduce de él”.29 
Es decir, la norma se define a partir de diversos vectores poblacionales en sí mismos 
normales, de manera que las desviaciones serán secundarias respecto a lo normal. 
Puede discutirse si estas realidades “inversas” de las norma rompen o no con el 
esquema de un continuo entre dos polos; como sea, no diremos nada más sobre este 
problema. Ahora bien, es indudable que el tema de la experiencia deberá ser tratado 
igualmente a partir de un orden o una normativa espacial propia de un juego. En este 
caso, a partir de la figura de la población, el hombre, principalmente como especie, es 
pensado en tanto ser vivo. O para ser más exactos, a partir de la población, el hombre 
como figura teórica, indicada en hueco por la producción, el lenguaje y la vida como 
formaciones discursivas, cobra realidad, y por lo tanto realidad como ser viviente. De 
esta manera, Foucault lleva adelante un desplazamiento que sitúa la emergencia de 
las ciencias humanas en la realidad biopolítica. Ahora bien, si esto es así, entonces 
debemos decir que la experiencia se anuncia nuevamente como un juego de verdad, 
que como todo juego tiene sus reglas o normas, experiencia de lo que somos como 
seres vivos: 
 

“…un juego incesante entre las técnicas de poder y su objeto recortó poco a poco en lo 
real y como campo de la realidad la población y sus fenómenos específicos. Y a partir de 
la constitución de la población como correlato de las técnicas de poder pudo constatarse 
la apertura de toda una serie de dominios de objetos para saberes posibles. Y a cambio, 
como esos saberes recortaban sin cesar nuevos objetos, la población pudo constituirse, 

																																																								
28 Op. cit., pp. 222-229. 
29 Foucault, Michel (2006), Seguridad, territorio y población. Curso en el Collège de France (1977-1978), 
Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, p. 84. 
 



278 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

prolongarse, mantenerse como correlato privilegiado  de los mecanismos modernos de 
poder.”30  
 

      En el juego de la verdad, con sus reglas u orden, que no es sino en lo real, se 
recorta lo que somos en tanto individuos y se conforman las partes de una población, 
o por decirlo de otro modo, es nuestra subjetividad la que se recorta en esta 
encrucijada. Es éste, entonces, el orden de la experiencia donde las ciencias humanas 
tienen su parte activa. 
 
Conclusiones 
 
      Siguiendo el desarrollo de este breve estudio, se observa que es fundamental 
pensar el concepto de experiencia desde la dimensión espacial sobre la temporal. La 
inquietud por la experiencia según El uso de los placeres nos llevó a reflotar el aporte 
de El nacimiento de la clínica, pues allí se encuentran los pilares que estructuran este 
concepto. Más allá de que la noción de juego y estrategia relativas al poder serán un 
tema posterior, el orden, las normas y las reglas en las que los juegos se organizan se 
encuentra contemplado claramente junto al saber en el ámbito de las prácticas, o 
mejor dicho, tomando lugar en ellas y constituyéndolas a la vez. Por otro lado, el 
problema de la subjetividad  se ve reflejado en la formación histórica del individuo 
moderno a partir del saber-poder del discurso de las ciencias humanas, en el ámbito 
de las prácticas no discursivas, ya sea tomando como eje el espacio de lo decible y lo 
visible propio de la clínica, la episteme moderna, el dispositivo espacial disciplinario, 
o bien el biopoder.    
      Y además hemos de atender a la direccionalidad no manifiesta que movilizan 
estas normas. Para Pierre Macherey, lo que más inquietaba a Foucault era 
“comprender cómo la acción de las normas en la vida de los hombres determina el 
tipo de sociedad a la que ellos pertenecen como sujetos”.31 Haya sido o no esta 
cuestión su mayor preocupación, es importante señalar el tratamiento continuo de 
esta problemática a lo largo de la obra del autor, pues lo normativo es parte 
constituyente de nuestra relación con la verdad, es decir, los juegos de verdad en los 
que somos o nos hacemos lo que somos.  
      En el último período de la obra de Foucault, esta preocupación lo llevará a 
tratar la cuestión de la normativización en relación al decir verdadero, en la relación 
a una toma de posición respecto de las cosas, de los otros y con uno mismo. De esta 
manera, cobran mayor sentido las palabras escritas por Foucault en El uso de los 
placeres, la experiencia se define como “la correlación, dentro de una cultura, entre 
campos de saber, tipos de normatividad y formas de subjetividad.”  

Aquí ya no interesa preguntar qué es el hombre, lo que no quiere decir que a 
Foucault no le interesen nuestros problemas o lo que es problemático en y para 
nosotros, seres humanos de cierto tiempo y geografía. Foucault supone la experiencia 

																																																								
30 Op. cit., p. 107. 
31 Macherey, Pierre (1989), “Sobre una historia natural de las normas”, en AA. VV, Michel Foucault 
filósofo, Barcelona, Gedisa, p. 170. 
 



279 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

como “anónima” y subjetiva a la vez, pero nunca abandona su rechazo a un sujeto 
originario que establece el saber y usa el poder. El juego de verdad se diferencia de la 
seriedad de la búsqueda del sentido, de las “significaciones previas”: no hay esencia 
humana, ni racionalidad en despliegue de las ciencias fundadas filosóficamente, ni 
dialéctica.  

Por el contrario, la seriedad de un sentido anterior al acontecimiento de la 
materialidad discursiva es el lugar primigenio de la consecuente seriedad de las 
proposiciones científicas que así resultan fundamentadas –la tarea de husserliana de 
recuperar la racionalidad de las ciencias para el porvenir de Occidente-. 32  En 
definitiva, el orden de la experiencia originaria se opone a la jovialidad de la 
organización que acaece, al acontecimiento. Relegar esta jovialidad del saber conduce a 
verlo simplemente como la superficie de desciframiento del sentido que las palabras 
murmuran.33  
  Sin embargo, en esta tela tan cuidadosamente tejida por Foucault, tan 
minuciosamente elaborada, percibo al menos un punto que ha “saltado”, un punto 
un poco enmarañado quizás. Y aquí ingreso a esa tensión -¿tensión?- de fondo que tal 
vez nunca se acalle -adelantada en la introducción- entre lo histórico y lo originario, 
donde asoma como una especie de reflujo la antropología filosófica. Querría entonces 
referirme, en lo que sigue, a esta cuestión que hago mía junto a la apropiación del 
pensamiento de Foucault por parte de Paul Veyne. El punto de partida es uno de los 
últimos textos de Foucault, en el que valora el pensamiento de Georges Canguilhem 
–uno de sus referentes intelectuales- y la reflexión sobre la vida que este último llevó 
adelante:  
 

    “Que el hombre viva en un medio conceptualmente construido no prueba que se haya 
apartado de la vida por algún olvido o que un drama histórico lo haya separado de ella; 
sino solamente que vive de una manera determinada… Formar conceptos es una manera 
de vivir y no de matar la vida.”34 
 
En este texto, Foucault no adhiere explícitamente a las tesis de Canguilhem pero 

pareciera estar muy próximo a hacerlo. A lo que sí adhiere es a la forma 
canguilhemiana de relacionar concepto y vida,  asumiendo al concepto en la vida. 
Pero insisto, Foucault parece encontrarse sumamente atraído por la filosofía de la 
vida de Canguilhem. Si damos un paso más, bien podría decirse que la experiencia 
como acontecimiento histórico es una forma de vivir propia de los hombres, es la 
“arquitectura” mutante -donde hace eclosión el espacio- de la vida humana. Paul 
Veyne tiene menos reparos al leer este texto y cita otra parte del mismo: “la vida ha 
llegado con el hombre a un ser vivo que no se encuentra nunca del todo en su lugar,  
a un ser vivo abocado a errar y a engañarse”; sobre estas palabras, sostiene que si bien 
Foucault es “poco místico y no le gusta hablar del ser humano en general”, desde el 
engaño y la errancia como constantes humanas ha hecho suya una “curiosa tesis de 

																																																								
32 Loc. cit. 
33 Loc. cit. 
34 Foucault, Michel (2007), “La vida la experiencia, la ciencia”, en Giorgi, Gabriel y Rodríguez, Fermín 
(comps.), Ensayos sobre biopolítica. Excesos de vida, Buenos Aires, Paidós,  p. 55. 



280 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

‘antropología filosófica’”.35 Por mi parte, no sería tan concluyente. Diría más bien que 
Foucault bordea “peligrosamente” una posición de este tipo –como la atracción que 
genera el precipicio-. Porque siempre sostuvo la tesis de una relación histórica entre 
el saber –la discursividad donde opera el concepto- y el poder donde la vida se 
volvió problemática para la Modernidad, relación profunda que ha permitido la 
existencia de ciencias como la biología, pero también de las denominadas más 
ampliamente “humanas”. Abertura histórica que, tal como vengo sosteniendo, es 
“anónima”, sin sujeto fundador. Pero su escrito sobre Canguilhem nos conduce a una 
ponderación de la vida sin las históricas variaciones epistémicas –aunque se mantiene 
la ausencia de un sujeto y sus vivencias-. Algo así como la indicación de una especie 
de substancia y sus accidentes históricos. Es realmente llamativo, pues Foucault 
siempre se mostró esquivo a este tipo de conclusiones.  

Finalizo con una extraña asociación. Traigo a este juego a Michel Henry –un 
filósofo que escribió en las antípodas de Foucault-, a quien le resultaba inquietante 
constatar que en el saber científico la vida se encuentre inevitablemente presupuesta, 
mientras que para la filosofía ha sido imposible pensar la vida debido a que este 
saber ha supuesto –desde Platón, al menos, hasta Heidegger- que el ser sea 
exterioridad.  Esto significa que la ontología no ha sido otra cosa que el intento de 
hacer presente la vida para un sujeto de conocimiento mediante diversas 
contorsiones conceptuales, buscando atraparla de manera infructuosa, pues intentó 
exteriorizar lo que es esencialmente interioridad.36 Foucault quizás hubiera estado de 
acuerdo con Henry en que los esfuerzos no han dado frutos; si bien desde otra 
perspectiva filosófica, el primero admitió que la vida no se comporta como objeto 
dispuesto a la conceptualización científica y filosófica, sino que se encuentra indicada 
como en una vertical donde nos abismamos a la hora de definirla y rodearla. Por 
ejemplo, en un debate con Noam Chomsky, cuando sostuvo que el concepto de vida 
en la biología no es en realidad un concepto científico, sino un “indicador 
epistemológico” que permite a dicha ciencia delimitarse.37 

De allí que el texto donde Foucault evoca a Canguilhem sea tan particular. 
¿Podría verse este curioso acercamiento filosófico a la antropología como una 
concesión?, ¿como si Foucault hubiera bajado la guardia por un momento?...  Más 
allá de las posibles respuestas a estas preguntas, lo que me interesa es dejar 
planteada esta tensión como propia, como una inquietud personal. 
 
 
 
Bibliografía  
      
AA. VV. (1989), Michel Foucault filósofo, Barcelona, Gedisa. 
Chomsky, Noam/Foucault, Michel (2006), La naturaleza humana: justicia versus poder,  
     Buenos Aires, Katz. 

																																																								
35 Veyne, Paul (2014), Foucault. Pensamiento y vida, Buenos Aires, Paidós, p. 82. 
36 Henry, Michel (2006), Fenomenología de la vida, Buenos Aires, Prometeo, pp. 19-20.   
37 CHOMSKY, Noam/FOUCAULT, Michel (2006), La naturaleza humana: justicia versus poder, Buenos 
Aires, Katz, p. 14. 



281 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Consideraciones sobre la experiencia según Foucault y su impacto en la Antropología filosófica | Luis Gabriel Capelari . 

	

	

Deleuze, Gilles (1987), Foucault, Barcelona, Paidós.  
Foucault, Michel (1991), La arqueología del saber, México D. F., Siglo XXI. 
Foucault, Michel (1992), El orden del discurso. Buenos Aires, Tusquets Editores. 
Foucault, Michel (1998), Las palabras y las cosas: una arqueología de las ciencias 
      humanas. México D. F., Siglo XXI. 
Foucault, Michel (1998), Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión. México D. F.:  
     Siglo XXI.  
Foucault, Michel (2000), Defender la sociedad Curso en el Collège de France (1975- 
     1976), Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica. 
Foucault, Michel (2003), El nacimiento de la clínica, Buenos Aires, Siglo XXI. 
Foucault, Michel (2006), Seguridad, territorio y población. Curso en el Collège de 
      France (1977-1978). Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica. 
Foucault, Michel (2008), Historia de la sexualidad 2, Buenos Aires, Siglo XXI. 
Giorgi, Gabriel y Rodríguez, Fermín (comps.) (2007), Ensayos sobre biopolítica. 
      Excesos de vida, Buenos Aires, Paidós. 
Henry, Michel (2010), Fenomenología de la vida, Buenos Aires, Prometeo. 
Veyne, Paul (2014), Foucault. Pensamiento y vida,  Buenos Aires, Paidós. 
 
 




