
285 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del 
sentido: relaciones entre literatura y la filosofía 
deleuziana. 
Natalí Antonella Incaminato. Universidad Nacional de La Plata 
 
 

 

La presencia de la literatura en las obras filosóficas de Gilles Deleuze es 

insoslayable y ha sido señalada y estudiada por varios trabajos1. Escritores como 

Proust, Sacher-Masoch, Carroll, Artaud, Fitzgerald, Kafka, Melville, Beckett, entre 

otros, son muy importantes para la filosofía de Deleuze; ya sea en sus libros hechos 

individualmente o en colaboración con Félix Guattari. Este vínculo con la literatura 

llega hasta el libro publicado en 1997 Crítica y clínica, enteramente dedicado a 

ensayos sobre literatura y escritura en general.  

Las relaciones con la literatura en la filosofía deleuziana no se reducen sólo a 

la presencia o la cita de escritores en libros filosóficos o a los trabajos críticos 

realizados sobre las obras literarias, sino también a ciertas conceptualizaciones sobre 

el arte en general y la literatura en particular que han sido retomados luego por el 

campo de los estudios literarios, especialmente conceptos tales como “Literatura 

menor”, “Desterritorialización”, “Máquinas”, entre otros. 

El presente trabajo se enfocará y analizará la imbricación de En busca del 

tiempo perdido de Proust, Alicia en el país de las maravillas y Al través del espejo de 

Carroll y la filosofía deleuziana en Proust y los signos y Lógica del sentido, 

respectivamente. Lo que tienen en común ambas publicaciones, además de temas y 

conceptos, es que ambos son libros escritos sólo por Deleuze (sin la colaboración de 

Guattari) que se proponen en principio como obras sobre autores literarios y dan 

como resultado una serie de formulaciones filosóficas construidas con y a veces desde 

la literatura, así como también constituyen lecturas particulares y no exploradas 

sobre la obra de los dos autores; por lo tanto, la lectura de la literatura en Deleuze no 

sólo arroja nueva luz y nuevas interpretaciones sobre la obra de Proust y Carroll, 

																																																								
1	Destacamos	los	volúmenes	Deleuze	and	literature	edtado	por	Ian	Buchanan	y	John	Marks;	Deleuze	on	
literature	de	Ronald	Bogue,	y	en	nuestro	país	los	artículos	de	Fagaburu,	Ragoni,	Benyo	y	García	Viale	y	
Siedl	del	apartado	“Literatura”	de	La	máquina	Deleuze	editado	por	Tomás	Abraham.	



286 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

sino que también la articulación con esas obras literarias contribuye a la creación de 

los conceptos deleuzianos y su sistema filosófico. 

El libro Proust y los signos es publicado en 19642 y analiza principalmente los 

tomos de En busca del tiempo perdido del escritor francés. Esta obra constituye una 

relación de pasaje entre literatura y filosofía en la que, a partir del análisis de la obra 

proustiana, Deleuze perfila elementos decisivos para la idea del “empirismo 

trascendental” en una lectura platónica de Proust.  

 En principio, Deleuze se aleja de las lecturas más usuales realizadas en torno 

a En busca del tiempo perdido, que la interpretaron desde la perspectiva de la memoria 

involuntaria. En una carta a Joseph Voeffray dice: “Cada vez que he escrito por mi 

cuenta, tenía finalmente una idea simple que era que no había comprendido algo que 

era esencial a ese tema; por ejemplo en mi Proust, la idea simple era que la memoria 

no tenía importancia” (Deleuze, 2016: 100). Para él se trata, más bien, de la narración 

de un aprendizaje, y esa actividad concierne a los signos: “aprender es, en primer 

lugar, considerar una materia, un objeto, un ser, como si emitieran signos por 

descifrar, por interpretar.” (Deleuze, 1972: 12). Lo que se interpreta en los signos son 

las verdades; en esa dimensión, nos dice Deleuze, radica el platonismo de la obra. 

Con respecto a esta relación, una de las grandes diferencias que encuentra entre 

Platón y Proust, y que también configura la diferencia del propio Deleuze con la 

filosofía platónica, es que esas esencias a ser reveladas no están en una trascendencia 

sino en los signos mismos, son inmanentes. La lectura sintomatológica en Proust y los 

signos encuentra y localiza cuatro mundos que forman sistemas de signos a ser 

descifrados e interpretados, signos específicos de cada uno: el primer de esos 

mundos es el de la mundanidad, cuyos signos aparecen como “si hubiesen sido 

reemplazados por una acción o un pensamiento” (Deleuze, 1972: 14), por eso el signo 

mundano no remite a algo sino que ocupa su lugar y pretende valer por su sentido.  

El segundo de los mundos es el del amor; el ser amado aparece como un 

signo, un “alma” que expresa un mundo posible desconocido; en Diferencia y 

repetición dirá “No hay amor que no comience por la revelación de un mundo posible 

como tal, envuelto en otro que lo expresa (Deleuze, 2002: 388). A diferencia de los 

																																																								
2	En	una	segunda	edición	de	1970	Deleuze	agregó	a	la	de	1964	el	capítulo	VIII,	el	presente	trabajo	
utilizará	esta	edición	aumentada.	



287 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

signos mundanos —vacíos, reemplazo de pensamiento y acción—, los del amor son 

signos engañosos, que esconden lo que expresan, ocultan el origen de mundos 

desconocidos que les otorgan sentido. Deleuze ejemplifica este mundo con los 

amoríos de los personajes de mademoiselle Vinteuil y Charlus, y el narrador y 

Albertine. 

El tercer mundo, el de las impresiones o cualidades sensibles, corresponde a 

cualidades experimentadas que no aparecen como propiedades de los objetos que las 

poseen, sino como signos de objetos distintos a descifrar. Los ejemplos son la célebre 

escena de la magdalena siendo degustada por el narrador al inicio de la Recherche, la 

escena de la contemplación extasiada ante los  campanarios de Martinville y la 

sensación experimentada sobre las dos losas desiguales del bautisterio de San 

Marcos. Esas impresiones luego descubren su objeto oculto, su sentido: Combray en 

el caso de la magdalena, las muchachas en el caso de los campanarios, Venecia en el 

caso de las losas. A diferencia de los dos anteriores, estos son signos “verídicos” que 

inmediatamente generan  gozo, son materiales. 

El último de los mundos es el del Arte, cuyos signos en tanto 

“desmaterializados” tienen su sentido en una esencia ideal. El mundo revelado del 

arte reacciona sabre todos los otros signos, principalmente los sensibles; los integra, 

los hace converger.  El aprendizaje debe pasar por los otros signos para culminar en 

el arte: son preparatorios. Por eso Deleuze afirma que es el aprendizaje la cuestión 

principal de la obra, ya que la memoria involuntaria interviene solo en función de los 

signos sensibles. En este punto Deleuze asocia a Proust con Bergson: a diferencia de 

la memoria voluntaria, aquella puede acceder al ser en sí del pasado, que Bergson 

llama lo virtual. Para su versión de lo “virtual”, Deleuze toma la frase proustiana 

“reales sin ser actuales, ideales sin ser abstractos” sobre los estados inducidos por los 

signos de la memoria. Luego, en Diferencia y repetición plantea:  

 
Combray no resurge como fue en su presente, ni como podría serlo, sino en un esplendor 
nunca vivido, como un pasado puro que revela por fin su doble irreductibilidad al presente 
que ha sido, pero también al presente actual que podría ser, gracias a una interpenetración de 
los dos (Deleuze, 2002: 140).  
 

El desvío deleuziano que se aleja de las interpretaciones de esta obra desde el 

punto de vista de la memoria también opera sobre las lecturas que hacen hincapié en 



288 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

el tiempo. En busca del tiempo perdido no está enfocada hacia el pasado y los hallazgos 

de la memoria sino hacia el futuro y el progreso de los aprendizajes; Deleuze coloca 

en primer plano los signos, el aprendizaje y la verdad: en esta obra proustiana no se 

busca el tiempo sino la verdad, que nunca es producto de una buena voluntad sino 

de una violencia en el pensamiento ejercido por un signo en un encuentro azaroso.  

Proust “rivaliza con la filosofía” porque propone una imagen del pensamiento 

opuesto:  el pensamiento es forzado a pensar, no hay una buena voluntad del pensar 

sino algo que “da a pensar”, algo fuera del pensamiento que lo fuerza: el signo, 

objeto de un encuentro contingente. Deleuze reforzará esta idea en Diferencia y 

repetición: “Lo primero en el pensamiento es la fractura, la violencia, el enemigo (…) 

No se debe contar con el pensamiento para sentar la necesidad relativa de lo que 

piensa, sino por el contrario con la contingencia de un encuentro con lo que fuerza a 

pensar” (Deleuze, 2002: 215). 

A partir de la reflexión sobre el mundo del arte en la novela de Proust, el 

filósofo francés expone su concepción de la esencia en el signo que se vincula con su 

reinterpretación de la filosofía platónica y su desvío de la filosofía de la 

representación. Como se ha señalado anteriormente, hace inmanentes las ideas 

platónicas: las esencias están envueltas en los propios signos. Los signos mundanos, 

amorosos y los sensibles no pueden dar las esencias, permiten un acercamiento pero 

solo en el arte se revela; el arte brinda la verdadera unidad entre un signo inmaterial 

y un sentido completamente espiritual. Esta esencia que se manifiesta en la obra de 

arte es una Diferencia, la última y absoluta. La diferencia “constituye al ser, es la 

única que nos permite concebir el ser.” (Deleuze, 2002: 52). Al identificar la esencia 

con la diferencia, y tomar a ésta como punto de partida, Deleuze rompe con la 

filosofía de la representación, en la que la diferencia es un subproducto de un modelo 

—en el caso de Platón, las ideas inmutables que constituyen una identidad previa—.  

Ahora bien; la diferencia no es un modelo en Deleuze, ya que es proceso: la 

diferencia es diferencia de sí, no puede conciliar una identidad y se encuentra en 

proceso constante de devenir. La esencia es irreductible al objeto que emite el signo y 

también al sujeto que interpreta el signo: toda la Recherche es una “experimentación 

de las reminiscencias y las esencias”, pero, a diferencia de Platón, la esencia no es 

algo visto, que está antes, sino una suerte de punto de vista superior que supera al 



289 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

individuo, y estas afirmaciones tienen consecuencias sobre la cuestión filosófica del 

sujeto: “Cada sujeto expresa el mundo desde un cierto punto de vista. Pero el punto 

de vista es la diferencia, la diferencia interna y absoluta. (…) No es el sujeto quien 

explica la esencia, es mas bien la esencia quien se implica, se envuelve, se enrolla en 

el sujeto”, y agrega “No son los individuos los que constituyen el mundo, sino los 

mundos envueltos, las esencias, los que constituyen los individuos” (Deleuze, 2002: 

54-55). Estas afirmaciones son ilustradas con la cita “Estos mundos que llamamos los 

individuos, y que sin el arte nunca conoceríamos” extraída del tomo La Prisionera, en 

la que el narrador reflexiona sobre la música de Vinteuil, y también, como se ve, la 

reflexión deleuziana retoma el léxico proustiano para su formulación. 

En estos pasajes se visualiza el lugar del sujeto y el individuo en el 

pensamiento de Deleuze: ya no es fundamento sino efecto, resultado de la esencia 

que es el proceso de la diferencia; al igual que la noción platónica —sólo en este 

punto—  la esencia no es producto del sujeto sino que pertenece al Ser; las esencias 

poseen un aspecto ontológico: “Sin embargo el mundo expresado no se confunde con 

el sujeto, se distingue de él (…) No existe fuera del sujeto que lo expresa, pero está 

expresado como la esencia, no del sujeto, sino del Ser, o de la región del Ser que se 

revela al sujeto.” (Deleuze, 2002: 54).  

La esencia es principio de individuación: ella misma individualiza y 

determina las materias en las que se encarna y la revelación de la esencia, más allá 

del objeto y más allá del sujeto, pertenece a la esfera del arte; el punto de vista supera 

al individuo. Estas nociones deleuzianas se conectan con un pasaje del tomo El tiempo 

recobrado:  

 

Sólo mediante el arte podemos salir de nosotros mismos, saber lo que ve otro 
de ese universo que no es el mismo que el nuestro, y cuyos paisajes nos serían 
tan desconocidos como los que pueda haber en la luna. Gracias al arte, en vez 
de ver un solo mundo, el nuestro, lo  vemos multiplicarse, y tenemos a 
nuestra disposición tantos mundos como artistas originales hay, unos mundos 
más diferentes unos de otros que los que giran en el infinito y, muchos siglos 
después de haberse apagado la lumbre de que procedía (Proust, 1987: 126, 
127). 

 



290 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

El arte constituye un más allá del sujeto que revela los mundos: “El punto de 

vista es superior al sujeto, independiente de él, y así merece el carácter de esencia 

platónica” (Mengue, 2008: 203). Tal como agrega Deleuze en el prefacio a la segunda 

edición de Proust y los signos, la obra de arte no se limita a interpretar signos sino que 

los produce mediante determinados procedimientos; En busca del tiempo perdido 

produce los signos de los distintos mundos, y en esta producción aparece la cuestión 

de la unidad de la obra. En contraposición a las lecturas que observan una unidad 

orgánica en la obra proustiana, el filósofo afirma que la cuestión de lo Uno se 

encuentra desplazado de una forma esencial en la literatura moderna: el orden se 

desmorona; En busca del tiempo perdido no obedece a una unidad previa, orgánica, 

sino que parte del desmigajamiento y fragmentación, la multiplicación: “El 'sujeto' de 

la Recherche no es ningún yo, es este nosotros sin contenido que comparte Swann, el 

narrador, Charlus, que los comparte o los escoge sin totalizarlos.” (Deleuze, 1972: 

135). Deleuze, en el capítulo VIII agregado en la segunda edición, pensará la obra 

como una máquina capaz de producir signos que provocan efectos en el lector. La 

máquina literaria que es En busca del tiempo perdido produce algunas verdades; la 

unidad y totalidad de la obra son efectos de esa máquina y no punto de partida. De 

este modo Deleuze insiste en la cuestión de lo Uno como resultado del múltiple y de 

las partes fragmentadas y no como fundamento; parte de la Diferencia como 

productora. 

Además del análisis de la obra, hay dos frases de En busca del tiempo perdido 

que serán claves en el pensamiento de Gilles Deleuze3:“Un poco de tiempo en estado 

puro” tomada de El tiempo recobrado, con la cual el filósofo construirá la noción de 

tiempo Aión como tiempo en estado puro y tiempo del acontecimiento en 

contraposición al tiempo lineal de Cronos. Del mismo último tomo de la obra 

proustiana retoma la frase “reales sin ser actuales, ideales sin ser abstractos”, que el 

narrador atribuye a las reminiscencias de un ruido o un olor, y que sirve a Deleuze 

para pensar su concepto de lo virtual como lo que posee una realidad propia, pero 

																																																								
3	Es	importante	mencionar	la	frase	“Los	libros	hermosos	están	escritos	en	una	especie	de	lengua	
extranjera”	de	Proust	en	Contre	Sainte-Beuve,	epígrafe	de	Critica	y	clínica	y	clave	para	pensar	el	devenir	
menor	de	la	lengua	en	la	literatura	con	respecto	a	la	lengua	madre	en	Kafka,	por	ejemplo.	



291 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

que no se confunde con la realidad actual, y además, hay una idealidad que le 

pertenece, pero que no se confunde con ninguna imagen posible o idea abstracta.4 

En Lógica del sentido (1969) también visualizamos un vínculo muy fuerte con 

la literatura, principalmente con la obra del escritor inglés Lewis Carroll. Sobre la 

génesis de este libro Deleuze se refiere en una carta del 12 de abril de 1968 al editor 

Jean Piel: 

 
Me había puesto con uno de esos artículos, sobre Lewis Carroll. Pero ha tomado un tamaño 
tan grande, y se ha desarrollado de manera de hacer un libro, no exactamente sobre Lewis 
Carroll, sino sobre la lógica del sentido en general (…) Sería por tanto una “suerte” de libro 
sobre Carroll de alrededor de 150 páginas (Deleuze, 2016: 37). 

 

En este libro leerá las paradojas de Alicia en el país de las maravillas y A través 

del espejo como primera escenificación de las paradojas del sentido (puestas en escena 

en los diálogos de Alicia con los personajes que se encuentra en sus aventuras) y, 

además, realizará una lectura espacial o geográfica de la obra para construir su 

sistema ontológico, a través de las metáforas espaciales presentes en la filosofía. 

Una de las afirmaciones de Deleuze es que Carroll es el gran maestro o 

“agrimensor” de las superficies: ¿en qué consiste este territorio mensurado según la 

lectura espacial deleuziana? Desde la antigüedad la filosofía ha establecido tres 

territorios: la altura, que en Platón es el espacio de las ideas y las formas puras e 

inteligibles, alegorizado en la idea del afuera de la caverna y la necesaria ascensión 

del filósofo; en segundo lugar la profundidad, la caverna y lo subterráneo, 

exploradas por Nietzsche y Freud; y un tercer lugar o dimensión que es la superficie, 

el pliegue que articula la profundidad y la altura. Este espacio es el que Deleuze 

señala que ha sido pensado por los cínicos y los estoicos y luego también por Carroll 

desde la literatura: “Esta operación inaugurada por los estoicos, Lewis Carroll la 

efectúa por su cuenta, la recupera.” (Deleuze, 1994: 12). La superficie es el lugar del 

sentido y el acontecimiento, por eso  Deleuze afirma que en toda la obra de Carroll se 

trata de los acontecimientos en su diferencia con los seres, las cosas y estados de 

cosas.  

																																																								
4	En	su	trabajo	“¿En	qué	se	reconoce	el	estructuralismo?”	Deleuze	aplica	la	fórmula	proustiana	a	la	
estructura	tal	como	se	la	concibe	en	el	estructuralismo:	“De	la	estructura	se	dirá:	real	sin	ser	actual,	ideal	
sin	ser	abstracta”.	



292 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

En el caso de Alicia y el país de las maravillas el filósofo establece una lectura 

espacial que divide la obra a partir de características geográficas y espaciales; el 

principio de Alicia (toda la primera mitad) buscaría el secreto de los acontecimientos 

y de su devenir ilimitado, buscado en la profundidad de la tierra y en los pozos y 

madrigueras que se cavan. Hay hundimientos y mezclas de cuerpos (“el combate de 

las profundidades” lo llamara en Crítica y clínica); el capítulo con que inicia el libro 

“En la madriguera del conejo” y la caída de Alicia por el pozo profundo marcan el 

inicio de esta interpretación deleuziana. Pero luego, avanzado el relato, aparecen 

movimientos laterales de deslizamiento, de izquierda hacia derecha y viceversa. Hay 

una “conquista” de las superficies: ya los animales de las profundidades se vuelven 

secundarios y aparecen las famosas figuras de cartas sin espesor, en un jardín de 

superficie en el capítulo VIII “El croquet de la reina”. Deleuze lee estos dos 

momentos como un despliegue y conversión en anchura de la profundidad inicial, y 

el devenir ilimitado de los acontecimientos pasa a sostenerse en esa anchura 

recobrada: “Los acontecimientos son como los cristales, no ocurren no crecen sino 

por los bordes, sobre los bordes.” (1994: 12). La superficie hace referencia, en 

definitiva, a la vuelta a un espacio que no pertenece ni a la altura platónica ni a las 

profundidades:  

 

Y si no hay nada que ver detrás del telón, es que todo lo visible, o más bien 
toda la ciencia posible está a lo largo del telón, que basta con seguir lo bastante 
lejos y lo bastante estrechamente, lo bastante superficialmente, para invertir lo 
derecho, para hacer que la derecha se vuelva izquierda e inversamente. (1994: 
12) 

 

Las aventuras de Alicia en realidad son en singular: es la aventura del 

ascenso a la superficie y el descubrimiento de la frontera, el abandono de la falsa 

profundidad. 

Sucede lo mismo y de forma más clara en  A través del espejo: los 

acontecimientos, diferentes de las cosas, no son buscados en profundidad, sino en la 

superficie: en el espejo, en el tablero: 

 
Es siguiendo la frontera, costeando la superficie, como se pasa de los cuerpos a lo incorporal. 
Paul Valéry tuvo una frase profunda: lo más profundo, es la piel. Descubrimiento estoico que 



293 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

supone mucha sabiduría y entraña toda una ética. Es el descubrimiento de la niña, que no 
crece ni disminuye sino por los bordes, superficie para enrojecer y verdear. Ella sabe que los 
acontecimientos conciernen tanto más a los cuerpos, los cortan y los maltratan, en la medida 
en que recorren su extensión sin profundidad. (1994: 13). 

  

Deleuze construye con la espacialidad de estas dos obras este locus pensado 

solo por los estoicos y los cínicos en la filosofía, y configura también su noción del 

acontecimiento como incorporal, irreductible a los cuerpos profundos y las ideas en 

la altura: la ontología de Deleuze desde la que se lee a Carroll distingue el mundo de 

los cuerpos y sus relaciones —que se atraen, repelen—  y por otro lado el efecto de 

esas relaciones entre los cuerpos que se producen en la superficie; esos efectos 

incorporales son los acontecimientos y se dan en el mundo del sentido. Pero además 

de estas dos, está la dimensión del lenguaje:  

 
La primera gran dualidad era la de las causas y los efectos, de las cosas corporales y los 
acontecimientos incorporales. Pero, en la medida en que los acontecimientos-efectos no 
existen fuera de las proposiciones que los expresan, esta dualidad se prolonga en la de las 
cosas y las proposiciones, los cuerpos y el lenguaje. De aquí la alternativa que atraviesa toda 
la obra de Lewis Carroll: comer o hablar. (1994: 23) 
 

En este fragmento se observa la operación de lectura deleuziana en la obra de 

Carroll con respecto a la localización de las dimensiones de su ontología: la del 

cuerpo en el comer, y la de los efectos expresados en el lenguaje en el hablar; 

ilustradas en el momento de la cena cortesana de Alicia en A través del espejo: comer 

lo que se nos presenta o ser presentado a lo que se come. Ahora bien, las 

proposiciones y los cuerpos, representados por el comer y el hablar, se conectan en la 

superficie, en el sentido: “Las cosas y las proposiciones están menos en una dualidad 

radical que a uno y otro lado de una frontera representada por el sentido. Esta 

frontera no los mezcla, no los reúne (no hay monismo ni dualismo), es más bien 

como la articulación de su diferencia: cuerpo/lenguaje.” (1994: 23). Los 

acontecimientos son irreductibles a los cuerpos y al lenguaje. El mundo de los 

cuerpos es el de los sustantivos y adjetivos, las cosas y sus cualidades; al plano de lo 

incorporal pertenecen los verbos en infinitivo que designan al acontecimiento como 

devenir. Esta dimensión de la ontología deleuziana está estrechamente vinculada con 

las palabras del personaje Humpty Dumpty a Alicia en el capítulo VI de A través del 



294 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

espejo, quien distingue dos clases de palabras: “Algunas tienen carácter, 

especialmente los verbos: son los más orgullosos. Con los adjetivos puede hacerse lo 

que se quiere, pero no con los verbos. Y sin embargo, ¡yo puedo utilizarlos todos a mi 

gusto! ¡Impenetrabilidad! Esto es lo que digo.” (Carroll, 2004: 89). Deleuze interpreta 

la idea de “impenetrabilidad” como la impasibilidad de los acontecimientos a las 

acciones y pasiones de los cuerpos, la impenetrabilidad es de los incorporales sin 

espesor a las mezclas y penetraciones recíprocas de las sustancias, y el “orgullo” de 

los verbos es la ajenidad a las complacencias-de sustantivos y adjetivos. O sea, la idea 

de impenetrabilidad se refiere a la excedencia del acontecimiento con respecto a los 

cuerpos: el “verdear” de los bosques de la canción cantada por Humpty Dumpty, 

que designa un acontecimiento que no se agota en su actualización, e 

impenetrabilidad quiere decir también la frontera entre los dos; quien está sentado 

en la frontera, como Humpty Dumpty se sienta sobre una estrecha pared mientras 

dialoga con Alicia, dispone de ambos lados, es el amo de la articulación de su 

diferencia (“sin embargo, yo puedo utilizarlos a todos a mi gusto” dice el personaje).  

La “estrecha pared” en la lectura de Lógica del sentido representa la superficie, el 

sentido, que posee una cara hacia cada lado. 

Con respecto a estas dos dimensiones, Deleuze recurre a la tesis del 

estructuralismo de las dos series de significantes y de significados, pero pensadas 

para la serie del estado de cosas y de las proposiciones, con una fuerte disparidad 

entre sí. Esta mirada también la hace jugar en su lectura de Carroll: “Lewis Carroll es 

el explorador, el instaurador de un método serial en literatura. En él se encuentran 

varios procedimientos de desarrollos en series.” (1994: 37). Encuentra en la obra del 

escritor inglés una serie de proposiciones y una serie de “consumiciones” (comer-

hablar) y una serie de expresiones puras y una serie de designaciones. Estas series 

divergentes, la verbal y la alimentaria, son conectadas por las “palabras esotéricas” 

en Lewis Carroll5,  que son el sinsentido que anima al menos las dos series, pero que 

las dota de sentido al circular a través de ellas. Estas casillas vacías, en su ubicuidad 

																																																								
5	Deleuze	explica	que	en	Carroll	son	de	tres	clases:	“«el	monosílabo	impronunciable»	que	opera	la	síntesis	
conectiva	de	una	serie;	el	«phlizz»	o	el	«snark»	que	asegura	la	convergencia	de	dos	series	y	opera	su	
síntesis	conjuntiva;	luego,	la	palabra-valija,	el	«jabberwock»,	palabra	=	x	de	la	que	descubrimos	que	ya	
actuaba	en	las	dos	otras,	y	que	opera	la	síntesis	disyuntiva	de	series	divergentes,	haciéndolas	resonar	y	
ramificar	en	tanto	que	tales.”	(1994:	168)	



295 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

y desplazamiento perpetuo, producen el sentido en cada serie y de una serie a otra y 

las desfasa.  

Además, la ontología deleuziana construida con la obra de Carroll expone 

dos temporalidades distintas: el tiempo de Cronos, perteneciente a la profundidad de 

los cuerpos, de sus acciones y reacciones, y el tiempo del Aión, temporalidad del 

acontecimiento, del sentido y la superficie, ilustrado con lo narrado en el capítulo 

“Una merienda de locos” de Alicia en el país de las maravillas en la que siempre son las 

seis de la tarde: 

 
Mataron el presente, que ya no sobrevive entre ellos sino en la imagen dormida del lirón, su 
compañero torturado, pero que ya no subsiste tampoco sino en el momento abstracto, la hora 
del té, indefinidamente subdivisible en pasado y futuro. Por ello, cambian ahora de lugar. sin 
cesar, siempre atrasados y adelantados en las dos direcciones a la vez, pero nunca a la hora. 
(Deleuze: 1994: 62) 

 

Esta escena de la Liebre de Marzo y el Sombrero ejemplifica las dos 

direcciones simultáneas del Aión; a diferencia del presente como tiempo del Cronos, 

de los cuerpos; en el acontecimiento, en la singularidad de las paradojas nada 

empieza ni termina, todo va en el sentido del futuro y del pasado a la vez.  

En Lógica del sentido, articulado al análisis de la obra de Carroll, Deleuze 

menciona y define por primera vez la idea de “campo trascendental”, que se opone a 

la distinción entre un sujeto que crea las condiciones de posibilidad del objeto al que 

se opone (tal como sostiene la filosofía kantiana); la idea de “campo trascendental” 

supone un fondo preindividual, impersonal o prepersonal que hace aparecer al 

sujeto, que ya no es fundamento de la experiencia: 

 
El individuo siempre es algo, nacido, como Eva de una costilla de Adán, de una 

singularidad prolongada sobre una línea de ordinarios a partir del campo trascendental 
preindividual. (…) En la obra de Lewis Carroll, Alicia sería más bien como el individúo, la 
mónada que descubre el sentido, y presiente ya el sinsentido, remontando a la superficie a 
partir de un mundo en el que se zambulle, pero que también se envuelve en ella y le impone 
la dura ley de las mezclas. (1994: 88) 

 

Los trastocamientos de las aventuras de Alicia, los acontecimientos en tanto 

devenir, tienen además la consecuencia de impugnar la identidad personal del 

personaje; a partir de los episodios en que Alicia crece y disminuye luego de la 



296 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

ingesta de comidas, Deleuze explica que en los fenómenos de crecimiento ella se 

vuelve mayor de lo que era pero, por eso mismo, se vuelve más pequeña de lo que es 

ahora; debido a la simultaneidad del devenir, que esquiva el presente (el tiempo del 

acontecimiento es el Aión, no el Cronos) al mismo tiempo se vuelve mayor de lo que 

era y se hace más pequeña de lo que se vuelve. En el devenir no hay distinción entre 

antes y después, pasado y futuro: se avanza en los dos sentidos a la vez, afirmados 

en las paradojas de Carroll. Estos trastocamientos que constituyen las aventuras de 

Alicia impugnan la identidad personal y provocan la pérdida del nombre propio 

porque éste sólo puede darse a partir de un saber encarnado en  sustantivos y 

adjetivos; el yo personal necesita a Dios y al mundo. La disolución de los sustantivos 

y adjetivos arrastrados por los verbos correspondientes al devenir y a los 

acontecimientos provocan la pérdida de toda identidad para el yo, el mundo y Dios: 

 
La incertidumbre personal no es una duda exterior a lo que ocurre, sino una estructura 
objetiva del acontecimiento mismo, en tanto que va siempre en dos sentidos a la vez, y que 
descuartiza al sujeto según esta doble dirección. La paradoja es primeramente lo que destruye 
al buen sentido como sentido único, pero luego es lo que destruye al sentido común como 
asignación de identidades fijas. (Deleuze, 1994: 8) 

 

Esta incertidumbre se encuentra principalmente en el capítulo II “El charco 

de lágrimas” de Alicia en el país de las maravillas, en el que Alicia dice: 

 
- ¡Dios mío! ¡Qué cosas tan extrañas pasan hoy! Y ayer todo pasaba como de costumbre. Me 
pregunto si habré cambiado durante la noche. Veamos: ¿era yo la misma al levantarme esta 
mañana? Me parece que puedo recordar que me sentía un poco distinta. Pero, si no soy la 
misma, la siguiente pregunta es ¿quién demonios soy? ¡Ah, este es el gran enigma! (Carroll, 
2003: 16) 
 

 Los acontecimientos en el espacio de la superficie y el devenir provocan una 

inestabilidad subjetiva que Deleuze encuentra en la voz del propio personaje de 

Carroll e interpreta desde su ontología. 

En conclusión, tanto en Proust y los signos como en Lógica del sentido se puede 

visualizar la construcción junto con la literatura de nociones deleuzianas claves para 

el empirismo trascendental, incluso conceptos o ideas que resuenan entre sí en los 

dos libros: los conceptos filosóficos desembocan en la cuestión del sujeto y la 

identidad tanto en la obra de Proust y Carroll. Dicha interrelación tan marcada entre 



297 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

literatura y filosofía en Deleuze ha sido pensada por varios autores, e incluso desde 

una mirada crítica; tal es el caso de Alain Badiou que, desde el campo de la filosofía, 

se refiere a Deleuze como partícipe del “fetichismo de la literatura” francés que 

“delega lo esencial del pensamiento a la condición artística” (Badiou, 1990:42). 

Por su parte, Claudia Fagaburu en su texto “Deleuze literario” ha pensado la 

relación entre Deleuze y la literatura en estos términos:  

 
La experiencia de la literatura y la filosofía de Deleuze se oponen como hablar y comer. 
Porque se trata de otra cosa: de pensar, de pensar filosóficamente con la literatura, de 
atravesarla como un cazador o un estratego. Deleuze está al acecho de una idea, de un 
concepto. (Fagaburu, 2013: 228) 

 

Esta metáfora de la caza para pensar el vínculo del filósofo con la literatura 

podría completarse con una cuestión vinculada al tipo de escritores en los que abreva 

Deleuze, con el fin de complejizar las relaciones de pasajes entre filosofía y literatura: 

no solo el filósofo francés toma a la literatura en sus libros, sino que también en 

Proust —con su influencias de Platón y Bergson— y Carroll —matemático y lógico— 

encontramos que la literatura ya estaba atravesada por la filosofía6, que conecta en 

tanto “máquina” con otros saberes.  

Si los escritores, siguiendo a Deleuze, son videntes y oyentes que apuntan a las 

potencias no visibles de una época y por lo tanto crean una nueva lengua —en el caso 

de Proust un mundo de signos, en el caso de Carroll la exploración de la superficie y 

sus paradojas—, la filosofía se conecta con ellas y lo que dan a pensar. 

En este sentido, pueden pensarse los usos de la literatura en Deleuze de un 

modo cercano a la acepción de “ilustración”, explicada por Dardo Scavino para 

defender las lecturas que toman ejemplos de la ficción desde una teoría :   

 
Ilustrar no significa aquí reflejar o representar una supuesta realidad preexistente sino ofrecer 
o dar, “iluminar y nombrar”, según la expresión de Juan José Saer, “sacar a la luz del día” lo 
que antes del advenimiento de la palabra poética no tenía estatuto de cosa. (Scavino, 2004: 12) 

 

																																																								
6	Tal	como	plantea	Macherey	en	su	libro	¿En	qué	piensa	la	literatura?:	no	hay	“discursos	puros“,	ni	
filosóficos	ni	literarios;	hay	más	bien	discursos	mixtos	en	los	que	interfieren	distintos	“juegos	de	
lenguaje”.	(2003:	16)	



298 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

El libro como máquina —tal como lo han explicado Deleuze y Guattari en 

Mil mesetas ante los reproches de su recurrencia a los literatos— se conecta con otras 

máquinas y específicamente con la de la literatura moderna, en la que lo que importa 

no es el sentido sino justamente su uso; son estas conexiones que dan lugar a las 

hibridaciones entre literatura y filosofía de la obra deleuziana. 

 

Bibliografía: 
	 	

Badiou, Alain (1990), Manifiesto por la filosofía, Buenos Aires: Ediciones Nueva visión. 
Beraldi, Gastón (2013). “Literatura y filosofía. La literatura como problema en 

Deleuze o la escritura como phármakon”, Eikasia. Revista de filosofia, Mayo 2013, 
España, Eikasia ediciones, pp.165-175. 

Bogue, Ronald (2003), Deleuze on literature, New York: Routledge 
Buchanan, Ian; Marks, John (eds.) (2000), Deleuze and literature, Edinburgh: 

Edinburgh University Press 
Hughes, John (2010), “Deleuze, Style and Literature” en  Lit: Literature Interpretation 
Theory, 21:4, 269-284. 
Carroll, Lewis (2003), Alicia en el país de las maravillas, Córdoba: Ediciones del Sur. 
Carroll, Lewis (2004), A través del espejo, Córdoba: Ediciones del Sur. 
Deleuze, Gilles (1972), Proust y los signos, Barcelona: Anagrama. 
Deleuze, Gilles (1994), Lógica del sentido, (Trad. Miguel Morey). Edición Electrónica de 

http://www.philosophia.cl / Escuela de Filosofía Universidad ARCIS. 
Deleuze, Gilles (1996), Crítica y clínica, Barcelona: Anagrama. 
Deleuze, Gilles (2002), Diferencia y repetición, Buenos Aires: Amorrortu. 
Deleuze, Gilles (2002), “¿En qué se reconoce el estructuralismo?”, Traducción de Juan 

Bauzá y María José Muñoz, disponible en http://www.apertura-
psi.org/correo/textos/Deleuze00.doc [consultado el 20/05/2016] 

Deleuze, Gilles (2016), Cartas y otros textos, (Ed. David Lapoujade), Buenos Aires: 
Cactus. 

Deleuze, Gilles y Guattari, Felix (1978), Kafka. Por una literatura menor, México: 
Ediciones Era.  

Deleuze, Gilles y Guattari, Féliz (2002), Mil mesetas : Capitalismo y esquizofrenia, 
Valencia: Pre-Textos.  

Deleuze, Gilles y Guattari, Féliz (2005), Qué es la filosofía?, Barcelona: Anagrama. 
Fagaburu, Claudia (2013), “Deleuze literario” en Tomás Abraham y El seminario de los 

jueves. La máquina Deleuze, Sudamericana: Buenos Aires. 
Macherey, Pierre (2003), ¿En qué piensa la literatura?, Bogotá: Siglo del Hombre 

Editores.  



299 

M a r z o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Proust y Carroll en Proust y los signos y Lógica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofía deleuziana | Natalí Antonella Incaminato. 

 

	

	

Mengue, Philippe (2008), Deleuze o el sistema de lo múltiple, Buenos Aires: Las 
Cuarenta. 

Proust, Marcel. (1987), En busca del tiempo perdido, (7 tomos). Madrid: Alianza. 
Scavino, Dardo (2004), Saer y los nombres, Buenos Aires: El Cielo por Asalto.  
	

 




