I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del
sentido: relaciones entre literatura y la filosofia

deleuziana.
Natali Antonella Incaminato. Universidad Nacional de La Plata

La presencia de la literatura en las obras filosdficas de Gilles Deleuze es
insoslayable y ha sido sefalada y estudiada por varios trabajos!. Escritores como
Proust, Sacher-Masoch, Carroll, Artaud, Fitzgerald, Kafka, Melville, Beckett, entre
otros, son muy importantes para la filosofia de Deleuze; ya sea en sus libros hechos
individualmente o en colaboracion con Félix Guattari. Este vinculo con la literatura
llega hasta el libro publicado en 1997 Critica y clinica, enteramente dedicado a
ensayos sobre literatura y escritura en general.

Las relaciones con la literatura en la filosofia deleuziana no se reducen solo a
la presencia o la cita de escritores en libros filosoficos o a los trabajos criticos
realizados sobre las obras literarias, sino también a ciertas conceptualizaciones sobre
el arte en general y la literatura en particular que han sido retomados luego por el
campo de los estudios literarios, especialmente conceptos tales como “Literatura
menor”, “Desterritorializacién”, “Mdaquinas”, entre otros.

El presente trabajo se enfocara y analizara la imbricacion de En busca del
tiempo perdido de Proust, Alicia en el pais de las maravillas y Al través del espejo de
Carroll y la filosofia deleuziana en Proust y los signos y Ldgica del sentido,
respectivamente. Lo que tienen en comun ambas publicaciones, ademas de temas y
conceptos, es que ambos son libros escritos sdlo por Deleuze (sin la colaboraciéon de
Guattari) que se proponen en principio como obras sobre autores literarios y dan
como resultado una serie de formulaciones filosoficas construidas con y a veces desde
la literatura, asi como también constituyen lecturas particulares y no exploradas
sobre la obra de los dos autores; por lo tanto, la lectura de la literatura en Deleuze no

sOlo arroja nueva luz y nuevas interpretaciones sobre la obra de Proust y Carroll,

1 Destacamos los volumenes Deleuze and literature edtado por lan Buchanan y John Marks; Deleuze on
literature de Ronald Bogue, y en nuestro pais los articulos de Fagaburu, Ragoni, Benyo y Garcia Viale y
Siedl del apartado “Literatura” de La mdquina Deleuze editado por Tomas Abraham.

285

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

sino que también la articulacion con esas obras literarias contribuye a la creacion de
los conceptos deleuzianos y su sistema filosofico.

El libro Proust y los signos es publicado en 1964? y analiza principalmente los
tomos de En busca del tiempo perdido del escritor francés. Esta obra constituye una
relacion de pasaje entre literatura y filosofia en la que, a partir del andlisis de la obra
proustiana, Deleuze perfila elementos decisivos para la idea del “empirismo
trascendental” en una lectura platdnica de Proust.

En principio, Deleuze se aleja de las lecturas mas usuales realizadas en torno
a En busca del tiempo perdido, que la interpretaron desde la perspectiva de la memoria
involuntaria. En una carta a Joseph Voeffray dice: “Cada vez que he escrito por mi
cuenta, tenia finalmente una idea simple que era que no habia comprendido algo que
era esencial a ese tema; por ejemplo en mi Proust, la idea simple era que la memoria
no tenia importancia” (Deleuze, 2016: 100). Para €l se trata, mas bien, de la narracién
de un aprendizaje, y esa actividad concierne a los signos: “aprender es, en primer
lugar, considerar una materia, un objeto, un ser, como si emitieran signos por
descifrar, por interpretar.” (Deleuze, 1972: 12). Lo que se interpreta en los signos son
las verdades; en esa dimensidn, nos dice Deleuze, radica el platonismo de la obra.
Con respecto a esta relacion, una de las grandes diferencias que encuentra entre
Platon y Proust, y que también configura la diferencia del propio Deleuze con la
tilosofia platdnica, es que esas esencias a ser reveladas no estan en una trascendencia
sino en los signos mismos, son inmanentes. La lectura sintomatoldgica en Proust y los
signos encuentra y localiza cuatro mundos que forman sistemas de signos a ser
descifrados e interpretados, signos especificos de cada uno: el primer de esos
mundos es el de la mundanidad, cuyos signos aparecen como “si hubiesen sido
reemplazados por una accion o un pensamiento” (Deleuze, 1972: 14), por eso el signo
mundano no remite a algo sino que ocupa su lugar y pretende valer por su sentido.

El segundo de los mundos es el del amor; el ser amado aparece como un
signo, un “alma” que expresa un mundo posible desconocido; en Diferencia y
repeticion dird “No hay amor que no comience por la revelaciéon de un mundo posible

como tal, envuelto en otro que lo expresa (Deleuze, 2002: 388). A diferencia de los

2 En una segunda edicion de 1970 Deleuze agregé a la de 1964 el capitulo VIII, el presente trabajo
utilizara esta ediciéon aumentada.

286

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

signos mundanos —vacios, reemplazo de pensamiento y accion—, los del amor son
signos enganosos, que esconden lo que expresan, ocultan el origen de mundos
desconocidos que les otorgan sentido. Deleuze ejemplifica este mundo con los
amorios de los personajes de mademoiselle Vinteuil y Charlus, y el narrador y
Albertine.

El tercer mundo, el de las impresiones o cualidades sensibles, corresponde a
cualidades experimentadas que no aparecen como propiedades de los objetos que las
poseen, sino como signos de objetos distintos a descifrar. Los ejemplos son la célebre
escena de la magdalena siendo degustada por el narrador al inicio de la Recherche, la
escena de la contemplacion extasiada ante los campanarios de Martinville y la
sensacion experimentada sobre las dos losas desiguales del bautisterio de San
Marcos. Esas impresiones luego descubren su objeto oculto, su sentido: Combray en
el caso de la magdalena, las muchachas en el caso de los campanarios, Venecia en el
caso de las losas. A diferencia de los dos anteriores, estos son signos “veridicos” que
inmediatamente generan gozo, son materiales.

El dltimo de los mundos es el del Arte, cuyos signos en tanto
“desmaterializados” tienen su sentido en una esencia ideal. El mundo revelado del
arte reacciona sabre todos los otros signos, principalmente los sensibles; los integra,
los hace converger. El aprendizaje debe pasar por los otros signos para culminar en
el arte: son preparatorios. Por eso Deleuze afirma que es el aprendizaje la cuestion
principal de la obra, ya que la memoria involuntaria interviene solo en funcion de los
signos sensibles. En este punto Deleuze asocia a Proust con Bergson: a diferencia de
la memoria voluntaria, aquella puede acceder al ser en si del pasado, que Bergson
llama lo wvirtual. Para su version de lo “virtual”, Deleuze toma la frase proustiana
“reales sin ser actuales, ideales sin ser abstractos” sobre los estados inducidos por los

signos de la memoria. Luego, en Diferencia y repeticion plantea:

Combray no resurge como fue en su presente, ni como podria serlo, sino en un esplendor
nunca vivido, como un pasado puro que revela por fin su doble irreductibilidad al presente
que ha sido, pero también al presente actual que podria ser, gracias a una interpenetracién de
los dos (Deleuze, 2002: 140).

El desvio deleuziano que se aleja de las interpretaciones de esta obra desde el

punto de vista de la memoria también opera sobre las lecturas que hacen hincapié en

287

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

el tiempo. En busca del tiempo perdido no esta enfocada hacia el pasado y los hallazgos
de la memoria sino hacia el futuro y el progreso de los aprendizajes; Deleuze coloca
en primer plano los signos, el aprendizaje y la verdad: en esta obra proustiana no se
busca el tiempo sino la verdad, que nunca es producto de una buena voluntad sino
de una violencia en el pensamiento ejercido por un signo en un encuentro azaroso.
Proust “rivaliza con la filosofia” porque propone una imagen del pensamiento
opuesto: el pensamiento es forzado a pensar, no hay una buena voluntad del pensar
sino algo que “da a pensar”, algo fuera del pensamiento que lo fuerza: el signo,
objeto de un encuentro contingente. Deleuze reforzara esta idea en Diferencia y
repeticion: “Lo primero en el pensamiento es la fractura, la violencia, el enemigo (...)
No se debe contar con el pensamiento para sentar la necesidad relativa de lo que
piensa, sino por el contrario con la contingencia de un encuentro con lo que fuerza a
pensar” (Deleuze, 2002: 215).

A partir de la reflexion sobre el mundo del arte en la novela de Proust, el
tilésofo francés expone su concepcidn de la esencia en el signo que se vincula con su
reinterpretacion de la filosofia platonica y su desvio de la filosofia de la
representacion. Como se ha sefialado anteriormente, hace inmanentes las ideas
platonicas: las esencias estan envueltas en los propios signos. Los signos mundanos,
amorosos y los sensibles no pueden dar las esencias, permiten un acercamiento pero
solo en el arte se revela; el arte brinda la verdadera unidad entre un signo inmaterial
y un sentido completamente espiritual. Esta esencia que se manifiesta en la obra de
arte es una Diferencia, la ultima y absoluta. La diferencia “constituye al ser, es la
Unica que nos permite concebir el ser.” (Deleuze, 2002: 52). Al identificar la esencia
con la diferencia, y tomar a ésta como punto de partida, Deleuze rompe con la
tilosofia de la representacion, en la que la diferencia es un subproducto de un modelo
—en el caso de Platdn, las ideas inmutables que constituyen una identidad previa—.

Ahora bien; la diferencia no es un modelo en Deleuze, ya que es proceso: la
diferencia es diferencia de si, no puede conciliar una identidad y se encuentra en
proceso constante de devenir. La esencia es irreductible al objeto que emite el signo y
también al sujeto que interpreta el signo: toda la Recherche es una “experimentacion
de las reminiscencias y las esencias”, pero, a diferencia de Platon, la esencia no es

algo visto, que esta antes, sino una suerte de punto de vista superior que supera al

288

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

individuo, y estas afirmaciones tienen consecuencias sobre la cuestion filosofica del
sujeto: “Cada sujeto expresa el mundo desde un cierto punto de vista. Pero el punto
de vista es la diferencia, la diferencia interna y absoluta. (...) No es el sujeto quien
explica la esencia, es mas bien la esencia quien se implica, se envuelve, se enrolla en
el sujeto”, y agrega “No son los individuos los que constituyen el mundo, sino los
mundos envueltos, las esencias, los que constituyen los individuos” (Deleuze, 2002:
54-55). Estas afirmaciones son ilustradas con la cita “Estos mundos que llamamos los
individuos, y que sin el arte nunca conoceriamos” extraida del tomo La Prisionera, en
la que el narrador reflexiona sobre la musica de Vinteuil, y también, como se ve, la
reflexion deleuziana retoma el léxico proustiano para su formulacion.

En estos pasajes se visualiza el lugar del sujeto y el individuo en el
pensamiento de Deleuze: ya no es fundamento sino efecto, resultado de la esencia
que es el proceso de la diferencia; al igual que la nocidn platénica —solo en este
punto— la esencia no es producto del sujeto sino que pertenece al Ser; las esencias
poseen un aspecto ontoldgico: “Sin embargo el mundo expresado no se confunde con
el sujeto, se distingue de €l (...) No existe fuera del sujeto que lo expresa, pero esta
expresado como la esencia, no del sujeto, sino del Ser, o de la region del Ser que se
revela al sujeto.” (Deleuze, 2002: 54).

La esencia es principio de individuacion: ella misma individualiza y
determina las materias en las que se encarna y la revelacion de la esencia, mas alla
del objeto y mas all& del sujeto, pertenece a la esfera del arte; el punto de vista supera
al individuo. Estas nociones deleuzianas se conectan con un pasaje del tomo EI tiempo

recobrado:

Sélo mediante el arte podemos salir de nosotros mismos, saber lo que ve otro
de ese universo que no es el mismo que el nuestro, y cuyos paisajes nos serian
tan desconocidos como los que pueda haber en la luna. Gracias al arte, en vez
de ver un solo mundo, el nuestro, lo vemos multiplicarse, y tenemos a
nuestra disposicion tantos mundos como artistas originales hay, unos mundos
mas diferentes unos de otros que los que giran en el infinito y, muchos siglos
después de haberse apagado la lumbre de que procedia (Proust, 1987: 126,
127).

289

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

El arte constituye un mas alla del sujeto que revela los mundos: “El punto de
vista es superior al sujeto, independiente de €l, y asi merece el cardcter de esencia
platonica” (Mengue, 2008: 203). Tal como agrega Deleuze en el prefacio a la segunda
edicion de Proust y los signos, la obra de arte no se limita a interpretar signos sino que
los produce mediante determinados procedimientos; En busca del tiempo perdido
produce los signos de los distintos mundos, y en esta produccion aparece la cuestion
de la unidad de la obra. En contraposicion a las lecturas que observan una unidad
organica en la obra proustiana, el filésofo afirma que la cuestién de lo Uno se
encuentra desplazado de una forma esencial en la literatura moderna: el orden se
desmorona; En busca del tiempo perdido no obedece a una unidad previa, organica,
sino que parte del desmigajamiento y fragmentacion, la multiplicacion: “El 'sujeto’ de
la Recherche no es ningun yo, es este nosotros sin contenido que comparte Swann, el
narrador, Charlus, que los comparte o los escoge sin totalizarlos.” (Deleuze, 1972:
135). Deleuze, en el capitulo VIII agregado en la segunda edicion, pensara la obra
como una maquina capaz de producir signos que provocan efectos en el lector. La
maquina literaria que es En busca del tiempo perdido produce algunas verdades; la
unidad y totalidad de la obra son efectos de esa maquina y no punto de partida. De
este modo Deleuze insiste en la cuestion de lo Uno como resultado del multiple y de
las partes fragmentadas y no como fundamento; parte de la Diferencia como
productora.

Ademads del analisis de la obra, hay dos frases de En busca del tiempo perdido
que seradn claves en el pensamiento de Gilles Deleuze®:“Un poco de tiempo en estado
puro” tomada de El tiempo recobrado, con la cual el filésofo construird la nocion de
tiempo Aidn como tiempo en estado puro y tiempo del acontecimiento en
contraposicion al tiempo lineal de Cronos. Del mismo ultimo tomo de la obra
proustiana retoma la frase “reales sin ser actuales, ideales sin ser abstractos”, que el
narrador atribuye a las reminiscencias de un ruido o un olor, y que sirve a Deleuze

para pensar su concepto de lo virtual como lo que posee una realidad propia, pero

3 Es importante mencionar la frase “Los libros hermosos estan escritos en una especie de lengua
extranjera” de Proust en Contre Sainte-Beuve, epigrafe de Critica y clinica y clave para pensar el devenir
menor de la lengua en la literatura con respecto a la lengua madre en Kafka, por ejemplo.

290

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

que no se confunde con la realidad actual, y ademads, hay una idealidad que le
pertenece, pero que no se confunde con ninguna imagen posible o idea abstracta.

En Légica del sentido (1969) también visualizamos un vinculo muy fuerte con
la literatura, principalmente con la obra del escritor inglés Lewis Carroll. Sobre la
génesis de este libro Deleuze se refiere en una carta del 12 de abril de 1968 al editor

Jean Piel:

Me habia puesto con uno de esos articulos, sobre Lewis Carroll. Pero ha tomado un tamafo
tan grande, y se ha desarrollado de manera de hacer un libro, no exactamente sobre Lewis
Carroll, sino sobre la logica del sentido en general (...) Seria por tanto una “suerte” de libro
sobre Carroll de alrededor de 150 paginas (Deleuze, 2016: 37).

En este libro leerd las paradojas de Alicia en el pais de las maravillas y A través
del espejo como primera escenificacion de las paradojas del sentido (puestas en escena
en los didlogos de Alicia con los personajes que se encuentra en sus aventuras) y,
ademas, realizara una lectura espacial o geografica de la obra para construir su
sistema ontoldgico, a través de las metaforas espaciales presentes en la filosofia.

Una de las afirmaciones de Deleuze es que Carroll es el gran maestro o
“agrimensor” de las superficies: jen qué consiste este territorio mensurado segun la
lectura espacial deleuziana? Desde la antigiiedad la filosofia ha establecido tres
territorios: la altura, que en Platon es el espacio de las ideas y las formas puras e
inteligibles, alegorizado en la idea del afuera de la caverna y la necesaria ascension
del filésofo; en segundo lugar la profundidad, la caverna y lo subterrdneo,
exploradas por Nietzsche y Freud; y un tercer lugar o dimension que es la superficie,
el pliegue que articula la profundidad y la altura. Este espacio es el que Deleuze
sefiala que ha sido pensado por los cinicos y los estoicos y luego también por Carroll
desde la literatura: “Esta operacion inaugurada por los estoicos, Lewis Carroll la
efectia por su cuenta, la recupera.” (Deleuze, 1994: 12). La superficie es el lugar del
sentido y el acontecimiento, por eso Deleuze afirma que en toda la obra de Carroll se
trata de los acontecimientos en su diferencia con los seres, las cosas y estados de

cosas.

4 En su trabajo “;En qué se reconoce el estructuralismo?” Deleuze aplica la férmula proustiana a la
estructura tal como se la concibe en el estructuralismo: “De la estructura se dira: real sin ser actual, ideal
sin ser abstracta”.

291

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

En el caso de Alicia y el pais de las maravillas el filésofo establece una lectura
espacial que divide la obra a partir de caracteristicas geograficas y espaciales; el
principio de Alicia (toda la primera mitad) buscaria el secreto de los acontecimientos
y de su devenir ilimitado, buscado en la profundidad de la tierra y en los pozos y
madrigueras que se cavan. Hay hundimientos y mezclas de cuerpos (“el combate de
las profundidades” lo llamara en Critica y clinica); el capitulo con que inicia el libro
“En la madriguera del conejo” y la caida de Alicia por el pozo profundo marcan el
inicio de esta interpretacion deleuziana. Pero luego, avanzado el relato, aparecen
movimientos laterales de deslizamiento, de izquierda hacia derecha y viceversa. Hay
una “conquista” de las superficies: ya los animales de las profundidades se vuelven
secundarios y aparecen las famosas figuras de cartas sin espesor, en un jardin de
superficie en el capitulo VIII “El croquet de la reina”. Deleuze lee estos dos
momentos como un despliegue y conversion en anchura de la profundidad inicial, y
el devenir ilimitado de los acontecimientos pasa a sostenerse en esa anchura
recobrada: “Los acontecimientos son como los cristales, no ocurren no crecen sino
por los bordes, sobre los bordes.” (1994: 12). La superficie hace referencia, en
definitiva, a la vuelta a un espacio que no pertenece ni a la altura platonica ni a las

profundidades:

Y si no hay nada que ver detras del teldn, es que todo lo visible, 0 mas bien
toda la ciencia posible estd a lo largo del telon, que basta con seguir lo bastante
lejos y lo bastante estrechamente, lo bastante superficialmente, para invertir lo

derecho, para hacer que la derecha se vuelva izquierda e inversamente. (1994:
12)

Las aventuras de Alicia en realidad son en singular: es la aventura del
ascenso a la superficie y el descubrimiento de la frontera, el abandono de la falsa
profundidad.

Sucede lo mismo y de forma mds clara en A través del espejo: los
acontecimientos, diferentes de las cosas, no son buscados en profundidad, sino en la

superficie: en el espejo, en el tablero:

Es siguiendo la frontera, costeando la superficie, como se pasa de los cuerpos a lo incorporal.
Paul Valéry tuvo una frase profunda: lo mas profundo, es la piel. Descubrimiento estoico que

292

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

supone mucha sabiduria y entrafia toda una ética. Es el descubrimiento de la nifia, que no
crece ni disminuye sino por los bordes, superficie para enrojecer y verdear. Ella sabe que los
acontecimientos conciernen tanto mas a los cuerpos, los cortan y los maltratan, en la medida
en que recorren su extension sin profundidad. (1994: 13).

Deleuze construye con la espacialidad de estas dos obras este locus pensado
solo por los estoicos y los cinicos en la filosofia, y configura también su nocion del
acontecimiento como incorporal, irreductible a los cuerpos profundos y las ideas en
la altura: la ontologia de Deleuze desde la que se lee a Carroll distingue el mundo de
los cuerpos y sus relaciones —que se atraen, repelen— y por otro lado el efecto de
esas relaciones entre los cuerpos que se producen en la superficie; esos efectos
incorporales son los acontecimientos y se dan en el mundo del sentido. Pero ademas

de estas dos, esta la dimension del lenguaje:

La primera gran dualidad era la de las causas y los efectos, de las cosas corporales y los
acontecimientos incorporales. Pero, en la medida en que los acontecimientos-efectos no
existen fuera de las proposiciones que los expresan, esta dualidad se prolonga en la de las
cosas y las proposiciones, los cuerpos y el lenguaje. De aqui la alternativa que atraviesa toda
la obra de Lewis Carroll: comer o hablar. (1994: 23)

En este fragmento se observa la operacion de lectura deleuziana en la obra de
Carroll con respecto a la localizacién de las dimensiones de su ontologia: la del
cuerpo en el comer, y la de los efectos expresados en el lenguaje en el hablar;
ilustradas en el momento de la cena cortesana de Alicia en A través del espejo: comer
lo que se nos presenta o ser presentado a lo que se come. Ahora bien, las
proposiciones y los cuerpos, representados por el comer y el hablar, se conectan en la
superficie, en el sentido: “Las cosas y las proposiciones estdn menos en una dualidad
radical que a uno y otro lado de una frontera representada por el sentido. Esta
frontera no los mezcla, no los retine (no hay monismo ni dualismo), es mas bien
como la articulacion de su diferencia: cuerpo/lenguaje.” (1994: 23). Los
acontecimientos son irreductibles a los cuerpos y al lenguaje. El mundo de los
cuerpos es el de los sustantivos y adjetivos, las cosas y sus cualidades; al plano de lo
incorporal pertenecen los verbos en infinitivo que designan al acontecimiento como
devenir. Esta dimensidn de la ontologia deleuziana esta estrechamente vinculada con

las palabras del personaje Humpty Dumpty a Alicia en el capitulo VI de A través del

293

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

espejo, quien distingue dos clases de palabras: “Algunas tienen caracter,
especialmente los verbos: son los mas orgullosos. Con los adjetivos puede hacerse lo
que se quiere, pero no con los verbos. Y sin embargo, jyo puedo utilizarlos todos a mi
gusto! jImpenetrabilidad! Esto es lo que digo.” (Carroll, 2004: 89). Deleuze interpreta
la idea de “impenetrabilidad” como la impasibilidad de los acontecimientos a las
acciones y pasiones de los cuerpos, la impenetrabilidad es de los incorporales sin
espesor a las mezclas y penetraciones reciprocas de las sustancias, y el “orgullo” de
los verbos es la ajenidad a las complacencias-de sustantivos y adjetivos. O sea, la idea
de impenetrabilidad se refiere a la excedencia del acontecimiento con respecto a los
cuerpos: el “verdear” de los bosques de la cancion cantada por Humpty Dumpty,
que designa un acontecimiento que no se agota en su actualizacion, e
impenetrabilidad quiere decir también la frontera entre los dos; quien esta sentado
en la frontera, como Humpty Dumpty se sienta sobre una estrecha pared mientras
dialoga con Alicia, dispone de ambos lados, es el amo de la articulacién de su
diferencia (“sin embargo, yo puedo utilizarlos a todos a mi gusto” dice el personaje).
La “estrecha pared” en la lectura de Ldgica del sentido representa la superficie, el
sentido, que posee una cara hacia cada lado.

Con respecto a estas dos dimensiones, Deleuze recurre a la tesis del
estructuralismo de las dos series de significantes y de significados, pero pensadas
para la serie del estado de cosas y de las proposiciones, con una fuerte disparidad
entre si. Esta mirada también la hace jugar en su lectura de Carroll: “Lewis Carroll es
el explorador, el instaurador de un método serial en literatura. En €l se encuentran
varios procedimientos de desarrollos en series.” (1994: 37). Encuentra en la obra del
escritor inglés una serie de proposiciones y una serie de “consumiciones” (comer-
hablar) y una serie de expresiones puras y una serie de designaciones. Estas series
divergentes, la verbal y la alimentaria, son conectadas por las “palabras esotéricas”
en Lewis Carroll5, que son el sinsentido que anima al menos las dos series, pero que

las dota de sentido al circular a través de ellas. Estas casillas vacias, en su ubicuidad

5 Deleuze explica que en Carroll son de tres clases: “«el monosilabo impronunciable» que opera la sintesis
conectiva de una serie; el «phlizz» o el «snark» que asegura la convergencia de dos series y opera su
sintesis conjuntiva; luego, la palabra-valija, el «jabberwock», palabra = x de la que descubrimos que ya
actuaba en las dos otras, y que opera la sintesis disyuntiva de series divergentes, haciéndolas resonar y
ramificar en tanto que tales.” (1994: 168)

294

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

y desplazamiento perpetuo, producen el sentido en cada serie y de una serie a otra y
las desfasa.

Ademas, la ontologia deleuziana construida con la obra de Carroll expone
dos temporalidades distintas: el tiempo de Cronos, perteneciente a la profundidad de
los cuerpos, de sus acciones y reacciones, y el tiempo del Aidn, temporalidad del
acontecimiento, del sentido y la superficie, ilustrado con lo narrado en el capitulo
“Una merienda de locos” de Alicia en el pais de las maravillas en la que siempre son las

seis de la tarde:

Mataron el presente, que ya no sobrevive entre ellos sino en la imagen dormida del lirén, su
companero torturado, pero que ya no subsiste tampoco sino en el momento abstracto, la hora
del té, indefinidamente subdivisible en pasado y futuro. Por ello, cambian ahora de lugar. sin
cesar, siempre atrasados y adelantados en las dos direcciones a la vez, pero nunca a la hora.
(Deleuze: 1994: 62)

Esta escena de la Liebre de Marzo y el Sombrero ejemplifica las dos
direcciones simultdneas del Aidn; a diferencia del presente como tiempo del Cronos,
de los cuerpos; en el acontecimiento, en la singularidad de las paradojas nada
empieza ni termina, todo va en el sentido del futuro y del pasado a la vez.

En Loégica del sentido, articulado al analisis de la obra de Carroll, Deleuze
menciona y define por primera vez la idea de “campo trascendental”, que se opone a
la distincion entre un sujeto que crea las condiciones de posibilidad del objeto al que
se opone (tal como sostiene la filosofia kantiana); la idea de “campo trascendental”
supone un fondo preindividual, impersonal o prepersonal que hace aparecer al

sujeto, que ya no es fundamento de la experiencia:

El individuo siempre es algo, nacido, como Eva de una costilla de Adan, de una
singularidad prolongada sobre una linea de ordinarios a partir del campo trascendental
preindividual. (...) En la obra de Lewis Carroll, Alicia seria mas bien como el individuo, la
monada que descubre el sentido, y presiente ya el sinsentido, remontando a la superficie a
partir de un mundo en el que se zambulle, pero que también se envuelve en ella y le impone
la dura ley de las mezclas. (1994: 88)

Los trastocamientos de las aventuras de Alicia, los acontecimientos en tanto
devenir, tienen ademads la consecuencia de impugnar la identidad personal del

personaje; a partir de los episodios en que Alicia crece y disminuye luego de la

295

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

ingesta de comidas, Deleuze explica que en los fendmenos de crecimiento ella se
vuelve mayor de lo que era pero, por eso mismo, se vuelve mas pequena de lo que es
ahora; debido a la simultaneidad del devenir, que esquiva el presente (el tiempo del
acontecimiento es el Aidn, no el Cronos) al mismo tiempo se vuelve mayor de lo que
era y se hace mas pequena de lo que se vuelve. En el devenir no hay distincion entre
antes y después, pasado y futuro: se avanza en los dos sentidos a la vez, afirmados
en las paradojas de Carroll. Estos trastocamientos que constituyen las aventuras de
Alicia impugnan la identidad personal y provocan la pérdida del nombre propio
porque éste sOlo puede darse a partir de un saber encarnado en sustantivos y
adjetivos; el yo personal necesita a Dios y al mundo. La disolucion de los sustantivos
y adjetivos arrastrados por los verbos correspondientes al devenir y a los

acontecimientos provocan la pérdida de toda identidad para el yo, el mundo y Dios:

La incertidumbre personal no es una duda exterior a lo que ocurre, sino una estructura
objetiva del acontecimiento mismo, en tanto que va siempre en dos sentidos a la vez, y que
descuartiza al sujeto segtin esta doble direccidon. La paradoja es primeramente lo que destruye
al buen sentido como sentido tinico, pero luego es lo que destruye al sentido comun como
asignacion de identidades fijas. (Deleuze, 1994: 8)

Esta incertidumbre se encuentra principalmente en el capitulo II “El charco

de lagrimas” de Alicia en el pais de las maravillas, en el que Alicia dice:

- iDios mio! jQué cosas tan extrafias pasan hoy! Y ayer todo pasaba como de costumbre. Me
pregunto si habré cambiado durante la noche. Veamos: ;era yo la misma al levantarme esta
mafiana? Me parece que puedo recordar que me sentia un poco distinta. Pero, si no soy la
misma, la siguiente pregunta es ;quién demonios soy? jAh, este es el gran enigma! (Carroll,
2003: 16)

Los acontecimientos en el espacio de la superficie y el devenir provocan una
inestabilidad subjetiva que Deleuze encuentra en la voz del propio personaje de
Carroll e interpreta desde su ontologia.

En conclusion, tanto en Proust y los signos como en Ldgica del sentido se puede
visualizar la construccién junto con la literatura de nociones deleuzianas claves para
el empirismo trascendental, incluso conceptos o ideas que resuenan entre si en los
dos libros: los conceptos filoséficos desembocan en la cuestion del sujeto y la

identidad tanto en la obra de Proust y Carroll. Dicha interrelacion tan marcada entre

296

Marzo
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

literatura y filosofia en Deleuze ha sido pensada por varios autores, e incluso desde
una mirada critica; tal es el caso de Alain Badiou que, desde el campo de la filosofia,
se refiere a Deleuze como participe del “fetichismo de la literatura” francés que
“delega lo esencial del pensamiento a la condicion artistica” (Badiou, 1990:42).

Por su parte, Claudia Fagaburu en su texto “Deleuze literario” ha pensado la

relacion entre Deleuze y la literatura en estos términos:

La experiencia de la literatura y la filosofia de Deleuze se oponen como hablar y comer.
Porque se trata de otra cosa: de pensar, de pensar filosoficamente con la literatura, de
atravesarla como un cazador o un estratego. Deleuze esta al acecho de una idea, de un
concepto. (Fagaburu, 2013: 228)

Esta metadfora de la caza para pensar el vinculo del filésofo con la literatura
podria completarse con una cuestion vinculada al tipo de escritores en los que abreva
Deleuze, con el fin de complejizar las relaciones de pasajes entre filosofia y literatura:
no solo el filésofo francés toma a la literatura en sus libros, sino que también en
Proust —con su influencias de Platon y Bergson— y Carroll —matematico y 1ogico—
encontramos que la literatura ya estaba atravesada por la filosofia®, que conecta en
tanto “mdaquina” con otros saberes.

Si los escritores, siguiendo a Deleuze, son videntes y oyentes que apuntan a las
potencias no visibles de una época y por lo tanto crean una nueva lengua —en el caso
de Proust un mundo de signos, en el caso de Carroll la exploracion de la superficie y
sus paradojas—, la filosofia se conecta con ellas y lo que dan a pensar.

En este sentido, pueden pensarse los usos de la literatura en Deleuze de un
modo cercano a la acepcién de “ilustracion”, explicada por Dardo Scavino para

defender las lecturas que toman ejemplos de la ficcion desde una teoria :

Ilustrar no significa aqui reflejar o representar una supuesta realidad preexistente sino ofrecer
o dar, “iluminar y nombrar”, segtn la expresion de Juan José Saer, “sacar a la luz del dia” lo
que antes del advenimiento de la palabra poética no tenia estatuto de cosa. (Scavino, 2004: 12)

6 Tal como plantea Macherey en su libro ;En qué piensa la literatura?: no hay “discursos puros®, ni
filoséficos ni literarios; hay mas bien discursos mixtos en los que interfieren distintos “juegos de
lenguaje”. (2003: 16)

297

Marzo

2017



REVISTA DE FILOSOFIA
Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato

El libro como maquina —tal como lo han explicado Deleuze y Guattari en
Mil mesetas ante los reproches de su recurrencia a los literatos— se conecta con otras
maquinas y especificamente con la de la literatura moderna, en la que lo que importa
no es el sentido sino justamente su uso; son estas conexiones que dan lugar a las

hibridaciones entre literatura y filosofia de la obra deleuziana.

Bibliografia:

Badiou, Alain (1990), Manifiesto por la filosofia, Buenos Aires: Ediciones Nueva vision.

Beraldi, Gaston (2013). “Literatura y filosofia. La literatura como problema en
Deleuze o la escritura como phdrmakon”, Eikasia. Revista de filosofia, Mayo 2013,
Espana, Eikasia ediciones, pp.165-175.

Bogue, Ronald (2003), Deleuze on literature, New York: Routledge

Buchanan, Ian; Marks, John (eds.) (2000), Deleuze and literature, Edinburgh:
Edinburgh University Press

Hughes, John (2010), “Deleuze, Style and Literature” en Lit: Literature Interpretation

Theory, 21:4, 269-284.

Carroll, Lewis (2003), Alicia en el pais de las maravillas, Cérdoba: Ediciones del Sur.

Carroll, Lewis (2004), A través del espejo, Cordoba: Ediciones del Sur.

Deleuze, Gilles (1972), Proust y los signos, Barcelona: Anagrama.

Deleuze, Gilles (1994), Logica del sentido, (Trad. Miguel Morey). Edicion Electrénica de
http://www .philosophia.cl / Escuela de Filosofia Universidad ARCIS.

Deleuze, Gilles (1996), Critica y clinica, Barcelona: Anagrama.

Deleuze, Gilles (2002), Diferencia y repeticion, Buenos Aires: Amorrortu.

Deleuze, Gilles (2002), “;En qué se reconoce el estructuralismo?”, Traduccién de Juan

Bauza y Maria José Munoz, disponible en http://www.apertura-
psi.org/correo/textos/Deleuze00.doc [consultado el 20/05/2016]

Deleuze, Gilles (2016), Cartas y otros textos, (Ed. David Lapoujade), Buenos Aires:
Cactus.

Deleuze, Gilles y Guattari, Felix (1978), Kafka. Por una literatura menor, México:

Ediciones Era.

Deleuze, Gilles y Guattari, Féliz (2002), Mil mesetas : Capitalismo y esquizofrenia,
Valencia: Pre-Textos.

Deleuze, Gilles y Guattari, Féliz (2005), Qué es la filosofia?, Barcelona: Anagrama.

Fagaburu, Claudia (2013), “Deleuze literario” en Tomdis Abraham y El seminario de los
jueves. La maquina Deleuze, Sudamericana: Buenos Aires.

Macherey, Pierre (2003), ;En qué piensa la literatura?, Bogota: Siglo del Hombre
Editores.

298

Marzo
2017



] ]
REVISTA DE FILOSOFIA
Proust y Carroll en Proust y los signos y Logica del sentido: relaciones entre literatura y la filosofia deleuziana | Natali Antonella Incaminato.

Mengue, Philippe (2008), Deleuze o el sistema de lo multiple, Buenos Aires: Las
Cuarenta.

Proust, Marcel. (1987), En busca del tiempo perdido, (7 tomos). Madrid: Alianza.

Scavino, Dardo (2004), Saer y los nombres, Buenos Aires: El Cielo por Asalto.

299

Marzo
2017





