
71 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Las ruinas de la exclusión. La leprosería inacabada de Arico 	| Domingo Fernández Agis /Herminia Henríquez Ortega 

	

	

	

Las ruinas de la exclusión.  
La leprosería inacabada de Arico 
Domingo Fernández Agis. dferagi@ull.edu.es 
Herminia Henríquez Ortega hermihenor@gmail.com 
 
 
 

 

En Surveiller et punir realiza Michel Foucault una de esas contraposiciones iluminadoras que 
con tanta frecuencia encontramos en su obra. Me refiero a la que viene a oponer el 
tratamiento que los poderes sociales dieron a lo largo de la historia de Occidente a dos 
singulares azotes padecidos por su población: la lepra y la peste. Es cierto que, en lo que se 
refiere a la segunda, los historiadores han insistido en cómo su aparición iba con frecuencia 
acompañada de una ruptura del orden establecido, empezando por la subversión del sistema 
de valores vigente hasta entonces. En tal sentido, la peste ha sido descrita como la ocasión que 
propiciaba la ruptura con lo establecido y la postulación de un enloquecido desorden que 
emergía al amparo de la aceptación desesperada de la inminencia de la muerte. Esto 
conllevaba un deseo de afirmar la vida, tomando la exaltación del placer como base para ello. 
Sin embargo, Foucault insiste en la importancia de reparar en todo un conjunto de novedades 
que la atención política hacia dicha enfermedad hace aparecer. Se refiere con ello a la 
emergencia de técnicas que persiguen el objetivo de hacer aún más fluida la capilaridad del 
poder y aumentar, al mismo tiempo, el saber sobre el que éste se asienta como fundamento 
necesario, estableciendo así la verdad sobre el enfermo y la enfermedad (Foucault, 1984, 
201). 

En este sentido, Foucault insiste en la mencionada obra en la contraposición de dos 
modelos de actuación asociados a cada una de estas dos enfermedades. En primer lugar, el 
modelo de la exclusión, puesto en marcha en el caso de la lepra y que prefigura la actuación 
que se llevará a cabo más tarde con la locura. En segundo término, el modelo que apela a la 
multiplicación de las escisiones y separaciones, para fomentar un mejor conocimiento de la 
enfermedad y los enfermos, así como para generar una serie de prácticas individualizadoras, 
en lo que se refiere a la peste (Foucault, 1984, 201-2). El sueño político, o más bien la utopía 
negativa propia de una sociedad disciplinaria, forma parte de la actuación que se pone en 
evidencia cuando analizamos con detenimiento el modo en que proceden los poderes sociales 
con respecto a esta última enfermedad1.  

																																																								
       1  “… Lo propio de las disciplinas es que intentan definir respecto de las multiplicidades una táctica de poder que 

responde a tres criterios: hacer el ejercicio del poder lo menos costoso posible (económicamente, por el escaso 
gasto que acarrea; políticamente por su discreción, su poca exteriorización, su relativa invisibilidad, la escasa 
resistencia que suscita), hacer que los efectos de este poder social alcancen su máximo de intensidad y se 



72 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Las ruinas de la exclusión. La leprosería inacabada de Arico 	| Domingo Fernández Agis /Herminia Henríquez Ortega 

	

	

	

En la isla de Tenerife, en concreto en la playa de Abades, perteneciente al municipio 
de Arico, se inició la construcción de la última leprosería planificada en territorio español. 
Ésta, debido a diversas circunstancias que más adelante se comentarán, quedó sin acabar y sus 
ruinas  permanecen como testimonio patente del abandono de una interpretación y tratamiento 
de esa terrible enfermedad (Campos, 2003). 

Pero no sólo pretendemos aquí narrar la historia de ese proyecto fallido, sino que 
intentaremos asimismo hablar de su intrahistoria y, sobre todo, realizar un relato coherente de 
las ideas que entraban en juego en un proyecto de esa naturaleza. Para ello es necesario que 
analicemos, aunque sea de forma muy somera, algunos de los elementos clave de la forma de 
afrontar la lepra en Occidente. 

Retrocediendo en el tiempo vemos que durante la Edad Media y de forma paulatina, el 
pragmatismo se impone en Occidente en lo que se refiere al enfoque de la atención sanitaria, 
frente a lo que sería esperable en aplicación del concepto cristiano de caridad. No obstante, 
durante buena parte de ese período, el cuidado de los enfermos de lepra quedó en manos de 
hospitales que estaban a cargo de órdenes religiosas. Aun así, las dimensiones que llega a 
tener la población afectada por la enfermedad de la lepra, llevan a incidir en la exclusión y el 
aislamiento de los enfermos. No en vano, se ha estimado que en el siglo XIII había en el 
continente europeo unos 10.000 hospitales dedicados a atender a leprosos (Chinchilla, 1841, 
296 y ss). Bien es verdad que no se trataba, ni mucho menos, de hospitales en el sentido 
moderno del término sino más bien de lugares de reclusión y exclusión social. Como Foucault 
nos relata en su Historia de la locura, a finales de la Edad Media, existe una gran estructura 
para el aislamiento de los enfermos, que más tarde será utilizada para el encierro de los 
dementes. En todo caso, en el siglo XV, Dante sigue reivindicando el lugar central de la 
caridad, en una época en la que la estrategia de exclusión frente a la enfermedad de la lepra 
está ya muy sólidamente definida2. 

Nos revela esa misma línea de interpretación foucaultiana que las respectivas 
estrategias que en Occidente se construyeron para afrontar la lepra y la locura, ponen de 
manifiesto una profunda transformación de la visión del ser humano y la interpretación de la 
enfermedad. Sin embargo, coexiste esta tendencia a tratar a los enfermos como objetos del 
saber-poder y a proceder a su exclusión de la sociedad, con una evidente contrapartida que no 
es otra que la sacralización del individuo sano e integrado. Así, “de la misma manera que la 

																																																																																																																																																																													
extiendan lo más lejos posible, sin fracaso ni laguna; ligar en fin este crecimiento económico del poder y el 
rendimiento de los aparatos en el interior de los cuales se ejerce (ya sean los aparatos pedagógicos, militares, 
industriales, médicos), en suma aumentar a la vez la docilidad y la utilidad de todos los elementos del sistema” 
(Foucault, 1984, 221). 
2 “Ése que estás mirando crucificado aconsejó a los fariseos que era necesario hacer sufrir a un hombre el 
martirio por el pueblo. Está atravesado y desnudo sobre el camino, como ves; y es preciso que sienta lo que pesa 
cada uno de los que pasan. Su suegro está condenado a igual suplicio en esta fosa, así como los demás del 
Consejo que fue para los judíos origen de tantas desgracias” (Dante Alighieri, 1998, 108-9; tomado de 
“Infierno”, Canto vigésimo tercero). 



73 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Las ruinas de la exclusión. La leprosería inacabada de Arico 	| Domingo Fernández Agis /Herminia Henríquez Ortega 

	

	

	

globalización ha acabado encarnando de forma paradójica el gran movimiento de 
deconstrucción de los ideales ya implícito en la crítica nietzscheana al nihilismo, también el 
proceso de una auténtica ‘divinización de lo humano’ va a dar cuerpo, a través de la evolución 
de la familia moderna, a la idea de una trascendencia ‘horizontal’, de una sacralidad 
encarnada en el corazón de la humanidad y no como antaño en entidades ‘verticales’ 
superiores y externas a ella” (Ferry, 2008, 82). 

 
La leprosería inacabada de Arico. 

 
El más claro modelo de exclusión mencionado por Foucault en nuestra geografía más 

cercana es, sin duda, la que se puso en marcha durante los años cuarenta del siglo veinte en la 
isla de Tenerife. 

La ensenada de Abades se encuentra ante la montaña roja del mismo nombre y 
pertenece al municipio de Arico. Fue durante la segunda mitad del siglo pasado un centro de 
extracción de la piedra tosca característica de la zona sureste de la isla. Desde el puerto 
natural en el que terminaba la ensenada, se embarcaba en los envíos esta piedra tan utilizada 
en las construcciones de la época, tanto al resto de isla como a otra isla mucho más lejana, 
Cuba. El lugar no conocía más actividad que la explotación de la cantera de piedra y el uso 
estacional que hacían de él los pastores de cabras que permanecían en la zona durante las 
estaciones húmedas y subían a Arico en las estaciones de mayor sequía. Salvo esas 
actividades, poco valor se le daba a este entorno. La llegada del hormigón a las técnicas de 
construcción en las islas fue el final de la mayoría de canteras, de las que aún hoy en día se 
distinguen su antigua presencia en toda la zona sureste de Tenerife. 

La falta de interés del terreno, el escaso valor que se daba a sus recursos naturales y su 
privilegiada situación junto al mar, hicieron de este espacio el candidato perfecto para la 
construcción de un poblado destinado a recibir a todos los enfermos de lepra de las islas. Esta 
tremenda enfermedad, considerada como maldita, era tan virulenta en los daños físicos que 
producía que terminaba casi siempre en la muerte segura de cuerpos de por sí ya tristemente 
mutilados. Determinaba asimismo la exclusión social de la que eran víctimas los enfermos, 
por miedo al contagio. 

Los casos de lepra fueron muy numerosos en las Islas Canarias. En concreto, en la isla 
de Tenerife se llegaron a contabilizar en determinados censos más de trecientos casos. El 
único sanatorio que atendía a estos enfermos estaba en el norte de la isla pero, al carecer de 
crematorio, los cuerpos de los fallecidos eran desechados a las afueras del puerto de Santa 
Cruz de Tenerife hasta la creación de las instalaciones precisas. Hay que señalar, teniendo en 
cuenta las creencias religiosas de una sociedad marcada principalmente por la fe católica, que 
el acto de incinerar un cuerpo tras la muerte y no el de darle sepultura en un cementerio 
cristiano era percibido como una doble condena, la del cuerpo y la del espíritu. 



74 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Las ruinas de la exclusión. La leprosería inacabada de Arico 	| Domingo Fernández Agis /Herminia Henríquez Ortega 

	

	

	

Tras la Guerra Civil española, fue en 1943 cuando se proyectó la construcción de este 
poblado para los leprosos en la colina de Abades. Se consideraba un dogma incuestionable la 
necesidad de alejar a los enfermos de la población sana. El arquitecto encargado de este 
proyecto fue José Enrique Marrero Regalado, nacido en Granadilla de Abona, municipio 
vecino de Arico, y artífice de diversas obras arquitectónicas en la isla. Cabe destacar la 
basílica de Nuestra Señora de Candelaria, el edificio del Cabildo, el mercado de Nuestra 
Señora de África o el Cine Víctor. A excepción de la basílica, el resto de edificios se 
encuentran en la capital de la isla, Santa Cruz de Tenerife. El plan consistía en la creación de 
un complejo formado por treinta y cuatro edificios entre los que se programaron edificios 
administrativos, un hospital, edificios de hospedaje separados por sexos, comedores, 
servicios, una escuela, un crematorio y una iglesia que aún sigue llamando la atención de los 
que divisan su perfil desde la autopista sur de la isla a su paso por la localidad de Abades. 
Esta construcción fue levantada, como el resto de los módulos, con piedra tosca de la zona, 
sin embargo la iglesia está coronada por una enorme cruz de hormigón que marca el estilo 
monumental franquista tan usado en aquellos años. Esta construcción abandonada junto al 
resto del conjunto sigue transmitiendo hoy en día una atmosfera inquietante a quienes se 
acercan hasta ella. Conocida vulgarmente como la iglesia de los leprosos, esta llamativa obra 
ha sido en ocasiones escenario de fiestas nocturnas y de otras actividades no tan lúdicas como 
rituales de ocultismo y brujería. Muchas leyendas infundadas se enmarcan entre esos muros 
sin tener en cuenta que la iglesia nunca se terminó y que ni mucho menos fue un lugar de 
culto para aquellos enfermos de lepra. 

Es muy clara la gran influencia que tenía en la política franquista la iglesia católica, 
generando una ideología que los historiadores denominan nacional-catolicismo. Atendiendo a 
esta misma ideología, el poblado inacabado y abandonado fue utilizado en los primeros años 
de la década de los setenta del siglo pasado para los campamentos de la Falange, actividad 
obligatoria para los estudiantes de la escuela de Magisterio. 

El poblado para esconder a los leprosos nunca se terminó. Antes de su finalización 
fueron comercializados nuevos medicamentos que permitían tratar la enfermedad con mucha 
mayor eficacia y los enfermos ya no estaban condenados a morir en condiciones tan 
extremadamente excluyentes. Los restos abandonados fueron posteriormente utilizados como 
campo de maniobras del ejército. Aunque la zona fue desmilitarizada, aún es posible 
encontrar restos de munición o de vallas de alambres de espino que hacen del lugar un espacio 
poco seguro para adentrarse en él. 

No fue hasta 2002 cuando todos esos terrenos fueron vendidos por 17 millones de 
euros a un promotor turístico italiano. Se planeó la construcción de un complejo hotelero de 
más de tres mil camas turísticas y dos campos de golf. Este proyecto quedó abortado después 
de la aplicación de la moratoria turística que prohibía la construcción de nuevas plazas 
hoteleras. 



75 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Las ruinas de la exclusión. La leprosería inacabada de Arico 	| Domingo Fernández Agis /Herminia Henríquez Ortega 

	

	

	

Hoy en día la zona sufre el abandono y el deterioro constante aumentado por la gran 
cantidad de personas que se acercan a él, no siempre por pura curiosidad. Son numerosos los 
grupos que utilizan las construcciones ruinosas para desarrollar actividades como el Paintball, 
fiestas clandestinas, consumo de drogas e incluso se ha llegado a rodar algún proyecto 
cinematográfico.  

   
Sagrada pureza. 

 
La exclusión de los enfermos, y de aquellos individuos que son considerados como 

anormales, tiene la misión de incrementar la cohesión social, produciendo un efecto 
homogeneizador en el ámbito del pensamiento que es más intenso aún que el producido por la 
propia configuración poblacional.  Dicho efecto, se incrementa por medio de la difusión de la 
idea de la salud colectiva o el apelar a la inmunización de la comunidad, frente a un peligro 
que se cernía sobre ella y amenazaba con contaminarla. Como ha señalado Roberto Esposito, 
pensador en cuyos análisis nos vamos a apoyar en esta sección del presente ensayo, “la 
communitas está ligada al sacrificio de la compensatio, mientras que la inmunitas implica el 
beneficio de la dispensatio” (Esposito 2003, 30). 

En cierta manera, la comunidad se refería no a una posesión o a una propiedad que se 
tiene, sino a una deuda, a una obligación. Ese deber-algo hace que los miembros de una 
comunidad no sean por entero dueños de sí mismos (Esposito 2003, 31) y que siempre se 
sientan en deuda con la totalidad. 

En cuanto a la inmunización, Esposito afirma que “esta categoría adquiere tanta 
relevancia que se la puede tomar como clave explicativa de todo el paradigma moderno, tanto 
o más que otros modelos hermenéuticos, como los expresados en los términos 
'secularización', 'legitimación', 'racionalización', los cuales opacan, o atenúan, su pregnancia 
léxica. Y esto porque resuena en ellos la separación con respecto al pasado premoderno, pero 
no la inversión de perspectiva y la potencia de la negación que contrapone directamente 
inmunitas a communitas” (Esposito 2003, 39). 

Lo paradójico es que la sociedad moderna combina el deseo colectivo de inmunización 
frente a todo riesgo exterior, con un individualismo exacerbado, que convierte la generosidad 
en utopía. Por ello sostiene Esposito que “el individuo moderno, que asigna un precio 
específico a cada prestación, ya no puede sostener la gratitud que requiere el don” (Esposito 
2003, 40). 

Thomas Hobbes, vive su plenitud intelectual en la época en que se produce lo que 
Michel Foucault denomina el “Gran encierro”, que tuvo lugar entre 1657 y 1676. Esa 
operación consistió en la reclusión sistemática de los locos, en buen número de ocasiones en 
los antiguos recintos de las leproserías, que habían quedado desocupados merced al retroceso 
de la enfermedad. A  juicio de Esposito, “Hobbes muestra que comprende perfectamente el 



76 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Las ruinas de la exclusión. La leprosería inacabada de Arico 	| Domingo Fernández Agis /Herminia Henríquez Ortega 

	

	

	

poder inmunizante del contrato frente a la situación previa cuando define su estatus 
exactamente mediante la contraposición con el don: contrato es ante todo lo que no es don, 
ausencia de munus, neutralización de sus efectos envenenados” (Esposito 2003, 41-42). 
Neutralización que se produce por la limitación del poder de los individuos particulares a 
través del denominado contrato social. 

La pureza de la comunidad aparece en estos momentos más amenazada que nunca, si 
tomamos por un instante en consideración los requerimientos de “comunitarismos, 
patriotismos, particularismos que no sólo difieren de la communitas, sino que constituyen su 
más evidente negación. La forma paroxística, y a al mismo tiempo paródica, que se produce 
cada vez que en la 'impropiedad' de lo común vuelve a sonar el llamado de lo 'propio', la voz 
de lo 'auténtico', la presunción de lo 'puro'” (Esposito 2003, 45). Mejor haríamos, en ese 
terreno, en abandonar ese equívoco ideal de pureza, que ha conducido a tantas aberraciones. 
Algo análogo sucede en relación a la enfermedad. En ese ámbito, la exclusión y el aislamiento 
de grupos de enfermos tan sólo podría justificarse en el caso de enfermedades infecciosas. Lo 
llamativo es, no obstante, que sea tan frecuente considerar como peligrosas enfermedades de 
carácter infeccioso a algunos males cuyas posibilidades de contagio son muy limitadas. Como 
bien sabemos, esa identificación como enfermedad fácilmente contagiosa está en el origen de 
unas políticas sanitarias sobre las que pesa, en muchos casos, más una condena moral que un 
juicio médico objetivo. 

Según Esposito, para Hobbes, “si la relación entre los hombres es de por sí destructiva, 
la única salida de este insostenible estado de cosas es la destrucción de la relación misma. Si 
la única comunidad humanamente experimentable es la del delito, no queda sino el delito 
contra la comunidad: la drástica eliminación de toda clase de vínculo social” (Esposito 2003, 
64-65). De esta forma, tan “sólo disociándose pueden los hombres evitar un contacto mortal” 
(Esposito 2003, 65). 

En consecuencia, al estar fundada sobre las ideas de armonía y pureza, la utopía 
comunitaria aboca en un callejón sin salida, en un imposible. Sin embargo, para Esposito, “el 
hecho de que la comunidad sea imposible quiere decir que ese imposible es la comunidad. La 
única que los hombres pueden experimentar, si aceptan su ley: la de la finitud humana, y esto 
es, una vez más la de su imposibilidad” (Esposito 2003, 135). Dicho de otra forma: la 
comunidad funciona como un ideal regulativo, que orienta la acción política, pero que nunca 
llega a ser una realidad plena. La frontera de lo imposible hunde, sin embargo, sus raíces en la 
realidad posible. Por ello, la ley de la comunidad viene a afirmar, de forma explícita o 
implícita,  “que no se puede borrar el límite, pero tampoco se lo puede atravesar” (Esposito 
2003, 135). 

En cualquier caso, la inmunización es una posibilidad real en medicina, y se ha 
querido aplicar al cuerpo social, deviniendo de esta forma una coartada para los más diversos 
abusos de poder. “La idea de base que interviene en cierto punto es que una forma atenuada 



77 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Las ruinas de la exclusión. La leprosería inacabada de Arico 	| Domingo Fernández Agis /Herminia Henríquez Ortega 

	

	

	

de infección puede proteger de una más virulenta del mismo tipo” (Esposito 2005, 17). Este 
planteamiento está en el origen de la vacunación, proceso que genera anticuerpos para que, en 
una fase posterior, el individuo pueda enfrentarse a una enfermedad infecciosa. Esta idea es 
relevante, asimismo, como eje de una tesis biopolítica esencial. Viene a indicarnos que el 
poder puede dejar penetrar en la sociedad -provocarlo incluso- cierto mal, para motivar y 
controlar más tarde la reacción inmunizadora que busca. 

Esposito relaciona el lenguaje religioso con el que se ha desarrollado originalmente la 
especulación en torno a la idea de inmunidad. “Esta copresencia de desarrollo y freno, 
apertura y cierre positivo y negativo -típica del paradigma inmunitario- es representada 
ejemplarmente por la enigmática figura del katékhon”. Sobre el que nos dice Esposito que 
“quien quiera que sea su portador en el plano histórico y político, éste encarna, de todos 
modos, el principio de defensa contra el mal mediante su englobamiento preliminar” 
(Esposito 2005, 22). La idea del katékhon tiene un origen religioso, refiriéndose al obstáculo 
que hace imposible la segunda venida de Cristo. Es decir: la salvación. Traducida al terreno 
biopolítico, podría servirnos para hacer referencia a aquel o aquellos males que impiden la 
salud de la sociedad. Pero, al mismo tiempo, el katékhon puede poner en guardia a la sociedad 
y servir de ayuda para conjurar los peligros que se ciernen sobre ella. Abundando en la 
definición de este elemento, Esposito nos dice que “en términos biológicos se podría 
comparar con el anticuerpo que protege el cuerpo cristiano mediante la asimilación del 
antígeno. O, en un léxico más jurídico, al nomos que se opone a la antinomia de una manera 
en sí antinómica, es decir, asumiendo su lenguaje” (Esposito 2005, 22). 

Por otra parte, es constatable el enorme desarrollo y profunda penetración de los 
instrumentos técnicos, policiales y políticos, tendentes a aumentar la seguridad en las 
sociedades actuales.  A propósito de ello,  insiste Esposito en que se puede ver en todo ello “el 
punto ciego al que parece arribar su desarrollo: dado que ese síndrome autoprotector no sólo 
termina por relegar al telón de fondo todo otro interés -e inclusive el 'interés' mismo como 
afirma la vida-en-común- sino que produce el efecto contrario al deseado. En vez de adecuar 
la protección al efectivo nivel de riesgo, tiende a adecuar la percepción del riesgo a la 
creciente necesidad de protección, haciendo así de la misma protección uno de los mayores 
riegos” (Esposito 2005, 27-28). 

Aquí Esposito ofrece un diagnóstico exacto de los peligros a los que conduce la 
búsqueda de la inmunidad. Se trata de un tema sobre el que Jacques Derrida se extendió en 
sus escritos e intervenciones públicas durante los últimos años de su vida. En efecto, en esa 
última etapa Derrida habla con frecuencia de las enfermedades autoinmunes. El concepto le 
da un juego político importante, muy útil, por ejemplo, para tratar las paradójicas situaciones 
que crea la cruzada contra el terrorismo. También Esposito se refiere a este mismo concepto, 
al hablar de las enfermedades autoinmunes, “en las que el potencial bélico del sistema 
inmunitario se eleva a tal extremo que en un determinado momento se vuelve contra sí mismo 



78 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Las ruinas de la exclusión. La leprosería inacabada de Arico 	| Domingo Fernández Agis /Herminia Henríquez Ortega 

	

	

	

en una catástrofe, simbólica y real, que determina la implosión de todo el organismo” 
(Esposito 2005, 29). Todo ello puede servir como telón de fondo, para hablar de cómo una 
sociedad puede producir la enfermedad que la destruirá, en su afán de defenderse de toda 
enfermedad. 

Volviendo al sentido del término comunidad, tal como Esposito intenta explicitarlo, 
hay que tomar en consideración una puntualización que ese mismo autor introduce. Se trata 
de aceptar que si “uno es sujeto de una obligación -o, con mayor precisión, que está sujeto a 
una obligación- quiere decir que no se es sujeto de otra cosa más que de la propia 
expropiación” (Esposito 2005, 38). Podríamos, en consecuencia, interpretar el orden social 
desde esta perspectiva, viendo cómo intenta lograr que todos los individuos, incluso los 
marginados por diversos motivos, se sientan en deuda con él. 

Cabe pensar, no obstante, que la obligación puede ser para con uno mismo. 
Distintas formas de violencia se entrecruzan en este ámbito. Así “la expresión habitual 

de que la violencia se haya 'fuera de la ley' debe ser entendida en sentido absolutamente 
literal: la violencia deriva su ilegitimidad no de su contenido sino de su ubicación. Entra en 
colisión con el derecho no porque, sino hasta tanto, esté en su exterior. Basta desplazarla del 
afuera al adentro para que no sólo cese su enfrentamiento con la ley sino inclusive termine 
coincidiendo con ella” (Esposito 2005, 47). 

Entre los aspectos clave del problema de la salud pública, el factor preventivo resulta 
de gran importancia. No obstante, Esposito ve una analogía entre la forma de tratar al 
delincuente y el modo de abordar el trato con el enfermo aquejado de una enfermedad 
infecciosa, al que se afronta como potencialmente dañino para la sociedad e incluso como un 
criminal, aunque no tenga voluntad alguna de hacer daño a sus semejantes. Se pregunta así, 
“¿cómo prever un crimen que todavía no se cometió? El único modo de hacerlo es anticipar la 
sentencia de culpabilidad prescindiendo de la culpa efectiva. Considerar en todo momento la 
vida como culpable; aun antes, y más allá del hecho, de que cuanto la inculpa haya sido 
cometido” (Esposito 2005, 50). 

Es interesante analizar el salto que Esposito da en la última parte de este párrafo. Es 
una descripción bastante aceptable de una situación real, que encontramos descrita al 
principio. Pero luego, desde la culpabilización de individuos y grupos sociales que, en un 
contexto bipolítico, son convertidos en blanco de una política preventiva (es decir, en objeto 
de atención vigilante, curadora, etc., aunque también de ataques preventivos), salta al difuso 
terreno de una denuncia nietzscheana de la culpabilización de la vida.  

En todo caso, la forma en que se abordó a lo largo de la historia el problema sanitario 
que la enfermedad de la lepra suponía nos ofrece una elocuente  explicación de algunos de los 
mecanismos centrales en los que el poder biopolítico ha intentado apoyarse. En ese sentido, 
frente a la idea de Foucault que apunta a un momento preciso en la aparición de la biopolítica 
(Foucault 2004, pp. 11 y ss), tal vez deberíamos dar la razón a Derrida cuando sostiene que el 



79 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Las ruinas de la exclusión. La leprosería inacabada de Arico 	| Domingo Fernández Agis /Herminia Henríquez Ortega 

	

	

	

poder ha sido siempre biopolítico (Fernández Agis 2012, 183 y ss). Las circunstancias que 
rodearon la realización del proyecto de leprosería de Arico, así como el propio proyecto en sí, 
constituyen en su conjunto un excelente banco de pruebas para el análisis de todas estas ideas. 
 

Bibliografía 

 
Alighieri, Dante (1998), Divina comedia, Madrid, Espasa-Calpe. 
Campos, B. (2003), “La leprosería de Tenerife. Principio y fin de un proyecto inacabado”, 

Sureste, nº 5, pp. 38 – 48. 
Chinchilla, A., Historia general de la medicina, T. I, Valencia, Imprenta López y compañía. 
Esposito, R. (2003), Communitas. Origen y destino de la comunidad, Buenos Aires, 

Amorrortu. 
Esposito, R. (2005), Inmunitas. Protección y negación de la vida, Buenos Aires, Amorrortu. 
Fernández Agis, D. (2012); “Foucault y Derrida, dos formas de analizar  la textura del poder”, 

en Fernández Agis, D.; Sierra González, A. (edits.), La biopolítica en el mundo actual, 
Barcelona, Laertes. 

Ferry, L. (2008), Familia y amor, Madrid, Taurus. 
Foucault, M. (1984); Vigilar y castigar, trad. esp. de A. Garzón, Siglo XXI, Madrid (Texto 

original: Surveiller et punir, Gallimard, Paris, 1975). 
Foucault, M. (2004), Naissance de la biopolitique, Paris, Gallimard/Seuil. 

 




