
185 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia	

	

	

Vida y derecho en Hannah Arendt 
Adriano Correia. Universidade Federal de Goiás, Brasíl 
 
 

 

 

Hannah Arendt subraya, en Sobre la revolución, que “la libertad política en términos 

generales, o significa el derecho a participar en el gobierno o no significa nada” 

(1990, 218). Sin embargo, tener el derecho a participar en el gobierno presupone 

mucha cosa, y Arendt claramente lo sabía. La antípoda del ciudadano, aquel que 

tiene libertad política, es el refugiado, que ni siquiera tiene un lugar en la Tierra y 

peregrina por ella exhibiendo su “abstracta desnudez de ser solamente humano” 

(1998, 249). En “Nosotros, los refugiados”, de 1943, su texto quizá más melancólico y 

sarcástico, Arendt señala, en cuanto refleja también sobre su propia experiencia de 

refugiada, que “aparentemente nadie quiere saber que la historia contemporánea ha 

creado un nuevo tipo de seres humanos: el tipo de los que son lanzados en campos 

de concentración por sus enemigos y en campos de internamiento por sus amigos” 

(2007, 265). Arendt insiste en que con los refugiados como ella el propio concepto 

adquiere nuevos contornos, ya que no se trata más de personas en busca de refugio 

porque son perseguidas debido a alguna posición u opinión política, sino que sólo 

por el azar de haber nacido judíos o gitanos etc. 

Castor Ruiz (2014, 1) precisa que: 

el término refugiado está conexo con el de refugio, pero también con el verbo fugarse, huir 
(del latín, fugam). El refugiado es el que tiene que fugarse y huir. La fuga forzada le obliga a 
buscar refugio y le torna un refugiado. Los motivos que obligan al refugiado a emprender la 
fuga pueden ser variados, pero en todos ellos habita una violencia estructural, política, 
económica o cultural. El refugio se encuentra siempre en los límites del Estado, en el umbral 
de las fronteras del derecho. El refugiado se ve obligado a sobrevivir en los límites, en el 
umbral de las paradójicas contradicciones que vinculan el derecho con la vida humana. 
Siendo habitante de los límites, el refugiado sobrevive como un resto. Él representa aquello 
que resta de la condición humana cuando la persona se ve obligada a vivir en los límites del 
derecho, en los espacios fronterizos donde la excepción se tornó norma y el campo opera 
como dispositivo biopolítico de control. 

 



186 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia	

	

	

No vamos a explorar la interpretación biopolítica, pero volveremos al final a 

referirnos a estos parias. Los puntos ciegos cada vez más numerosos de la paradojal 

era de los derechos, la imagen de la excepción que lamentablemente en muchos 

lugares se ha convertido en la norma misma, una vez que “el campo de internación – 

que antes de la segunda guerra mundial era la excepción más que la norma para los 

apátridas – se convirtió en la solución rutinaria para el problema del predominio de 

las ‘personas desplazadas’” (Arendt, 1998, 234), como los apátridas eran entonces 

eufemísticamente nombrados. Así lo que estos parias explicitan no son sólo los 

límites de la política, sino también aquello de lo que ella no puede prescindir sin 

suprimirse a sí misma. 

En Sobre la revolución, Hannah Arendt sostiene que tanto en Francia como en 

los Estados Unidos las declaraciones de derechos fueron movilizadas por el interés 

en proteger a los ciudadanos de la dominación del soberano y de los gobiernos en 

general. Sin embargo, mientras que en los Estados Unidos la Declaración de 

Derechos añadida a la Constitución se mantuvo como limitación del poder público 

en su relación con individuos privados, en Francia la necesidad, heredada del 

Antiguo Régimen, de encontrar un fundamento seguro para una soberanía ilimitada 

– en una esfera pre-política, consecuentemente– resultó en una transfiguración de la 

Declaración de Derechos, que dejó de funcionar como una limitación del poder 

político y se ha convertido en el fundamento último de la legitimidad del nuevo 

orden político. Las implicaciones de esta transfiguración no pueden ser ignoradas. 

El problema es que cuando Edmund Burke afirmó la legitimidad de los 

derechos históricos de los ingleses contra los derechos humanos naturales 

universales – defendidos por Thomas Paine, por ejemplo – no encontró un oponente, 

incluso en Paine, capaz de vincular la Declaración de los Derechos Humanos a un 

período histórico en que fue reconocida como legítima. De hecho, ambos sabían que 

la innovación absoluta era, jurídicamente, “un argumento en contra, no a favor de la 

autenticidad y la legitimidad de tales derechos” (Arendt, 1990, 45). De hecho, Arendt 

insiste en que “la idea de derechos políticos inalienables de todos los hombres, por 

razón de su nacimiento, hubiera parecido una contradicción en sus términos en todas 

las épocas anteriores a la nuestra, como le pareció a Burke. Y es interesante señalar 



187 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia	

	

	

que la palabra latina homo, equivalente a ‘hombre’, originalmente significaba alguien 

que era más que un hombre, y por lo tanto una persona sin derechos, y un esclavo” 

(1990, 45-46). Así, concluye Arendt, “las perplejidades de los derechos humanos son 

múltiples, y el famoso argumento de Burke contra ellos no es obsoleto ni 

‘reaccionario’” (1990, 108). 

De acuerdo con la controvertida interpretación de Arendt, cuando el problema 

social de la pobreza de las masas se apoderó de la Revolución en Francia – “que se 

inició con la rebelión estrictamente política del Tercer Estado – reclamando su 

ingreso en el ámbito político e incluso el gobierno de este – los hombres de la 

revolución ya no estaban interesados en la emancipación de los ciudadanos y en la 

igualdad, en el sentido de que todas las personas deberían poseer igual derecho a la 

personalidad jurídica, a ser protegidos por ella y, al mismo tiempo, actuar casi 

literalmente ‘a través de ella’” (Arendt, 1990, 108). Es como la máscara del teatro, 

nombrada persona por los romanos, de la cual fue extraída la metáfora en que se 

plasma el elemento fundamental de la condición del ciudadano como persona 

jurídica; o sea, la adición artificial de una máscara a su mera condición natural, 

simultáneamente protectora de su integridad e instrumento de la manifestación de 

sus propósitos: la máscara de la personalidad jurídica y política. 

Los hombres de la Revolución Francesa, continúa Arendt, “creían que habían 

emancipado la propia naturaleza y liberado, por así decirlo, el hombre natural en 

todos los hombres, y que habían concedido a ellos los derechos humanos, que cada 

uno poseía no debido al cuerpo político al que pertenecía, sino en virtud de haber 

nacido” (1990, 108). La consecuencia fundamental de esto fue la falta de protección 

de todos por la máscara de la personalidad jurídica. Con eso, dice Arendt (1990, 108-

109): 

a diferencia de la Declaración de los Derechos estadounidense, sobre la que se modeló 
la Declaración francesa de los Derechos Humanos, [esta última] pretendía traducir los 
derechos primarios positivos inherentes a la naturaleza humana como algo distinto de su 
estatuto político, y como tal se trató de reducir efectivamente la política a la naturaleza. La 
Declaración de Derechos [estadounidense], por el contrario, fue concebida con el objetivo de 
establecer controles permanentes restrictivos sobre todo el poder político, por lo que 
presupone la existencia de un cuerpo político y el funcionamiento de un poder político. La 
Declaración francesa de los Derechos Humanos, como la Revolución la entendía, fue pensada 
para ser la fuente de todo poder político, y para establecer no el control, sino la piedra 



188 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia	

	

	

fundamental del cuerpo político. Se suponía que el nuevo cuerpo político se basaba en los 
derechos naturales del hombre, en sus derechos en la medida en que no es nada más que un 
ser natural, en su derecho a “comer, vestirse y reproducir la especie” – es decir, su derecho a 
las necesidades de la vida. Y estos derechos no fueron entendidos como derechos pre-políticos 
que ningún gobernante y ningún poder político tienen el derecho de tocar o violar, sino como 
el contenido real del gobierno y del poder, así como su fin último. El Antiguo Régimen fue 
acusado de haber privado a sus súbditos de estos derechos – los derechos de la vida y de la 
naturaleza, en lugar de los derechos de libertad y de ciudadanía. 

El problema es que los apátridas y los internados en campos de concentración 

y de refugiados descubrieron de la forma más dura que “la abstracta desnudez de ser 

nada más que humanos era su mayor peligro” (Arendt, 1998, 250). Más 

específicamente, “si un ser humano pierde su status político, según las implicaciones 

de los derechos innatos e inalienables del hombre, llegaría exactamente a la situación 

para la que están concebidas las declaraciones de semejantes derechos generales. En 

la realidad, el caso es necesariamente opuesto. Parece como si un hombre que no es 

nada más que un hombre hubiera perdido las verdaderas cualidades que hacen 

posible a otras personas tratarle como a un semejante” (1998, 250). 

Llegamos como extranjeros y somos de manera constitutiva extranjeros en el 

mundo, hasta que nos ponemos en acción, ya que llegamos de alguna parte a un 

mundo que nos precede y que posiblemente sobrevivirá cuando nos vayamos. Aquel 

que no se decide a actuar, a nacer de nuevo en el mundo, habiendo nacido en la 

Tierra, lleva consigo, por su nacimiento, una pregunta sin respuesta acerca de su 

quien, de su sí-mismo de cuya novedad su nacimiento era una promesa. 

Si entramos en el mundo como extraños por el nacimiento, en el mundo 

mundano o humano, afirma Arendt en La condición humana, el hombre sólo ingresa 

por las palabras y los hechos, en una especie de segundo nacimiento, a través del 

cual confirmamos y asumimos nuestra aparición física original. De hecho, somos del 

mundo porque somos plurales y seguimos siempre siendo extranjeros en él porque 

somos únicos – un mundo por cuya pluralidad somos capaces de establecer nuestra 

singularidad. Por lo tanto, como ha señalado Günther Stern (1999, p. 57-58), “el 

hombre es un extranjero, está separado del mundo y al mismo tiempo es capaz de 

transformarlo. (...) Ser libre significa nada más que ser extraño al mundo, no estar 

atado a él”. 



189 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia	

	

	

El caso de los apátridas y refugiados, el punto ciego de los derechos humanos 

que presumidos como naturales, no es, sin embargo, el de quien no se decidió a 

actuar, pero sí el de quien es impedido de hacerlo. Así que tal vez la traducción más 

adecuada del derecho a tener derechos, tal como lo entiende Arendt, sea el derecho a 

no ser irrevocablemente convertido en un extranjero en el mundo. Sin embargo, la 

efectividad de este derecho depende ciertamente de una articulación internacional 

supranacional que constituya el suelo político de la legitimidad del derecho a tener 

derechos, lo cual se puede lograr en última instancia sólo en el derecho internacional, 

teniendo en cuenta el caso de los refugiados, de los apátridas y aún de los 

inmigrantes. 

La formulación “derecho a tener derechos” será lamentablemente 

contraproducente si funciona como un simple eslogan. El significado subyacente a 

este más remoto derecho fundamental es el derecho a pertenecer a una comunidad, 

de no ser juzgado por lo que se es biológicamente o socialmente, sino por lo que 

alguien dice y hace. En resumen, es el derecho de todo individuo humano a ser 

juzgado por sus acciones. Pero ¿dónde se establecería la legitimidad de este derecho? 

Este es un tema que no podemos dejar de reflejar. 

En Los orígenes del totalitarismo, Arendt indica que nuestra nueva situación en 

el siglo XX, “en la que la ‘humanidad’ ha asumido efectivamente el papel atribuido 

antaño a la naturaleza o a la historia, significa en este contexto que el derecho a tener 

derechos o el derecho de cada individuo a pertenecer a la humanidad tendría que ser 

garantizado por la misma humanidad” (Arendt, 1998, 248-249), lo que implica 

transfigurar un derecho internacional basado en “acuerdos y tratados existentes 

entre los estados soberanos” en una derecho internacional supranacional. 

Reconocemos muy tarde que la naturaleza no legisla y que no hay derecho 

anterior a la política, tanto a nivel nacional como internacional. Los que todavía son 

lentos para darse cuenta y tratan de vincular los derechos fundamentales a un 

supuesto valor intrínseco de la vida o incluso a una postulada dignidad de la 

persona son los desafortunados partidarios de la mistificación que se refleja en la 

ineficacia de las Naciones Unidas para garantizar los derechos fundamentales 

mínimos. 



190 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia	

	

	

Como señala Giorgio Agamben, “nuestra política no conoce hoy otro valor (y 

por lo tanto otro desvalor) que la vida, y hasta que las contradicciones que ello 

comporta no se resuelven, el nazismo y el fascismo, que habían hecho de la toma de 

decisión sobre la vida nuda el criterio político supremo, seguirán siendo 

lamentablemente actuales” (Agamben, 1995, p. 13-14). O, para decirlo como Arendt 

en “Nosotros, los refugiados”: “formados en la convicción de que la vida es el bien 

más elevado, y la muerte la mayor consternación, nos convertimos en testigos y 

víctimas de terrores peores que la muerte sin haber podido descubrir ideales 

mayores que la vida. Por lo tanto, aunque la muerte ha perdido su horror para 

nosotros no pasamos a ser ni resueltos ni capaces de arriesgar nuestras vidas por una 

causa” (Arendt, 2007, 266). 

Como cualquier derecho, también el derecho a tener derechos carece de su 

suelo político, que sólo puede ser demarcado dentro de una comunidad política 

supranacional por venir. Mientras que esto no se traduce en realidad, los 

desplazamientos, barcos y naufragios siguen socavando la dignidad de discursos 

filosóficamente anacrónicos y políticamente inocuos sobre la dignidad de la persona 

y el valor intrínseco de la vida que todavía parecen predominar en la militancia y en 

los estudios sobre los derechos humanos. La relevancia de la crítica de la 

despolitización de los derechos humanos de Arendt parece estar más asegurada que 

nunca, por desgracia. A este respecto, Giorgio Agamben (1996) sostiene que: 

el refugiado es quizá la única figura pensable del pueblo en nuestro tiempo y, al menos 
mientras no llegue a término el proceso de disolución del Estado-nación y de su soberanía, la 
única categoría en la que hoy nos es dado entrever las formas y los límites de la comunidad 
política porvenir. Es posible incluso que, si pretendemos estar a la altura de las tareas 
absolutamente nuevas que están ante nosotros, tengamos que decidirnos a abandonar sin 
reservas los conceptos fundamentales con los que hasta ahora hemos representado los sujetos 
de lo político (el hombre y el ciudadano con sus derechos, pero también el pueblo soberano, el 
trabajador etc.,) y a reconstruir nuestra filosofía política a partir únicamente de esa figura. 

No estoy seguro de que el refugiado sea la única figura con la cual podríamos 

imaginar una nueva comunidad política, ni tampoco en qué consistiría esta 

comunidad política. Pero es cierto que el apátrida, el refugiado, y también los 

inmigrantes siguen siendo el punto ciego de los llamados derechos humanos, y no 

vamos a salir de la mistificación y las buenas intenciones consoladores e inocuas si 

no repensamos la relación entre los derechos humanos y la política. 



191 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia	

	

	

Para finalizar, retorno a “Nosotros, los refugiados” no tanto para interpretar el 

derecho a tener derechos como el derecho a la ciudadanía, sino más bien para indicar 

cuántas salvaguardas presupone el derecho a la ciudadanía. Arendt (2007, 264-265) lo 

señala de este modo: 

hemos perdido nuestra casa, lo que significa perder la familiaridad de la vida cotidiana. 
Hemos perdido nuestra ocupación, que significa perder la confianza de que teníamos un poco 
de uso en este mundo. Hemos perdido nuestra lengua, lo que significa la naturalidad de las 
reacciones, la sencillez de los gestos, la expresión espontánea de los sentimientos. Dejamos a 
nuestra familia en los guetos de Polonia y nuestros mejores amigos murieron en campos de 
concentración, lo que significa la ruptura de nuestras vidas privadas. 

En tal contexto, es difícil imaginar quién puede preservar su propia integridad 

en lugar de tratar de adaptarse a cualquier lugar, a cualquier precio. El derecho a 

tener derechos implica el derecho a tener un lugar propio desde el cual salir al 

mundo y para el cual regresar, y tal vez sea este el sentido más profundo de la 

insistencia de Arendt en La condición humana, sobre el derecho a un espacio privado – 

una propiedad, distinta de la acumulación de riqueza e incluso amenazada por ella – 

y su entendimiento de que el “sentido político extraordinario del pueblo romano” le 

llevó a no sacrificar el espacio privado al público, dado que la casa es donde “incluso 

los excluidos del mundo podían encontrar un sustituto en el calor del hogar y en la 

limitada realidad de la vida familiar” (2009, 68, 72). 

La casa, el trabajo, el idioma, la familia y los amigos proporcionan el lastre de 

estabilidad privada que se presupone en la vida política, así como la administración 

de las necesidades vitales. El derecho a tener derechos es, ante todo, el derecho a 

pertenecer a una comunidad, de tener un lugar en el mundo donde se es juzgado por 

las palabras, acciones y omisiones, pero también implica el derecho a tener un lugar 

en la tierra y no ser expulsado de la humanidad. Es por lo tanto el derecho a no ser 

expulsado de la tierra o de la humanidad como consecuencia de haber sido 

expulsado del mundo y de su comunidad política y cultural. Antes de ser derecho a 

la participación es el derecho a no ser un extranjero en la Tierra, lo que abre la 

posibilidad de no ser un extranjero en el mundo. 

 

 



192 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia	

	

	

Bibliografía 

Agamben, Giorgio (1995); Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino, Einaudi. 
Agamben, Giorgio (1996); “Al di là dei diritti dell’uomo”, Mezzi senza fine: note sulla 

política, Torino, Bollati Boringhieri. 
Arendt, Hannah (1990); On revolution, London, Penguin Books. 
Arendt, Hannah (1998); Los orígenes del totalitarismo, Madrid, Taurus. 
Arendt, Hannah (2007); “We refugees”, The Jewish writings, New York, Schocken. 
Arendt, Hannah (2009); La condición humana, Buenos Aires, Paidós. 
Bartolomé Ruiz, Castor M.M. (2014); “Los refugiados, umbral ético de un nuevo 

derecho y una nueva política”, La Revue des droits de l’homme, 6. Disponible en 
línea en: http://revdh.revues.org/988  

Stern, Günther (1999); Le souci du monde: Le souci du monde. Dialogue entre Hannah 
Arendt et quelques uns de ses contemporains, Paris, Vrin. 

 
 




