I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia

Vida y derecho en Hannah Arendt

Adriano Correia. Universidade Federal de Goids, Brasil

Hannah Arendt subraya, en Sobre la revolucion, que “la libertad politica en términos
generales, o significa el derecho a participar en el gobierno o no significa nada”
(1990, 218). Sin embargo, tener el derecho a participar en el gobierno presupone
mucha cosa, y Arendt claramente lo sabia. La antipoda del ciudadano, aquel que
tiene libertad politica, es el refugiado, que ni siquiera tiene un lugar en la Tierra y
peregrina por ella exhibiendo su “abstracta desnudez de ser solamente humano”
(1998, 249). En “Nosotros, los refugiados”, de 1943, su texto quiza mas melancolico y
sarcastico, Arendt senala, en cuanto refleja también sobre su propia experiencia de
refugiada, que “aparentemente nadie quiere saber que la historia contemporanea ha
creado un nuevo tipo de seres humanos: el tipo de los que son lanzados en campos
de concentracion por sus enemigos y en campos de internamiento por sus amigos”
(2007, 265). Arendt insiste en que con los refugiados como ella el propio concepto
adquiere nuevos contornos, ya que no se trata mas de personas en busca de refugio
porque son perseguidas debido a alguna posicion u opinidn politica, sino que sélo

por el azar de haber nacido judios o gitanos etc.

Castor Ruiz (2014, 1) precisa que:

el término refugiado esta conexo con el de refugio, pero también con el verbo fugarse, huir
(del latin, fugam). El refugiado es el que tiene que fugarse y huir. La fuga forzada le obliga a
buscar refugio y le torna un refugiado. Los motivos que obligan al refugiado a emprender la
fuga pueden ser variados, pero en todos ellos habita una violencia estructural, politica,
economica o cultural. El refugio se encuentra siempre en los limites del Estado, en el umbral
de las fronteras del derecho. El refugiado se ve obligado a sobrevivir en los limites, en el
umbral de las paraddjicas contradicciones que vinculan el derecho con la vida humana.
Siendo habitante de los limites, el refugiado sobrevive como un resto. El representa aquello
que resta de la condicion humana cuando la persona se ve obligada a vivir en los limites del
derecho, en los espacios fronterizos donde la excepcién se tornd norma y el campo opera
como dispositivo biopolitico de control.

185

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia

No vamos a explorar la interpretacion biopolitica, pero volveremos al final a
referirnos a estos parias. Los puntos ciegos cada vez mas numerosos de la paradojal
era de los derechos, la imagen de la excepcion que lamentablemente en muchos
lugares se ha convertido en la norma misma, una vez que “el campo de internacion —
que antes de la segunda guerra mundial era la excepcién mas que la norma para los
apatridas — se convirtio en la solucion rutinaria para el problema del predominio de

77

las “personas desplazadas™ (Arendt, 1998, 234), como los apatridas eran entonces
eufemisticamente nombrados. Asi lo que estos parias explicitan no son solo los
limites de la politica, sino también aquello de lo que ella no puede prescindir sin

suprimirse a si misma.

En Sobre la revolucion, Hannah Arendt sostiene que tanto en Francia como en
los Estados Unidos las declaraciones de derechos fueron movilizadas por el interés
en proteger a los ciudadanos de la dominacion del soberano y de los gobiernos en
general. Sin embargo, mientras que en los Estados Unidos la Declaracion de
Derechos anadida a la Constitucion se mantuvo como limitacion del poder publico
en su relacion con individuos privados, en Francia la necesidad, heredada del
Antiguo Régimen, de encontrar un fundamento seguro para una soberania ilimitada
— en una esfera pre-politica, consecuentemente— resultd en una transfiguraciéon de la
Declaracion de Derechos, que dejoé de funcionar como una limitacion del poder
politico y se ha convertido en el fundamento ultimo de la legitimidad del nuevo

orden politico. Las implicaciones de esta transfiguracion no pueden ser ignoradas.

El problema es que cuando Edmund Burke afirm¢ la legitimidad de los
derechos historicos de los ingleses contra los derechos humanos naturales
universales — defendidos por Thomas Paine, por ejemplo — no encontr6é un oponente,
incluso en Paine, capaz de vincular la Declaracion de los Derechos Humanos a un
periodo historico en que fue reconocida como legitima. De hecho, ambos sabian que
la innovacién absoluta era, juridicamente, “un argumento en contra, no a favor de la
autenticidad y la legitimidad de tales derechos” (Arendt, 1990, 45). De hecho, Arendt
insiste en que “la idea de derechos politicos inalienables de todos los hombres, por
razén de su nacimiento, hubiera parecido una contradiccion en sus términos en todas

las épocas anteriores a la nuestra, como le parecio a Burke. Y es interesante sefialar

186

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia

que la palabra latina homo, equivalente a “hombre’, originalmente significaba alguien
que era mads que un hombre, y por lo tanto una persona sin derechos, y un esclavo”
(1990, 45-46). Asi, concluye Arendt, “las perplejidades de los derechos humanos son
multiples, y el famoso argumento de Burke contra ellos no es obsoleto ni

‘reaccionario’” (1990, 108).

De acuerdo con la controvertida interpretacion de Arendt, cuando el problema
social de la pobreza de las masas se apoder6 de la Revolucion en Francia — “que se
inicid6 con la rebelion estrictamente politica del Tercer Estado — reclamando su
ingreso en el ambito politico e incluso el gobierno de este — los hombres de la
revolucidn ya no estaban interesados en la emancipacion de los ciudadanos y en la
igualdad, en el sentido de que todas las personas deberian poseer igual derecho a la
personalidad juridica, a ser protegidos por ella y, al mismo tiempo, actuar casi
literalmente ‘a través de ella”” (Arendt, 1990, 108). Es como la mascara del teatro,
nombrada persona por los romanos, de la cual fue extraida la metafora en que se
plasma el elemento fundamental de la condicion del ciudadano como persona
juridica; o sea, la adicion artificial de una madscara a su mera condiciéon natural,
simultaneamente protectora de su integridad e instrumento de la manifestacion de

sus propositos: la mascara de la personalidad juridica y politica.

Los hombres de la Revolucién Francesa, contintia Arendt, “creian que habian
emancipado la propia naturaleza y liberado, por asi decirlo, el hombre natural en
todos los hombres, y que habian concedido a ellos los derechos humanos, que cada
uno poseia no debido al cuerpo politico al que pertenecia, sino en virtud de haber
nacido” (1990, 108). La consecuencia fundamental de esto fue la falta de proteccién
de todos por la mascara de la personalidad juridica. Con eso, dice Arendt (1990, 108-

109):

a diferencia de la Declaraciéon de los Derechos estadounidense, sobre la que se modelo
la Declaracion francesa de los Derechos Humanos, [esta tltima] pretendia traducir los
derechos primarios positivos inherentes a la naturaleza humana como algo distinto de su
estatuto politico, y como tal se traté de reducir efectivamente la politica a la naturaleza. La
Declaracidon de Derechos [estadounidense], por el contrario, fue concebida con el objetivo de
establecer controles permanentes restrictivos sobre todo el poder politico, por lo que
presupone la existencia de un cuerpo politico y el funcionamiento de un poder politico. La
Declaracion francesa de los Derechos Humanos, como la Revolucién la entendia, fue pensada
para ser la fuente de todo poder politico, y para establecer no el control, sino la piedra

187

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia

fundamental del cuerpo politico. Se suponia que el nuevo cuerpo politico se basaba en los
derechos naturales del hombre, en sus derechos en la medida en que no es nada mas que un
ser natural, en su derecho a “comer, vestirse y reproducir la especie” — es decir, su derecho a
las necesidades de la vida. Y estos derechos no fueron entendidos como derechos pre-politicos
que ningun gobernante y ningin poder politico tienen el derecho de tocar o violar, sino como
el contenido real del gobierno y del poder, asi como su fin ultimo. El Antiguo Régimen fue
acusado de haber privado a sus stubditos de estos derechos — los derechos de la vida y de la
naturaleza, en lugar de los derechos de libertad y de ciudadania.

El problema es que los apatridas y los internados en campos de concentracion
y de refugiados descubrieron de la forma mds dura que “la abstracta desnudez de ser
nada mds que humanos era su mayor peligro” (Arendt, 1998, 250). Mas
especificamente, “si un ser humano pierde su status politico, segin las implicaciones
de los derechos innatos e inalienables del hombre, llegaria exactamente a la situacion
para la que estan concebidas las declaraciones de semejantes derechos generales. En
la realidad, el caso es necesariamente opuesto. Parece como si un hombre que no es
nada mas que un hombre hubiera perdido las verdaderas cualidades que hacen

posible a otras personas tratarle como a un semejante” (1998, 250).

Llegamos como extranjeros y somos de manera constitutiva extranjeros en el
mundo, hasta que nos ponemos en accion, ya que llegamos de alguna parte a un
mundo que nos precede y que posiblemente sobrevivira cuando nos vayamos. Aquel
que no se decide a actuar, a nacer de nuevo en el mundo, habiendo nacido en la
Tierra, lleva consigo, por su nacimiento, una pregunta sin respuesta acerca de su

quien, de su si-mismo de cuya novedad su nacimiento era una promesa.

Si entramos en el mundo como extrafios por el nacimiento, en el mundo
mundano o humano, afirma Arendt en La condicion humana, el hombre sdlo ingresa
por las palabras y los hechos, en una especie de segundo nacimiento, a través del
cual confirmamos y asumimos nuestra aparicion fisica original. De hecho, somos del
mundo porque somos plurales y seguimos siempre siendo extranjeros en él porque
somos unicos — un mundo por cuya pluralidad somos capaces de establecer nuestra
singularidad. Por lo tanto, como ha senalado Giinther Stern (1999, p. 57-58), “el
hombre es un extranjero, esta separado del mundo y al mismo tiempo es capaz de
transformarlo. (...) Ser libre significa nada mas que ser extrafio al mundo, no estar

atado a él”.

188

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia

El caso de los apatridas y refugiados, el punto ciego de los derechos humanos
que presumidos como naturales, no es, sin embargo, el de quien no se decidié a
actuar, pero si el de quien es impedido de hacerlo. Asi que tal vez la traduccion mas
adecuada del derecho a tener derechos, tal como lo entiende Arendt, sea el derecho a
no ser irrevocablemente convertido en un extranjero en el mundo. Sin embargo, la
efectividad de este derecho depende ciertamente de una articulacion internacional
supranacional que constituya el suelo politico de la legitimidad del derecho a tener
derechos, lo cual se puede lograr en tltima instancia solo en el derecho internacional,
teniendo en cuenta el caso de los refugiados, de los apatridas y aan de los

Inmigrantes.

La formulacion “derecho a tener derechos” sera lamentablemente
contraproducente si funciona como un simple eslogan. El significado subyacente a
este mas remoto derecho fundamental es el derecho a pertenecer a una comunidad,
de no ser juzgado por lo que se es biologicamente o socialmente, sino por lo que
alguien dice y hace. En resumen, es el derecho de todo individuo humano a ser
juzgado por sus acciones. Pero ;donde se estableceria la legitimidad de este derecho?

Este es un tema que no podemos dejar de reflejar.

En Los origenes del totalitarismo, Arendt indica que nuestra nueva situacion en
el siglo XX, “en la que la ‘humanidad” ha asumido efectivamente el papel atribuido
antano a la naturaleza o a la historia, significa en este contexto que el derecho a tener
derechos o el derecho de cada individuo a pertenecer a la humanidad tendria que ser
garantizado por la misma humanidad” (Arendt, 1998, 248-249), lo que implica
transfigurar un derecho internacional basado en “acuerdos y tratados existentes

entre los estados soberanos” en una derecho internacional supranacional.

Reconocemos muy tarde que la naturaleza no legisla y que no hay derecho
anterior a la politica, tanto a nivel nacional como internacional. Los que todavia son
lentos para darse cuenta y tratan de vincular los derechos fundamentales a un
supuesto valor intrinseco de la vida o incluso a una postulada dignidad de la
persona son los desafortunados partidarios de la mistificacion que se refleja en la
ineficacia de las Naciones Unidas para garantizar los derechos fundamentales

minimos.

189

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia

Como sefiala Giorgio Agamben, “nuestra politica no conoce hoy otro valor (y
por lo tanto otro desvalor) que la vida, y hasta que las contradicciones que ello
comporta no se resuelven, el nazismo y el fascismo, que habian hecho de la toma de
decision sobre la vida nuda el criterio politico supremo, seguiran siendo
lamentablemente actuales” (Agamben, 1995, p. 13-14). O, para decirlo como Arendt
en “Nosotros, los refugiados”: “formados en la conviccion de que la vida es el bien
mas elevado, y la muerte la mayor consternacion, nos convertimos en testigos y
victimas de terrores peores que la muerte sin haber podido descubrir ideales
mayores que la vida. Por lo tanto, aunque la muerte ha perdido su horror para

nosotros no pasamos a ser ni resueltos ni capaces de arriesgar nuestras vidas por una

causa” (Arendt, 2007, 266).

Como cualquier derecho, también el derecho a tener derechos carece de su
suelo politico, que sélo puede ser demarcado dentro de una comunidad politica
supranacional por venir. Mientras que esto no se traduce en realidad, los
desplazamientos, barcos y naufragios siguen socavando la dignidad de discursos
tiloséficamente anacronicos y politicamente inocuos sobre la dignidad de la persona
y el valor intrinseco de la vida que todavia parecen predominar en la militancia y en
los estudios sobre los derechos humanos. La relevancia de la critica de la
despolitizacion de los derechos humanos de Arendt parece estar mds asegurada que

nunca, por desgracia. A este respecto, Giorgio Agamben (1996) sostiene que:

el refugiado es quiza la tinica figura pensable del pueblo en nuestro tiempo y, al menos
mientras no llegue a término el proceso de disoluciéon del Estado-nacién y de su soberania, la
Unica categoria en la que hoy nos es dado entrever las formas y los limites de la comunidad
politica porvenir. Es posible incluso que, si pretendemos estar a la altura de las tareas
absolutamente nuevas que estan ante nosotros, tengamos que decidirnos a abandonar sin
reservas los conceptos fundamentales con los que hasta ahora hemos representado los sujetos
de lo politico (el hombre y el ciudadano con sus derechos, pero también el pueblo soberano, el
trabajador etc.,) y a reconstruir nuestra filosofia politica a partir inicamente de esa figura.

No estoy seguro de que el refugiado sea la tnica figura con la cual podriamos
imaginar una nueva comunidad politica, ni tampoco en qué consistiria esta
comunidad politica. Pero es cierto que el apatrida, el refugiado, y también los
inmigrantes siguen siendo el punto ciego de los llamados derechos humanos, y no
vamos a salir de la mistificacion y las buenas intenciones consoladores e inocuas si

no repensamos la relacion entre los derechos humanos y la politica.

190

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia

Para finalizar, retorno a “Nosotros, los refugiados” no tanto para interpretar el
derecho a tener derechos como el derecho a la ciudadania, sino mas bien para indicar
cudntas salvaguardas presupone el derecho a la ciudadania. Arendt (2007, 264-265) lo

senala de este modo:

hemos perdido nuestra casa, lo que significa perder la familiaridad de la vida cotidiana.
Hemos perdido nuestra ocupacioén, que significa perder la confianza de que teniamos un poco
de uso en este mundo. Hemos perdido nuestra lengua, lo que significa la naturalidad de las
reacciones, la sencillez de los gestos, la expresion espontanea de los sentimientos. Dejamos a
nuestra familia en los guetos de Polonia y nuestros mejores amigos murieron en campos de
concentracion, lo que significa la ruptura de nuestras vidas privadas.
En tal contexto, es dificil imaginar quién puede preservar su propia integridad
en lugar de tratar de adaptarse a cualquier lugar, a cualquier precio. El derecho a
tener derechos implica el derecho a tener un lugar propio desde el cual salir al
mundo y para el cual regresar, y tal vez sea este el sentido mas profundo de la
insistencia de Arendt en La condicion humana, sobre el derecho a un espacio privado -
una propiedad, distinta de la acumulacién de riqueza e incluso amenazada por ella -
y su entendimiento de que el “sentido politico extraordinario del pueblo romano” le
llevo a no sacrificar el espacio privado al publico, dado que la casa es donde “incluso

los excluidos del mundo podian encontrar un sustituto en el calor del hogar y en la

limitada realidad de la vida familiar” (2009, 68, 72).

La casa, el trabajo, el idioma, la familia y los amigos proporcionan el lastre de
estabilidad privada que se presupone en la vida politica, asi como la administracion
de las necesidades vitales. El derecho a tener derechos es, ante todo, el derecho a
pertenecer a una comunidad, de tener un lugar en el mundo donde se es juzgado por
las palabras, acciones y omisiones, pero también implica el derecho a tener un lugar
en la tierra y no ser expulsado de la humanidad. Es por lo tanto el derecho a no ser
expulsado de la tierra o de la humanidad como consecuencia de haber sido
expulsado del mundo y de su comunidad politica y cultural. Antes de ser derecho a
la participacion es el derecho a no ser un extranjero en la Tierra, lo que abre la

posibilidad de no ser un extranjero en el mundo.

191

Junio
2017



Vida y derecho en Hannah Arendt | Adriano Correia

Bibliografia

Agamben, Giorgio (1995); Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, Torino, Einaudi.

Agamben, Giorgio (1996); “Al di la dei diritti dell'uomo”, Mezzi senza fine: note sulla
politica, Torino, Bollati Boringhieri.

Arendt, Hannah (1990); On revolution, London, Penguin Books.

Arendt, Hannah (1998); Los origenes del totalitarismo, Madrid, Taurus.

Arendt, Hannah (2007); “We refugees”, The Jewish writings, New York, Schocken.

Arendt, Hannah (2009); La condiciéon humana, Buenos Aires, Paidos.

Bartolomé Ruiz, Castor M.M. (2014); “Los refugiados, umbral ético de un nuevo
derecho y una nueva politica”, La Revue des droits de I’homme, 6. Disponible en
linea en: http://revdh.revues.org/988

Stern, Glinther (1999); Le souci du monde: Le souci du monde. Dialogue entre Hannah
Arendt et quelques uns de ses contemporains, Paris, Vrin.

192

Junio
2017





