I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

De la biopolitica a l1a necropolitica: la vida expuesta a la

muerte
Ignacio Mendiola. Universidad del Pais Vasco

1.- Esbozo preliminar sobre la vida expuesta a la muerte

Comencemos con dos imagenes, dos relatos, en los que poder intuir ya aquello que
habra de recorrer la reflexion que aqui se propone. La primera alude a lo que narra
Hans Erich Nossack en su libro El hundimiento, en donde cuenta como vive €l en 1943
la destruccion de la ciudad de Hamburgo llevada a cabo por britanicos y
estadounidenses mediante una sucesion de ataques aéreos. Literatura del desastre
que expone la confrontacion con un paisaje devastado, con un espacio inédito que
lleva incorporado la destruccion, la erradicacion violenta y subita de los habitats que
antes se habitaban, la evaporacion de aquellas formas de vida que daban forma a los
habitats. Nossack habla de las ruinas que contempla horrorizado, avanza en medio
de la destruccion dejandonos escenas de un mundo casi inaprehensible, de un vivir
que busca retazos a los que asirse para poder recomponer lo social; un transito entre
las ruinas que es también un recorrido por los restos de un lenguaje que hay que
rearticular para nombrar esa destruccion. Desde esa dificultad para nombrar algo
que se ha tornado irreconocible, Nossack propone lo siguiente: “Se entenderia mejor
si lo contdramos como un cuento al anochecer. Erase una vez un hombre al que
ninguna madre alumbro. Un pufietazo lo arrojo desnudo al mundo, y se oyd una
voz: “ti1 verds como te las arreglas”. Entonces abrio los ojos y no supo qué hacer con
lo que lo rodeaba. Y no se atrevia a volver la vista atrds, porque a sus espaldas no
habia mas que fuego” (2010: 37). Vivir desnudo en la intemperie, vivenciar la
extrafieza radical: “Lo que nos rodeaba no recordaba en absoluto lo que habiamos
perdido. No tenia nada que ver. Era algo distinto, la extrafieza en si misma, lo
imposible por antonomasia” (2010: 56). Habitar aquello en lo que apenas hay nada
reconocible, experimentar lo extrano, vivenciar un espacio que si bien antes quedaba
revestido de la familiaridad de lo cotidiano ha quedado ya inmerso en un proceso

que lo torna radicalmente ajeno, un espacio que acaso parece evacuar la posibilidad

219

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

de poder ser habitado, un espacio que podriamos convenir en definirlo como
inhabitable (Mendiola, 2014), ain cuando ahi también se podran activar estrategias

para recomponer la cotidianidad, para rehacer esa vida que ha sido negada.

La segunda imagen no nos confronta ya a un espacio que se descompone sino
al modo en que el sujeto mismo se descompone porque es llevado a una geografia
que se articula para danar, para deshacer al sujeto. Relatos, en este caso, provenientes
de personas torturadas en la dictadura militar argentina. Nora Strejelevich narra asi
en Una sola muerte numerosa el momento en que es detenida: “Pero no todos los dias
(o todos los dias? Se rompen las leyes de la gravedad. No todos los dias una abre la
puerta para que un ciclén desmantele cuatro habitaciones y destroce el pasado y
arranque las manecillas del reloj. No todos los dias se quiebran los espejos y se
deshilachan los disfraces. No todos los dias una trata de escapar cuando el reloj se
movio la puerta torcid la ventana trabo y una gime acorralada por minutos que no
corren. No todos los dias una tropieza y cae manos atras atrapada por una noche que
remata su vida cotidiana. Una se marea por la voragine de retazos de ayeres y ahoras
aplastados por ordenes y decretos. Una se pierde entre sillas dadas vuelta cajones
vacios valijas abiertas colores cancelados mapas destrozados carreteras inacabadas.
Una apenas siente que los ecos modulan -jte querias escapar, puta!- y que una boca
inmensa la devora. Quizas murmuren voces conocidas: ni ella ni él estan en nada.
Pero una esta aqui, del otro lado, en este cuerpo precario. Suelas tatuadas en la piel
bota en la espalda arma en la nuca” (1997: 15-16). Pasaje sin comas en donde acaso se
quiere transmitir la impresion de un torbellino que te atrapa sin darte un minimo
respiro; no hay pausas, momentos en los que pararse a reflexionar sobre lo que esta
pasando. Uno ha quedado capturado por una ldgica que le asalta y que rompe en un
instante con todo aquello que le resultaba reconocible: todo queda desmantelado, los
espejos se quiebran, los minutos no corren, la vida cotidiana, en definitiva, se remata.
Pilar Calveiro, por su parte, en su ensayo Poder y desaparicion, nos habla, por asi
decirlo, desde dentro, cuando ya se esta inmerso en lo inhabitable: “La vida del
hombre cobra sentido en su relacion con otros hombres. Cuando se rompen todas las
referencias personales, afectivas, intelectuales y... se sigue viviendo, la existencia
cobra un cardcter irreal” (Calveiro, 2005: 104); vivir sin referencias, desgajado de lo

cotidiano, confrontado frente a un poder que opera sin limites, con la sensacion de

220

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

que alli, para quien inflige la violencia, todo es posible: “Como si ese poder, que se
pretendia casi divino precisamente por su derecho de vida y de muerte, pudiera
matar antes de matar; anular selectivamente a su antojo practicamente todos los
vestigios de humanidad de un individuo, preservando sus funciones vitales para una
eventual necesidad de uso posterior” (Calveiro, 2005: 49). Y ese poder que mata antes
de matar no es, podriamos decir, sino la consecuencia de haber rematado la vida
cotidiana: experimentar la captura que te aleja de la trama de relaciones en las que se
estaba inmerso, que te despoja de los refugios a los que uno podria asirse para paliar
minimamente la violencia que llega, experimentar en la piel misma la insoportable

cercania de lo inhabitable.

Tenemos aqui, en los dos relatos presentados, una doble bifurcacion que
remite, en primer lugar, a lo bélico y lo punitivo en tanto que escenarios en donde lo
inhabitable irrumpe con una claridad aterradora, limpida. Lo bélico se acomete
desde una ldogica de la destruccion: el espacio habitado, reconocido, desaparece
mediante una violenta y radical desestructuracion; lo punitivo, por su parte,
despliega (cuando se practica transgrediendo los criterios minimos de la dignidad
humana) una légica de la sustraccion: el cuerpo detenido, retenido, al que se le
despoja de los habitos y hdabitats reconocibles para quedar expuesto a una violencia
irrestricta. Aun cuando no sea este el &mbito en el que nos moveremos, si es preciso
acotar que esta bifurcacidon entre lo bélico y lo punitivo, lejos de ser la antesala de
caminos diferenciados, designa una distincion (como aquella que se abre entre lo
militar y lo policial), en la que es posible aprehender toda una serie de remisiones e
interferencias mutuas (Neocleous, 2014). En segun lugar, la otra bifurcacion que de
ahi se desprende, aquella que remite a lo espacial y lo corporal, es ain mas
refractaria a cualquier intento por oponer ambas cuestiones, demandando un
recorrido en donde estos ejes devienen indisociables, ya sea en el plano teodrico
(Lefebvre, 2013) o historico, referido este, por ejemplo, a la conformacién de la
ciudad (Sennet, 2003). Recorriendo esas interacciones entre lo bélico-punitivo y lo
espacial-corporal, veriamos, en los ejemplos citados, como la destruccion de los
espacios incide indudablemente en la corporalidad que experimenta esa situacion,
pasa por la piel, por el sentido, por el sujeto que incorpora la precarizacion vital

desatada, del mismo modo en que el cuerpo sustraido experimenta la violencia en la

221

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

geografia de privacidn de libertad que el poder punitivo recrea en su hacer. Es en el
marco de esos entreveramientos atravesados y conformados por practicas violentas
que se abren a lo material y a lo simbolico, que poseen manifestaciones estructurales
y cotidianas, en donde habra que indagar en la irrupcion de lo inhabitable, alli, como
trataremos de argumentar, donde la vida queda constrefiida y tendida hacia una

exposicion a la muerte.

No cabe duda que los escenarios bélico-punitivos son ambitos que han
posibilitado en mayor medida la irrupcion de lo inhabitable; no que ahi se produzca
inevitablemente esa inhabitabilidad cuanto que las condiciones de posibilidad que
esta precisa encuentran en lo bélico-punitivo un terreno sin duda fértil en el que
propagarse; por eso comenzabamos el articulo con dos relatos (mas alla de sus
especificas condiciones sociohistoricas) ubicados en esa trama y que poseen, ademas,
una notable fuerza narrativa. Pero también es preciso tener presente, desde el inicio
mismo, que la alusion a lo inhabitable dista mucho de ser un asunto “sectorial”, una
suerte de geografia especifica quizds relevante en si misma pero carente de
relevancia si atendemos a su imbricacion en un analisis de cardcter mas global en
torno a la produccién de espacios y cuerpos en el despliegue de la modernidad. La
remisiéon a lo bélico-punitivo permite trazar los contornos de un escenario que
promueve la irrupcion de lo inhabitable pero también posibilita contextualizar la
importancia y significatividad de lo inhabitable en la trama de relaciones de poder y

violencias que subyacen a la conformacion de la modernidad.

No se trata ahora de acometer un andlisis detallado de lo bélico y sus
conexiones con la modernidad (Dal Lago, 2005) ni tampoco un desbroce
pormenorizado de las relaciones entre punitividad y crueldad (Mendiola, 2014); me
interesa, mdas bien, sobre el trasfondo que dibujan esas relaciones, trazar un
semblante genérico sobre la (recurrente) produccion de lo inhabitable, sobre lo que
supone, por volver a utilizar las palabras de Calveiro, pergenar intentos para “anular
selectivamente a su antojo practicamente todos los vestigios de humanidad”: lo
inhabitable funciona a contracorriente de lo que es el con-vivir, del co-existir con
otros en contextos sociales que aun estando inmersos en tramas de relaciones de

poder, posibilitan 1dgicas de dependencia e interaccion a través de las cuales la vida

222

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

se mantiene con vida sin que sea mutilada en su propio vivir. Lo inhabitable arranca
los vestigios de humanidad, los disuelve, hace estallar los minimos de dignidad que
la vida requiere y exige, confina los derechos humanos a la letra muerta de unas
declaraciones olvidadas, atenta directamente contra el vivir sin necesidad de matar
porque lo que lo caracteriza, en ultima instancia, no es sino la posibilidad de
producir una vida expuesta: un vivir al que se le quiere despojar de refugios y
protecciones de diverso signo, un vivir puesto a disposicion de un régimen de poder,
una vida expuesta a la intemperie, al dolor, al sufrimiento, una vida que no quiere

ser vivida.

Para llevar a cabo esta propuesta se realizara un doble movimiento. En primer
lugar, se abordara el horizonte analitico que encierra el concepto de lo inhabitable,
poniendo de manifiesto sus dimensiones y rasgos mas sobresalientes. En segundo
lugar, se procedera a dialogar con algunas de las aportaciones que han tenido mas
repercusion en el dmbito de lo biopolitico, en especial la propuesta foucaultiana
(2003, 2006) de imbricar distintos regimenes de poder y la agambeniana (1998)
concernida con la produccion de nuda vida. Lo inhabitable tomara elementos de
ambas aportaciones pero recorta sobre ellas una diferencia que posee lazos estrechos

con la propuesta en torno a lo necropolitico desarrollada por Mbembe (2011, 2012).

Este recorrido permitira articular un relato en torno a lo inhabitable que pone
en conexion espacios y cuerpos, un relato que imbrica escenarios en apariencia
diversos pero que revisados bajo la imagen de lo inhabitable pueden ser
contemplados como ejemplos de una narrativa de largo alcance que en ningin caso
pretende hacer las veces de un metarrelato omnisciente. Una narrativa desde la que
revisitar, en ultima instancia, las logicas de produccién de los habitats que
habitamos, como si lo inhabitable fuera también un sintoma (Didi-Huberman) que se
reactualiza, un espejo desde el que ver(nos), desde el que confrontarnos con aquellas
subjetividades que, careciendo de reconocimiento, son mas proclives a habitar lo

inhabitable.

223

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

2.- El régimen espectral de lo inhabitable

La filosofia, dicen Deleuze y Guattari, es una disciplina que consiste en crear
conceptos (1997: 11). Mas alld de cualquier intento por trazar férreos limites
disciplinares y bajo la premisa de que la tarea misma de pensar debe ser un ejercicio
que atraviesa, problematiza y conecta diferentes ambitos del saber, desde estas
paginas, retomando la apreciacion del devenir Deleuze-Guattari, se pretende trazar
una semblanza del concepto de lo inhabitable, esbozar una reflexion que dibuje sus
contornos, mostrar sus recorridos, sus lineas de conexion, sus potencialidades en
tanto que herramienta con la que repensar procesos sociales que inciden en las
geografias en las que estamos inmersos; eje directriz de una reflexion que indaga en
el ordenamiento de lo social mostrando el trasfondo de violencias simbdlicas y

materiales que lo recorren como parte consustancial.

Pensar el concepto de lo inhabitable, exigiria asumir, desde el inicio, que todo
concepto es un campo de intensidad variable en donde tienen lugar articulaciones,
reparticiones e intersecciones; es “una encrucijada de problemas donde se junta con
otros problemas existentes”, componiendo asi una “heterogénesis, es decir una
ordenaciéon de sus componentes por zonas de proximidad” (Deleuze y Guattari,
1997: 24, 25). El concepto irrumpe entonces como una hilazén que problematiza, que
entabla vinculos con otros conceptos con el fin de articular un territorio discursivo
que recompone el ejercicio de pensar sobre la base de las conexiones moviles que se
desatan entre sus distintos componentes. Por todo ello, el concepto no esta llamado a
reproducir el pensamiento imperante, no se concibe como un ambito acotado de
fronteras bien delimitadas: el propio concepto trabaja a contracorriente de lo que
sugiere la etimologia de la definicion (el establecimiento de limites) porque es un
campo, como decia, de intensidad variable cuyos componentes pueden modificarse o
redefinir su trama de relaciones y cuya potencialidad habrd de evidenciarse en su
propio uso. El concepto, en este sentido, opera bajo la légica de una ciencia
ambulante, itinerante, que consiste “en seguir un flujo en un campo de vectores” con

el fin tltimo de “inventar problemas” (Deleuze y Guattari, 1988).

La fuerza de un concepto como lo inhabitable habra de contrastarse sobre la

base de estas premisas analiticas, sobre la base de su heterogénesis subyacente que

224

Junio
2017



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

abre territorios por indagar. Y aqui hay ya una dimension de esa heterogénesis —
aquella que orbita en torno a lo que supone habitar- que es preciso encarar en la
medida en que estd en el sustrato de todo lo que a continuacion se ird exponiendo. La
propuesta de lo inhabitable se levanta sobre la consideracion de que la ontologia de
lo social esta ineludiblemente vinculada a toda una trama de espacios que posibilitan
la conformacién de la subjetividad. No tanto reconocer que lo social se da en el
espacio sino que lo social acontece en paralelo a lo espacial, que lo social es
produccion de y desde espacios. Lo inhabitable, por ello, se presenta en su propia
formulaciéon como un concepto inherentemente geografico; dialoga con lo que
supone habitar y, sobre todo, con lo que es o tendria que ser lo habitable. Podriamos
haber aludido a la imagen de lo invivible pero me interesa mantener esta continua
alusion a lo geografico que la inhabitabilidad comporta porque el vivir, en ultima
instancia, es una practica espacializada, un habitar, un estar, ocupar y experimentar
los espacios. Hay toda una corriente del pensamiento que en sus proyecciones
tiloséficas (Deleuze y Guattari, 1988; Foucault, 2006; Pardo, 1992; Serres, 1995),
sociologicas (Lefebvre, 2013; Massey, 2005), antropologicas (Ingold, 2000; Whatmore,
2002) o geograficas (Lussault, 2015), proporciona un andamiaje tedrico-analitico
necesario para tener presente en todo momento la espacialidad del vivir. Todo ello,
cuyo desarrollo mas pormenorizado no tendria cabida en este articulo, queda ahora
como trasfondo, como el sustrato tedrico desde el que aproximarnos a la geografia de

lo inhabitable.

Lo inhabitable dialoga entonces con lo habitable (lo vivible) en tanto que
articula una determinada forma de habitar que se caracteriza por su negatividad, por
la imposibilidad misma de habitar esos espacios, por la peculiaridad de estar en unos
espacios que se conforman para negar la vida misma. Lo inhabitable, decia antes,
funciona a contracorriente del vivir, atenta contra la vida, la expone a la intemperie:
en lo inhabitable el habitante se aleja de aquella banalidad que impregnaba los
habitats y los habitantes, queda suspendido, sin anclajes, sin espacios en los que
reconocerse, sin cuerpos que sentir como propios. Lo inhabitable impone, con
violencia, lo extrafio, lo ajeno. Lo inhabitable, entonces, lejos de ser una eleccion se
impone como castigo, porque en el vastisimo campo de formas de vida que lo

humano ha ido pergenando no cabria pensar una forma de vida que quisiese para si

225

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

un vivir que atenta directamente contra la vida misma. Se puede querer la muerte y
practicar el suicidio pero otra cosa, sustancialmente distinta, es querer vivir en una
geografia que atenta precisamente contra cualquier formulacién que el querer vivir

pudiera enunciar.

Pensar lo inhabitable desde la exposicion a la muerte exige clarificar un matiz
fundamental que hasta ahora no ha sido enunciado, un matiz que alude a la propia
significatividad ontologica de la exposicion. Entender en toda su radicalidad la
violencia que subyace a la exposicion a la muerte precisa tomar en consideracion
previamente que la propia cualidad de lo viviente se da y acontece desde la exposicion.
Esta afirmacion exige una doble acotacion. La primera se rebela contra el principio de
la interioridad en tanto que primacia de la racionalidad y la reflexividad para
entender las formas de estar en el mundo y se rebela porque el inicio mismo de estar
en el mundo pasa ineludiblemente por la corporalidad de la subjetividad, porque
vivir es sentir desde y con el cuerpo, con lo que todo sentido arrastra ya el modo en
que ese mundo se ha experimentado a través de los sentidos que imbrican al cuerpo
con el mundo. La profunda imbricacion entre el sentido y el sentir (Nancy, 2010)
estaria en el sustrato de una ontologia biopolitica de la habitabilidad (Mendiola, 2014) en
la que el habito irrumpe como bisagra que conexiona el habitat con el habitante, una
forma de estar encarnada que deriva del ordenamiento de los espacios habitados y
que se proyecta hacia el proceso de subjetivacion. El cuerpo adquiere asi una
centralidad irrenunciable en todo ejercicio para pensar el devenir biopolitico en el

que estamos inmersos.

La segunda acotacion, por su parte, vendria a reconocer que el vivir encarnado
no puede ser sino un con-vivir, que el cuerpo no estd cerrado sobre si mismo sino
que se abre a otros cuerpos, que los precisa por la simple razén de que vive, y sdlo
puede vivir, en tramas de interdependencia. El ideal de una subjetividad centrada
que habia olvidado el sustrato ontoldgico de lo corporal y que, significativamente,
habia enfatizado la corporalidad de la diferencia (de esa diferencia indigena,
marginal, sexualizada) despojandola de racionalidad, se revela él mismo como una
falacia que ignora o silencia su propia geografia y esas tramas de interdependencia

que posibilitan toda subjetividad, incluida logicamente la de aquellos que obvian la

226

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

interdependencia misma. Asumir la apertura corporal de lo humano y su entronque
con tramas de interdependencia es asumir que lo humano se asienta sobre una
vulnerabilidad ineluctable (Butler, 2006), que hay una suerte de herida abierta que
posibilita lo humano y que vivir es, en gran medida, habitar esa herida, habitar la

exposicion misma: “El cuerpo es el ser-expuesto del ser” (Nancy, 2010: 28).

Decir que vivir es habitar la vulnerabilidad de lo humano es decir que el vivir
mismo estd compelido a encarar, desde la heterogeneidad que se desprende de toda
una miriada de formaciones simbdlico-culturales, la apertura misma pero no tanto
para cerrar la herida, como si esta pudiera en ultima instancia clausurarse, cuanto
para articular formas de vida interdependientes que permitan con-vivir con la
herida, con-sentir formas en las que poder reconocerse y reconocer al otro que
posibilita mi vivir. La asuncién de la vulnerabilidad ontoldgica de lo humano
supone, en definitiva, conferir al cuidado una centralidad irrenunciable ya que ahi se
gesta la posibilidad misma de la vida. Ello en modo alguno supone idealizar el
cuidado mismo: las relaciones de poder lo atraviesan, lo marcan como terreno de
desigualdades y exclusiones, algo que el feminismo no ha dejado de enfatizar. Pero si
supone subrayar su indudable importancia en tanto que prerrequisito desde el que

pensar y practicar el convivir. Estar expuesto es estar tendido y tenido por cuidado.

Sobre este trasfondo, la expresion que enhebra esta reflexion, aquella que se
despliega en torno al estar expuesto a la muerte, puede ser ahora entendida en toda
su radicalidad porque lo que ahi se suscita, en ultima instancia, no es sino una
exposicion a la cual se le quiere cercenar la posibilidad misma del cuidado con lo que
esa vida, lo inhabitable, se mantiene como mera exposicidn, esto es, se produce de tal
forma para que conserve su caracter de exposicion, imposibilitando al mismo tiempo
que se pueda restaurar lo que la propia exposicion demanda y requiere para
convivir. Lo inhabitable vendria a designar entonces la produccién misma de la
exposicion en tanto que tal, un ensanamiento en y con la herida sobre la que se
asienta la vulnerabilidad de lo humano, la crueldad de querer posicionarse en la
apertura para negar desde ahi toda forma de cuidado. Esto es lo inhabitable: socavar
todo asomo del mundo con-sentido que propicia el cuidado; esto es lo que la

exposicion a la muerte desencadena: quedar sumidos en la exposicion sin posibilidad

227

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

de cuidado, quedar abiertos, desnudos, a la intemperie, sufrir en la piel y en el
sentido esa violencia que deshace la ontologia de lo humano. Expuestos a la muerte,
tendidos hacia su posibilidad, sin que necesariamente haya que matar. Esto es lo que
late, como peligro, en todo el campo de actuacion desplegado en torno a lo

inhabitable.

Por todo ello, por esa violenta marca que nos confronta directamente a la
destruccidn de la ontologia sobre la que se levanta la subjetividad, nos apercibimos
rapidamente de una cierta dificultad para nombrar lo que aqui esta en juego. Hay,
cabria acaso sugerir, un cierto aire espectral que rodea lo inhabitable, una suerte de
extrafieza radical, lo inhdspito mismo, un aire espectral desde el que opera no sélo el
ya aludido quiebre de los habitos, sino también un quiebre de ciertos habitos
conceptuales para poder pensarlo en su radicalidad. Sin embargo, en el marco de esta
indudable dificultad, quizds la propia figura de lo espectral nos puede ayudar a
pensar lo inhabitable. Si es asi, creo que ello pasaria por poner en relacion tres

dimensiones que se suscitan en torno a la imagen del espectro.

En primer lugar, constatar que el espectro adviene como huella de algo que le
precede; en su acepcion fisica compone una imagen producto de la interaccion entre
una sustancia y la luz, un vestigio en el que leer el modo en que esa sustancia se
comporta bajo unas determinadas circunstancias. El espectro aqui no es un
acontecimiento cerrado sobre si mismo cuanto la plasmacion de algo que le precede,
una suerte de concrecion de una realidad mds amplia que se atisba tras la imagen
producida. Si llevamos esto a nuestro campo de reflexion podriamos argtiir que el
espectro dibujado es la violencia misma que recorre lo inhabitable, sus practicas
concretas, su quehacer bélico-punitivo, pero todo ello estaria aconteciendo bajo el
influjo (por seguir utilizando el simil) de una luz que responde a un ordenamiento de
lo social que posee derivas politico-juridico-simbolico-econdmicas. No podriamos
minusvalorar ninguna de estas dimensiones citadas: lo inhabitable se desprende de
un modo de hacer politica en tanto que aglutinante de formas de hacer y pensar
desde las que se establece como han de quedar configurados los espacios que
habitamos y en donde se dirime el modo en que ahi se produce la vida y (la

posibilidad de) la muerte; requiere de un entramado juridico que reglamenta cémo

228

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

debe ser el sustrato normativo de lo social y el modo en que este puede quedar
subsumido en una ldgica securitaria marcada por la excepcionalidad para hacer
frente a lo que se define en términos de riesgo y amenaza; demanda unas légicas
simbolicas de ausencia de reconocimiento para un determinado tipo de subjetividades
(aquellas que encarnan la exclusion, el peligro) que quedan definidas mucho mas por
lo que son que por lo que han hecho o pudieran haber hecho; y, por altimo, contiene
toda una forma de entender la gestion econdmica de lo social, asociada ya al
neoliberalismo, en lo que este tiene de proyecto para mercantilizar y financiarizar la
existencia. Descuidemos cualquiera de estas dimensiones, asi como las
interpenetraciones que se desatan entre ellas, y la comprension de lo inhabitable
comenzara a tambalearse. Podriamos decir, en consecuencia, que la luz (el
ordenamiento multidimensional) que se proyecta sobre la sustancia (la practica
concreta bélico-punitiva) deja un espectro (la violencia que se desprende de esas
practicas) que tnicamente deviene comprensible atendiendo a las peculiaridades de
las interacciones desatadas entre la luz y la sustancia. La insoportable violencia de lo
inhabitable, el espectro que deja, no puede ocultar todo aquello que lo envuelve y

posibilita.

En segundo lugar, y retomando su acepciéon médica, cabria hablar de un
espectro para aludir al abanico de sintomas que se pueden tratar con un
medicamento, las circunstancias en las que puede aplicarse. Si la anterior acepcion
tisica nos remite directamente a una determinada plasmacion, esta nos conduce, por
el contrario, a una proyeccion. Llevado a nuestro ambito de reflexion, cabria sugerir
que lo inhabitable en tanto que espectro no responde tinicamente a lo que acontece
en una determinada geografia cuanto a las conexiones que se desatan entre distintas
espacialidades. Es decir, lo inhabitable no es una isla; puede tener contornos muy
precisos y delimitados, pero irrumpe porque ya hay lazos pasados y presentes con
otras geografias. Lo inhabitable, en su acepcidon geografica, alude a una trama de
espacios interconectados, a circunstancias que se repiten, a practicas que sucedieron
en otros lugares, a violencias que operan simultdneamente en geografias distintas. La
geometria euclidiana de contornos nitidos no nos ayuda aqui; precisamos una
topologia compleja de lo inhabitable, descomponer la madeja de espacios, sus

cercanias, alejamientos o solapamientos, su conectividad, los flujos de distinto tipo

229

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

que los imbrican. Afirmar que lo inhabitable no es una isla es testificar, en ultima
instancia, su heterogeneidad constitutiva. Habra que ver, en consecuencia, en todo
aquello que cubre la proyeccion de un espectro, las relaciones trenzadas entre esas
inhabitabilidades: componer un relato que posibilite ver las conexiones, desentranar
lo especifico pero verlo al mismo tiempo como huella de algo que lo supera y lo
conecta a otras realidades. Mirada bifocal que transita, conectandolas, por diferentes
geografias evidenciando que todo espacio lleva la huella de otros espacios, del

mismo modo en que el yo lleva la huella de una(s) otredad(es) constitutiva(s).

Y habria, por ultimo, una tercera acepcion de lo espectral que merece ser
traida a colacion. La etimologia del espectro nos recuerda que ahi se alude a una
imagen; imagen de algo cercano, que se estd acercando pero que permanece invisible
o invisibilizado, algo que se barrunta que puede estar mas alld de lo conocido, de lo
habitual pero que por su propia cercania ha dejado de ser ajeno, una suerte de
extrafieza que linda con la cotidianidad. En el espectro, cuando se asocia ya a lo
fantasmal, a lo monstruoso, cuando la proximidad se atisba, se desencadena un
quiebre en la normalidad de lo cotidiano, nos confronta con otro orden, con otra
alteridad: “El espectro de lo Otro, de lo no susceptible de domesticacién, o sea,
literalmente, de lo inhdspito” (Duque, 2004: 26; subrayado en el original). Hay, por
ello, algo liminar en el espectro (Derrida, 1995), una suerte de conexion de realidades,
la sospecha de que en lo monstruoso no anida una diferencia radical cuanto un
espejo en donde se reflejan temores, deseos, una huella que nos interroga sobre esta
habitualidad que ahora se resquebraja cuando contempla algo inasible e inasumible,
el ejercicio violento, en nuestro caso, por deshacer lo humano, el terror desnudo. La
etimologia de lo monstruoso, como es bien sabido, remite a ese mostrarse
(monstrum), pero también expresa una advertencia (monere), acaso el mensaje de que
en esa diferencia, aparentemente extrafia, inasumible, que lo espectral encierra, esta
adherido algo que nos es propio, cercano, demasiado cercano. Lo inhabitable como
imagen monstruosa muestra la vida mutilada, dafiada, doliente, la vida que ve
quebrados los habitats que habitaba, la vida que es expulsada de donde habitaba, la
vida sustraida que experimenta en la piel la destruccion de los habitos, su reducciéon
a mera corporalidad expuesta a un poder que dispone impunemente de ella. Lo

inhabitable es la vida que vive una vida que no es vida porque niega el vivir mismo.

230

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

Eso nos muestra pero acaso también nos advierte que, como ya se ha sugerido, lo
inhabitable no nos es ajeno y que el horror que destila, lejos de ser un error, algo
circunstancial y anecdotico, responde a algo que incide y atraviesa en la trama de
habitos que habitamos, que nuestra habitabilidad tiene vinculos subterraneos con lo
inhabitable y que, en consecuencia, la produccion de lo inhabitable se revela como

nuestra monstruosidad, la inmundicia de nuestro mundo.

Esta ultima afirmacidén expresa con mds contundencia algo que ya se habia
sugerido en las anteriores acepciones del espectro, aquellas referidas a la plasmacion
y a la proyeccion, esto es, lo referido a un ordenamiento politico-juridico-simbdlico-
econdmico subyacente y a una geografia abigarrada que conexiona espacios
distintos. Lo inhabitable no es el horror carente de conexion con lo que conocemos, es
lo que emana de unas formas de pensar y hacer, de una racionalidad, de algo que
dista mucho de ser(nos) ajeno. En la liminaridad de lo espectral que nombra lo
inhabitable vemos nuestros hdbitats, nuestros hdbitos. Vemos la conexion, el pasaje.
Cabria hablar, por todo ello, cuando las tres acepciones de lo espectral pueden ser ya
puestas en relacion, retroalimentandose, de un régimen de espectralidad articulado en
torno a lo inhabitable, un régimen con sus ordenamientos, sus geografias, sus
monstruosas y violentas reconfiguraciones de lo conocido y reconocible, un régimen
que borra de raiz cualquier lectura de lo inhabitable como error, como anomalia,
como algo que no nos atafie, para, por el contrario, afirmar con una contundencia
inquietante, que lo inhabitable es el régimen espectral que se incuba en nuestros
habitats, en nuestros hébitos, la cara oculta del progreso occidental, el residuo de una
logica securitaria que compone peligros, miedos y enemigos. Lo inhabitable es la
destruccidon de la vida sobre la que se levantan otras vidas, la grieta por la que se
precipitan las vidas sustraidas de un régimen de reconocimiento que las salvaguarde
en sus derechos basicos para quedar, en ultima instancia, expuestas a la muerte: la

imagen que (nos) ilumina lo que se oculta.
3.- Necropolitica y poder cinegético

Si respetamos la conocida distincion foucaultiana en torno a la diferenciacion de tres
regimenes de poder que se proyectan, respectivamente, hacia la violencia directa del

soberano sobre los subditos, hacia la produccion de cuerpos dociles que habrian de

231

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

incorporar el discurso de la disciplina y hacia la articulacién de procesos de
gubernamentalidad que acttian fundamentalmente sobre el medio con el fin de
“conducir las conductas”, cabria concluir que la figura de lo inhabitable acontece de
un modo intersticial en el marco de esa diferenciacion. Intersticial porque sus légicas
de funcionamiento no responden por entero a ninguno de esos regimenes de poder,
pero también porque su propia peculiaridad (en la propia heterogeneidad de
situaciones que se desatan en torno a lo inhabitable) pone en relacion formas de
hacer y pensar que presentan ligazones con el escenario propio de esos regimenes de

poder aludidos.

El escenario de lo inhabitable no precisa la violencia impune del hacer morir
que despliega el soberano sobre el cuerpo de aquellas personas que se alejan del
orden simbolico y normativo, y menos aun precisa ese “teatro del sufrimiento” en
donde se individualiza el sufrimiento para colectivizar el terror (Foucault, 1995,
2003). Tampoco precisa de un trabajo sobre el cuerpo para moldearlo con el fin de
que se avenga a reproducir lo que el decir y hacer disciplinar demanda para obtener
sujetos desprovistos de todo potencial politico-critico, al tiempo que quedan
subsumidos en una logica de rentabilidad economica (Foucault, 1990). E, igualmente,
lo inhabitable no concuerda del todo con una légica gubernamental que articulando
regimenes de movilidad jerarquizados internamente parece incidir mas sobre el
medio que sobre el cuerpo con el fin de modular el campo de posibilidades de los
sujetos (Foucault, 2006). Y sin embargo, si nos desprendemos de lo que se suscita en
esta triple caracterizacion que ofrece Foucault, tendriamos que desprendernos de
elementos que son centrales en la propia caracterizacion de lo inhabitable. Tenemos
aqui, por tanto, una tension, una trama de relaciones con sus paradojas internas, que

es necesario encarar.

Lo inhabitable, ya se ha dicho, es una produccion de vida tendida hacia la
(posibilidad de) muerte y esta misma afirmacion exige pensar la produccion de
muerte en un contexto como el actual; un contexto en el que si atendemos a una parte
sustancial de las reflexiones que se han desplegado en el ambito de lo biopolitico,
estd mas concernido con la produccién de vida que con la produccion de muerte.

Foucault ya encard esta cuestion, la innegable permanencia de la funciéon muerte en

232

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

el marco de lo biopolitico, en estos términos: “;Coémo es posible que un poder
politico mate, reclame la muerte, la demande, haga matar, de la orden de hacerlo,
exponga a la muerte no solo a sus enemigos sino a sus propios ciudadanos? ;Cémo
puede dejar morir ese poder que tiene el objetivo esencial de hacer vivir? ;Cémo
ejercer el poder de la muerte, como ejercer la funcién de la muerte, en un sistema
politico centrado en el biopoder?” (Foucault, 2003: 218). Teniendo en cuenta, como €l
mismo matiza, que “cuando hablo de dar muerte no me refiero simplemente al
asesinato directo, sino también a todo lo que puede ser asesinato indirecto: el hecho
de exponer a la muerte, multiplicar el riesgo de muerte de algunos o, sencillamente, la
muerte politica, la expulsion, el rechazo, etcétera” (Foucault, 2003: 220; el subrayado
es anadido). La respuesta de Foucault, como es sabido, pasa por el modo en que el
biopoder, en determinadas circunstancias, interactia con el racismo. La
tanatopolitica asociada al régimen nazi irrumpe aqui como ejemplo paradigmatico,
pero si inicamente circunscribimos la respuesta a este ambito, la potencia misma de

la pregunta lanzada por Foucault comienza a palidecer.

En un texto sin duda relevante para comprender como se integra la funcion de
muerte de la que habla Foucault en el seno de las citadas logicas gubernamentales y
todo lo que de ello se deriva, Mbembe aludird a una formacion necropolitica (2011,
2012) que en modo alguno designa algo previo o posterior a la biopolitica, sino una
forma de hacer y pensar que atraviesa el propio desarrollo de la modernidad, desde
sus inicios, adhiriéndose de un modo paraddjico y tensional a formas de corte mas
biopolitico. La necropolitica que enuncia Mbembe remite a una ldgica de la
excepcionalidad securitaria asumida por una soberania (neo)liberal-(neo)colonial que
instrumentaliza la existencia humana posibilitando la destruccion de cuerpos y
sujetos considerados superfluos, siendo este caradcter superfluo algo que, en gran
medida, viene acompanado de un discurso que no deja de construir una nocién
ficcionalizada o fantasmdtica del enemigo. Desde ahi, la necropolitica se refiere entonces
a “ese tipo de politica en que la politica se entiende como el trabajo de la muerte en la

produccion de un mundo en que se acaba con el limite de la muerte” (Mbembe, 2012:

136).

233

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

Mbembe retoma la centralidad que Foucault confiere al racismo pero la ubica
en una reflexion sin duda mas pormenorizada en términos ontologicos e historicos y
en donde la referencia al nazismo queda ya desprovista de esa centralidad
incuestionable que, como ya denunciara Cesaire (2006), no deja de destilar una cierta
postura etnocéntrica. Para Mbembe “por principio de raza es necesario entender
también una forma espectral de division y de diferenciacion humana susceptible de ser
movilizada para estigmatizar, excluir y segregar; practicas con las que se busca aislar,
eliminar, inclusive destruir fisicamente a un grupo humano” (2016: 106; el subrayado
es anadido). La forma espectral que inaugura y perpetua el racismo estara presente
de un modo determinante en las conexiones desatadas entre “lo politico y el poder
de matar, entre el poder y las mil maneras de matar o dejar (sobre)vivir” (2016: 107).
El racismo y sus concomitancias coloniales, dibujardan toda una apropiacion del
espacio que desencadena una zoologizacion de la vida, ya apuntada por Fanon
(2001), por medio de la cual se pierde la capacidad para gestionar el “hogar”, el
cuerpo y con ello la posibilidad de adquirir un status politico en tanto que sujeto
reconocido; la vida del esclavo, del que esta subsumido en una logica racial-colonial

deviene, en consecuencia, “una forma de muerte-en-la-vida” (2011 :33).

Me interesa tener presente esta relacion tensional entre el hacer-vivir y el
hacer-dejar-morir y la centralidad que ahi adquiere el racismo, pero me interesa
también ahondar en la propuesta lanzada por el pensador camerunés cuando alude a
la existencia de un devenir-negro del mundo (2016: 32), porque ello permite abrir la
respuesta, limitada, que da Foucault y nos posibilita el ejercicio introspectivo de
rastrear esas formas del hacer-dejar-morir, del exponer a la muerte, de “la
humanidad en suspenso” que la necropolitica inaugura de un modo recurrente y
fragmentario en tanto que precarizacion radical de la existencia humana. Tenemos
asi, por una parte, la premisa de que la funciéon muerte esta lejos de constituir una
forma del pasado que no dice ya nada del presente y, por otra, la tarea de indagar,
desde un pensamiento concernido con lo actual, tal y como queda tematizado por
Foucault, en los modos en que esa funcion se produce tanto en lo que pueda quedar
concernido con el racismo pero también, como sugiere Mbembe, en lo que acontece
en ese devenir-negro, en las circunstancias que acaban con el limite de la muerte y que,

por tanto, la propagan como posibilidad para unos sujetos definidos diferencialmente en

234

Junio
2017



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

funcién del grado en que quedan asociados a esa figura fantasmatica del enemigo,
convertido en el objetivo principal y absoluto de lo politico (Mbembe, 2012: 134). Algo
que sin duda resuena con lo que antes hemos llamado el régimen espectral de lo

inhabitable.

Creo que la nocion central para ahondar en toda esta cuestion orbita, en gran
medida, en torno a la nocion ya aludida de exposicion; las practicas sociales que
producen y gubernamentalizan unas formas de vida que quedan signadas por
quedar expuesto en una situacion de indefension, de desnudez. La hibridacion
desatada entre el hacer-vivir y el hacer-dejar-morir sin que la muerte acontezca
necesariamente como producto de ese hacer directo del poder soberano-estatal sobre
el cuerpo, pasa asi por producir una forma de vida que se ve descontextualizada de
sus anteriores formas de estar en el mundo, de modo tal que queda subsumida en un
proceso de exposicidon que precariza de un modo intenso sus condiciones vitales. En
este debate deviene central, indudablemente, la ya conocida postura de Agamben, en
toda su articulacion de una reflexion biopolitica que orbita en torno a las nociones
del bando (una ldogica de captura que incluye lo viviente en el espacio del poder
desencadenando al mismo tiempo su exclusidn), la excepcionalidad (una ldgica
politico-juridica que posibilita el despliegue del bando a través de las hibridaciones
complejas entre derecho y violencia, permitiendo asi que el derecho suspenda la
norma vigente para salvaguardar un determinado ordenamiento de lo social), el
campo (la plasmacion geografica de la vida subsumida en el bando) y el homo sacer (el
habitante del campo cuya muerte deviene impune). No es necesario volver aqui a
glosar el planteamiento de Agamben enfatizando sus puntos mas sobresalientes;
pero si me interesa, por las indudables concomitancias que existen con la figura de lo

inhabitable, enfatizar dos cuestiones.

La primera de ellas es que, a juicio de Agamben, el régimen biopolitico que
atraviesa la biopolitica occidental estd marcado, en gran medida, por el modo en que
la zoe, aquello que viene a designar a la vida en su dimensién mas propiamente
animal en tanto que sustrato bioldgico-corporal que posibilita el hecho mismo de
estar vivo, queda proyectada (capturada, cabria decir, mediante la l6gica del bando y

toda la trama de violencias simbolicas y materiales que ahi pudieran activarse) hacia

235

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

un determinado ordenamiento politico de un modo tal que, en ultima instancia,
imposibilita una nitida distincidon entre esa zoe y la bios en lo que esta tiene de vida
cualificada, pensada y vivida segun las practicas sociales que operen en un
determinado contexto cultural. La indistincion entre zoe y bios (y la que se desata de
un modo ulterior entre hecho y derecho), sera a la postre la que desencadene una
vida que queda ya signada por esa indistincion, una vida, la nuda vida, que esta en el
sustrato mismo de la biopolitica occidental, una vida que dice la peculiaridad de ese
régimen biopolitico, una vida desprovista de cualquier l6gica de reconocimiento, que
ha dilapidado la posibilidad misma de la proteccion quedando asi, en definitiva,
confrontada, desde su propia desnudez, ante un poder que podra disponer
impunemente de esa vida. Desde esta premisa sucintamente enunciada, Agamben
afirmard, problematizando la biopolitica foucaultina, que “la vida expuesta a la muerte
(la nuda vida o vida sagrada) es el elemento politico originario” (Agamben, 1998:
114; el subraya es anadido). Aqui estar expuesto es estar desgajado de la bios que
permitia vivir en formas de vida reconocibles, dotadas de contextos socionormativos,
impregnadas de tramas simbolico-culturales que conferian un sentido al vivir. Y la
exposicion a la muerte, dird Agamben, estd lejos de ser un acontecimiento puntual,
algo que acaso sucedid una vez; muy al contrario, dicha exposicion opera mediante
una légica de la repeticion, de su reactualizacién y es esto, precisamente, lo que
revela su centralidad en tanto que elemento politico originario que se da recursivamente
hasta el presente. La nuda vida acompasia a la biopolitica occidental y, como
consecuencia, la propia categorizacion de la vida expuesta a la muerte debe
entenderse en un sentido procesual, en el sentido de que es algo que se esta
haciendo, que no deja de hacerse, que la vida queda expuesta porque hay una logica
subyacente recursiva conducente a la produccion de esa exposicion. Alli donde para
Foucault la exposicidn a la muerte es una practica que acontece dentro de un marco
mas general concernido con lo biopolitico, para Agamben esa exposicion signa la
relacion politica central de Occidente, confiriéndola una suerte de telos que atraviesa

el devenir de lo social.

El segundo elemento que queria subrayar alude a las peculiaridades
geograficas de la vida expuesta, lo que en Agamben queda nombrado con la figura

del campo. Tomando como sustrato histdrico-existencial la experiencia de los campos

236

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

de concentracion nazis y lo que ellos supusieron en términos de articulacion de un
espacio de indistincion entre hecho y derecho, Agamben sugiere un principio de
definicion del campo que es preciso traer a colacion: “Al haber sido despojados sus
moradores de cualquier condicion politica y reducidos integramente a nuda vida, el
campo es también el mds absoluto espacio biopolitico que se haya realizado nunca,
en el que el poder no tiene frente a él mds que la pura vida bioldgica sin mediacion
alguna” (Agamben, 2001: 40). El campo reduce la vida a su mera condicion bioldgica
corpodrea, despojando a sus habitantes de todo derecho reconocible, de cualquier
condicion politica desde la que interactuar con un sujeto inmerso en un marco
consentido de reconocimiento simbolico que actuaria como freno para la imposicion
de violencias. El habitante del campo, el homo sacer, aquel a quien se puede dar
muerte sin que de ello se deriven consecuencias de tipo juridico-politico, deviene un
ser liminal, excluido de lo social pero incluido en una violencia irrestricta. Un ser
sometido a la captura, a una inclusion que le excluye, una vida que no es la vida
cualificada de la bios ni la propia dimension bioldgica de lo viviente que nombra la

zoe, es la vida nuda que torna indistinguibles bios y zoe, vida que experimenta en su

propio cuerpo, inerme, que todo es posible. El campo de concentracion nazi actta 237

aqui como antecedente paradigmatico de lo que constituye el campo pero, como el
propio Agamben reconoce, “si la esencia del campo consiste en la materializacion del
estado de excepcidn y en la consiguiente creacién de un espacio de nuda vida como
tal, tendremos que admitir entonces que nos encontramos virtualmente en presencia
de un campo cada vez que se crea una estructura de esta indole, con independencia
de los crimenes que alli se han cometido y cualesquiera que sean su denominacion y
sus peculiaridades topograficas” (1998: 221). Para Agamben, la geografia del campo
expone y reactualiza asi, en su propia materialidad, la l6gica recursiva que subyace a
la produccion de vida expuesta a la muerte y es, precisamente por ello, que la nocion
de campo adquiere una centralidad indudable toda vez que este deviene “la matriz
oculta de la politica en que todavia vivimos”, el “nuevo nomos biopolitico del

planeta” (1998: 224).

Hay aqui, indudablemente, fuertes conexiones con el planteamiento que
estamos tratando de desplegar, toda vez que la imagen del campo es la que mas

resonancias posee, en el ambito de los debates biopoliticos, con el concepto de lo

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

inhabitable. Pero también hay diferencias; y algunas de ellas no son menores. En
Agamben hay una poderosa intuicion, acaso una sugerencia: la articulacion de una
geografia critica que indague en la produccion de los campos. Sugerencia, porque no
hay un desarrollo que profundice en ese sentido; ni histdricamente ni en sus
formulaciones actuales. La produccion del campo queda subsumida en una relacion
politica (la que marca el abandono) convertida en una suerte de designio que recorre
la politica occidental mediante una logica expansiva que no deja de producir
excepcionalidad y campo. Hay una indudable preocupacién por la espacialidad de la
biopolitica en Agamben (Minca, 2007) pero también es cierto, cabria argiiir, que hay
un escaso desarrollo tedrico-conceptual de la conformacion espacial de lo social. Y
esa insuficiente atencion conferida a lo espacial acaso es el trasfondo desde el que se
levanta la primacia que adquiere el modelo de campo nazi, como si este campo fuera
el ejemplo por antonomasia en donde leer lo que supone la produccion y vivencia del
campo, como si desde ese espacio hubiera que leer lo que sucede en otros espacios.
Se alude al campo pero se elude un desarrollo sociohistérico de la produccién de
campos. El descuido, por poner tan solo un ejemplo, de la profunda relacién entre la
modernidad y la colonialidad por parte del filosofo italiano en la conformacion de los
campos, incluso en la propia conformacién del campo concentracionario nazi
(Morrison, 2012), acttia como huella de un modo de pensar ajeno a la especificidad
de toda produccion espacial. La potencialidad del campo, como espacio clave en la
articulacion de la biopolitica occidental, pasa menos por una metanarrativa que
afirma su ineludible expansion que por una geografia critica que indague tanto en los
mecanismos a través de los cuales se produce la geografia de los campos como en el
desbroce de lo que supone la vivencia misma del campo. Ninguna de estas dos
cuestiones posee un desarrollo pormenorizado en Agamben. Concluiremos
abordando criticamente desde el escenario tedrico que abre el concepto de lo
inhabitable esta doble problematica referida a la produccion y vivencia de la nuda

vida.
3.1.- La vida expuesta a la muerte bajo el signo del saber-poder cinegético

La primera de ellas exige ahondar en lo ya dicho anteriormente en torno al

ordenamiento politico-econdmico-juridico-simbolico en tanto que proceso que

238

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

posibilita y envuelve lo inhabitable dando lugar a un saber-poder que podria quedar
categorizado como cinegético (Chamayou, 2010). Un saber-poder concernido con el
rastreo (la vigilancia de la presa, el control hipertecnologizado de los movimientos, la
deteccion de aquel espacio que ha devenido, por distintos razones politico-
econOmicas, objeto de interés y que quiere ser gestionado), con la captura, con la
apropiacion de espacios y cuerpos con el fin de tenerlos y retenerlos bajo unas
determinadas circunstancias. Es este saber-poder cinegético, desplegado en torno a lo
bélico y lo punitivo, el que teje una hibridacion especifica entre los regimenes
soberano, disciplinar y gubernamental, caracterizdndose no tanto por su univocidad
cuanto por la heterogeneidad de situaciones que pudiera propiciar, teniendo como
hilo conector que sobre aquello que queda capturado, (sobre)cogido, se cierne la
amenaza de la socavacion de habitos y habitats a través de los cuales se articulaba lo

cotidiano.

Este saber-poder cinegético, que aqui s6lo podemos enunciar someramente
(Mendiola, 2016), es el que hibrida derecho y violencia en un régimen de
excepcionalidad securitaria que posibilita el disefio y el despliegue de la captura. El
apunte de Butler en torno a la soberania espectral deviene aqui central: "Mi propio
punto de vista consiste en que en el momento de esta suspension, se produce una
version contemporanea de la soberania que, animada por una agresiva nostalgia,
busca abolir la division de poderes. Tenemos que considerar el acto de suspension de
la ley como un performativo que hace surgir una configuracion contemporanea de la
soberania o, mas precisamente, como un acto que reanima una soberania espectral
dentro del campo de la gobernabilidad. A través de este acto de sustraccion, el
Estado produce una ley que no es una ley, un corte que no es un corte, un proceso que
no es un proceso” (2006: 91). Central porque la soberania espectral impulsa y posibilita la
captura y la captura es lo que subyace a la vida expuesta a la muerte. La compleja (y
subterranea) relacién entre derecho y violencia, nos arroja a un escenario en el que la
ley, lejos de ser la solucién inequivoca a la exposicion a la muerte, forma parte de su
propia légica de produccion en tanto que permea las exigencias bélico-punitivas que
la hibridacion entre lo securitario y lo neoliberal-neocolonial demanda. En este
contexto, la necropolitica en modo alguno puede ser vista como una anomalia y si

como el rastro que deja esa soberania espectral regida por la excepcionalidad

239

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

securitaria, entendida esta no tanto como algo sustancializado sino como practica
procesual que anuda discursos, normativas, tecnologias y medidas bélico-punitivas
(Balzacq et al, 2010) y como practica radicalmente inconclusa, porque no se reconoce
en el presente, porque lo que la impulsa es la propia regulacion de cada presente
mediante la identificaciéon (deshistorizada, descontextualizada) de los peligros,

miedos y amenazas.

Las imagenes antes aludidas de la destruccién y la sustraccion, en tanto que
plasmaciones de lo bélico-punitivo, operan aqui como lentes a través de las cuales
observar y detectar el quehacer del saber-poder cinegético componiendo el régimen
espectral de lo inhabitable en donde lo que queda capturado queda ya envuelto en
un desprecio que antecede y posibilita la violencia, el ejercicio del sufrimiento.
Destruccion y sustraccion, deciamos, pero también, paralelamente, anudada a ellas,
la expulsion (Sassen, 2015) en tanto que consecuencia que se desprende de la
imposibilidad vital o denegacion normativa para poder seguir habitando el espacio
en el que se estaba. La migracion esta ya aqui en ciernes: el sujeto sustraido de un
espacio destruido o apropiado, el desgaje con respecto a lo que articulaba el vivir, el
socavamiento de una vida que debe comenzar a transitar, la vida expulsada como
consecuencia de una formacion depredadora y la vida, en definitiva, que se
confronta ya a partir de ahi con las violencias punitivas que regulan la movilidad,
con la incertidumbre vital propia de quien carece de habitats reconocibles. La
expulsion, como practica que descuida radicalmente la vida, que se despreocupa del
(sobre)vivir que ello depara, abre la tematica del posible transito por lo inhabitable a

la busqueda de un espacio habitable.

Aun cuando cada una de estas figuras que asociamos a la produccion de lo
inhabitable posee sus propias especificidades, cabria también resaltar que un ambito
paradigmatico para ver el anudamiento de la destruccidon, la sustraccion y la
expulsion lo constituye la tematica de la migracion. En primer lugar, porque esta
puede desencadenarse por haber capturado un espacio ya sea socavando las formas
de vida que alli existian ya sea expulsando a sus habitantes. En segundo lugar,
porque la regulaciéon diferenciada del movimiento expulsa a los migrantes a rutas

cada vez mas largas y arriesgadas y en las que el propio desplazamiento conlleva

240

Junio
2017



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

experimentar esa vida expuesta a la muerte (como la patera o atravesar fronteras en
zonas desérticas), la posibilidad misma de que el viaje tenga que darse en esas
circunstancias, es ya experimentar un recorrido por lo inhabitable. Y, en tercer lugar,
porque la migracion esta sobreexpuesta a un régimen punitivo de castigo tanto en
algunos paises desde los que se inicia el intento por acceder a los lugares de destino
(Marruecos, por poner un ejemplo, un pais con una larga tradicion de violaciéon de
los derechos humanos que asume la externalizacion de las fronteras llevada a cabo
por Europa), en la frontera misma (donde la violencia se despliega con impunidad -
una violencia que incluso puede llegar a cosificarse en esas vallas fronterizas que
incorporan las concertinas- permitiendo unas vulneraciones de los derechos
humanos como las que tienen lugar al llevar a cabo las llamadas devoluciones en
caliente) y en el interior de los estados a los que se ha llegado (ya sea mediante los
Centros de Internamiento de Extranjeros, unos espacios de los que numerosos
informes dan cuenta de una amplia trama de violencias simbolicas y materiales, o

mediante las practicas de deportacion).

No es de extranar, por todo ello, que la reflexién en torno a la necropolitica
haya tenido un mayor desarrollo en aquellos paises que estdn muy atravesados por
el transito migrante y por la continuada conculcacion de una vida minimamente
digna a través de practicas que imbrican destruccidn, sustraccion y expulsion. En este
sentido, hay que subrayar la presencia de todo un corpus literario sobre México
(Estévez, 2014; Nattahi Hernandez, 2014; Segato, 2006; Valencia, 2010; Varela Huerta,
2015) que muestra a este pais como una geografia paradigmatica en la captura de
espacios y cuerpos, geografia necropolitica en donde la complicidad entre soberania
y crueldad expele precariedad, represion, desapariciones y cadaveres (Villalobos-
Ruminott, 2016). Geografia paradigmatica de los rastros que el proceso de
acumulacion de capital deja tras de si, de las huellas bélico-punitivas que el
entramado securitario-neoliberal-neocolonial no deja de producir, rastros y huellas
que el saber-poder cinegético no deja de propagar por una multiplicidad de espacios.
El proyecto antes aludido de una geografia de los campos no seria sino el desbroce
de esa geografia, pero ello exige abandonar la metanarrativa deshistorizada que
destila Agamben, anteponiendo una mirada concernida con la etnografia del campo

(Agier, 2012; Ong, 2007).

241

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

3.2.- Etnografias de lo inhabitable

La segunda cuestion con la que confrontar nuestra aproximacién a la de
Agamben, se refiere a la vivencia del espacio que inaugura el campo. Habria que
resenar aqui, por una parte, que como producto de su lectura expansiva y
descontextualizada de los campos, se concluye que todos somos virtualmente homo
sacer. La metanarrativa del campo tiene su reflejo en una subjetividad asimismo
deshistorizada y homogeneizante que queda sometida cada vez en mayor medida a
los envites del campo. La afirmacion de que todos somos virtualmente homo sacer
puede ser leida en clave deleuziana a la manera de que hay una potencialidad para
poder llegar a ser homo sacer que esta latiendo pendiente de ser actualizada. Y esta
imagen es sin duda poderosa y sugerente. Pero precisa tener en consideracion la
propia topografia de la subjetividad, sus posicionamientos diversos y el modo en que
estan atravesados por relaciones de poder heterogéneas, con lo que esa virtualidad
para poder llegara a ser homo sacer, para habitar el campo, esta distribuida
diferencialmente en funcion de la conformacion sociopolitica de la subjetividad. Y en
esa diferencialidad vemos que las subjetividades predominantes que habitan el
régimen espectral de lo inhabitable son aquellas asociadas, retomando la poderosa
intuicion de Mbembe, a la figura fantasmatica del enemigo, fantasmatica porque
carece de limites, porque se expande, aquellas subjetividades que vienen ya
impregnadas de un discurso de amenaza y exclusion: el (sospechoso de ser) terrorista
(que amenaza nuestra vida misma), el migrante (que amenaza nuestra forma de
vivir), el sujeto inferiorizado, colonial (que habita un espacio de interés estratégico),
el excluido socioeconémico (que ha fracasado como empresario de si mismo), el
disidente (que problematiza el ordenamiento de lo social). Mas que hablar de que
todos somos virtualmente homo sacer, sobre la base de lo que ya se ha dicho
anteriormente, creo mas pertinente sugerir que hay subjetividades que incorporan un
desprecio y que son estas las que estan virtualmente mas cerca de habitar lo
inhabitable. Pero a ello también habria que anadir, en un gifio a Agamben, todo el
campo de precariedad vital necropolitica que el neoliberalismo promueve y acenttia
en espacios en donde la funcion muerte habia quedado en un segundo plano: la
implantacion de toda una serie de recortes en campos tradicionalmente asociados al

estado de bienestar desencadena crecientemente procesos de exclusion, de abandono

242

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

(el enfermo a quien se le niega el tratamiento médico) en donde al sujeto se le niega

aquella parte del cuidado que precisa de un sustrato politico-institucional.

Por otra parte, Agamben nos presenta una forma de habitar el campo que esta
marcada por la pasividad: el sujeto que estd en el campo irrumpe a modo de una
superficie corporal que tan solo recibe las violencias que ahi se infringen. Tenemos
aqui la presentacion de un poder sin resistencia, un campo que silencia a su
habitante, que descuida su propia vivencia y lo que ahi pudiera acontecer en tanto
que ideacion de una trama de tacticas que permitieran, al menos en parte, soslayar la
asfixiante presencia de ese poder. Incluso en la tortura misma cabria hablar de
formas de resistencia; tan s6lo hay que (saber-querer) mirar. Deviene aqui urgente
enunciar, a contracorriente, la necesidad de articular no ya una mirada distante ni un
analisis inicamente concernido con el desbroce del ordenamiento politico-juridico-
simbolico-econdmico que posibilita lo inhabitable, sino también un acercamiento mas
cercano, de corte mds etnografico, que se adentre en los detalles, en las practicas que
ahi se suscitan, en las violencias que operan, pero también en las tacticas que se
pudieran desplegar para poder articular una cierta resistencia, aun cuando lo
inhabitable como proyecto que expone a la muerte, esté pensado para dificultar o

erradicar todo asomo de resistencia.

Cabe aqui, como muestra, retomar los relatos aludidos en el inicio de este
articulo: Nossack contaba estupefacto el gesto de una mujer que limpiaba las
ventanas de un edificio que se habia mantenido en pie en medio de la destruccion
generalizada. Gesto desde el que intentar recuperar lo perdido, desde el que mostrar
el impulso por reapropiarse del espacio devastado. Strejelevich y Calveiro
enfatizaban igualmente la necesidad de acercarse al complejo espesor del sujeto
torturado para ver ahi las formas de resistencia que se activan. Lo inhabitable lleva la
marca de una captura, pero puede llevar también el sello de la huida, del intento
multiforme por arrancarse la inhabitabilidad adherida al cuerpo, al espacio. En este
sentido, lo inhabitable tiene que pensarse desde la produccién de la vida expuesta a
la muerte (y es esto lo que aqui se ha enfatizado), pero también desde la propia
experiencia diversa de la inhabitabilidad, desde la vida que resiste esperando tan

sOlo que el futuro no esté marcado por la exposicion, desde la vida que en un altimo

243

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

gesto de libertad se sustrae de lo inhabitable mediante el suicidio, desde la vida que
consigue restablecer habitabilidades minimamente dignas en donde el vivir vuelva a
tener al menos una minima impronta en la que reconocer una vida que quiere ser

vivida.

El régimen espectral de lo inhabitable precisa, por tanto, el analisis que
permita entender su produccion pero también precisa una mirada cercana, de cariz
mas etnografico, que vaya mas alld de todo sesgo omniabarcante vy
descontextualizado, de toda lectura simplificada de 1la potencialidad
problematizadora de la subjetividad. En este transito (que nos aleja del acercamiento
de Agamben), cabria ya empezar a rastrear en detalle lo que sucede en aquellos
espacios que posibilitan la exposicion a la muerte, mostrando, como ambitos mas
resenables, el desbroce de una antropologia de lo securitario que trata de evidenciar
lo que acontece en todo el espectro de la geografia de privacién de libertad
gestionada por el estado; la reconstruccion de lo que acontece en la frontera para la
poblacién migrante; la exposicion de los ecocidios y etnocidios que se derivan de
contextos atravesados por una mercantilizacion salvaje de la naturaleza, analizados
desde la ecologia politica o desde las llamadas economias de la violencia; o, por

altimo, la muestra de lo que supone (sobre)vivir en contextos bélicos.

Desde el escenario que dejan estas acotaciones previas, podemos concluir ya
esta confrontacion con Agamben afirmando que el concepto de lo inhabitable debe
mucho a la nocion de campo, pero la ubica en otro plano epistemoldgico y
ontoldgico. Diferencia epistemolodgica porque la propuesta en torno a lo inhabitable
tiene su anclaje en una geografia critica que ahonda en la espacialidad de lo social y
en la produccion sociohistdrica de los espacios y los cuerpos; diferencia ontoldgica
porque asume los posicionamientos multiples de la subjetividad y las diferentes
logicas de reconocimiento en la que estan inmersos los sujetos al tiempo que, sobre la
base de las distintas lineas de fuerza implicadas (Deleuze y Guattari, 1988), se asume
la importancia de poner de manifiesto el espesor propio de la vivencia de lo
inhabitable para ver ahi los recorridos de las posibles resistencias. El campo nombra
algo que esta en el nucleo mismo de lo inhabitable; pero se llega por caminos

diferentes y se recorre de formas disimiles.

244

Junio
2017



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

4.- Aperturas

Pensar el régimen espectral de lo inhabitable nos obliga, en definitiva, a pensar las
formas de hacer y pensar a través de las cuales opera el saber-poder cinegético en lo
que tiene de produccion de unas geografias marcadas por la exposicion a la muerte,
en las que se atenta contra el cuidado que la vulnerabilidad humana precisa y
requiere. Ahi late la monstruosidad de unas violencias simbolico-materiales que sin
tener que erradicar necesariamente la vida, atentan contra ella dejandola en
suspenso: ahi nos confrontamos con un horror que no proviene de una irracionalidad
cuanto de una forma de proceder conectada a unos determinados ordenamientos de
lo social, a unas narrativas que desprecian unas determinadas subjetividades. Dar
cuenta de todo ello permite traer a un primer plano las logicas que subyacen a esos
ordenamientos, pero también nos permite, cuando el relato de lo inhabitable es
compartido, traido al presente que habitamos, confrontarnos directamente con una
realidad a menudo silenciada que estd en los lindes de nuestra cotidianidad. La
potencia del relato (y por eso este articulo se iniciaba con muestras de relatos)
deviene entonces central para mostrar la hondura de lo inhabitable. Pero esto dista
mucho de ser tarea facil. Si lo inhabitable atenta contra lo ontologia de lo humano,

atenta también contra el lenguaje, contra la comunicabilidad de esta experiencia.

Ello no deberia conducir, sin embargo, a poner el énfasis en un resto
incomunicable en donde anidaria una supuesta verdad de lo inhabitable cuanto a
subrayar, asumiendo la indudable dificultad de esta palabra, la necesidad de trabajar
conjuntamente para articular espacios dialogicos en los que dicha palabra pueda ser
enunciada, escuchada y compartida. Decia Calvino al final de Las ciudades invisibles
que a quien ha habitado el infierno hay que darle espacio y tiempo; lo inhabitable es
el infierno que para algunos ya esta aqui, aconteciendo como realidad simbdlica y
material que linda con nuestros habitats, el espectro reactualizado que se esconde
bajo la mascara del progreso y la seguridad. Y al que vivencia lo inhabitable, al que
lo ha vivenciado, ciertamente hay que darle espacios y tiempos, sin que ello en modo
alguno suponga reactualizar una légica heroica del sufrimiento. No se trata en modo
alguno de exigir el relato de lo inhabitable (porque es un relato que revive el

sufrimiento y, por ello, es posible que no quiera ser contado) cuanto de habilitar las

245

Junio
2017



De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

condiciones de posibilidad para que pueda ser contado, para que la palabra no dicha
no reproduzca un silencio en el que se perpetua la violencia que causé el sufrimiento,
la cultura del terror (Taussig, 2002) que el régimen espectral de lo inhabitable
desencadena. Se trata, en suma, de habilitar esas condiciones de posibilidad para
contar como se vive cuando se ha habitado lo inhabitable y como se sigue viviendo
cuando se ha incorporado esa experiencia, para contar(nos), en definitiva, los modos

diversos en que lo inhabitable late como posibilidad en nuestra cotidianidad.

Bibliografia

Agamben, G. (1998), Homo Sacer. El poder soberano y la nuda vida. Valencia: Pre-Textos.

Agamben, G. (2004), Estado de excepcion. Valencia: Pre-Textos.

Agier, M. (2012), «El biopoder a prueba de sus formas sensibles», en Politica y
Sociedad, vol. 49, nam. 3, pp. 487-495.

Balzacq, T., Basara, T., Bigo, D., Guittet, E-P. & Olsson, C. (2010), «Security Practices»,
en Denemark, RA. (ed.), International Studies Encyclopedia Online. Blackwell,
pp- 1 -30.

Benjamin, W. (1991), Para una critica de la violencia y otros ensayos. Madrid: Taurus.

Butler, J. (2006), Vida precaria, Buenos Aires, Paidos.

Calveiro, P. (2005), Poder y desaparicion. Los campos de concentracion en Argentina.
Buenos Aires: Colihue.

Césaire, A. (2006), Discurso sobre el colonialismo. Akal: Madrid.

Chamayou, G. (2010), Las cazas del hombre. El ser humano como presa de la Grecia de
Avristoteles a la Italia de Berlusconi. Madrid: Errata Naturae.

Dal Lago, A. (2005), «La guerra-mundo», en Bergalli, R. y Rivera, 1. (ed.), Politica
criminal de la guerra. Barcelona: Anthropos.

Deleuze, G. y Guattari, F. (1988). Mil mesetas. Valencia: Pre-Textos.

Deleuze, G. y Guattari, F. (1997), ;Qué es la filosofin? Barcelona: Anagrama.

Derrida, J. (1995), Espectros de Marx. El estado de la deuda, el trabajo del duelo y la nueva
internacional. Madrid: Trotta.

Duque, F. (2004), Terror tras la postmodernidad. Madrid: Abada Editores.

Estévez, A. (2014), «The Politics of Death and Asylum Discourse: Constituting
Migration Biopolitics from the Periphery», en Alternatives: Global, Local,
Political, Vol. 39 (2), pp. 75-89.

Fanon, F. (2001), Los condenados de la tierra. México D.F.: Fondo de Cultura
Econdmica.

Farge, A. (2008), Lugares para la historia. Santiago de Chile: Ediciones Universidad
Diego Portales.

Foucault, M. (1990), Vigilar y castigar. Madrid: S. XXL

246

Junio
2017



De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

Foucault, M. (1995), La voluntad de saber. Historia de la sexualidad. Madrid: S. XXI.

Foucault, M. (2003). Hay que defender la sociedad. Madrid: Akal.

Foucault, M. (2006), Seguridad, territorio y poblacion. Buenos Aires: F.C.E.

Ingold, T. (2000), Essays on the perception of the environment: the livehood, dwelling and
skill. Londres: Routledge.

Lefebvre, H. (2013), La produccion del espacio. Madrid: Capitan Swing.

Lussault, M. (2015), EI hombre espacial. La construccion social del espacio humano. Buenos
Aires: Amorrortu editores.

Massey, D. (2005). For space. Londres: Sage.

Mbembe, A. (2011), Necropolitica. Barcelona: Melusina.

Mbembe, A. (2012), «Necropolitica, una revision critica», en Chavez, E. y Jezik, E.
Estética y Violencia: necropolitica, militarizacion y vidas lloradas. México D.F.:
Museo Universitario Arte Contempordneo/Universidad Nacional Auténoma
de México.

Mbembe, A. (2016), Critica de la razon negra. Ensayo sobre el racismo contempordneo.
Barcelona: NED Ediciones.

Mendiola, 1. (2014), Habitar lo inhabitable. La prdctica politico-punitiva de la tortura.
Barcelona: Bellaterra.

Mendiola, I. (2016), «El dispositivo de la captura: espacios y cuerpos bajo el signo de
la excepcionalidad», en la revista Athenea Digital. Vol. 16, nam. 1, pp. 83-111.

Minca, C. (2007), «<Agamben’s geographies of modernity», en Political Geography, 26,
pp- 78-97. 247

Morrison, W. (2012), Criminologia, civilizacion y nuevo orden mundial. Barcelona:
Anthropos. Junio

Nancy, J. L. (2010), Corpus. Madrid: Arena Libros.

Nattahi Hernandez, C. (2014), «La dialéctica de vida y muerte en el México
contempordaneo. Apuntes filosoficos sobre seguridad y (narco)violencia», en
Ledn Rabago, D., Violencia. Una vision multidisciplinaria y transversal. Guanajato:
Universidad de Guanajato.

Neocleous, M. (2010), La fabricacion del orden social. Una teoria critica sobre el poder de
policia. Buenos Aires: Prometeo Libros.

Neocleous, M. (2014), War power, police power. Edimburgo: Edinburgh University
Press.

Nossack, H. E. (2010), EI hundimiento. Hamburgo, 1943. Segovia: La uNa RoTa.

Ong, A. (2010), Neoliberalism as exception. Mutations in citizenship and sovereignty.
Londres: Duke University Press.

Pardo, J. L. (1992). Las formas de la exterioridad. Valencia: Pre-Textos.

Resta, E. (1995), La certeza y la esperanza. Ensayo sobre el derecho y la violencia. Barcelona:
Paidos.

Santos, B. S. (2005), El milenio huérfano. Ensayos para una nueva cultura politica. Madrid:
Trotta.



De la biopolitica a la necropolitica: la vida expuesta a la muerte | Ignacio Mendiola

Sassen, S. (2015), Expulsiones. Brutalidad y complejidad en la economia global. Madrid:
Katz.

Segato, R. L. (2006), «Territorio, soberania y crimenes de segundo estado: la escritura
en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Judrez», en E. Subirats et al.,
Contra la tortura, Fineo, Monterrey.

Sennet, R. (2003), Carne y Piedra. El cuerpo y la ciudad en la civilizacion occidental.
Madrid: Alianza Editorial.

Serres, M. (1995). Atlas. Madrid: Catedra.

Strejilevich, N. (2006), Una sola muerte numerosa. Florida: North South Center Press.

Taussig, M. (2002), Chamanismo, colonialismo y el hombre salvaje. Un estudio sobre el
terror y la curacion. Bogota: Editorial Norma.

Valencia, S. (2010); Capitalismo gore. Barcelona: Melusina.

Varela Huerta, A. (2015), «Buscando una vida vivible”: la migracién forzada de nifios
de Centroamérica como practica de fuga de la “muerte en vida”», en EIl
Cotidiano, ntm. 194, pp. 19-29.

Villalobos-Ruminott, S. (2016), «Las edades del cadaver: dictadura, guerra,
desaparicion (Postulados para una geologia general)», disponible en
https://umich.academia.edu/SergioVillalobosRuminott

Whatmore, S. (2002). Hybrid geograpies: natures, cultures, spaces. Londres: Sage.

248

Junio
2017





