
267 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

O que é o contemporâneo? 
Peter Pál Pelbart. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 
 
 

 

I 

Em 1794 Kant escreveu um célebre artigo definindo a Aufklärung, a saber, o 

Esclarecimento, como a saída do homem de sua menoridade. Já temos aí uma 

definição que é ao mesmo tempo uma constatação, uma exigência e um programa.  

Trata-se de  abandonar o estado de tutela, de dependência, de menoridade. Mas a 

estrondosa maioria dos homens, com especial ênfase no sexo feminino, diz o filósofo 

misógino, prefere isto: delegar o pensamento, a consciência, a conduta a uma figura 

ou instância de autoridade. "Em todos os lugares ouço gritar: não raciocineis! O 

oficial diz: não raciocineis, mas fazei exercícios militares! O intendente de finanças: 

não raciocineis, mas pagai! O clero: não raciocineis, mas acreditai! (Há apenas um 

único senhor no mundo [a referência é a Frederico II da Prússia] que diz: raciocineis 

o quanto quiserdes e sobre tudo aquilo que quiserdes, mas obedecei!)”. Visto que é 

preciso coragem e decisão para reverter essa situação, apenas uma minoria 

(esclarecida, diríamos) acaba saindo da menoridade e consegue pensar por conta 

própria. Mas pode ocorrer que num ambiente público de liberdade, esta minoria que 

sacudiu de si a tutela, irradie o valor dessa vocação de todo homem de pensar por si 

mesmo, ainda que tropece na relutância de todos aqueles que se beneficiam dessa 

dependência. Foucault viu nesse texto de Kant um esboço da modernidade – 

entendida não como um período histórico situado entre uma pré-modernidade e 

uma pós-modernidade, mas antes como uma atitude contemporânea, uma relação 

frente à atualidade, um modo de sentí-la e pensá-la, de agir e de se conduzir, uma 

maneira de pertencer a um presente e reivindicar  uma tarefa, enfim, um pouco 

aquilo que os gregos entendiam por um ethos. É o ethos da modernidade que aqui 

estaria sendo enunciado. E a modernidade não seria só uma relação ao presente, 

definível pela consigna Sapere aude!, tenha a coragem de saber, mas também carreia 

em si uma relação consigo mesmo, um tomar-se como objeto de um trabalho, de uma 

elaboração, que implica uma relação a si, a seu corpo, a seu comportamento, a seus 



268 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

sentimentos e paixões, a sua existência. Daí a extravagante ponte que Foucault 

constrói entre Kant e Baudelaire, que desemboca nesse desafio não só de saber, de se 

guiar, mas como intuído em Baudelaire, de fazer de si e da própria vida uma obra de 

arte. E conclui: “O homem moderno, para Baudelaire, não é aquele que parte à 

descoberta de si mesmo, de seus segredos e de sua verdade oculta: ele é aquele que 

busca inventar-se a si mesmo. Esta modernidade não libera o homem em seu ser 

próprio; ela o restringe à tarefa de se elaborar a si mesmo”. Claro que para 

Baudelaire isso só pode se dar no domínio da arte, e o que vai interessar a Foucault 

na Aufklarung não é a questão estética, mas o entrecruzamento ético entre a  

problematização do presente e a constituição de si como sujeito autônomo, mesmo 

que essa ética seja, num sentido amplo, uma estética da existência. Eis então esse 

ethos filosófico, nesse arco que vai de Kant a Baudelaire, segundo a inflexão 

foucaultiana, na sua formulação ainda negativa: não se trata de buscar o núcleo de 

nossa racionalidade, mas detectar aquilo que, na nossa constituição como sujeitos 

autônomos, pode ser descartado. E o que afinal não mais nos serve? O humanismo, 

que sempre está submetido àquilo que ele toma de empréstimo seja à moral, à 

política, à ciência, à religião. A crítica não pode apoiar-se nessa vaga idéia humanista, 

mas no princípio baudelairiano de uma criação permanente de nós mesmos na nossa 

autonomia, na forma do ultrapassamento. Ou seja, ao invés de deduzir daquilo que 

somos o que nos é impossível pensar ou fazer, no rastro de Kant, trata-se de extrair 

da contingência que nos fez ser o que somos, a possibilidade de não mais ser, fazer 

ou pensar como antes, e ultrapassar-se.  

II 

Ora, é difícil não concordar com essa conclusão. Quem se oporia à defesa da 

autonomia, à exigência de pensar por si mesmo, à reivindicação de livrar-se da 

tutela, da dependência, da delegação da atitude e do pensamento? Quem ignoraria a 

reticência enunciada por Foucault, de que a saída da menoridade não deve apoiar-se 

naquele humanismo cujos universais ele não cansou de questionar? Quem 

contestaria a injunção de fazer da própria vida uma obra de arte, sobretudo em um 

sentido coletivo? Quem se recusaria à transgressão prática daquilo que somos? 

Quem se oporia, enfim, a esse elogio da maioridade, mesmo que Foucault se 



269 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

indague, com um certo ceticismo, se algum dia de fato nos tornaremos maiores... No 

entanto, não parece claro que, sempre que nos pedem maioridade, maturidade, 

seriedade, responsabilidade, sub-repticiamente nos estão cobrando obediência, 

servidão, assujeitamento àquilo que se pressupõe como maioridade? Não esconde a 

exigência de maioridade uma subserviência a um padrão dito maior, dominante, 

hegemônico? Será que a maioridade não representa, precisamente, um ideal de 

servilidade e sujeição a uma humanidade suposta natural ou moral, ou pelo menos 

viável, em todo caso já dada e constituída? O desafio mais radical não consistiria 

precisamente, ao contrário, em escapar de uma maioridade que nos é imposta 

individual e coletivamente, como um ideal, uma natureza, um progresso ou um 

destino, e cujo questionamento corre o risco, sempre, de parecer aos olhos dos 

“maiores” como leviana, irresponsável, irracional, para não dizer infantil, 

desarrazoada? Não foi esse terrorismo majoritário que Deleuze e Guattari 

combateram ao longo de toda a sua obra, mostrando como um padrão do homem-

branco-macho-racional-urbano-europeu-consumista que, mesmo não 

correspondendo à maioria numérica da população planetária, se impõe como uma 

medida subjetiva por toda parte, na filosofia ou na mídia, na política ou na clínica, na 

economia ou na estética? O esquizo, o nômade, o desterritorializado, são maneiras de 

escapar ao machismo da razão. O devir-mulher, o devir-criança, o devir-animal, o 

devir-índio, o devir-negro, o devir-molécula, o devir-intenso, o devir-imperceptível, 

não lhes coube pôr em xeque, nas mais diversas direções, esse padrão majoritário, 

humano, demasiadamente humano, universal, demasiadamente universal, 

antropocêntrico, demasiadamente antropocêntrico, esclarecido, demasiadamente 

esclarecido? Até em termos políticos, a frase terrível de Deleuze, respondendo à 

pergunta de Negri: “como conquistar a maioria” – e Deleuze respondendo que este é 

um problema inteiramente secundário em relação aos caminhos do imperceptível. 

Contra uma maioridade racional, comunicacional, humanista, e a um desejo de se 

tornar maioria, não a menoridade tutelada que Kant critica, e que apenas espelharia 

invertidamente o que se recusa, nem o entrincheiramento na minoria esclarecida, 

num elitismo filosófico, mas uma miríade de devires minoritários, deslizamentos, 

curto-circuitos, linhas de escape que, na sua ressonância, produzam uma 

“quantidade psicopolítica”. Deleuze, na esteira de Kafka ou de Lucrécio, lembra que 

o pequeno é a sede irredutível das forças, o local dos desvios, o locus da diferença. 



270 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

Fascínio pelos processos de miniaturização ou minoração... Não há aqui puerilidade 

alguma, mas apenas uma cartografia das forças e dos signos que se subtraem, fogem 

e fazem fugir o império das potências molares, a maioria e seus modelos, a 

gregariedade e sua depauperação.  

III 

O que significa resistir hoje? Se há algumas décadas a resistência obedecia a uma 

matriz dialética, de oposição direta entre as forças em jogo, onde havia um poder 

concebido como centro de comando e que cabia a todos disputar, com a 

subjetividade identitária dos protagonistas definida pela sua exterioridade recíproca 

e complementaridade dialética (dominante/dominado, colonizador/colonizado, 

explorador/ explorado, patrão/empregado, trabalhador intelectual/manual, 

professor/aluno, pai/filho, etc), o contexto pós-moderno, dada sua complexidade, 

suscita posicionamentos mais oblíquos, diagonais, híbridos, flutuantes. Surgem 

outros traçados de conflitualidade. Talvez com isso a função da própria 

negatividade, na política e na cultura, precise ser revista. Como diz Negri: “Para a 

modernidade, a resistência [era] uma acumulação de forças contra a exploração, que 

se subjetiva através da ‘tomada de consciência’”. Na época pós-moderna, nada disso 

acontece. A resistência se dá como a difusão de comportamentos resistentes e 

singulares. Se ela se acumula, ela o faz de maneira extensiva, isto é, pela circulação, a 

mobilidade, a fuga, o êxodo, a deserção: trata-se de multidões que resistem de 

maneira difusa e escapam das gaiolas sempre mais estreitas da miséria e do poder. 

Não há necessidade de tomada de consciência coletiva para tanto: o sentido da 

rebelião é endêmico e atravessa cada consciência, tornando-a orgulhosa. O efeito do 

comum, que se atrelou a cada singularidade enquanto qualidade antropológica, 

consiste precisamente nisso. A rebelião não é, pois, pontual nem uniforme: ela 

percorre ao contrário os espaços do comum e se difunde sob a forma de uma 

explosão dos comportamentos das singularidades que é impossível conter”. Foi o 

que se viu também durante as manifestações de junho de 2013, no Brasil e em outros 

lugares do planeta. Muitos tiveram dificuldade de apreender o que houve de “novo” 

num movimento tão imprevisto, imponderável, para não dizer intempestivo. A 

Turquia, o Egito, a Espanha, têm obviamente sua parte de contágio e, apesar das 



271 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

diferenças notáveis de contexto, guardam certo ar de familiaridade. Mas neles o 

autoritarismo ou a crise econômica parecem “explicar” os levantes.  E a pergunta 

retorna: mas afinal, o que quer a multidão? Mais saúde, educação, serviços, menos 

corrupção, mais transparência, uma reforma do sistema político? Ou tudo isso, claro, 

e algo ainda mais radical: um outro modo de pensar a própria relação entre a libido 

social e os poderes instituídos, entre desejo e poder, entre o tempo da vida e da 

política?  

É claro que a natureza dos protestos apontava para uma outra gramática 

política, onde a forma é já parte do sentido. A horizontalidade e a ausência de centro 

ou comando nas manifestações dramatizaram uma outra geografia do poder. É difícil 

nomear tal mudança, e sobretudo transformá-la em pauta concreta. Como traduzir 

em propostas as novas maneiras de exercer a potência, de fazer valer o desejo, de 

expressar a libido coletiva, de driblar as hierarquias, de redesenhar a lógica da cidade 

e sua segmentação, de fazer ruptura, dissenso? Além do que, ninguém há de supor 

ingenuamente que a multidão está isenta de colisões, de linhas de fratura, de 

conflitos e interesses os mais diversos e disparatados em seu próprio seio – ela é tudo 

menos um bloco homogêneo. Se os protestos tangenciaram uma recusa da 

representação, talvez também expressaram certa distância em relação às formas de 

vida que se tem imposto brutalmente nas últimas décadas, no nosso contexto bem 

como no planeta como um todo: produtivismo desenfreado aliado a uma 

precarização generalizada, mobilização da existência em vista de finalidades cujo 

sentido escapa a todos, um poder farmacopornográfico, como o diz Preciado, 

capitalização de todas as esferas da existência, em suma, um niilismo biopolítico que 

não pode ter como revide senão justamente a vida multitudinária posta em cena.  

É preciso reconhecer, pois, que para além dos 20 centavos, que falam 

precisamente da mobilidade urbana como uma condição da própria vida e da 

produção nas cidades contemporâneas, muitos outros desejos se expressaram assim 

que a porteira da rua foi arrombada. Falamos de desejo, e não de reivindicações, 

justamente porque reivindicações podem ser satisfeitas, mas o desejo obedece a outra 

lógica – ele tende à expansão, ele se espraia, contagia, prolifera, se multiplica e se 

reinventa à medida que se conecta com outros. Falamos de um desejo coletivo, no 



272 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

qual se tem imenso prazer em descer à rua, em sentir a pulsação multitudinária, em 

cruzar a diversidade de vozes e corpos, sexos e tipos, e apreender um  “comum” que 

tem a ver com as redes, com as redes sociais, com a conexão produtiva entre os 

circuitos vários, com a inteligência coletiva, com uma sensorialidade ampliada, com a 

certeza de que o transporte deveria ser um bem comum, assim como o verde da 

praça Taksim, assim como a água, a terra, a internet, as informações (quando se há de 

quebrar o monopólio que algumas poucas famílias detêm sobre a infosfera desste 

país continental?), os códigos, os saberes, a cidade, e que toda espécie de enclosure é 

um atentado às condições da produção contemporânea, que requer cada vez mais o 

livre compartilhamento do comum. Tornar cada vez mais comum o que é comum – 

outrora alguns chamaram isso de comunismo. Um comunismo do desejo. A 

expressão soa hoje como um atentado ao pudor. Mas é a expropriação do comum 

pelos mecanismos de poder que ataca e depaupera capilarmente aquilo que é a fonte 

e a matéria mesma do contemporâneo – a vida (em) comum.  

Talvez uma outra subjetividade política e coletiva esteja (re)nascendo, aqui e 

em outros pontos do planeta, para a qual carecemos de categorias e parâmetros. Mais 

insurreta, mais anônima, mais múltipla, de movimento mais do que de partido, de 

fluxo mais do que de disciplina, de impulso mais do que de finalidades, com um 

poder de convocação incomum, sem que isso garanta nada, muito menos que ela se 

torne o novo sujeito da História. É difícil medir tais movimentos sem usar a régua da 

contabilidade de mercearia ou do jogo de futebol. “Quanto lucramos”, “no que deu”, 

“quais forças favoreceu”, “no final, quem venceu?”, perguntarão. Não se trata de 

menosprezar a avaliação das forças em jogo, sobretudo num País como o nosso, em 

que uma vasta aliança conservadora distribui as cartas e leva o jogo há séculos, 

independente dos regimes que se sucedem ou do que dizem as urnas, e por vezes 

capitaliza até mesmo essa energia insurreta que vem das ruas. Ou seja, não se trata 

de confiar no deus-dará, mas ao contrário, aguçar a capacidade de discriminar as 

linhas de força do presente, fortalecer aquelas direções que garantam a preservação 

dessa abertura e distinguir, no meio da correnteza, o que é redemoinho e o que é 

pororoca, quais direções são constituintes, quais apenas repisam o instituído, quais 

comportam riscos de retrocesso. 



273 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

 

IV 

Nietzsche foi quem viu com maior acuidade a natureza de um tempo, que ele 

chamou de intempestivo, extemporâneo, inatual. É através dele que algo de novo 

vem ao mundo, dado seu desatrelamento da estrita causalidade histórica, sua 

insubmissão ao passado, sua relação com a vitalidade e com a intensidade do 

presente, até mesmo sua injusta cegueira. A descrição desse instante em que o 

homem é arrebatado ao círculo da memória e escapa à coleira do tempo é dos mais 

impactantes: “É o estado o mais injusto da terra, limitado, ingrato com relação ao 

passado, cego aos perigos, surdo às advertências, um pequeno turbilhão de vida em 

meio a um oceano congelado na noite e no esquecimento: e no entanto, este estado – 

absolutamente não histórico, anti-histórico– não engendra apenas a ação injusta, mas 

também todo ato de justiça; e nenhum artista realizará sua obra, nenhum general 

alcançará sua vitória, nenhum povo conquistará sua liberdade se não os tiverem 

antes desejado e perseguido num tal estado de não-historicidade” (Nietzsche, 1974, p 

66-67). Há aí uma injustiça com o que precede, de tal modo que o único direito que 

esse instante reconhece é “o direito daquilo que deve agora nascer”.  

Mas não deveríamos nos ater apenas às virtudes desse esquecimento ativo. 

Como o diz Straub inspirado em Benjamin: a revolução também é “colocar em seu 

lugar coisas muito antigas, mas esquecidas” (François Péguy, citado por Jean-Marie 

Straub en François Albera, 2001). Um passado não visível, que dormita sob nossos 

pés e é seu chão. É o que Giorgio Agamben expressa ao dizer que o embrião continua 

a viver nos tecidos do organismo chegado à maturidade. Ou, em outros termos: a via 

de acesso ao presente passa necessariamente pela forma de uma arqueologia. A 

contemporaneidade seria definida, pois, também por essa distância e proximidade 

com a origem, nesse encontro inevitável entre o moderno e o mais arcaico, imemorial 

e préhistórico. Como ele o diz, o que impede o acesso ao presente é precisamente a 

massa daquilo que, por uma razão ou outra (seu caráter traumático, sua excessiva 

proximidade) nós não conseguimos viver nele. “Ser contemporâneo significa, neste 

sentido, voltar a um presente onde nunca estivemos” (Agamben, 2008: 37)  



274 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

O empecilho maior é o frenesi do futuro. Como o salienta Straub: “o momento 

presente, que nos é roubado em nome do progresso, esse momento que passa, é 

irrecuperável. Que estamos devastando todos os sentimentos como devastamos o 

planeta, e que o preço que pedimos às pessoas, para o progresso ou para o bem-estar, 

é elevado demais, é sem justificativa” (Albera, 2001: 68). Daí essa curiosa concepção 

sobre o que é para ele um filme político. “O filme militante prende as pessoas na 

urgência. E urgência é o resultado do sistema que inventou as câmaras de gás.”  Seria 

preciso um tempo outro, não esprimido pela urgência. 

V 

Os gregos já entendiam que ao lado de Chronos —  tempo da medida, que fixa coisas 

e pessoas, que desenvolve uma forma e uma direção —, há um outro tempo, Aion, 

tempo sem medida, indefinido, que não cessa de dividir-se quando chega, sempre já 

ali (o imemorial) e ainda não-ali (o inédito), sempre cedo demais e tarde demais, o 

tempo do "algo vai suceder" e simultaneamente o "algo acabou de acontecer", esse 

jorrar do tempo, tempo bifurcado, não métrico, não pulsado, tempo flutuante que 

vemos por vezes na psicose, no sonho, nas catástrofes, nas grandes e micro-rupturas, 

coletivas ou individuais, no cinema etc. Deleuze postulou que o tempo no cinema 

clássico estava ainda subordinado ao movimento centrado, regrado, com suas 

invariantes (ponto de gravidade, pontos privilegiados por onde passa o móvel, ponto 

de fixidez em relação ao qual ele se move). A ruptura advém quando o tempo se 

libera dessa subordinação ao movimento, como quando Hamlet exclama – o tempo 

está fora dos gonzos!!! Como conceber um tempo liberado do movimento, devolvido 

a si mesmo, portanto não esquematizado, não direcionado, puro campo de vetores 

sem orientações determinadas? Não teria um certo cinema, à sua maneira, explorado 

essa dimensão excessiva, aberrante, desregrada? Toni Negri chegou a sugerir que na 

pós-modernidade o tempo teria se liberado de sua sujeição ao movimento que ele 

mede, justamente porque hoje tornou-se impossível medir o trabalho, pois na sua 

reconfiguração imaterial seu valor já não pode ser estipulado pela medida do tempo, 

ou pelo tempo como medida, já que sua fonte é a força-invenção, presente por toda 

parte, em cada cérebro, em cada singularidade, em cada artista, e por definição 

imensurável, para não dizer inesgotável (Negri 2007). Donde um "mais-além da 



275 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

medida", diz Negri, onde a potência ultrapassa a máquina do mercado e rompe sua 

circularidade insignificante e homogeneizante. Já não estaríamos apenas sugados 

pela vampiresca flecha do capital e seu aparelhamento, como o sugeriu Alliez (1991). 

Em todo caso, se seguimos uma intuição de Deleuze, contra as várias figuras que ao 

longo da história do pensamento domesticaram o tempo, desde a “imagem móvel da 

eternidade” platônica até a circularidade hegeliana, onde começo e fim sempre 

“rimam”, passando pela racionalidade aristotélica ou pela causalidade kantiana, 

parece emergir um tempo indomado e indomável – o tempo como o Desigual-em-si. 

Apenas nessa modalidade, ainda que enigmática, o tempo deixa de ser círculo ou 

linha, para abrir-se como pluralidade multidirecional, rizoma temporal, proliferação 

borgesiana. Se o que alguns chamam de hipertempo contemporâneo faz algum 

sentido, é só na medida em que ele não preserva “um” sentido, isto é, uma direção, 

uma flecha do tempo. 

VI 

Eduardo Viveiros de Castro, ao debruçar-se sobre o que ele chamou de 

perspectivismo ameríndio, revolveu a pregnância chapada do presente, reabrindo-o 

não na direção de um passado imemorial, nem de um futuro tonitruante, mas 

escavando, através de um pensamento outro sobre o nosso pensamento, uma 

virtualidade do nosso próprio pensamento. Seria longo aprofundar tal abordagem de 

descolonização do pensamento, segundo sua expressão. Em todo caso, ele insiste em 

que a etnografia da América indígena está povoada de referências a uma “teoria 

cosmopolítica que descreve um universo habitado por diversos tipos de actantes ou 

de agentes subjetivos, humanos e não humanos – os deuses, os animais, os mortos, as 

plantas, os fenômenos meteorológicos, com frequência os objetos e os artefatos 

também – todos munidos de um mesmo conjunto geral de disposições perceptivas, 

apetitivas e cognitivas, dito de outro modo, de uma “alma” semelhante” (Viveiros de 

Castro, 2009: 21). Um tal mundo é composto de uma multiplicidade de pontos de 

vista, cada ponto de vista está ancorados num corpo, cada corpo equivale a um feixe 

de afetos e capacidades, e é ali que vem alojar-se aquele que tem “alma”, um sujeito. 

A alteridade ganha assim contornos cósmicos e proteiformes, e sua virtualidade se 

alastra por toda parte, sem deixar-se subsumir a uma unidade transcendente. Esse 



276 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

modo de ser é “essencialmente” uma política da multiplicidade [...]  a política da 

multiplicidade é antes um modo de devir do que um modo de ser [...] em suma, é um 

conceito que designa um modo intensivo de existência ou um funcionamento virtual 

onipresente” (Viveiros de Castro, 2004: 343). O que, no entanto, em toda essa 

sequencia é o mais difícil de entender, é o desfecho. Assim o diz Deleuze, que inspira 

o antropólogo nesse caso: “não se explicar demais […] não se explicar demais com 

outrem, não explicar outrem demais, manter seus valores implícitos, multiplicar 

nosso mundo, povoando-o com todos esses expressos que não existem fora de suas 

expressões” (Deleuze, 2006: 364). Ora, o que Viveiros de Castro pede à antropologia, 

na esteira dessa advertência, é que ela recuse “atualizar os possíveis exprimidos pelo 

pensamento indígena” – seja os “desrealizando como fantasias dos outros”, seja os 

“fantasmando como sendo atuais para nós” (Viveiros de Castro, 2009: 169). Talvez 

isso signifique preservar tais possíveis enquanto tais – ou preservar tais virtualidades 

enquanto virtualidades, inclusive virtualidades do nosso pensamento. Como ele o 

explicita: “Se há alguma coisa que cabe de direito à antropologia, não é a tarefa de 

explicar o mundo de outrem, mas aquela de multiplicar nosso mundo, ‘povoando-o 

com todos esses expressos que não existem fora de suas expressões’”. Eis uma 

maneira singular, entre muitas outras, de “respeitar” um modo de existência - não 

efetuá-lo, não explicá-lo, não concretizá-lo, não des-envolvê-lo – mas deixar que ele 

percuta, deixar-se variar. Talvez, na colisão dos tempos e dos modos de ser hoje 

presentes, esse seja o desafio do contemporâneo.  

VII 

Não sabemos bem quais devires nos atravessam hoje, em quais direções, só 

percebemos, e ainda assim mal e mal, o que é que eles vão deixando para trás como 

uma escama de cobra, que antes nos identificava e que hoje olhamos com certo 

espanto, mal imaginando que aquilo ontem éramos nós. Falo das doutrinas, dos 

modos de organização, da representação política, das maneiras de viver, das 

modalidades de pensar, dos modos de existência. Molduras que ontem davam-nos 

identidade, direção, expectativa, promessa, fizeram água – e seu luto não deveria 

empurrar-nos para qualquer postura melancólica. O que se esboça ou se desenha não 

tem mais uma direção unívoca: para diante, por exemplo, ou para cima, nem sequer 



277 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
 O que é o contemporâneo? | Peter Pál Pelbart	

	

	

para baixo – antes para o lado, eu diria. Desfez-se a totalidade do tempo, ou o tempo 

como totalidade. Hölderlin chamou a tal desequilíbrio de cesura – a cesura é aquilo 

que não permite que começo e fim “rimem” – um desequilíbrio que nos faz viver 

nessa brecha e nas aberrações daí advindas, com as novas inquietações e emoções 

que lhe são próprias.  

 

Bibliografia 

Agamben, Giorgio (2008). Qu´est--ce que le contemporain? Paris, Ed. Payot/Rivages. 
Trad. al português: Agamben, Giorgio; “O que é o contempora ̂neo?”, en: O que 
é o contemporâneo? e outros ensaios. Tradução Vinícius Nicastro Honesk. 
Chapecó, Santa Catarina: Argos, 2009, p. 55-76.  

Albera, François (2001); ‘Cinéma [et] politique: “Faucille et marteau, canons, canons, 
dynamite!” Entretien avec Jean-Marie Straub et Danièle Huillet’, Hors Champ. 
http://www.derives.tv/Cinema-et-politique-Faucille-et (Acessado pela última 
vez em 25 de fevereiro de 2015). 

Alliez, Éric (1991); Tempos Capitais. Relatos da conquista do tempo, Rio de Janeiro, 
Siciliano. 

Deleuze, Gilles (2006); Diferença e repetição, trad. Luiz B. L. Orlandi e Roberto 
Machado, Rio de Janaeiro, Graal. 

Negri, Antonio (2007), A força do escravo, Rio de Janeiro: Record. 
Nietzsche, Friedrich (1974), "Consideraciones Extemporâneas", en Nietzsche, Obras 

Incompletas, São Paulo, Ed. Abril. 
Viveiros de Castro, Eduardo (2004); “Posfácio”, en Pierre Clastres, A arqueologia da 

violência, São Paulo, CosacNaify. 
Viveiros de Castro, Eduardo (2009); Métaphysiques Cannibales, Paris, PUF, col. 

MétaphysiqueS. 




