| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

O que € o0 contemporaneo?
Peter Pal Pelbart. Pontificia Universidade Catdlica de Sdo Paulo

Em 1794 Kant escreveu um célebre artigo definindo a Aufklirung, a saber, o
Esclarecimento, como a saida do homem de sua menoridade. Ja temos ai uma
defini¢do que é ao mesmo tempo uma constatagao, uma exigéncia e um programa.
Trata-se de abandonar o estado de tutela, de dependéncia, de menoridade. Mas a
estrondosa maioria dos homens, com especial énfase no sexo feminino, diz o filosofo
misdgino, prefere isto: delegar o pensamento, a consciéncia, a conduta a uma figura
ou instancia de autoridade. "Em todos os lugares ougo gritar: nao raciocineis! O
oficial diz: nao raciocineis, mas fazei exercicios militares! O intendente de financas:
nado raciocineis, mas pagai! O clero: nao raciocineis, mas acreditai! (Ha apenas um
unico senhor no mundo [a referéncia é a Frederico II da Prussia] que diz: raciocineis
o quanto quiserdes e sobre tudo aquilo que quiserdes, mas obedecei!)”. Visto que é
preciso coragem e decisdao para reverter essa situagao, apenas uma minoria
(esclarecida, diriamos) acaba saindo da menoridade e consegue pensar por conta
propria. Mas pode ocorrer que num ambiente publico de liberdade, esta minoria que
sacudiu de si a tutela, irradie o valor dessa vocagao de todo homem de pensar por si
mesmo, ainda que tropece na relutancia de todos aqueles que se beneficiam dessa
dependéncia. Foucault viu nesse texto de Kant um esbog¢o da modernidade —
entendida ndao como um periodo histdrico situado entre uma pré-modernidade e
uma pds-modernidade, mas antes como uma atitude contemporanea, uma relagao
frente a atualidade, um modo de senti-la e pensa-la, de agir e de se conduzir, uma
maneira de pertencer a um presente e reivindicar uma tarefa, enfim, um pouco
aquilo que os gregos entendiam por um ethos. E o ethos da modernidade que aqui
estaria sendo enunciado. E a modernidade nado seria s0 uma relagao ao presente,
definivel pela consigna Sapere aude!, tenha a coragem de saber, mas também carreia
em si uma relagdo consigo mesmo, um tomar-se como objeto de um trabalho, de uma

elaboracao, que implica uma relacdo a si, a seu corpo, a seu comportamento, a seus

267

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

sentimentos e paixdes, a sua existéncia. Dai a extravagante ponte que Foucault
constroi entre Kant e Baudelaire, que desemboca nesse desafio nao s de saber, de se
guiar, mas como intuido em Baudelaire, de fazer de si e da prdpria vida uma obra de
arte. E conclui: “O homem moderno, para Baudelaire, nao é aquele que parte a
descoberta de si mesmo, de seus segredos e de sua verdade oculta: ele é aquele que
busca inventar-se a si mesmo. Esta modernidade nado libera o0 homem em seu ser
proprio; ela o restringe a tarefa de se elaborar a si mesmo”. Claro que para
Baudelaire isso s6 pode se dar no dominio da arte, e o que vai interessar a Foucault
na Aufklarung nao é a questdo estética, mas o entrecruzamento ético entre a
problematizacao do presente e a constituicao de si como sujeito autbnomo, mesmo
que essa ética seja, num sentido amplo, uma estética da existéncia. Eis entao esse
ethos filosdfico, nesse arco que vai de Kant a Baudelaire, segundo a inflexao
foucaultiana, na sua formula¢do ainda negativa: nao se trata de buscar o ntcleo de
nossa racionalidade, mas detectar aquilo que, na nossa constituicado como sujeitos
autdnomos, pode ser descartado. E o que afinal nao mais nos serve? O humanismo,
que sempre esta submetido aquilo que ele toma de empréstimo seja a moral, a
politica, a ciéncia, a religido. A critica nao pode apoiar-se nessa vaga idéia humanista,
mas no principio baudelairiano de uma criagdo permanente de nés mesmos na nossa
autonomia, na forma do ultrapassamento. Ou seja, ao invés de deduzir daquilo que
somos o que nos € impossivel pensar ou fazer, no rastro de Kant, trata-se de extrair
da contingéncia que nos fez ser o que somos, a possibilidade de nao mais ser, fazer

ou pensar como antes, e ultrapassar-se.
II

Ora, ¢ dificil ndao concordar com essa conclusao. Quem se oporia a defesa da
autonomia, a exigéncia de pensar por si mesmo, a reivindicagao de livrar-se da
tutela, da dependéncia, da delegacao da atitude e do pensamento? Quem ignoraria a
reticéncia enunciada por Foucault, de que a saida da menoridade nao deve apoiar-se
naquele humanismo cujos universais ele nao cansou de questionar? Quem
contestaria a injungao de fazer da prdpria vida uma obra de arte, sobretudo em um
sentido coletivo? Quem se recusaria a transgressao pratica daquilo que somos?

Quem se oporia, enfim, a esse elogio da maioridade, mesmo que Foucault se

268

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

indague, com um certo ceticismo, se algum dia de fato nos tornaremos maiores... No
entanto, nao parece claro que, sempre que nos pedem maioridade, maturidade,
seriedade, responsabilidade, sub-repticiamente nos estdo cobrando obediéncia,
servidao, assujeitamento aquilo que se pressupde como maioridade? Nao esconde a
exigéncia de maioridade uma subserviéncia a um padrao dito maior, dominante,
hegemonico? Serd que a maioridade nao representa, precisamente, um ideal de
servilidade e sujeicao a uma humanidade suposta natural ou moral, ou pelo menos
vidvel, em todo caso ja dada e constituida? O desafio mais radical nao consistiria
precisamente, ao contrdrio, em escapar de uma maioridade que nos é imposta
individual e coletivamente, como um ideal, uma natureza, um progresso ou um
destino, e cujo questionamento corre o risco, sempre, de parecer aos olhos dos
“maiores” como leviana, irresponsavel, irracional, para nao dizer infantil,
desarrazoada? Nao foi esse terrorismo majoritario que Deleuze e Guattari
combateram ao longo de toda a sua obra, mostrando como um padrao do homem-
branco-macho-racional-urbano-europeu-consumista que, mesmo nao
correspondendo a maioria numérica da populagao planetdria, se impde como uma
medida subjetiva por toda parte, na filosofia ou na midia, na politica ou na clinica, na
economia ou na estética? O esquizo, o ndmade, o desterritorializado, sio maneiras de
escapar ao machismo da razao. O devir-mulher, o devir-crianga, o devir-animal, o
devir-indio, o devir-negro, o devir-molécula, o devir-intenso, o devir-imperceptivel,
nao lhes coube por em xeque, nas mais diversas direcoes, esse padrao majoritario,
humano, demasiadamente humano, universal, demasiadamente universal,
antropocéntrico, demasiadamente antropocéntrico, esclarecido, demasiadamente
esclarecido? Até em termos politicos, a frase terrivel de Deleuze, respondendo a
pergunta de Negri: “como conquistar a maioria” — e Deleuze respondendo que este é
um problema inteiramente secunddrio em relagao aos caminhos do imperceptivel.
Contra uma maioridade racional, comunicacional, humanista, e a um desejo de se
tornar maioria, ndao a menoridade tutelada que Kant critica, e que apenas espelharia
invertidamente o que se recusa, nem o entrincheiramento na minoria esclarecida,
num elitismo filoso6fico, mas uma miriade de devires minoritarios, deslizamentos,
curto-circuitos, linhas de escape que, na sua ressonancia, produzam uma
“quantidade psicopolitica”. Deleuze, na esteira de Kafka ou de Lucrécio, lembra que

0 pequeno € a sede irredutivel das forcas, o local dos desvios, o locus da diferenga.

269

Junio
2017



] ]
REVISTA DE FILOSOFIA
O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

Fascinio pelos processos de miniaturizacdo ou minoragdo... Nao ha aqui puerilidade
alguma, mas apenas uma cartografia das forgas e dos signos que se subtraem, fogem
e fazem fugir o império das poténcias molares, a maioria e seus modelos, a

gregariedade e sua depauperacao.
I

O que significa resistir hoje? Se ha algumas décadas a resisténcia obedecia a uma
matriz dialética, de oposicao direta entre as forcas em jogo, onde havia um poder
concebido como centro de comando e que cabia a todos disputar, com a
subjetividade identitdria dos protagonistas definida pela sua exterioridade reciproca
e complementaridade dialética (dominante/dominado, colonizador/colonizado,
explorador/ explorado, patrao/empregado, trabalhador intelectual/manual,
professor/aluno, pai/filho, etc), o contexto pds-moderno, dada sua complexidade,
suscita posicionamentos mais obliquos, diagonais, hibridos, flutuantes. Surgem
outros tracados de conflitualidade. Talvez com isso a fungao da propria
negatividade, na politica e na cultura, precise ser revista. Como diz Negri: “Para a
modernidade, a resisténcia [era] uma acumulacao de forcas contra a exploragao, que
se subjetiva através da ‘tomada de consciéncia’”’. Na época pds-moderna, nada disso
acontece. A resisténcia se da como a difusdao de comportamentos resistentes e
singulares. Se ela se acumula, ela o faz de maneira extensiva, isto é, pela circulagao, a
mobilidade, a fuga, o éxodo, a desercao: trata-se de multidoes que resistem de
maneira difusa e escapam das gaiolas sempre mais estreitas da miséria e do poder.
Nao hd necessidade de tomada de consciéncia coletiva para tanto: o sentido da
rebelido € endémico e atravessa cada consciéncia, tornando-a orgulhosa. O efeito do
comum, que se atrelou a cada singularidade enquanto qualidade antropoldgica,
consiste precisamente nisso. A rebelido nao ¢, pois, pontual nem uniforme: ela
percorre ao contrdrio os espagos do comum e se difunde sob a forma de uma
explosao dos comportamentos das singularidades que € impossivel conter”. Foi o
que se viu também durante as manifestagoes de junho de 2013, no Brasil e em outros
lugares do planeta. Muitos tiveram dificuldade de apreender o que houve de “novo”
num movimento tao imprevisto, imponderavel, para nao dizer intempestivo. A

Turquia, o Egito, a Espanha, tém obviamente sua parte de contagio e, apesar das

270

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

diferencas notaveis de contexto, guardam certo ar de familiaridade. Mas neles o
autoritarismo ou a crise econdmica parecem “explicar” os levantes. E a pergunta
retorna: mas afinal, o que quer a multidao? Mais satide, educagao, servigos, menos
corrupgao, mais transparéncia, uma reforma do sistema politico? Ou tudo isso, claro,
e algo ainda mais radical: um outro modo de pensar a propria relacao entre a libido
social e os poderes instituidos, entre desejo e poder, entre o tempo da vida e da

politica?

E claro que a natureza dos protestos apontava para uma outra gramatica
politica, onde a forma é ja parte do sentido. A horizontalidade e a auséncia de centro
ou comando nas manifestagdes dramatizaram uma outra geografia do poder. E dificil
nomear tal mudanga, e sobretudo transforma-la em pauta concreta. Como traduzir
em propostas as novas maneiras de exercer a poténcia, de fazer valer o desejo, de
expressar a libido coletiva, de driblar as hierarquias, de redesenhar a 16gica da cidade
e sua segmentacao, de fazer ruptura, dissenso? Além do que, ninguém ha de supor
ingenuamente que a multidao esta isenta de colisdes, de linhas de fratura, de
conflitos e interesses os mais diversos e disparatados em seu proprio seio — ela é tudo
menos um bloco homogéneo. Se os protestos tangenciaram uma recusa da
representacao, talvez também expressaram certa distancia em relagao as formas de
vida que se tem imposto brutalmente nas ultimas décadas, no nosso contexto bem
como no planeta como um todo: produtivismo desenfreado aliado a uma
precarizacao generalizada, mobilizacao da existéncia em vista de finalidades cujo
sentido escapa a todos, um poder farmacopornografico, como o diz Preciado,
capitalizacao de todas as esferas da existéncia, em suma, um niilismo biopolitico que

nao pode ter como revide sendo justamente a vida multitudindria posta em cena.

E preciso reconhecer, pois, que para além dos 20 centavos, que falam
precisamente da mobilidade urbana como uma condi¢ao da propria vida e da
producao nas cidades contemporaneas, muitos outros desejos se expressaram assim
que a porteira da rua foi arrombada. Falamos de desejo, e ndao de reivindicagoes,
justamente porque reivindicagdes podem ser satisfeitas, mas o desejo obedece a outra
logica — ele tende a expansao, ele se espraia, contagia, prolifera, se multiplica e se

reinventa a medida que se conecta com outros. Falamos de um desejo coletivo, no

271

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

qual se tem imenso prazer em descer a rua, em sentir a pulsagao multitudinaria, em
cruzar a diversidade de vozes e corpos, sexos e tipos, e apreender um “comum” que
tem a ver com as redes, com as redes sociais, com a conexao produtiva entre os
circuitos varios, com a inteligéncia coletiva, com uma sensorialidade ampliada, com a
certeza de que o transporte deveria ser um bem comum, assim como o verde da
praca Taksim, assim como a dgua, a terra, a internet, as informacgoes (quando se ha de
quebrar o monopolio que algumas poucas familias detém sobre a infosfera desste
pais continental?), os cddigos, os saberes, a cidade, e que toda espécie de enclosure é
um atentado as condi¢des da produgao contemporanea, que requer cada vez mais o
livre compartilhamento do comum. Tornar cada vez mais comum o que é comum —
outrora alguns chamaram isso de comunismo. Um comunismo do desejo. A
expressao soa hoje como um atentado ao pudor. Mas é a expropriacao do comum
pelos mecanismos de poder que ataca e depaupera capilarmente aquilo que € a fonte

e a matéria mesma do contemporaneo — a vida (em) comum.

Talvez uma outra subjetividade politica e coletiva esteja (re)nascendo, aqui e
em outros pontos do planeta, para a qual carecemos de categorias e parametros. Mais
insurreta, mais andnima, mais multipla, de movimento mais do que de partido, de
fluxo mais do que de disciplina, de impulso mais do que de finalidades, com um
poder de convocagao incomum, sem que isso garanta nada, muito menos que ela se
torne o novo sujeito da Histéria. E dificil medir tais movimentos sem usar a régua da
contabilidade de mercearia ou do jogo de futebol. “Quanto lucramos”, “no que deu”,
“quais forgas favoreceu”, “no final, quem venceu?”, perguntarao. Nao se trata de
menosprezar a avaliagao das forgas em jogo, sobretudo num Pais como o nosso, em
que uma vasta alianca conservadora distribui as cartas e leva o jogo ha séculos,
independente dos regimes que se sucedem ou do que dizem as urnas, e por vezes
capitaliza até mesmo essa energia insurreta que vem das ruas. Ou seja, ndo se trata
de confiar no deus-dard, mas ao contrdrio, agucar a capacidade de discriminar as
linhas de forca do presente, fortalecer aquelas dire¢oes que garantam a preservacao
dessa abertura e distinguir, no meio da correnteza, o que é redemoinho e o que é
pororoca, quais dire¢des sdao constituintes, quais apenas repisam o instituido, quais

comportam riscos de retrocesso.

272

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

IV

Nietzsche foi quem viu com maior acuidade a natureza de um tempo, que ele
chamou de intempestivo, extemporaneo, inatual. E através dele que algo de novo
vem ao mundo, dado seu desatrelamento da estrita causalidade histdrica, sua
insubmissao ao passado, sua relagio com a vitalidade e com a intensidade do
presente, até mesmo sua injusta cegueira. A descricao desse instante em que o
homem ¢é arrebatado ao circulo da memoria e escapa a coleira do tempo é dos mais
impactantes: “E o estado o mais injusto da terra, limitado, ingrato com relagio ao
passado, cego aos perigos, surdo as adverténcias, um pequeno turbilhao de vida em
meio a um oceano congelado na noite e no esquecimento: e no entanto, este estado —
absolutamente nao histdrico, anti-historico— nao engendra apenas a ac¢ao injusta, mas
também todo ato de justica; e nenhum artista realizard sua obra, nenhum general
alcangard sua vitdria, nenhum povo conquistard sua liberdade se nao os tiverem
antes desejado e perseguido num tal estado de nao-historicidade” (Nietzsche, 1974, p
66-67). Ha ai uma injustica com o que precede, de tal modo que o unico direito que

esse instante reconhece é “o direito daquilo que deve agora nascer”.

Mas nao deveriamos nos ater apenas as virtudes desse esquecimento ativo.
Como o diz Straub inspirado em Benjamin: a revolugao também é “colocar em seu
lugar coisas muito antigas, mas esquecidas” (Frangois Péguy, citado por Jean-Marie
Straub en Francois Albera, 2001). Um passado nao visivel, que dormita sob nossos
pés e é seu chdo. E o que Giorgio Agamben expressa ao dizer que o embrido continua
a viver nos tecidos do organismo chegado a maturidade. Ou, em outros termos: a via
de acesso ao presente passa necessariamente pela forma de uma arqueologia. A
contemporaneidade seria definida, pois, também por essa distancia e proximidade
com a origem, nesse encontro inevitavel entre o moderno e o mais arcaico, imemorial
e préhistérico. Como ele o diz, o que impede o acesso ao presente € precisamente a
massa daquilo que, por uma razao ou outra (seu carater traumatico, sua excessiva
proximidade) nds nao conseguimos viver nele. “Ser contemporaneo significa, neste

sentido, voltar a um presente onde nunca estivemos” (Agamben, 2008: 37)

273

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

O empecilho maior € o frenesi do futuro. Como o salienta Straub: “o momento
presente, que nos é roubado em nome do progresso, esse momento que passa, €
irrecuperavel. Que estamos devastando todos os sentimentos como devastamos o
planeta, e que o preco que pedimos as pessoas, para o0 progresso ou para o bem-estar,
¢ elevado demais, é sem justificativa” (Albera, 2001: 68). Dai essa curiosa concepgao
sobre o que € para ele um filme politico. “O filme militante prende as pessoas na
urgeéncia. E urgéncia ¢ o resultado do sistema que inventou as camaras de gas.” Seria

preciso um tempo outro, nao esprimido pela urgéncia.
\

Os gregos ja entendiam que ao lado de Chronos — tempo da medida, que fixa coisas
e pessoas, que desenvolve uma forma e uma dire¢ao —, ha um outro tempo, Aion,
tempo sem medida, indefinido, que nao cessa de dividir-se quando chega, sempre ja
ali (o imemorial) e ainda nao-ali (o inédito), sempre cedo demais e tarde demais, o
tempo do "algo vai suceder" e simultaneamente o "algo acabou de acontecer", esse
jorrar do tempo, tempo bifurcado, nao métrico, nao pulsado, tempo flutuante que
vemos por vezes ha psicose, no sonho, nas catastrofes, nas grandes e micro-rupturas,
coletivas ou individuais, no cinema etc. Deleuze postulou que o tempo no cinema
classico estava ainda subordinado ao movimento centrado, regrado, com suas
invariantes (ponto de gravidade, pontos privilegiados por onde passa o mdvel, ponto
de fixidez em relagao ao qual ele se move). A ruptura advém quando o tempo se
libera dessa subordinagao ao movimento, como quando Hamlet exclama — o tempo
esta fora dos gonzos!!! Como conceber um tempo liberado do movimento, devolvido
a si mesmo, portanto ndo esquematizado, nao direcionado, puro campo de vetores
sem orientagoes determinadas? Nao teria um certo cinema, a sua maneira, explorado
essa dimensao excessiva, aberrante, desregrada? Toni Negri chegou a sugerir que na
pos-modernidade o tempo teria se liberado de sua sujeicdo ao movimento que ele
mede, justamente porque hoje tornou-se impossivel medir o trabalho, pois na sua
reconfiguragao imaterial seu valor ja nao pode ser estipulado pela medida do tempo,
ou pelo tempo como medida, ja que sua fonte € a forga-invengao, presente por toda
parte, em cada cérebro, em cada singularidade, em cada artista, e por defini¢ao

imensuravel, para nao dizer inesgotavel (Negri 2007). Donde um "mais-além da

274

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

medida", diz Negri, onde a poténcia ultrapassa a maquina do mercado e rompe sua
circularidade insignificante e homogeneizante. J4 nao estariamos apenas sugados
pela vampiresca flecha do capital e seu aparelhamento, como o sugeriu Alliez (1991).
Em todo caso, se seguimos uma intui¢cao de Deleuze, contra as varias figuras que ao
longo da historia do pensamento domesticaram o tempo, desde a “imagem movel da
eternidade” platonica até a circularidade hegeliana, onde comego e fim sempre
“rimam”, passando pela racionalidade aristotélica ou pela causalidade kantiana,
parece emergir um tempo indomado e indomavel — o tempo como o Desigual-em-si.
Apenas nessa modalidade, ainda que enigmatica, o tempo deixa de ser circulo ou
linha, para abrir-se como pluralidade multidirecional, rizoma temporal, proliferacao
borgesiana. Se o que alguns chamam de hipertempo contemporaneo faz algum
sentido, é so na medida em que ele nao preserva “um” sentido, isto é, uma direcao,

uma flecha do tempo.
VI

Eduardo Viveiros de Castro, ao debrucar-se sobre o que ele chamou de
perspectivismo amerindio, revolveu a pregnancia chapada do presente, reabrindo-o
nao na direcao de um passado imemorial, nem de um futuro tonitruante, mas
escavando, através de um pensamento outro sobre o nosso pensamento, uma
virtualidade do nosso proprio pensamento. Seria longo aprofundar tal abordagem de
descolonizagao do pensamento, segundo sua expressao. Em todo caso, ele insiste em
que a etnografia da Ameérica indigena esta povoada de referéncias a uma “teoria
cosmopolitica que descreve um universo habitado por diversos tipos de actantes ou
de agentes subjetivos, humanos e ndao humanos — os deuses, os animais, os mortos, as
plantas, os fendomenos meteoroldgicos, com frequéncia os objetos e os artefatos
também — todos munidos de um mesmo conjunto geral de disposi¢des perceptivas,
apetitivas e cognitivas, dito de outro modo, de uma “alma” semelhante” (Viveiros de
Castro, 2009: 21). Um tal mundo é composto de uma multiplicidade de pontos de
vista, cada ponto de vista estd ancorados num corpo, cada corpo equivale a um feixe
de afetos e capacidades, e é ali que vem alojar-se aquele que tem “alma”, um sujeito.
A alteridade ganha assim contornos cosmicos e proteiformes, e sua virtualidade se

alastra por toda parte, sem deixar-se subsumir a uma unidade transcendente. Esse

275

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA
O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

modo de ser é “essencialmente” uma politica da multiplicidade [...] a politica da
multiplicidade é antes um modo de devir do que um modo de ser [...] em suma, € um
conceito que designa um modo intensivo de existéncia ou um funcionamento virtual
onipresente” (Viveiros de Castro, 2004: 343). O que, no entanto, em toda essa
sequencia € o mais dificil de entender, é o desfecho. Assim o diz Deleuze, que inspira
o antropologo nesse caso: “nao se explicar demais [...] nao se explicar demais com
outrem, nao explicar outrem demais, manter seus valores implicitos, multiplicar
nosso mundo, povoando-o com todos esses expressos que nao existem fora de suas
expressoes” (Deleuze, 2006: 364). Ora, o que Viveiros de Castro pede a antropologia,
na esteira dessa adverténcia, € que ela recuse “atualizar os possiveis exprimidos pelo
pensamento indigena” — seja os “desrealizando como fantasias dos outros”, seja os
“fantasmando como sendo atuais para nods” (Viveiros de Castro, 2009: 169). Talvez
isso signifique preservar tais possiveis enquanto tais — ou preservar tais virtualidades
enquanto virtualidades, inclusive virtualidades do nosso pensamento. Como ele o
explicita: “Se ha alguma coisa que cabe de direito a antropologia, nao € a tarefa de
explicar o mundo de outrem, mas aquela de multiplicar nosso mundo, ‘povoando-o
com todos esses expressos que nao existem fora de suas expressdes’”. Eis uma
maneira singular, entre muitas outras, de “respeitar” um modo de existéncia - nao
efetud-lo, nao explica-lo, nao concretiza-lo, nao des-envolvé-lo — mas deixar que ele
percuta, deixar-se variar. Talvez, na colisao dos tempos e dos modos de ser hoje

presentes, esse seja o desafio do contemporaneo.
VII

Nao sabemos bem quais devires nos atravessam hoje, em quais dire¢des, sO
percebemos, e ainda assim mal e mal, o que é que eles vao deixando para trds como
uma escama de cobra, que antes nos identificava e que hoje olhamos com certo
espanto, mal imaginando que aquilo ontem éramos nos. Falo das doutrinas, dos
modos de organizacao, da representagao politica, das maneiras de viver, das
modalidades de pensar, dos modos de existéncia. Molduras que ontem davam-nos
identidade, direcao, expectativa, promessa, fizeram dgua — e seu luto ndo deveria
empurrar-nos para qualquer postura melancolica. O que se esboga ou se desenha nao

tem mais uma dire¢ao univoca: para diante, por exemplo, ou para cima, nem sequer

276

Junio
2017



O que é o contemporaneo? | Peter Pal Pelbart

para baixo — antes para o lado, eu diria. Desfez-se a totalidade do tempo, ou o tempo
como totalidade. Holderlin chamou a tal desequilibrio de cesura — a cesura € aquilo
que nao permite que comego e fim “rimem” — um desequilibrio que nos faz viver
nessa brecha e nas aberracdes dai advindas, com as novas inquieta¢cdes e emogoes

que lhe sao proprias.

Bibliografia

Agamben, Giorgio (2008). Qu est--ce que le contemporain? Paris, Ed. Payot/Rivages.
Trad. al portugués: Agamben, Giorgio; “O que € o contemporaneo?”, en: O que
¢ o contemporaineo? e outros ensaios. Traducao Vinicius Nicastro Honesk.
Chapecd, Santa Catarina: Argos, 2009, p. 55-76.

Albera, Francois (2001); ‘Cinéma [et] politique: “Faucille et marteau, canons, canons,
dynamite!” Entretien avec Jean-Marie Straub et Daniele Huillet’, Hors Champ.
http://www.derives.tv/Cinema-et-politique-Faucille-et (Acessado pela ultima
vez em 25 de fevereiro de 2015).

Alliez, Eric (1991); Tempos Capitais. Relatos da conquista do tempo, Rio de Janeiro,
Siciliano.

Deleuze, Gilles (2006); Diferenca e repeticio, trad. Luiz B. L. Orlandi e Roberto
Machado, Rio de Janaeiro, Graal.

Negri, Antonio (2007), A forca do escravo, Rio de Janeiro: Record.

Nietzsche, Friedrich (1974), "Consideraciones Extemporaneas", en Nietzsche, Obras
Incompletas, Sao Paulo, Ed. Abril.

Viveiros de Castro, Eduardo (2004); “Posfacio”, en Pierre Clastres, A arqueologia da
violéncia, Sao Paulo, CosacNaify.

Viveiros de Castro, Eduardo (2009); Métaphysiques Cannibales, Paris, PUF, col.
MeétaphysiqueS.

277

Junio
2017





