I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos
Giorgio Agamben, ;Qué es un dispositivo? seguido de El amigo y de La Iglesia y el Reino,

Trad. Mercedes Ruvituso, Anagrama, Barcelona, 2015. 66 paginas.
Por Azaray Calmaestra Fernandez.

El presente libro recoge tres articulos de Giorgio

Giorgio Agamben

Agamben publicados entre los afios 2006 y 2010. Si

bien el grueso de la publicacion la compone el
articulo titulado “;Qué es un dispositivo?”, el libro
nos invita a explorar otros aspectos de la obra de
Agamben a través de “El amigo” y “De la Iglesia y

del Reino”. ;Qué relacion guardan entre si estos
. Qué es un dispositivo?
seguido de

El amigo sensacion de que el libro se limita a ofrecernos tres

yde

La Iglesia y el Reino

ensayos? Mas alla de la mano que los ha escrito da la

facetas del fecundo autor. La ausencia de una

introduccion que nos sirva para comprender la
A
ANAGRAMA seleccion de dichos articulos no nos ayuda a

Coleccion Argumentos

desprendernos de dicha sensacion. De hecho, en un
primer momento podria pensarse que el libro es el fruto de una seleccion de ensayos
hasta la fecha no traducidos. Sin embargo, el autor va dibujando al final de cada
discurso la imagen de una sociedad en declive que invita a sus miembros a una vida
de sufrimiento. Asi, a través de estos tres articulos Agamben analiza sendos
conceptos clave para comprender la perversidad del presente y, también, para pensar
la posibilidad de un futuro mejor: la nociéon de dispositivo, la amistad y la iglesia. A
partir de dicha consideracion podemos apreciar el libro en su conjunto de dos
formas: el libro es un modo, tan bueno como cualquier otro, de adentrarse en algunos
de los topicos que recorren su obra; o bien, el libro nos propone un recorrido a través
de los tres conceptos clave desarrollados por el autor para comprender el presente.
Con arreglo a esta segunda lectura, mas que ofrecer una seleccion de articulos que
profundicen en un aspecto de su obra lo que se nos propone es una invitacion a

pensar, desde diversas perspectivas convergentes, con la filosofia de Agamben.

332

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

En “;Qué es un dispositivo?” Agamben se pregunta por un término tardio en
la obra de Foucault, pero que supone uno de los pocos términos de cardcter universal
que el autor llegd a reconocer, y que rastrea desde la nocion de positividad en Hegel.
Agamben nos invita a recorrer el despliegue del término foucaultiano mediante un
tipo de estrategia hermenéutica habitual en sus escritos. En primer lugar, introduce
el término desde el propio Foucault, después realiza una genealogia del mismo
desde la propia obra del autor y desde un contexto mas amplio, en este caso la
nocion de economia en la teologia cristiana. Una vez trazada la genealogia del
término, Agamben va mas alla del analisis etimologico y comienza a analizar el
presente desde la potencia del mismo. Asi, comienza replanteando el término para,
después, analizar la problematica situacion del presente, las posibles estrategias para

revertir dicha solucién y, finalmente, esbozar la via a seguir.

El propio Foucault definié el término “dispositivo” como “un conjunto de
estrategias de relaciones de fuerza que condicionan ciertos tipos de saber y son
condicionados por €1” (p.10), esto es, como una suerte de mecanismo que sirve para
alterar el estado de cosas de un ambito en un momento determinado. Agamben
generaliza su planteamiento ofreciéndonos la siguiente definicién: “llamaré
dispositivo a cualquier cosa que de algiin modo tenga la capacidad de capturar,
orientar, determinar, interceptar, modelar, controlar y asegurar los gestos, las
conductas, las opiniones y los discursos de los seres vivientes” (p. 23). Ello le permite
reducir ontoldgicamente el mundo a seres vivientes (sustancias en sentido

aristotélico) y a dispositivos que atrapan constantemente a las sustancias.

Para Agamben los dispositivos implican un proceso de subjetivacion que
termina por generar su propio sujeto. He ahi donde radica el potencial y el peligro
que encierran los dispositivos, pues no se limitan a ofrecernos la posibilidad de
alterar el estado del mundo, sino que terminan por convertirse en parte de nuestra
subjetividad o, mas bien, por configurar a los propios sujetos. Ahora bien, el
problema surge cuando el capitalismo del siglo XX llena de dispositivos todos los
ambitos de nuestra existencia cambiando las formas de subjetividad fuertes o duras
por formas larvadas, fantasmagoricas, en las que lo mds caracteristico es la docilidad

de los seres vivientes. La actual diseminacion de dispositivos por todas partes

333

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

termina por crear subjetividades tan escindidas que Agamben dird que en la fase
actual del capitalismo los dispositivos mas que suponer procesos de subjetivizacion
generan procesos de desubjetivizacion. Bajo tales condiciones, a fuerza de ser tantas
cosas distintas, constantemente terminamos por no saber que somos, terminamos por
no ser absolutamente nada. Frente al obrero y al burgués del pasado siglo, el
millenial es el referente del capitalismo actual; una existencia hedonista sostenida por
un consumo constante de artefactos que ocupan nuestra vida a cambio de nada: la
television, el smartphone, las tendencias, el fendmeno fan o el merchandising son
dispositivos que generan identidades débiles que mas que configurar una biografia
sirven para ocupar breves momentos de nuestra vida que pronto se olvidan y

renuevan en un ciclo sin fin.

Parece que la situacidn es critica y Agamben se pregunta si podemos hacer
algo al respecto. Su respuesta es vacilante, no obstante esboza una posibilidad a
través de la contraposicion entre sacrificio y profanacion. Si el sacrificio en el ambito
teologico es el dispositivo mediante el que se paga el peaje para que algo pase de la
esfera de lo profano, del mundo corriente, a lo sagrado, la esfera apartada de lo
mundano; la profanacion seria el contradispositivo que permitiria devolverle al
mundo corriente aquello arrebatado. Asi, segiin el autor, el capitalismo llevaria al
extremo los procesos de separacion con el agravante de que en la actualidad ese
momento de separacién supone la asuncion/adquisicion de nuestra identidad. Es
decir, la actividad de los dispositivos se interioriza y se asume como vivencia, como
parte de la normalidad, creando sujetos dociles y, por tanto, impotentes
politicamente. ;Como podemos profanar algo que ni siquiera percibimos que hemos

perdido? ;Como vamos a percibir la jaula cuando hemos sido criados en cautividad?

El problema no es baladi. Agamben ni siquiera es capaz de esbozar una salida
a este atolladero; propone el dispositivo de la profanacion como estrategia de
resistencia que acttia sobre los procesos de subjetivacion y los dispositivos, pero no
nos dice nada sobre como llevarlo a cabo. No plantea como se habra de configurar la

accion politica para luchar contra los dispositivos de gobierno.

Tras la lectura del articulo nos invade una sensacion agridulce: por una parte

ofrece una lectura muy interesante tanto de la obra de Foucault como sobre el

334

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

presente, en consonancia con otros analisis de la sociedad de consumo que proponen
autores como Bauman o Lipovetsky, pero por otra nos deja con la miel en los labios
cuando trata de concretar la estrategia a seguir para salir de esta situacion. Ademas,
cabe preguntarnos si el analisis de Agamben no sera demasiado pesimista. Tras la
lectura quedan demasiados interrogantes sin resolver: ;Es la ciudadania menos ddcil
que en el pasado? ;Todo dispositivo responde a una forma de poder o puede, de
algin modo, ser reapropiado? ;La estrategia a seguir debe partir del individuo, de la

colectividad, de la intersubjetividad?

En el siguiente articulo del libro, “El amigo”, se recoge una version de una
conferencia del autor en la que nos insta a reflexionar sobre la relacién entre la
tilosofia y la amistad. Segun el autor la amistad no es un término descriptivo sino,
mas bien, prescriptivo. Es decir, cuando decimos que alguien es nuestro amigo, no
estamos incluyéndolo en una clase consistente, sino que estamos realizando un acto
de habla similar al que realizamos cuando insultamos a alguien. Esto se debe a que el
término funcionaria de forma similar a un nombre propio, ya que nos serviria para
referirnos a un ente pero sin prescribir nada sobre dicho ente. Es precisamente esta
caracteristica de la amistad la que le sirve a Agamben para construir su discurso, ya
que el amigo se caracterizaria por ser alguien tan cercano a nosotros que nos
resultaria imposible inscribirlo como “algo”. Por tanto, la amistad no es ni una

cualidad ni una propiedad de un sujeto.

Por referencia a un pasaje de la Etica nicomdquea, la amistad se presenta como
una sensacion ligada a la existencia y que es caracteristicamente humana. Esta
sensacion tiene forma de un con-sentir la existencia de un amigo, de tal modo que
nuestra sensacion de ser esta fragmentada, pues se parte y se comparte
constantemente con el amigo. De tal forma que la categoria de amigo tiene tanto una
dimension ontologica, ese co-existir, como politica, pues el ser se funda en la
comunidad de un yo que no puede sentirse de forma aislada. Lo que funda la politica

es, precisamente, esta particion sin objetivo, este con-sentir original.

Agamben concluye su analisis haciéndonos reflexionar sobre el viraje que ha
sufrido la politica de las democracias actuales, cuyo ideal ha dejado de ser esta

sinestesia politica para convertirse en el consenso. Y, de nuevo, Agamben vuelve a

335

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

sefialar un problema del presente con dificil solucion. Parece complicado que la
amistad vuelva a ser un fundamento politico, cuando nuestra existencia esta cada
vez mas atomizada y es mas individualista. Pero también cabe pensar que la
conexion que nos permiten las nuevas tecnologias posibilite un con-sentir de otro
orden que sirva de soporte para una politica capaz de asumir el presente. Agamben
no se pronuncia al respecto, limitdndose a indicar, de nuevo, un asunto fundamental

para comprender el mundo que nos rodea.

Finalmente, el libro cierra con otra conferencia, “La iglesia y el Reino”, donde
reflexiona sobre la deriva actual de la iglesia catolica en relacion con la pérdida del
peso de la paroikin en las instituciones catolicas actuales. Siguiendo a Agamben
podemos definir la paroikia como el alojamiento como extranjero, esto es, la forma en
la que el cristiano ha de habitar el mundo y de vivir el tiempo mesidnico. En tanto
que la primera venida de Cristo supuso el comienzo del fin de los tiempos, la paroikia
designaria la situacion en la que el cristiano, y por tanto, la iglesia, habita el mundo a
sabiendas de que su fin es inminente y de que vendra el Juicio Final. Esta forma de
estar en el mundo, de vivir, en cierto modo, en un tiempo prestado que no es el
propio, implica una forma especial de vivir el tiempo y que seria la caracteristica de
la Iglesia. Mientras que el tiempo cronoldgico se vive de forma pasiva, como un
tiempo que pasa por delante nuestro sin poder aferrarnos a él, el tiempo mesianico,
el tiempo que queda entre la venida del mesias y el fin de los tiempos, es un tiempo
operativo en el que nosotros mismos somos. El tiempo mesianico supone vivir
revocando toda vocacién que podamos tener, de tal modo que habitemos el mundo
como extranjeros, como si pudiésemos renunciar en cualquier momento a lo que
somos o a lo que nos dedicamos ya que el fin de los tiempos, el fin de todas las cosas,
estd por llegar. Para Agamben, esta forma de habitar el mundo es la que ha de
caracterizar a la Iglesia pues permite mantener la tension entre las dos fuerzas que se
oponen en la historia. Por una parte, aquella que retiene y difiere el fin a lo largo del
curso lineal del tiempo cronologico; por otra, aquella que pone en tension el origen y
el fin, interrumpiendo y cumpliendo el tiempo. A la primera la conocemos por Ley o
Estado y estd volcada en la economia, el gobierno infinito del mundo; a la segunda,

la conocemos por Iglesia 0 mesias y su economia de la salvacion es constitutivamente

336

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

finita. Segin Agamben, una comunidad humana puede sobrevivir so6lo si estas dos

polaridades estan copresentes y se mantienen en una tension dialéctica.

Precisamente, en el presente esta tension se ha agotado a favor del imperio de
la economia, del capitalismo, y a una hipertrofia del derecho que inundan todos los
aspectos de la vida y anulan toda forma de legitimidad, atravesando y confundiendo
las relaciones humanas. Agamben concluye aseverando que la Iglesia, al perder la
nocién del tiempo mesidnico, se ha convertido en una institucion mdas que ha
decidido dejarse llevar por la espiral de perdicion a la que estan siendo arrastradas el

resto de instituciones y gobiernos.

Como podemos ver, la conferencia de Agamben plantea la venida de un
Apocalipsis secular en forma de modernidad. Si bien su planteamiento propone un
viraje de la Iglesia catdlica a sus raices desde un discurso teologico, su analisis del
presente parece un tanto exagerado. Puede que las instituciones y los gobiernos se
hallen en plena crisis de legitimidad, pero no parece que eso vaya a desembocar en el
fin de los tiempos, ni parece que la solucion de dicha crisis se fundamente en la

reforma integral de la Iglesia catolica.

Tal y como planteabamos al inicio de la resena, el libro de Agamben puede
tomarse como una compilacion de tres textos del autor, o como una obra que recoge
tres de los ambitos que ocupan un mayor interés en la obra del autor: el biopoder, la
comunidad politica y la experiencia religiosa a través de tres crisis que conforman el
estado de la sociedad actual. ;Qué es un dispositivo? es un libro corto y sencillo que
nos permite acercarnos con facilidad a unos de los pensadores mas interesantes de la

escena filosofica europea.

337

Junio
2017



