
332 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

Giorgio Agamben, ¿Qué es un dispositivo? seguido de El amigo y de La Iglesia y el Reino, 
Trad. Mercedes Ruvituso, Anagrama, Barcelona, 2015. 66 páginas. 
Por Azaray Calmaestra Fernández. 
	
 
 

 

El presente libro recoge tres artículos de Giorgio 

Agamben publicados entre los años 2006 y 2010. Si 

bien el grueso de la publicación la compone el 

artículo titulado “¿Qué es un dispositivo?”, el libro 

nos invita a explorar otros aspectos de la obra de 

Agamben a través de “El amigo” y “De la Iglesia y 

del Reino”. ¿Qué relación guardan entre sí estos 

ensayos? Más allá de la mano que los ha escrito da la 

sensación de que el libro se limita a ofrecernos tres 

facetas del fecundo autor. La ausencia de una 

introducción que nos sirva para comprender la 

selección de dichos artículos no nos ayuda a 

desprendernos de dicha sensación. De hecho, en un 

primer momento podría pensarse que el libro es el fruto de una selección de ensayos 

hasta la fecha no traducidos. Sin embargo, el autor va dibujando al final de cada 

discurso la imagen de una sociedad en declive que invita a sus miembros a una vida 

de sufrimiento. Así, a través de estos tres artículos Agamben analiza sendos 

conceptos clave para comprender la perversidad del presente y, también, para pensar 

la posibilidad de un futuro mejor: la noción de dispositivo, la amistad y la iglesia.  A 

partir de dicha consideración podemos apreciar el libro en su conjunto de dos 

formas: el libro es un modo, tan bueno como cualquier otro, de adentrarse en algunos 

de los tópicos que recorren su obra; o bien, el libro nos propone un recorrido a través 

de los tres conceptos clave desarrollados por el autor para comprender el presente. 

Con arreglo a esta segunda lectura, más que ofrecer una selección de artículos que 

profundicen en un aspecto de su obra lo que se nos propone es una invitación a 

pensar, desde diversas perspectivas convergentes, con la filosofía de Agamben. 



333 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

En “¿Qué es un dispositivo?” Agamben se pregunta por un término tardío en 

la obra de Foucault, pero que supone uno de los pocos términos de carácter universal 

que el autor llegó a reconocer, y que rastrea desde la noción de positividad en Hegel. 

Agamben nos invita a recorrer el despliegue del término foucaultiano mediante un 

tipo de estrategia hermenéutica habitual en sus escritos. En primer lugar, introduce 

el término desde el propio Foucault, después realiza una genealogía del mismo 

desde la propia obra del autor y desde un contexto más amplio, en este caso la 

noción de economía en la teología cristiana. Una vez trazada la genealogía del 

término, Agamben va más allá del análisis etimológico y comienza a analizar el 

presente desde la potencia del mismo. Así, comienza replanteando el término para, 

después, analizar la problemática situación del presente, las posibles estrategias para 

revertir dicha solución y, finalmente, esbozar la vía a seguir.  

El propio Foucault definió el término “dispositivo” como “un conjunto de 

estrategias de relaciones de fuerza que condicionan ciertos tipos de saber y son 

condicionados por él” (p.10), esto es, como una suerte de mecanismo que sirve para 

alterar el estado de cosas de un ámbito en un momento determinado. Agamben 

generaliza su planteamiento ofreciéndonos la siguiente definición: “llamaré 

dispositivo a cualquier cosa que de algún modo tenga la capacidad de capturar, 

orientar, determinar, interceptar, modelar, controlar y asegurar los gestos, las 

conductas, las opiniones y los discursos de los seres vivientes” (p. 23). Ello le permite 

reducir ontológicamente el mundo a seres vivientes (sustancias en sentido 

aristotélico) y a dispositivos que atrapan constantemente a las sustancias.  

Para Agamben los dispositivos implican un proceso de subjetivación que 

termina por generar su propio sujeto. He ahí donde radica el potencial y el peligro 

que encierran los dispositivos, pues no se limitan a ofrecernos la posibilidad de 

alterar el estado del mundo, sino que terminan por convertirse en parte de nuestra 

subjetividad o, más bien, por configurar a los propios sujetos. Ahora bien, el 

problema surge cuando el capitalismo del siglo XX llena de dispositivos todos los 

ámbitos de nuestra existencia cambiando las formas de subjetividad fuertes o duras 

por formas larvadas, fantasmagóricas, en las que lo más característico es la docilidad 

de los seres vivientes. La actual diseminación de dispositivos por todas partes 



334 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

termina por crear subjetividades tan escindidas que Agamben dirá que en la fase 

actual del capitalismo los dispositivos más que suponer procesos de subjetivización 

generan procesos de desubjetivización. Bajo tales condiciones, a fuerza de ser tantas 

cosas distintas, constantemente terminamos por no saber que somos, terminamos por 

no ser absolutamente nada. Frente al obrero y al burgués del pasado siglo, el 

millenial es el referente del capitalismo actual; una existencia hedonista sostenida por 

un consumo constante de artefactos que ocupan nuestra vida a cambio de nada: la 

televisión, el smartphone, las tendencias, el fenómeno fan o el merchandising son 

dispositivos que generan identidades débiles que más que configurar una biografía 

sirven para ocupar breves momentos de nuestra vida que pronto se olvidan y 

renuevan en un ciclo sin fin. 

Parece que la situación es crítica y Agamben se pregunta si podemos hacer 

algo al respecto. Su respuesta es vacilante, no obstante esboza una posibilidad a 

través de la contraposición entre sacrificio y profanación. Si el sacrificio en el ámbito 

teológico es el dispositivo mediante el que se paga el peaje para que algo pase de la 

esfera de lo profano, del mundo corriente, a lo sagrado, la esfera apartada de lo 

mundano; la profanación sería el contradispositivo que permitiría devolverle al 

mundo corriente aquello arrebatado. Así, según el autor, el capitalismo llevaría al 

extremo los procesos de separación con el agravante de que en la actualidad ese 

momento de separación supone la asunción/adquisición de nuestra identidad. Es 

decir, la actividad de los dispositivos se interioriza y se asume como vivencia, como 

parte de la normalidad, creando sujetos dóciles y, por tanto, impotentes 

políticamente. ¿Cómo podemos profanar algo que ni siquiera percibimos que hemos 

perdido? ¿Cómo vamos a percibir la jaula cuando hemos sido criados en cautividad? 

El problema no es baladí. Agamben ni siquiera es capaz de esbozar una salida 

a este atolladero; propone el dispositivo de la profanación como estrategia de 

resistencia que actúa sobre los procesos de subjetivación y los dispositivos, pero no 

nos dice nada sobre como llevarlo a cabo. No plantea como se habrá de configurar la 

acción política para luchar contra los dispositivos de gobierno.  

Tras la lectura del artículo nos invade una sensación agridulce: por una parte 

ofrece una lectura muy interesante tanto de la obra de Foucault como sobre el 



335 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

presente, en consonancia con otros análisis de la sociedad de consumo que proponen 

autores como Bauman o Lipovetsky, pero por otra nos deja con la miel en los labios 

cuando trata de concretar la estrategia a seguir para salir de esta situación. Además, 

cabe preguntarnos si el análisis de Agamben no será demasiado pesimista. Tras la 

lectura quedan demasiados interrogantes sin resolver: ¿Es la ciudadanía menos dócil 

que en el pasado? ¿Todo dispositivo responde a una forma de poder o puede, de 

algún modo, ser reapropiado? ¿La estrategia a seguir debe partir del individuo, de la 

colectividad, de la intersubjetividad?  

En el siguiente artículo del libro, “El amigo”, se recoge una versión de una 

conferencia del autor en la que nos insta a reflexionar sobre la relación entre la 

filosofía y la amistad. Según el autor la amistad no es un término descriptivo sino, 

más bien, prescriptivo. Es decir, cuando decimos que alguien es nuestro amigo, no 

estamos incluyéndolo en una clase consistente, sino que estamos realizando un acto 

de habla similar al que realizamos cuando insultamos a alguien. Esto se debe a que el 

término funcionaría de forma similar a un nombre propio, ya que nos serviría para 

referirnos a un ente pero sin prescribir nada sobre dicho ente. Es precisamente esta 

característica de la amistad la que le sirve a Agamben para construir su discurso, ya 

que el amigo se caracterizaría por ser alguien tan cercano a nosotros que nos 

resultaría imposible inscribirlo como “algo”. Por tanto, la amistad no es ni una 

cualidad ni una propiedad de un sujeto. 

Por referencia a un pasaje de la Ética nicomáquea, la amistad se presenta como 

una sensación ligada a la existencia y que es característicamente humana. Esta 

sensación tiene forma de un con-sentir la existencia de un amigo, de tal modo que 

nuestra sensación de ser está fragmentada, pues se parte y se comparte 

constantemente con el amigo. De tal forma que la categoría de amigo tiene tanto una 

dimensión ontológica, ese co-existir, como política, pues el ser se funda en la 

comunidad de un yo que no puede sentirse de forma aislada. Lo que funda la política 

es, precisamente, esta partición sin objetivo, este con-sentir original.  

Agamben concluye su análisis haciéndonos reflexionar sobre el viraje que ha 

sufrido la política de las democracias actuales, cuyo ideal ha dejado de ser esta 

sinestesia política para convertirse en el consenso. Y, de nuevo, Agamben vuelve a 



336 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

señalar un problema del presente con difícil solución. Parece complicado que la 

amistad vuelva a ser un fundamento político, cuando nuestra existencia está cada 

vez más atomizada y es más individualista. Pero también cabe pensar que la 

conexión que nos permiten las nuevas tecnologías posibilite un con-sentir de otro 

orden que sirva de soporte para una política capaz de asumir el presente. Agamben 

no se pronuncia al respecto, limitándose a indicar, de nuevo, un asunto fundamental 

para comprender el mundo que nos rodea. 

Finalmente, el libro cierra con otra conferencia, “La iglesia y el Reino”, donde 

reflexiona sobre la deriva actual de la iglesia católica en relación con la pérdida del 

peso de la paroikía en las instituciones católicas actuales. Siguiendo a Agamben 

podemos definir la paroikía como el alojamiento como extranjero, esto es, la forma en 

la que el cristiano ha de habitar el mundo y de vivir el tiempo mesiánico. En tanto 

que la primera venida de Cristo supuso el comienzo del fin de los tiempos, la paroikía 

designaría la situación en la que el cristiano, y por tanto, la iglesia, habita el mundo a 

sabiendas de que su fin es inminente y de que vendrá el Juicio Final. Esta forma de 

estar en el mundo, de vivir, en cierto modo, en un tiempo prestado que no es el 

propio, implica una forma especial de vivir el tiempo y que sería la característica de 

la Iglesia. Mientras que el tiempo cronológico se vive de forma pasiva, como un 

tiempo que pasa por delante nuestro sin poder aferrarnos a él, el tiempo mesiánico, 

el tiempo que queda entre la venida del mesías y el fin de los tiempos, es un tiempo 

operativo en el que nosotros mismos somos. El tiempo mesiánico supone vivir 

revocando toda vocación que podamos tener, de tal modo que habitemos el mundo 

como extranjeros, como si pudiésemos renunciar en cualquier momento a lo que 

somos o a lo que nos dedicamos ya que el fin de los tiempos, el fin de todas las cosas, 

está por llegar. Para Agamben, esta forma de habitar el mundo es la que ha de 

caracterizar a la Iglesia pues permite mantener la tensión entre las dos fuerzas que se 

oponen en la historia. Por una parte, aquella que retiene y difiere el fin a lo largo del 

curso lineal del tiempo cronológico; por otra, aquella que pone en tensión el origen y 

el fin, interrumpiendo y cumpliendo el tiempo. A la primera la conocemos por Ley o 

Estado y está volcada en la economía, el gobierno infinito del mundo; a la segunda, 

la conocemos por Iglesia o mesías y su economía de la salvación es constitutivamente 



337 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

finita. Según Agamben, una comunidad humana puede sobrevivir sólo si estas dos 

polaridades están copresentes y se mantienen en una tensión dialéctica.  

Precisamente, en el presente esta tensión se ha agotado a favor del imperio de 

la economía, del capitalismo, y a una hipertrofia del derecho que inundan todos los 

aspectos de la vida y anulan toda forma de legitimidad, atravesando y confundiendo 

las relaciones humanas. Agamben concluye aseverando que la Iglesia, al perder la 

noción del tiempo mesiánico, se ha convertido en una institución más que ha 

decidido dejarse llevar por la espiral de perdición a la que están siendo arrastradas el 

resto de instituciones y gobiernos. 

Como podemos ver, la conferencia de Agamben plantea la venida de un 

Apocalipsis secular en forma de modernidad. Si bien su planteamiento propone un 

viraje de la Iglesia católica a sus raíces desde un discurso teológico, su análisis del 

presente parece un tanto exagerado. Puede que las instituciones y los gobiernos se 

hallen en plena crisis de legitimidad, pero no parece que eso vaya a desembocar en el 

fin de los tiempos, ni parece que la solución de dicha crisis se fundamente en la 

reforma integral de la Iglesia católica. 

Tal y como planteábamos al inicio de la reseña, el libro de Agamben puede 

tomarse como una compilación de tres textos del autor, o como una obra que recoge 

tres de los ámbitos que ocupan un mayor interés en la obra del autor: el biopoder, la 

comunidad política y la experiencia religiosa a través de tres crisis que conforman el 

estado de la sociedad actual. ¿Qué es un dispositivo? es un libro corto y sencillo que 

nos permite acercarnos con facilidad a unos de los pensadores más interesantes de la 

escena filosófica europea. 

 


