] ]
REVISTA DE FILOSOFIA
Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

“El hombre es un animal cinematografico”. Sobre Cinema and Agamben: FEthics,
biopolitics and the moving image; editado por Henrik Gustafsson y Asbjorn Gronstad,

Bloomsbury; New York, 2014. Por Sara R. Cabeza. Universidad de Oviedo

Asbjorn Gronstad y Henrik Gustafsson defienden la

emergencia de la filosofia del cine como un campo

CINEMA AND independiente de investigacion dentro de los estudios

sobre lo filmico, algo que evidenciarian, por ejemplo,
el nacimiento en 1997 de la revista “Film-Philosophy”
o el vasto impacto de la obra de Gilles Deleuze a este
respecto. En su opinion, la perspectiva aportada por la
filosoffa, por su tratamiento multidisciplinar,
contribuiria a revitalizar y reformar nuestro

conocimiento sobre el cine, formulando gran nimero

el S0 5 R de nuevas cuestiones epistemoldgicas.

Por ello, tras participar en la conferencia impartida en la Universidad de
Bergen “Imagen=Gesto”, y habiéndose percatado de que muchas de las
contribuciones presentadas hacian referencia al filosofo italiano Giorgo Agamben,
deciden realizar una obra que retina una serie de ensayos respecto a la interseccion
existente entre las diversas facetas de su pensamiento y la imagen en movimiento.
Ademas, la presente publicacion viene a solventar cierta laguna intertextual, ya que
paradojicamente, pese a su centralidad, al haber desarrollado multiples conceptos,
ideas y argumentos de relevancia para esta disciplina, hasta ahora sus
planteamientos habian recibido menos atencion de la debida en los andlisis sobre

cine y cultura visual.

Asi, y a través de una serie de lo que me gustaria denominar “puntos
geodésicos” de su filosofia, tales como el gesto, la decreacidon (concepto que hereda
de Simone Weil), la ética, lo biopolitico, la profanaciéon y lo mesianico, los ensayos de

la antologia plantean una conversacion multidisciplinar que repiensa la teoria y la

338

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

praxis de lo filmico. Gronstad y Gustafsson esperan que este elenco ayude a
reconsiderar las interferencias entre lo material y lo metafisico, el movimiento y la
quietud, lo humano y lo tecnoldgico, el hombre y el animal, el lenguaje y el gesto, y
la palabra y la imagen; y sirva para enraizar la importancia de su pensamiento a fin
de forjar nuevos comienzos en la filosofia del cine, contribuyendo a remediar las
frecuentes proclamaciones elegiacas contemporaneas que pronosticaban la muerte de
lo cinematografico. Y que, en definitiva, consiga consolidar el campo de la filosofia
del cine como distinta de la mera teoria filmica, enriqueciendo la reflexion tedrica
sobre el cinematografo y realizando interesantes aportaciones respecto a la

consideracion contemporanea de la imagen en movimiento.

A estas disquisiciones cabe anadir ademas otro atributo de la obra, ya que
incorpora dos nuevas traducciones al inglés de piezas breves de Agamben: “Por una
ética del cine”, de 1992, y “Cine e Historia: sobre Jean-Luc Godard”, de 1995. El
primero de los textos analiza el cine, en resumen, como clave para una aprehension
profunda de nuestra tradicion metafisica, mientras que el segundo explora la
articulacion existente entre cine e historia o, mas bien, entre las imagenes y el tiempo.
De este modo, encuadran conceptualmente al resto de ensayos de la obra, y abren
dos direcciones diferentes en el pensamiento de Agamben respecto a lo filmico: el
cine como metafisica y el cine como historia, invitdindonos a pensar en los medios y
las imagenes menos en términos de arte o fuente de entretenimiento o de
informacion que en términos de historia, al ser ambos tanto individuales como
colectivos y ser tanto un problema para, como un sintoma de, nuestras concepciones
cambiantes respecto al cuerpo, a lo especificamente humano y a como deben

concebirse y articularse lo individual y lo colectivo.

Por otra parte, los especialistas en teoria filmica suelen estar de acuerdo en
que la esencia del cine no reside en la imagen y su mero contenido, sino en la relacién
que se establece entre ellas. Para Agamben, al igual que para gran parte de estos
tedricos, el cine no debe concebirse tan solo en términos de las imagenes que
contiene, sino también como dentro de toda una red de relaciones que se extienden
desde la tecnologia a las practicas del visionado y cuyo efecto principal es la

produccion de subjetividades. De aqui nace uno de los conceptos centrales para

339

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

Agamben: el concepto del gesto. Témino clave en su concepcion de la imagen en
movimiento, ya que lo considera como constitutivo de lo propiamente
cinematografico. En este sentido, el gesto seria una accion que suspende la
causalidad, el modo en el que los significantes se hacen visibles, y corresponde, en
definitiva, a lo que el cine puede ser capaz de hacer, a su “potencialidad”.
Potencialidad que se haya siempre en peligro de ser eliminada por el cine
comprendido como espectaculo (en el sentido de Debord) en el marco del
capitalismo tardio. Por tanto, en tanto que el cine es parte de los medios y del
espectaculo, en ultima instancia presenta una antinomia, ya que captura y
materializa el gesto, pero también tiene el potencial suficiente para constituirse como
un punto de encuentro colectivo, lo que lo convierte en clave para la lucha politica.
Asi, el “giro gestual” de Agamben de la estética a la politica contribuye a desarrollar
o extender tropos seminales de la filosofia del cine tales como los estudios del
movimiento de Muybridge, el dispositivo foucaultiano, las imagenes-movimiento de
Deleuze y el montaje en la obra de Godard y Debord. De hecho, es precisamente la
conjuncién entre Debord, Walter Benjamin y Aby Warbug la que le lleva a
desarrollar las disquisiciones que aparecen en los capitulos introductorios de esta

obra respecto a los conceptos de la historia y el gesto.

Su preocupacion principal, en todo caso, es el montaje, y lo que él denomina
sus “condiciones trascendentales”: la repeticion y la pausa. Sefialando ademas que la
repeticion no es el retorno de lo mismo, sino mas bien, el retorno de la posibilidad de
lo que fue. En su reconsideracion post-representacional, la repeticion y la pausa son
las encargadas de llevar a cabo la tarea mesianica del cine, en tanto que promulgan
una decreaciéon de lo real, planteamiento que muestra cierto parecido con
teorizaciones mas recientes de la imagen, como la de Jean-Luc Nancy, cuyo cine de la
evidencia estd, al igual que el cine del gesto de Agamben, no orientado mas alla de la
apariencia, sino hacia un despliegue o desenvoltura de la misma. Lo que, para
ambos, ademas, revierte una marcada carga e importancia politicas. También debe
tenerse en cuenta que la repeticion y la pausa son actos compositivos que hacen de la
imagen una condicién, un estado, una linea de pensamiento que desafia el

fundamento de aquellas filosofias construidas sobre la premisa de la representacion.

340

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

Por su modo de abordar el problema de la representacion y la imaginacion
podemos concluir que Agamben entiende el cine como aquello que da vida a los
fantasmas de las imagenes, despertandolas, salvandolas de su “destino espectral”. Y
lo que puede proporcionarles este despertar es el gesto. Ninguna imagen, ni siquiera
las grandes pinturas de la historia del arte, puede ser vista en opinion de Agamben
como una forma eterna e inamovible, son mas bien fragmentos de un gesto o restos
de una pelicula perdida. Gesto inequivocamente conectado con la esfera de la ética,
ya que es lo que hace visible o permite que se manifieste su significado. Sin embargo,
para Gronstad y Gustafsson esta aproximacion reviste una profunda ambigiiedad, ya
que por un lado el cine es un aparato que captura y disciplina la vida, modelando y
reformulando los gestos, pero por el otro, postula un método arqueoldgico para
devolver a la vida a las imagenes. Asi, mientras que desde su prehistoria es complice
de los regimenes biopoliticos de la modernidad, también podria facilitar un
movimiento en su contra. Seguin estos autores, la liberacion de la imagen en el gesto
implica un giro de la biopolitica a la biopoética, exhibiendo al cuerpo humano en
movimiento, desengafiando de las relaciones biopoliticas y captando el potencial de
la nuda vida. En conclusidn, en su opinidn en el mundo de las imagenes el gesto es el

punto de fuga de la estética a la ética y la politica.

En el primer ensayo de este volumen, “Por una Etica del Cine”, basandose en
sus apreciaciones sobre el gesto, Agamben analiza el problema de la individuacion
describiendo la historia de “las formas cambiantes de ser” ejemplificadas por los
conceptos de tipo, personaje y divo, perteneciendo los dos ultimos a las instituciones
del cine y el teatro respectivamente. Por tanto, el ensayo muestra la nocién del gesto

en referencia a los actores y los personajes, el teatro y el cine.

En el ensayo sobre Godard, y basandose en su afinidad conceptual con
Debord, Agamben realiza una interseccion entre los dos cineastas para analizar el
meétodo del montaje historiografico y la repercusion de la historia y sus devaneos en

las imagenes.

Esta misma confluencia sirve también a James Williams como punto de
partida para analizar en qué punto, exactamente, queda la estética dejada atras en el

movimiento que implica el gesto de ésta a la ética y la politica. Para ello recurre a

341

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

confrontar la propuesta de Agamben con “Cubre tu Derecha”, filmada por Godard
en 1987, llevando a la imagen hacia los bordes del silencio y la ilegibilidad a fin de
recobrar el gesto estético. Por tanto, mientras que Agamben concibe el gesto como un
arte sustraido a la estética, Williams propone que para Godard el gesto es siempre
“ético-estético”. En todo caso, cabria apostillarle a Williams que, en realidad,
Agamben replantea la estética, la ética y la politica como intimamente imbricadas. De
hecho, y haciendo referencia al titulo de esta resefia, el que para Agamben el hombre
sea un animal cinéfilo no se opone a la consideracion aristotélica de que sea un
animal politico, mds bien al contrario: ser un animal cinéfilo y ser un animal politico

es lo mismo.

En el segundo capitulo, Saxton examina la naturaleza de las equivalencias
existentes entre los procesos de trabajo y los actos creativos a través de una lectura
del cine de Godard e iluminando el trabajo de Agamben con la que considera una
presencia “inquietante” en su filosofia: Simone Weil. En su opinidn, el rechazo de la
pensadora al taylorismo presagia la posicion biopolitica de Agamben respecto al
gesto. Bebe también de ella (y mds en concreto de su concepto de “decreacion”) su
nocion de potencialidad. Con ello, Saxton repasa relaciones de vital importancia para
la teoria filmica contempordnea, tales como la existente entre el movimiento y la

quietud, lo material y la vida espiritual, y el amor y el trabajo.

Es precisamente esta nocion de “potencialidad” la que Harbord utiliza para
revisar en el siguiente capitulo, defendiendo que la de la imagen fotografica, para
Agamben, estd intimamente vinculada a la de la dynamis, y por tanto al tiempo
kairoldgico, si bien el modelo que enmarca su concepcidn filosdfica respecto a la
imagen es eliptico. A fin de tratar de solventar esa divergencia Harbord investiga las
practicas recientes acerca de la imagen en movimiento, especialmente aquellas que
tienen que ver con su produccion, sus formas de emergencia y lo que denomina
como “sus modos de aparicion”. Asi, Harbord analiza la obra de David Claerbout,
video artista belga, para afirmar que la fotografia para ella, como para Agamben,
hace referencia a un momento que no es un instante sin continuidad, sino un

fragmento del concepto de la imagen como superficie sellada que contiene una

342

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

verdad histdrica, realizando un analisis interesante de lo gestual en relacion con lo

humano y el lenguaje.

En su aportacion Benjamin Noys lleva a cabo una amplia valoracion critica del
proyecto de Agamben de politizar y eticizar la imagen y demuestra como sus
reflexiones sobre la misma, pese a ocupar una parte significativamente menor dentro
de su obra, en realidad abordan su preocupacion central por separar “la vida” de los
poderes del Estado y el capital. De este modo Noys muestra que el cine, para
Agamben, proporciona el prototipo para la fusion mortal entre la sociedad del
espectaculo, de Debord, y la de la vigilancia, de Foucault, en cuyo capitalimo se
convierte en una inmensa maquina para la captura y clasificacion de la vida
mediante la imagen y para la reduccion de la vida a imagenes. Para erradicar lo que
denomina un “acto de profanacién”, Noys sugiere que esa dificultad critica se le
plantea a Agamben por no haber podido articular el cine politico como una practica
no ya solo plausible, sino ademds comun. Asi, el cine seria una manifestacion del
pharmakon de Derrida, portando en si mismo tanto la enfermedad como su cura

potencial.

En esta linea transcurre también el cauce del capitulo de Viliaho, ya que
explora el gesto como una categoria politica, delineando una genealogia de lo filmico
en tanto que ligado a las practicas psicologicas y psiquidtricas contemporaneas.
Como medio, para Viliaho, el cine en este periodo logra una particular funcion
epistémica a la hora de “definir y (re)producir” nuestro ser gestual en el limite difuso
entre lo normal y lo patologico. Tras esto, analiza la construccion moderna del
“cuerpo neurologico”, examinando en qué manera repercute el cine en la
subjetividad politica y llegando a la inquietante conclusién de que, si este “cuerpo
neurolodgico” y el aparato cinematografico son, realmente, mutuamente constitutivos,
el cine contribuye de modo sustancial a configurar los “inciertos limites conceptuales

de lo humano”.

Retomando también la capacidad unica del cine para capturar el gesto, Joao
Grilo analiza en el siguiente capitulo la influencia de lo que denomina “el efecto
Agamben en la teoria filmica”, a fin de sacar a la luz las implicaciones del cine y su

habilidad para liberar la congelada pero potencialmente dinamica dimension de la

343

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

imagen dentro del ambito de lo biopolitico. Combinando en su aproximacion la
teoria filmica, la etnografia, y su propia experiencia y punto de vista como director,
realiza una nueva estimacidn respecto a si una pelicula puede ser gestualizada mas

bien que visualizada.

En el séptimo capitulo Silvia Casini vuelve a analizar el nexo existente entre el
cuerpo humano y la tecnologia filmica, pero poniéndolo en relacién con el cine
experimental y el video arte. Buscando investigar en profundidad el proceso por el
que la imagen se convierte en gesto, propone que deberia tomarse en consideracion
el pensamiento de Agamben de forma mas amplia, analizando sus fuentes
terminoldgicas. Asi, explora el gesto a través de una triada de conceptos clave que
sustentan su filosofia: dispositivos, potencialidad y profanacion, concluyendo que
sOlo ciertos tipos de cine pueden liberar la imagen en gesto. Ademas, dado que
Agamben da muy pocos, trata de encontrar ejemplos de un cine gestual, pareciendo

apuntar al cine que se realiza en el contexto artistico contemporaneo.

En opinion de Asbjorn Gronstad y Henrik Gustafsson los planteamientos de
Agamben, sin embargo, tienden a obviar dos preocupaciones centrales en el campo
de los estudios visuales: en primer lugar, el dominio del cine narrativo y, en segundo
lugar, la cuestion de la especificidad del medio. Esto es precisamente lo que trata de
solventar Garret Stewart en el siguiente capitulo, analizando varias peliculas
recientes de Haneke bajo la dptica de los conceptos de potencialidad, repeticion y
pausa de Agamben y el de virtualidad de Deleuze; realizando una interesante
reflexion respecto a la transicion entre la “imagen-movimiento” y la nueva “imagen
gestual”; tratando de integrar las cuestiones de la trama y la historia y concluyendo
que ningun cineasta narrativo actual gravita de forma tan perfecta como Haneke en

torno al cine como una vacilacion entre la imagen y el significado.

Los dos ensayos finales, realizados por Trond Lundemo y uno de los editores,
Henrik Gustafsson, focalizan menos en la metafisica y mds en el enlace que puede
percibirse en Agamben entre el cine como forma de historia y de memoria apelando
a sus escritos sobre Auschwitz y mirando a Pasolini para examinar como los
conceptos de lenguaje e imagen como modos de expresion que han sido separados

del uso comun afectan a nuestra capacidad para localizar y evocar la historia. De

344

Junio
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Numero 75. Reseiias, comentarios y libros recibidos

hecho, para Agamben una de las misiones del cine es dar forma a una especie de
historia redentora que desafie la concepcion histérica usual, entendida como un

progreso lineal, que puede encontrarse en los medios de comunicacion.

En el penultimo capitulo, Lundemo descifra las paraddjicas condiciones del
testimonio y la posicion del espectador tal y como Agamben las formula. En tanto
que nadie puede testificar desde dentro de la muerte, Agamben argumenta que esto
convierte a la posicion testimonial en un “retazo” entre los seres vivos y los seres
hablantes. Pero Lundemo se pregunta ademas si tanto las imagenes fijas como las
imagenes en movimiento pueden transmitir esta laguna, prestando atencion a su

preocupacion principal respecto a los procesos de subjetivizacion.

Por ultimo, Gustafsson explora una de las cuestiones principales de la
arqueologia filosofica de Agamben: la necesidad de repensar la relacion entre el
lugar y el lenguaje, analizando las contribuciones artisticas de Godard y Claude
Lanzmann al conflicto entre palestinos e israelies durante las tltimas cuatro décadas.
La piedra de toque de esta lectura cruzada son sus respectivos comentarios sobre los
campos de concentracién como lugar inaugural del conflicto en Oriente Medio.

Origen a su vez imbricado en un acto de habla: el acto de nombrar.

Las breves consideraciones aqui expuestas, constituidas por trazos fugaces,
pretenden invitar, a modo de mero trdiler que revela el contenido, pero no las
implicaciones profundas de la propuesta, a contemplar la cinematografia literaria
que constituye la obra, de la que esta resenia no es mas que una imagen fija. La
invitacion se extiende, en mi caso, a la sugerencia de repensar la concepcion de
Agamben de que las pinturas pueden concebirse como remanentes o excedentes

residuales de una pelicula que se ha perdido,

345

Junio
2017



