
338 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

“El hombre es un animal cinematográfico”. Sobre Cinema and Agamben: Ethics, 

biopolitics and the moving image; editado por Henrik Gustafsson y Asbjorn Gronstad, 

Bloomsbury; New York, 2014. Por Sara R. Cabeza. Universidad de Oviedo 

	
 
 

 

Asbjorn Gronstad y Henrik Gustafsson defienden la 

emergencia de la filosofía del cine como un campo 

independiente de investigación dentro de los estudios 

sobre lo fílmico, algo que evidenciarían, por ejemplo, 

el nacimiento en 1997 de la revista “Film-Philosophy” 

o el vasto impacto de la obra de Gilles Deleuze a este 

respecto. En su opinión, la perspectiva aportada por la 

filosofía, por su tratamiento multidisciplinar, 

contribuiría a revitalizar y reformar nuestro 

conocimiento sobre el cine, formulando gran número 

de nuevas cuestiones epistemológicas. 

Por ello, tras participar en la conferencia impartida en la Universidad de 

Bergen “Imagen=Gesto”, y habiéndose percatado de que muchas de las 

contribuciones presentadas hacían referencia al filósofo italiano Giorgo Agamben, 

deciden realizar una obra que reúna una serie de ensayos respecto a la intersección 

existente entre las diversas facetas de su pensamiento y la imagen en movimiento. 

Además, la presente publicación viene a solventar cierta laguna intertextual, ya que 

paradójicamente, pese a su centralidad, al haber desarrollado múltiples conceptos, 

ideas y argumentos de relevancia para esta disciplina, hasta ahora sus 

planteamientos habían recibido menos atención de la debida en los análisis sobre 

cine y cultura visual. 

Así, y a través de una serie de lo que me gustaría denominar “puntos 

geodésicos” de su filosofía, tales como el gesto, la decreación (concepto que hereda 

de Simone Weil), la ética, lo biopolítico, la profanación y lo mesiánico, los ensayos de 

la antología plantean una conversación multidisciplinar que repiensa la teoría y la 



339 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

praxis de lo fílmico. Gronstad y Gustafsson esperan que este elenco ayude a 

reconsiderar las interferencias entre lo material y lo metafísico, el movimiento y la 

quietud, lo humano y lo tecnológico, el hombre y el animal, el lenguaje y el gesto, y 

la palabra y la imagen; y sirva para enraizar la importancia de su pensamiento a fin 

de forjar nuevos comienzos en la filosofía del cine, contribuyendo a remediar las 

frecuentes proclamaciones elegíacas contemporáneas que pronosticaban la muerte de 

lo cinematográfico. Y que, en definitiva, consiga consolidar el campo de la filosofía 

del cine como distinta de la mera teoría fílmica, enriqueciendo la reflexión teórica 

sobre el cinematógrafo y realizando interesantes aportaciones respecto a la 

consideración contemporánea de la imagen en movimiento. 

A estas disquisiciones cabe añadir además otro atributo de la obra, ya que 

incorpora dos nuevas traducciones al inglés de piezas breves de Agamben: “Por una 

ética del cine”, de 1992, y “Cine e Historia: sobre Jean-Luc Godard”, de 1995. El 

primero de los textos analiza el cine, en resumen, como clave para una aprehensión 

profunda de nuestra tradición metafísica, mientras que el segundo explora la 

articulación existente entre cine e historia o, más bien, entre las imágenes y el tiempo. 

De este modo, encuadran conceptualmente al resto de ensayos de la obra, y abren 

dos direcciones diferentes en el pensamiento de Agamben respecto a lo fílmico: el 

cine como metafísica y el cine como historia, invitándonos a pensar en los medios y 

las imágenes menos en términos de arte o fuente de entretenimiento o de 

información que en términos de historia, al ser ambos tanto individuales como 

colectivos y ser tanto un problema para, como un síntoma de, nuestras concepciones 

cambiantes respecto al cuerpo, a lo específicamente humano y a cómo deben 

concebirse y articularse lo individual y lo colectivo. 

Por otra parte, los especialistas en teoría fílmica suelen estar de acuerdo en 

que la esencia del cine no reside en la imagen y su mero contenido, sino en la relación 

que se establece entre ellas. Para Agamben, al igual que para gran parte de estos 

teóricos, el cine no debe concebirse tan sólo en términos de las imágenes que 

contiene, sino también como dentro de toda una red de relaciones que se extienden 

desde la tecnología a las prácticas del visionado y cuyo efecto principal es la 

producción de subjetividades. De aquí nace uno de los conceptos centrales para 



340 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

Agamben: el concepto del gesto. Témino clave en su concepción de la imagen en 

movimiento, ya que lo considera como constitutivo de lo propiamente 

cinematográfico. En este sentido, el gesto sería una acción que suspende la 

causalidad, el modo en el que los significantes se hacen visibles, y corresponde, en 

definitiva, a lo que el cine puede ser capaz de hacer, a su “potencialidad”. 

Potencialidad que se haya siempre en peligro de ser eliminada por el cine 

comprendido como espectáculo (en el sentido de Debord) en el marco del 

capitalismo tardío. Por tanto, en tanto que el cine es parte de los medios y del 

espectáculo, en última instancia presenta una antinomia, ya que captura y 

materializa el gesto, pero también tiene el potencial suficiente para constituirse como 

un punto de encuentro colectivo, lo que lo convierte en clave para la lucha política. 

Así, el “giro gestual” de Agamben de la estética a la política contribuye a desarrollar 

o extender tropos seminales de la filosofía del cine tales como los estudios del 

movimiento de Muybridge, el dispositivo foucaultiano, las imágenes-movimiento de 

Deleuze y el montaje en la obra de Godard y Debord. De hecho, es precisamente la 

conjunción entre Debord, Walter Benjamin y Aby Warbug la que le lleva a 

desarrollar las disquisiciones que aparecen en los capítulos introductorios de esta 

obra respecto a los conceptos de la historia y el gesto. 

Su preocupación principal, en todo caso, es el montaje, y lo que él denomina 

sus “condiciones trascendentales”: la repetición y la pausa. Señalando además que la 

repetición no es el retorno de lo mismo, sino más bien, el retorno de la posibilidad de 

lo que fue. En su reconsideración post-representacional, la repetición y la pausa son 

las encargadas de llevar a cabo la tarea mesiánica del cine, en tanto que promulgan 

una decreación de lo real, planteamiento que muestra cierto parecido con 

teorizaciones más recientes de la imagen, como la de Jean-Luc Nancy, cuyo cine de la 

evidencia está, al igual que el cine del gesto de Agamben, no orientado más allá de la 

apariencia, sino hacia un despliegue o desenvoltura de la misma. Lo que, para 

ambos, además, revierte una marcada carga e importancia políticas. También debe 

tenerse en cuenta que la repetición y la pausa son actos compositivos que hacen de la 

imagen una condición, un estado, una línea de pensamiento que desafía el 

fundamento de aquellas filosofías construidas sobre la premisa de la representación. 



341 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

Por su modo de abordar el problema de la representación y la imaginación 

podemos concluir que Agamben entiende el cine como aquello que da vida a los 

fantasmas de las imágenes, despertándolas, salvándolas de su “destino espectral”. Y 

lo que puede proporcionarles este despertar es el gesto. Ninguna imagen, ni siquiera 

las grandes pinturas de la historia del arte, puede ser vista en opinión de Agamben 

como una forma eterna e inamovible, son más bien fragmentos de un gesto o restos 

de una película perdida. Gesto inequívocamente conectado con la esfera de la ética, 

ya que es lo que hace visible o permite que se manifieste su significado. Sin embargo, 

para Gronstad y Gustafsson esta aproximación reviste una profunda ambigüedad, ya 

que por un lado el cine es un aparato que captura y disciplina la vida, modelando y 

reformulando los gestos, pero por el otro, postula un método arqueológico para 

devolver a la vida a las imágenes. Así, mientras que desde su prehistoria es cómplice 

de los regímenes biopolíticos de la modernidad, también podría facilitar un 

movimiento en su contra. Según estos autores, la liberación de la imagen en el gesto 

implica un giro de la biopolítica a la biopoética, exhibiendo al cuerpo humano en 

movimiento, desengañando de las relaciones biopolíticas y captando el potencial de 

la nuda vida. En conclusión, en su opinión en el mundo de las imágenes el gesto es el 

punto de fuga de la estética a la ética y la política. 

En el primer ensayo de este volumen, “Por una Ética del Cine”, basándose en 

sus apreciaciones sobre el gesto, Agamben analiza el problema de la individuación 

describiendo la historia de “las formas cambiantes de ser” ejemplificadas por los 

conceptos de tipo, personaje y divo, perteneciendo los dos últimos a las instituciones 

del cine y el teatro respectivamente. Por tanto, el ensayo muestra la noción del gesto 

en referencia a los actores y los personajes, el teatro y el cine. 

En el ensayo sobre Godard, y basándose en su afinidad conceptual con 

Debord, Agamben realiza una intersección entre los dos cineastas para analizar el 

método del montaje historiográfico y la repercusión de la historia y sus devaneos en 

las imágenes. 

Esta misma confluencia sirve también a James Williams como punto de 

partida para analizar en qué punto, exactamente, queda la estética dejada atrás en el 

movimiento que implica el gesto de ésta a la ética y la política. Para ello recurre a 



342 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

confrontar la propuesta de Agamben con “Cubre tu Derecha”, filmada por Godard 

en 1987, llevando a la imagen hacia los bordes del silencio y la ilegibilidad a fin de 

recobrar el gesto estético. Por tanto, mientras que Agamben concibe el gesto como un 

arte sustraído a la estética, Williams propone que para Godard el gesto es siempre 

“ético-estético”. En todo caso, cabría apostillarle a Williams que, en realidad, 

Agamben replantea la estética, la ética y la política como íntimamente imbricadas. De 

hecho, y haciendo referencia al título de esta reseña, el que para Agamben el hombre 

sea un animal cinéfilo no se opone a la consideración aristotélica de que sea un 

animal político, más bien al contrario: ser un animal cinéfilo y ser un animal político 

es lo mismo. 

En el segundo capítulo, Saxton examina la naturaleza de las equivalencias 

existentes entre los procesos de trabajo y los actos creativos a través de una lectura 

del cine de Godard e iluminando el trabajo de Agamben con la que considera una 

presencia “inquietante” en su filosofía: Simone Weil. En su opinión, el rechazo de la 

pensadora al taylorismo presagia la posición biopolítica de Agamben respecto al 

gesto. Bebe también de ella (y más en concreto de su concepto de “decreación”) su 

noción de potencialidad. Con ello, Saxton repasa relaciones de vital importancia para 

la teoría fílmica contemporánea, tales como la existente entre el movimiento y la 

quietud, lo material y la vida espiritual, y el amor y el trabajo. 

Es precisamente esta noción de “potencialidad” la que Harbord utiliza para 

revisar en el siguiente capítulo, defendiendo que la de la imagen fotográfica, para 

Agamben, está íntimamente vinculada a la de la dýnamis, y por tanto al tiempo 

kairológico, si bien el modelo que enmarca su concepción filosófica respecto a la 

imagen es elíptico. A fin de tratar de solventar esa divergencia Harbord investiga las 

prácticas recientes acerca de la imagen en movimiento, especialmente aquellas que 

tienen que ver con su producción, sus formas de emergencia y lo que denomina 

como “sus modos de aparición”. Así, Harbord analiza la obra de David Claerbout, 

video artista belga, para afirmar que la fotografía para ella, como para Agamben, 

hace referencia a un momento que no es un instante sin continuidad, sino un 

fragmento del concepto de la imagen como superficie sellada que contiene una 



343 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

verdad histórica, realizando un análisis interesante de lo gestual en relación con lo 

humano y el lenguaje. 

En su aportación Benjamin Noys lleva a cabo una amplia valoración crítica del 

proyecto de Agamben de politizar y eticizar la imagen y demuestra cómo sus 

reflexiones sobre la misma, pese a ocupar una parte significativamente menor dentro 

de su obra, en realidad abordan su preocupación central por separar “la vida” de los 

poderes del Estado y el capital. De este modo Noys muestra que el cine, para 

Agamben, proporciona el prototipo para la fusión mortal entre la sociedad del 

espectáculo, de Debord, y la de la vigilancia, de Foucault, en cuyo capitalimo se 

convierte en una inmensa máquina para la captura y clasificación de la vida 

mediante la imagen y para la reducción de la vida a imágenes. Para erradicar lo que 

denomina un “acto de profanación”, Noys sugiere que esa dificultad crítica se le 

plantea a Agamben por no haber podido articular el cine político como una práctica 

no ya sólo plausible, sino además común. Así, el cine sería una manifestación del 

pharmakon de Derrida, portando en sí mismo tanto la enfermedad como su cura 

potencial. 

En esta línea transcurre también el cauce del capítulo de Väliaho, ya que 

explora el gesto como una categoría política, delineando una genealogía de lo fílmico 

en tanto que ligado a las prácticas psicológicas y psiquiátricas contemporáneas. 

Como medio, para Väliaho, el cine en este periodo logra una particular función 

epistémica a la hora de “definir y (re)producir” nuestro ser gestual en el límite difuso 

entre lo normal y lo patológico. Tras esto, analiza la construcción moderna del 

“cuerpo neurológico”, examinando en qué manera repercute el cine en la 

subjetividad política y llegando a la inquietante conclusión de que, si este “cuerpo 

neurológico” y el aparato cinematográfico son, realmente, mutuamente constitutivos, 

el cine contribuye de modo sustancial a configurar los “inciertos límites conceptuales 

de lo humano”. 

Retomando también la capacidad única del cine para capturar el gesto, Joao 

Grilo analiza en el siguiente capítulo la influencia de lo que denomina “el efecto 

Agamben en la teoría fílmica”, a fin de sacar a la luz las implicaciones del cine y su 

habilidad para liberar la congelada pero potencialmente dinámica dimensión de la 



344 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

imagen dentro del ámbito de lo biopolítico. Combinando en su aproximación la 

teoría fílmica, la etnografía, y su propia experiencia y punto de vista como director, 

realiza una nueva estimación respecto a si una película puede ser gestualizada más 

bien que visualizada. 

En el séptimo capítulo Silvia Casini vuelve a analizar el nexo existente entre el 

cuerpo humano y la tecnología fílmica, pero poniéndolo en relación con el cine 

experimental y el video arte. Buscando investigar en profundidad el proceso por el 

que la imagen se convierte en gesto, propone que debería tomarse en consideración 

el pensamiento de Agamben de forma más amplia, analizando sus fuentes 

terminológicas. Así, explora el gesto a través de una triada de conceptos clave que 

sustentan su filosofía: dispositivos, potencialidad y profanación, concluyendo que 

sólo ciertos tipos de cine pueden liberar la imagen en gesto. Además, dado que 

Agamben da muy pocos, trata de encontrar ejemplos de un cine gestual, pareciendo 

apuntar al cine que se realiza en el contexto artístico contemporáneo. 

En opinión de Asbjorn Gronstad y Henrik Gustafsson los planteamientos de 

Agamben, sin embargo, tienden a obviar dos preocupaciones centrales en el campo 

de los estudios visuales: en primer lugar, el dominio del cine narrativo y, en segundo 

lugar, la cuestión de la especificidad del medio. Esto es precisamente lo que trata de 

solventar Garret Stewart en el siguiente capítulo, analizando varias películas 

recientes de Haneke bajo la óptica de los conceptos de potencialidad, repetición y 

pausa de Agamben y el de virtualidad de Deleuze; realizando una interesante 

reflexión respecto a la transición entre la “imagen-movimiento” y la nueva “imagen 

gestual”; tratando de integrar las cuestiones de la trama y la historia y concluyendo 

que ningún cineasta narrativo actual gravita de forma tan perfecta como Haneke en 

torno al cine como una vacilación entre la imagen y el significado. 

Los dos ensayos finales, realizados por Trond Lundemo y uno de los editores, 

Henrik Gustafsson, focalizan menos en la metafísica y más en el enlace que puede 

percibirse en Agamben entre el cine como forma de historia y de memoria apelando 

a sus escritos sobre Auschwitz y mirando a Pasolini para examinar cómo los 

conceptos de lenguaje e imagen como modos de expresión que han sido separados 

del uso común afectan a nuestra capacidad para localizar y evocar la historia. De 



345 

J u n i o  
2 0 1 7  

 
	

 
Número	75.	Reseñas,	comentarios	y	libros	recibidos	

	

	

hecho, para Agamben una de las misiones del cine es dar forma a una especie de 

historia redentora que desafíe la concepción histórica usual, entendida como un 

progreso lineal, que puede encontrarse en los medios de comunicación. 

En el penúltimo capítulo, Lundemo descifra las paradójicas condiciones del 

testimonio y la posición del espectador tal y como Agamben las formula. En tanto 

que nadie puede testificar desde dentro de la muerte, Agamben argumenta que esto 

convierte a la posición testimonial en un “retazo” entre los seres vivos y los seres 

hablantes. Pero Lundemo se pregunta además si tanto las imágenes fijas como las 

imágenes en movimiento pueden transmitir esta laguna, prestando atención a su 

preocupación principal respecto a los procesos de subjetivización. 

Por último, Gustafsson explora una de las cuestiones principales de la 

arqueología filosófica de Agamben: la necesidad de repensar la relación entre el 

lugar y el lenguaje, analizando las contribuciones artísticas de Godard y Claude 

Lanzmann al conflicto entre palestinos e israelíes durante las últimas cuatro décadas. 

La piedra de toque de esta lectura cruzada son sus respectivos comentarios sobre los 

campos de concentración como lugar inaugural del conflicto en Oriente Medio. 

Origen a su vez imbricado en un acto de habla: el acto de nombrar.  

Las breves consideraciones aquí expuestas, constituidas por trazos fugaces, 

pretenden invitar, a modo de mero tráiler que revela el contenido, pero no las 

implicaciones profundas de la propuesta, a contemplar la cinematografía literaria 

que constituye la obra, de la que esta reseña no es más que una imagen fija. La 

invitación se extiende, en mi caso, a la sugerencia de repensar la concepción de 

Agamben de que las pinturas pueden concebirse como remanentes o excedentes 

residuales de una película que se ha perdido, 

 


