I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

El Pablo de Zizek

Eugenio Muinelo Paz. Universidad Complutense de Madrid

1. La genealogia idealista del materialismo dialéctico.

La ocupacion de Slavoj Zizek con el idealismo alemdn busca arrojar luz sobre la
relacion viva que éste mantiene con el surgimiento plenamente consciente del
materialismo dialéctico en la obra de Marx. En la mayoria de los estudios sobre la
posteridad espiritual de Hegel se enfatiza el aspecto de la ruptura con el idealismo
mediante una inversion de la dialéctica propiciada por la dinamitacion de su
supuesta premisa: la subsuncion, reciproca y total, de lo racional en lo real.

(Por qué poner en cuestion la validez de tal propuesta hermenéutica? Seguin
Zizek, porque pasa por alto que la explosion del idealismo se produjo desde su
propio interior. Siendo esto asi, no habria que hablar tanto de Marx, Kierkegaard y
Nietzsche como del ultimo Schelling y, contra un lugar comtn bien asentado en la
doxa filososica, del propio Hegel. Con éstos empieza la destruccion interna del
idealismo; casi podriamos decir la deconstruccidn del idealismo, su auténtica y literal
Voll-endung, como sabemos desde el imprescindible libro de Walter Schulz?. Ver en
Schelling el primer inspirador de un brutal y suicida “asalto a la razén”, como quiso

Lukdcs, es de todo punto insensato. En esto, como en tantos otros aspectos, Lukacs se

1 Una excelente aproximacion al ambiente posthegeliano es el libro clasico de Karl Lowith De Hegel a
Nietzsche, Buenos Aires, Katz, 2008, cuya tesis principal es que el esfuerzo de los grandes epigonos de
Hegel consisti6 en llevar a la praxis la estructura dialéctica, en Hegel puramente conceptual. Escrito en
divergente acuerdo con Lowith esta el trabajo doctoral del Jacob Taubes Escatologia occidental, Buenos
Aires, Mino y Davila, 2010, en cuyo capitulo sobre “los sucesores de Hegel” leemos (ed. cit. pp. 209-
210): “La confluencia mistica, culminante, de razén y realidad consumada por Hegel es disociada por
Marx y por Kierkegaard en los extremos de la exterioridad y de la interioridad. El esfuerzo de Hegel
por unir los extremos era un ‘esfuerzo del concepto’. Frente a la multilateralidad de Hegel en el
elemento unilateral del concepto, Marx y Kierkegaard representan la decisiva unilateralidad del
interés en el elemento unilateral de la realidad”.

2 Nos referimos naturalmente al magnifico Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spitphilosophie
Schellings, Stuttgart-Koln, W. Kohlhammer, 1955; estudio sin duda revolucionario dentro de la
Forschung schellingiana.

55

Agosto
2017



RALERE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

hallaba en divergente acuerdo con Martin Heidegger, que hacia depender toda la
relevancia histdrica del pensamiento schellinguiano de la irrupcion del Wollen ist
Urseyn de las Investigaciones filosdficas sobre la esencia de la libertad humana, definitorio
de la subjetividad moderna qua voluntad de poder, segiin se consumard en
Nietzsche. En Schelling se trata ante todo, por el contrario, de desplegar esa
Geschichte der Vernunft con cuyo esbozo concluye la primera de las criticas kantianas.
Estariamos mas bien ante la Destruktion de la razon que ante su Zerstorung, como
sucede, por otra parte, con el marxismo y con el psicoandlisis, ambas obras bien
notables de racionalizacion consciente de sus limites.

No perderemos demasiado tiempo en exponer la visidbn convencional de la
relacion de Schelling con Hegel (critica del panlogismo, apertura a lo irracional de la
decision, etc.), pues de lo que se tratarda en lo que sigue es de detectar la
complementariedad profunda en que se encuentran y de extraer de ella los
lineamientos teodricos basicos de lo que Zizek entiende por materialismo dialéctico.
Como se sabe, momento privilegiado en la constitucion del materialismo es, para
Zizek, la escritura, inacabada, como todo genuino pensamiento materialista, de
Lucrecio a Lacan, de las Weltalter schellinguianas. Su problema, como el de la Ciencia
de la Logica: 1a modalidad de Dios antes de la Creacion y su fenomenalizacion “en el
principio”. El Logos que esta “en el principio” es precisamente lo que da cuenta de la
escision interna del Absoluto que le lleva a salir fuera de si, a excederse. Sin el Logos
no tenemos mas que el ritornello infinito de la pulsién de repeticion: ptah, dharma,
ananké, fatum...al cual Schelling llama, en el escrito sobre la libertad, Grund,
fundamento y origen de todas las cosas. Y la libertad, ese desdoblamiento de Dios en
si mismo que no es otra cosa que el Logos, nace en consecuencia de una ausencia de
fundamento (de la cual nace también, si seguimos a Jorge Aleman y Sergio Larriera, la
lacaniana experiencia psiconalitica del no-todo), de un Ungrund, de una disociacion
insuturable del Absoluto consigo mismo, de una Entscheidung del Absoluto, de una
decision. En su fenomenologia de la accion libre, Schelling se ve impelido a postular,
para vadear los atolladeros en que quedaron atrapados Lutero, Leibniz y Kant, nada
menos que la propia nocion del inconsciente. La desestabilizacion en que consiste la
existencia humana tiene que ver con su capacidad de revelar el Grund de todo ser
como estando, si no extra Deum, si al menos praeter Deum. De tal capacidad brota la

facultad positiva para el mal que define la esencia de la libertad. El mal, que desde san

56

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

Agustin, es un estar separado de Dios por el amor sui, en psicoanalisis podemos
reformularlo en términos de narcisismo primario de la imagen especular, que sdlo la
via de la sublimacion (el “espiritu”, desde Pablo al idealismo aleman) puede hacer

penetrar en lo real:

El principio surgido a partir del fundamento de la naturaleza por el que el hombre esta
separado de Dios, es su mismidad (Selbstheit), que, sin embargo, a través de su unién con el
principio ideal, se vuelve espiritu....[la mismidad que] es voluntad que se contempla a si misma
en la libertad total y ya no es instrumento de la voluntad universal que crea en la naturaleza,
sino que esta por encima y fuera de toda naturaleza. (Schelling: 2000, 179)

Esto es: preludiando las tesis de toda la antropologia filosdfica de von Uexkiill a
Hans Blumenberg pasando por Helmuth Plessner, solo el hombre puede decidirse
(escindirse del fundamento), debido su posicidn excéntrica con respecto su mundo
entorno, que le permite tomarse a si mismo por su propio centro, haciéndosele
visible su propia visibilidad. Y lo psicoanaliticamente relevante del asunto es que tal
decision por la excentricidad ha tenido siempre ya lugar. Schelling describe este
caracter de la decision como una incursion de la eternidad en el tiempo
estructuralmente muy analoga a la formacion del sintoma. El haber-tenido-siempre-
ya-lugar de la decision provoca la petrificacion del acto radicalmente libre que funda
la conciencia. Asi, como sintoma, se hace independiente y le opone resistencia, lo
cual no quiere decir que por un largo rodeo no se pueda acceder a esa dimension
constitutiva de la conciencia, el Ello freudiano que siempre puede, si se emprende la

ardua tarea analitica, devenir Yo.

Desde luego, este acto libre que se convierte en necesidad, no puede producirse en la
conciencia, en la medida en que ésta es mera autoaprehension y ello sélo de modo ideal, puesto
que es él el que la precede, al igual que el acto a la esencia, y el que la constituye; pero no por
ello es un acto del que no le haya quedado en absoluto ninguna conciencia al
hombre...(Schelling: 2000, 233)

No cuesta concebir, a partir de ese parrafo, la homologia estructural entre
sintoma e ideologia. Esta nocion materialista de sujeto que esta aqui pergefiando
Schelling, jacaso no recuerda al aserto del 18 Brumario sobre los hombres que hacen
la historia en circunstancias no elegidas por ellos? ;O a las descripciones de la

ideologia como el hacerse obvias, naturales y fatales de condiciones bien

modificables que responden a relaciones de poder? ;Y acaso no es el sintoma una tal

57

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

formacion, en apariencia irresistible, mas en verdad expugnable merced al hilo rojo
que une el Yo al Ello?

Anticipemos ya algo, que Schelling trata en las Investigaciones, y que sera central
en lo sucesivo: es el amor la fuerza suprema y estrictamente universal, en virtud de la
cual pueda recobrarse la conciencia de ese originario acto libre de la escision,
posibilitando su ulterior unificacién en una mas completa unidad. La absoluta
indiferencia del Ungrund con respecto a los opuestos de él derivados es prefiguracion
de la escatoldgica conmixtidon en que, segtn el versiculo paulino, serd “todo en todo”.

Transitemos ahora a las Weltalter, que no son sino una transferencia del
problema de la decision a la personalidad divina: la decision es, pues, el acto eterno,
inmemorial e inconsciente, que ha dejado out of joint los elementos centripetos del
pasado antemundano. Pasado que, enorme paradoja, nunca fue presente, que es un
pasado eterno y que es constitutivo del tiempo como tal. La filosofia, desde sus
aurorales balbuceos jonicos, ha partido del presupuesto ontoteoldgico de que el tiempo
del mundo presente es el tinico que hay, ignorando la pluralidad de los tiempos que

sOlo se puede atisbar desde un a-topico afuera del presente, afuera del mundo. Abrir

la brecha del tiempo en el cosmos compacto de la ontoteologia (de ahi la temprana 58

admiracion de Heidegger por Schelling) fue, a mi juicio, uno de los desiderata mas
persistentes en el prolongado itinerario de Schelling. Asi, sin tal desajuste entre

tiempo y mundo, no se entiende que haya algo asi como un pasado y un futuro:

Aunque se hubiera confirmado en todos los sentidos la vieja frase de que en el mundo no
sucede nada nuevo, [...] de ahi sélo se seguiria que el mundo no tiene en si ni pasado ni futuro,

que todo lo que en él ha sucedido desde el comienzo y lo que sucedera hasta el final pertenece a

un Unico gran tiempo; que el auténtico pasado, el pasado sin mas, es el premundano; que el

auténtico futuro, el futuro sin mas, es el postmundano, y de este modo se nos desplegaria un
sistema de los tiempos del que el sistema del tiempo humano sélo seria una copia, una

repeticion en un circulo mas estrecho. (Schelling: 2002, 125-126)

Estamos, pues, ante un sistema de los tiempos generado por la multiformidad
de la experiencia y que hace estallar toda topologia u-cronica del presente; he ahi lo
decisivo, como subraya magistralmente Xavier Tilliette en su monumental estudio
schellingiano: “Schelling souligne le pluriel, les temps, et leur hétérogénéité
qualitative, et bien qu'il traite des temps cosmiques, des chronoi aionioi, il semble que

sa conception du temps repose sur 'analyse de la temporalité humaine. [...] Sous le

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

temps extérieur, objectivé, au cours régulier, ou le futur n’est que le présent anticipé
et projeté en avant, se profile un temps secret, intérieur, caracterisé par
l'irréductibilité de trois dimensions temporelles.” (Tilliette, 1992, 598).

Como apunta Zizek, “el Absoluto ‘abre el tiempo’, ‘reprime’ el movimiento
rotatorio en el pasado, con vistas a liberarse de su antagonismo interno, que amenaza
con arrastrarlo al abismo de la locura. [...el tiempo para Schelling] es el punto de
decision sin fundamento por medio del cual una criatura libre (el hombre) fractura,
suspende la cadena temporal de razones y, por asi decirlo, conecta directamente con
el Ungrund del Absoluto” (Zizek: 2007, 31).

Mas, ;como justificar lo que dijimos ser el proposito de estas consideraciones
preliminares, esto es, indagar en la genealogia del materialismo dialéctico?, ;como
conectar la lectura aqui presentada de la fenomenologia schellinguiana de la accion
libre, tanto en el Absoluto como en lo finito, con una posible nocién materialista del
sujeto, como la que ha de ser para Zizek la que sustente todo proyecto de praxis

universal? Con sus propias palabras:

Por muy paraddjico que pueda sonar, con esta especifica nocién de la libertad en tanto
que libre relacion del sujeto con su existencia y nocioén, Schelling fue el primero en delinear los
contornos de una nocion materialista del sujeto. En la version standard (idealista y materialista)
de la oposicidn filoséfica de sujeto y objeto, la materialidad estd siempre del lado del objeto: el
objeto es denso, impenetrable e inerte, mientras que el sujeto se erige en la transparencia del
Pensamiento a si mismo; dentro de este horizonte, el tinico modo de afirmar una posicién
materialista es mediante el intento de demostrar cdmo el sujeto es siempre-ya un objeto. (Zizek:
2007, 71).

Como se sabe, para Zizek habria que insertar también la sustancia-sujeto
hegeliana dentro del marco de la afirmacién materialista. El saber absoluto no seria,
desde su punto de vista, la renuncia a las tensiones propias de una nocion
materialista del sujeto, si no el estadio final al que conduce la exasperacion extrema

de las mismas (la lucha a muerte por el reconocimiento etc.). Dado que Hegel ocupa

3 Podemos evocar aqui como Negri y Hardt emparentan la exclusividad del presente con la
ontologia del Imperio: “El imperio agota el tiempo historico, suspende la historia y convoca al pasado
y al futuro dentro de su propio orden ético. Para decirlo de otro modo: el imperio presenta su orden
como permanente, eterno y necesario” (Hardt&Negri: 2005, 31). Frente a esta como omnipresencia
imperial, podria confrontarse la temporalidad plural democratica, nombrando para ello, entre otros, a
Walter Benjamin y su redencion de la historia como enmienda del pasado, o a Chesterton y su idea de
una “democracia de la muerte”.

59

Agosto
2017



RALERE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

un lugar nada desdefiable en en los estudios sobre Zizek, considero ocioso abundar

aqui en la cuestion. Por no hablar evidentemente de Lacan.

2. La constitucion onto-teio-ideoldgica del Capital

Hemos llegado de la mano de Schelling a una circunscripcion materialista de la
nocién de sujeto, segiin la cual éste estd siempre ya implicado en la contextura
objetiva de su praxis, generando asi siempre un resquicio ineliminable de opacidad
conceptual. Ello supone un cuestionamiento radical de la disociacion epistemoldgica
moderna, que, si secundamos el diagnostico de Heidegger (cosa que haremos en lo
sucesivo con no pocas salvedades), hay que retrotraer mas alld del momento
cartesiano, hasta la reduccion entificante de la verdad a correccion y correspondencia
con la Norma inteligible efectuada por Platon.

El entretejimiento materialista de sujeto y objeto se dirige precisamente contra
tal ecuacion ontoteolodgica, basada en el cardcter divino e inmutable del orden del ser.
El materialismo dialéctico recusa esa unilateralidad por mor de la cual el sujeto ha de
plegarse al objeto. Contra la ontoteologia que, por mucho que le pese a Heidegger, se
inaugura con el dictum parmenideo sobre la identidad de ser y pensar, el nacleo vivo
del materialismo dialéctico consiste en mostrar, en la estela de Lukéacs y Adorno,
“como emerge, desde el orden chato del ser positivo, la verdadera brecha entre pensamiento y
ser, la negatividad del pensamiento” (Zizek: 2006, 15).

Tal es la brecha de paralaje que multiplica los planos sobre un mismo objeto,
ofreciendo una pluralidad de perspectivas inasequible a la mirada tematica univoca
tanto del idealismo convencional como del asi llamado materialismo historico, ambos
lastrados por el mismo déficit narcisista de lo real. No consiguen penetrar en lo real
porque permanecen anclados en la justificacion ontoteologica del vigente estado de
cosas. El orden del ser es inmodificable, porque divino: tal es la estructura, por muy
distorsionada que se nos transmita, de toda argumentacién ontoteologica, presta
siempre a camuflar su renuencia a la carga libidinal de un objeto exterior a si mismo
mediante la reproduccion ampliada de la imagen especular y la seguridad que
infunde el creerse insito en un infalible sistema de inmunidad.

Peter Sloterdijk, en su vasto proyecto de una filosofia de la globalizacion

desentrafna atinadamente este ambiguo aspecto del cierre del proceso global del

60

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

capitalismo: lleva a su consumacion la tendencia a la unitotalidad inherente a la
ontologia como tal. La homogeneidad esférica del ser, ese inmdvil Dios redondo de
Parménides, extendidé “el evangelio de la inclusion total” (Sloterdijk: 2004, 107). La
metafisica de la inmunidad sostiene la garantia de que todo esta “dentro”, de que no
hay ni puede haber irrupcion alguna que perturbe nuestro cobertizo esferologico.
Desde otra perspectiva abordd la misma cuestion Alfred Sohn-Rethel (1979, 68) al
detectar en el to eon de Parménides el corolario conceptual de la abstraccion-
mercancia condensada en la acunacion monetaria, que se dio por vez primera en
torno al s. VII a. C. en la zona jonica del Egeo, en Lidia y en Frigia. Se consumo¢ asi la
escision, provocada por la relacién de clase, entre “trabajo espiritual” y “trabajo
corporal”: inalterabilidad, omniespacialidad, homogeneidad, uniformidad, etc., son
todas ellas cualidades que descubre el trabajador espiritual por antonomasia, el
tilésofo. La inercia estatica comun al pensamiento antiguo se debe a una suerte de
“solipsismo practico”, en el que hacia pie, segin Sohn-Rethel, la “sintesis social” de
la Grecia Antigua (recuérdese nuestra asociacion, mas arriba, de ontoteologia y
narcisimo), del que nacidé la propia nocion de mercancia, de valor de cambio, de
propiedad privada etc., y que Marx defini6 como una relaciéon de extrafieza reciproca
(wechselseitige Fremdheit). La abstraccidn-intercambio se independiza de la realidad
empirica por mor de la reificacion de las relaciones sociales, sin dejar rastro en la
conciencia individual de su caracter historico. De este modo, el to eon no seria sino el
“material del que deberia estar hecho el dinero” (Sohn-Rethel: 1979, 73), la garantia
que jamas podra ser conculcada (su no-existencia no puede pensarse) de que el orden
de la abstraccién-mercancia subsiste por necesidad natural.

Volviendo a Sloterdijk: creo que trata con demasiada premura el transito de la
esferologia precristiana a un supuesto sistema teoldogico de inmunidad
jerarquicamente estructurado por el aristotelismo. De la mano de Zizek,
intentaremos hacer ver precisamente lo inusitadamente poco inmunoldgica que fue
la experiencia cristiana originaria, tan hundida como estaba en aquella incertidumbre
veterotestamentaria de ser un “peregrino en la tierra”, como se dice en el Salmo y
repetira Pablo.

En la metaférica de la esfera se condensan, pues, los grandes motivos
ontoteoldgicos de la autorreferencialidad y de la inmunizacién. Podemos conectarla

asi con la exposicion schmittiana del complejo teoldgico-politico en tanto que

61

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

definitorio de la soberania moderna: la aseidad que, en virtud del estado de
excepcion, el soberano se arroga con respecto al orden constituido le confiere la
ocasion (de ahi la expresion de Karl Lowith) de crear un nuevo orden, cuya
justificacion no puede ser otra que su propia decision. La disyuntiva es, pues, clara 'y
palmaria: o bien lo politico como totalidad tiene su razon de ser en si mismo,
emulando la causa sui de la metafisica, y el proceso de su configuracion sera una
autoteleologia histdrica; o bien ha de postularse su excentricidad y ha de reconocerse
la necesidad de circunscribirlo con respecto a una alteridad. Nos gustaria
demorarnos en cdmo este filosofema, pese a lo ductil que ha sido a lecturas
subversivas como las del propio Zizek o Chantal Mouffe, se corresponde
estructuralmente con la premisa ontoteologica de la filosofia antigua, y en como fue
la erosion de la exterioridad cristiana con respecto a los poderes temporales, segtin
nuestra tesis siempre hostil a la ontoteologia y tendiente a la desfundamentacion de
lo politico, la que propicid su restituciéon en el umbral moderno del humanismo
nacional secularizante, de lo cual tratd Derrida en un articulo poco conocido. Pero
requeriria demasiado tiempo y nos desviaria demasiado del punto al que queremos
arribar: la lectura de Pablo por Zizek.

Un buen trabajo en que poder constatar esta incompatibilidad entre el
planteamiento ontoteologico y una praxis universal seria el libro de Alain Badiou
sobre El ser y el acontecimiento, cuyo titulo indica ya una disyuncion exclusiva. Pues
bien, como Zizek no se canso de reiterar, fue Badiou precisamente uno de los que con
mas ahinco insistio en el “acontecimiento” paulino y en su caracter paradigmatico.
Pablo habria sido el tedrico anti-filosofico (recuérdense las sonoras carcajadas de los
atenienses en Hechos) por excelencia de las condiciones formales del procedimiento
de acontecimiento-verdad y fidelidad infatigable a la misma. La diseminacién de la
verdad en una perspectiva universal, concerniente a cada sujeto, es sin duda un
acontecimento (y como tal, impredecible, improbable, gratuito, sin quedar al albur de
cada cual) cuya descripcion emprendié Pablo por vez primera y con eficacia
pasmosa. Antes de profundizar en ella, un parrafo de Zizek que ilustra bien la

cuestion:

Aqui reside el mensaje del cristianismo: la positividad del Ser, el Orden del cosmos
regulado por sus Leyes, que es el dominio de la finitud y de la mortalidad (desde el punto de
vista del cosmos, de la totalidad del Ser positivo, no somos sino seres particulares determinados
por nuestro lugar especifico en el orden global —la Ley es en tltima instancia otro nombre para

62

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

el Orden de la Justicia cdsmica, que nos coloca a cada uno en su propio lugar), no es “todo lo
que hay”; hay otra dimension, la dimensién de la Verdadera Vida en el Amor, accesible a todos
nosotros por la Divina Gracia, de modo que podamos participar en ella. La Revelacion Cristiana
es asi un ejemplo (aunque probablemente el ejemplo) de cémo nosotros, seres humanos, no
estamos constrefiidos a la positividad del Ser. (Zizek: 2008, 170).

No seria descabellado esbozar aqui una correlacion profunda entre la
subversion paulina del sujeto y la critica de la ideologia de Marx a Lukéacs, Sohn-
Rethel y Franz Borkenau: la plenitud ontologica (en el estadio de la modernidad
capitalista por ellos escudrifiado, la “reificacion”) no abarca el conjunto de lo real.
Hay un resto siempre, el “no-todo” insubsumible desde el que se quiebra el velo
ideoldgico de la aparente inmutabilidad del orden positivo y se desenmascara la
contingencia de la que de facto ha emergido tal orden ontoldgico positivo: “En este
preciso sentido, toda ontologia es “politica”: fundada en un inconfesado acto de
decision subjetivo y contingente” (Zizek: 2008, 185).

De ahi el énfasis de Zizek en subrayar cudn decisivamente politica era la
economia politica burguesa del laissez faire a la que se enfrentd criticamente Marx. La
practica desaparicion del concepto de ideologia en el transito a los Grundrisse y al
Capital no ha de inducirnos al error de juzgar que su relevancia se hubiese
difuminado. Todo lo contrario, se trataba para Marx de captarla in fieri, en su papel
imprescindible en el engranaje del Capital. Véase, por ejemplo, la certera
fenomenologia de la circulacion como reduccién a valor de cambio, que hay que leer
indefectiblemente en clave de critica de la ideologia como coagulacién e

inmunizacién de un modo especifico de dominacion:

Aunque ahora el conjunto de este movimiento se presente como proceso social,
y aunque los distintos momentos de este movimiento provienen de la voluntad
consciente y de los fines particulares de los individuos, sin embargo, la totalidad del
proceso se presenta como un nexo objetivo que nace naturalmente, que es ciertamente
el resultado de la interaccion reciproca de los individuos conscientes, pero no esta
presente en su conciencia, ni, como totalidad, es subsumido en ella. Su misma colision
reciproca produce un poder social ajeno situado por encima de ellos; su accion es
reciproca como un proceso y una fuerza independientes de ellos. La circulacién...es la
primera forma, en la que no sdélo la relacion social...se presenta como algo
independiente de los individuos, sino el conjunto del propio movimiento social. La
relacion social de los individuos entre si como poder sobre los individuos, que se ha
vuelto independiente...,es un resultado necesario del hecho de que el punto de
partida no es el individuo social libre. (Marx: 1972, 131).

63

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

Podrian extraerse de este solo parrafo los elementos para una critica de la
teologia politica del Capital, pues, si recuerdan ustedes, la verticalidad excepcional
de la soberania es uno de los nervios de la primera entrega de la Teologia politica
schmittiana (cfr. el caracter politico de la ereccion en El cuerpo del amor de Norman O.
Brown: la soberania como la ereccion del cuerpo politico, o, lo que viene a ser lo
mismo, la ereccion como estado de excepcidon). Aqui Marx debela la ilusién de
naturalidad (de legitimidad, podriamos decir weberianamente) de todo poder
ejercido “sobre”, de toda hegemonizacién parcial del Universal vacio (Laclau), del
significante-Amo. Huelga decir que Schmitt, buen lector de las patéticas paginas de
Walter Benjamin sobre la melancolia del soberano barroco contemporaneo, por
cierto, de la consolidacion del sistema-mundo capitalista, era bien consciente del
porvenir de esa ilusion. La soledad del poderoso que ya de nada tiene que dar
cuentas (desintegracion superestructural, disolucion de tradiciones,...) solo podia
mitigarse con el recurso a ese decisionismo expresionista autofundante que Schmitt
creyo poder identificar, harto anacronicamente, en los mas antiguos dogmas de la
teologia cristiana, nada menos que en la Trinidad.

Zizek y Laclau coinciden en que la operacion politica por excelencia sea la
suturacion ideoldgico-hegemonica de lo parcial con lo Universal, merced a la cual el
orden del Capital se muestra como preter- o meta-politico, sostenido por
fundamentos objetivos que responden a la naturaleza de las cosas. Schmitt se quedd
solo con una cara de la moneda marxiana: toda despolitizacion esconde siempre una
repolitizacion correspondiente, asi como toda desterritorializacion, segin Deleuze,
una reterritorializacion. Se hace urgente combatir la imagen de un inocuo Orden
Global post-politico y post-ideologico que pulula por varios diagndsticos del
presente.

El circulo del capitalismo tardio en trances de cerrarse es vicioso porque obtura
la autoconciencia del “individuo social libre” del pasaje de los Grundrisse recién
citado. Demasiado bien sabemos que la fachada multiculturalista y tolerante no es
sino clamorosa expresion la congénita maleabilidad de la logica del capital llegado al
punto en que ya no se encuentra ninguna tradicion concreta que le haga frente.
Cuando ninguna importa, se toleran todas; ése es el ardid ideologico del capitalismo
tardio con su universalidad abstracta y permeable a todo contenido. La reinvencién

del espacio politico hoy no pasa, pues, por demandas parciales que a buen seguro el

64

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

flexible pero ineluctable régimen libidinal de la desublimacion represiva con su
instancia superyoica a gozar no tardara en satisfacer: 1) satisfaccion inmediata en
detrimento de la mediatizada; 2) absorcion del principio de realidad por el del placer;
3) deserotizacion de toda energia libidinal independiente de la organizacion genital.
Esto lo ha mostrado Marcuse a la perfeccion en su Hombre unidimensional.

Es necesaria, contra tal adaptacion autoinducida de la conciencia satisfecha,
una exigencia radical de Universalidad que ponga en cuestion incondicionalmente
que la tnica forma de vinculo social realmente vigente (no meramente tolerable) sea
la subsuncion real de la vida-trabajo (con todas sus notas distintivas: plusvalia
relativa, en vez de la absoluta propia de la subsuncion formal merced a la innovacion
tecnoldgica; conquista definitiva de todos los vestigios precapitalistas; tendencia a
generar incesantemente nuevas ramas productivas) en el Capital que ponga en
cuestion esa servidumbre voluntaria (sin coercion directa y con representacion-
ilusion juridica de consentimiento libre y consciente) de que se alimenta la
“legitimidad” tardocapitalista. Es necesario un desencanto del poder sustancial del
orden positivo del Ser como el que la Biblia introdujo en la legalidad
“multiculturalista” del Imperio Romano, asentada en virtud de su excepcionalidad
dictatorial, como se encargd de mostrar Ortega en sus lecciones sobre Toynbee, en la

mayor ilegitimidad que la historia haya conocido.
3. La revelacion traumatica del amor

Zizek reactualiza el viejo quiasmo de Ernst Bloch: s6lo un ateo puede ser un buen
cristiano; solo un cristiano puede ser un buen ateo.

Originada en la iconoclasia del antiguo Israel (de cuyas consecuencias
psicohistdricas, por asi decirlo, entre ellas la sublimacién como espiritu, dio buena
cuenta Freud en su Moisés), la Revelacion es un trastocamiento, una inversion del
késmos divino. Uno de los fildésofos (no en vano puesto con Freud en afinidad electiva
por Eric J. Santner) que mas ha ahondado en esta cuestion es sin duda Franz
Rosenzweig. Lo que Rosenzweig llama el Antemundo seria el estadio en que los
elementos Dios, Mundo y Hombre estan enrigidecidos en su reciproco aislamiento.
Grecia y su cosmos plastico serian el paradigma perfecto, y por eso surge en suelo

griego la filosofia del Todo, cuya figura apropiada, que se define por la exclusion de

65

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

la Nada, de la muerte, es la Ldgica. La constatacion del caracter metaldgico de la
facticidad del mundo conduce al exceso de la unidad (de la Versammlung, como
traducia Heidegger) de ser y pensar sobre la que se asienta el firme cosmos griego.
La Creacion, para ser siquiera concebible, requiere una retrospeccion desde la
Revelacién. Antes de la Revelacion a lo tnico que se puede llegar es a la teoria
plotiniana de la Emanacion. Solo la Revelacion hace que los elementos
antemundanos salten de su quicio y empiecen a relacionarse unos con otros,
manifestando respectivamente su irreductible estar-ahi, la declosion de su clausura
plastica. La simbolica matematica, cuya univocidad vehicula la pretension totalizante
del idealismo, ha de abrirse a la experiencia gramatical de la Palabra, solo desde la
cual se puede tomar conciencia de la catdstrofe del enclaustramiento idealista de la
razén y de su paralizante pérdida de la facticidad. Recuperarla sdélo es posible
mediante la apertura de la razon a lo que se nos da desde fuera y hacemos nuestro,
esto es, mediante la experiencia.

La Revelacion es, en un primer momento, lo que permite definir el “lugar del
paganismo”, entendiendo por éste, como dijimos, el dambito antemundano de lo
elemental. Alli los dioses no estdn en modo alguno “ocultos”, sino, antes bien,
perfectamente manifiestos, claramente visibles. En este sentido, la Revelacidon es
inauguralmente pura negacion de la teofania mitica. A la Revelacion no la sustenta
ningun orden inmutable, sino precisamente un acontecimiento, sucedido justo en este
instante y no antes ni después. Una cierta experiencia del tiempo, pues, “y nada mas”.
La Revelacion no aniade nada, ni revela propiamente nada; tan solo saca de su letargo

intemporal a los elementos estaticos del cosmos mitico y los pone en movimiento:

A la Revelacion “no le es licito ser sino el abrirse de algo cerrado; la autonegacion por una
pura palabra de una esencia meramente muda; la autonegaciéon por un instante mévil de una
perpetuidad que descansa en la calma. En el brillo de tal instante habita la fuerza de
transformar el ser creado al que este brillo alcanza, de manera que, de cosa creada, pase a ser
testimonio de un revelar que ha tenido lugar” (Rosenzweig: 1997, 206).

La esencia meramente muda despierta a la palabra por el puro imperativo, en
primera persona, del amor. El Amame divino, incondicional y, sobre todo, inmerecido,

suscita en el alma amada una experiencia nueva, infinitamente mas profunda que la

verglienza: el pecado. Solo el pecador, como bien supo Kierkegaard, puede

66

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

entregarse enteramente al amor, mdas alld de toda compensacion, pues se ha
transfigurado en el vértigo de la asimetria radical.

Chesterton, con toda su mordacidad, afirmé que la gran locura de no ser
cristiano es la de no estar nada loco, la de “confiar totalmente en uno mismo”, como
nos dirian los gurts y personal trainers de hoy, todos ellos inmersos en la propaganda
neognostica de la autopurificacion que caracteriza el resurgimiento tardocapitalista
de la ética pagana (simbolizado exquisita y graciosamente en ese Padre Brown
invertido que es el Kalon del relato “El ojo de Apolo).

En el mismo sentido, Rosenzweig, poniendo el acento del acontecimiento-
Revelaciéon en la Palabra y el Amor, las dos experiencias radicales que no pueden
provenir de nosotros mismos, nos guia asi hacia la senda que une judaismo y
psicoanalisis como formas de perforar el narcisismo:

Dos aspectos del deseo resalta Lacan en el Seminario VI. El deseo y su
interpretacion: por una parte, la insubsumibilidad del discurso en la totalidad de una
cadena de significantes, por mor del vacio que horada en la misma el significante
tachado de la castracion, nos permite apercibirnos de que lo que le falta al sujeto es lo
que le permite identificarse como sujeto de su discurso; y, en segundo lugar, que la
interpelacion del Otro en la demanda carga a la demanda de una significacion
(relacion-de-amor) mas alla de la satisfaccion de un besoin (aqui en divergente
acuerdo con Levinas y su distincion désir-besoin). Ello se debe a que el sujeto no
puede situarse en el deseo sin perder lo esencial de su vida, el agalma (Lacan: 2013,
435-441).

Zizek lo plantea asi: como encuentro traumatico con un Otro deseante (Dios
como maximo acosador), cuya llamada externa da un vuelco a la inercia cotidiana de
la seguridad narcisista al exponernos al enigma del goce del otro. Deseo y goce del
Otro que constituyen la fibra intima de la Revelacion, y, por cierto, de la Revelacion
en tanto que kénosis (aprovecho para cuestionarme como Zizek no puede rastrear
esto hasta la Filosofia de la Revelacion de Schelling, dejandola al margen como un
repliegue a-dialéctico antes las tensiones generadas por las Weltalter), pues su terrible
verdad hiperpascaliana “significa que Dios asumid el riesgo de jugarselo todo, de
‘comprometerse existencialmente’ sin reservas, entrando, por asi decirlo, en su
propia obra, formando parte de la creacion, exponiéndose a la contingencia radical

de la existencia” (Zizek&Gunjevic: 2013, 34).

67

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

Acudiendo siempre a sus pasajes hegelianos predilectos (la noche vacia del
Yo=Yo de la Fenomenologia y el viernes santo especulativo de Fe y saber, entre otros),
afirma Zizek que tal nocién de la humillacion divina es presupuesto del surgimiento
de la subjetividad humana, singular y libre, esto es, segun Hegel, la subjetividad
moderna atea, condicion sine qua non de la emergencia del Espiritu en toda su
radicalidad protestante, del Espiritu en tanto que iglesia invisible, cuya invisibilidad
obedece precisamente a la ausencia de toda comunion “naturalmente” identificable

tras la muerte de Dios en la Cruz. Dicho psicoanaliticamente:

Este desplazamiento, este stibito reconocimiento de cémo el obstaculo mismo que nos
impide alcanzar la Cosa misma nos permite identificarnos directamente con ella (con el punto
muerto que hay en su centro) define la forma propiamente cristiana de identificacion: en ultima
instancia, se trata de la identificacion con una falla y, consecuentemente, puesto que el objeto de
identificacion es Dios, debe demostrarse que el mismo Dios falla (Zizek: 2010, 126).

Ya Lacan habia sentenciado en el seminario sobre La relacion de objeto que el
Espiritu Santo es “la entrada del significante en el mundo”, y cuyo soporte es la
pulsion de muerte en tanto que limite del significado nunca alcanzado, en tanto que
“posibilidad de que nada de lo que hay en el significado exista” (Lacan: 1994, 53). La
falta de objeto, al ser estructurante del mundo humano como tal en su estadio
narcisista de la imagen especular, hace potencialmente universal el acceso al
significante-Espiritu Santo, que seria, segin Zizek en el pasaje citado, la forma de
afrontar la falla, por asi decirlo, honestamente, identificindose con ella e
introyectandola, y no evadiéndola mediante una identificacion con objeto arbitraria,
que no seria sino un modo de prolongar subrepticiamente el estadio narcisista. Algo
asi se nos antoja que estaba pensando también Kierkegaard al escribir sus Obras del
amor, donde recalca la intrincada complejidad del amor al prdjimo, siempre en
peligro de deslizarse a un amor de si en el prdjimo. Por el contrario, como gusta de
citar repetidamente Zizek, el verdadero amor al projimo, al estar mediado
incondicionalmente por el amor de Dios (por la hiancia constitutiva del amor; es por
ello que “no hay prdéjimo, si no es este hueco mismo que hay en ti, el vacio de ti
mismo”, como nos recuerda Lacan en el Seminario XVI, De un Otro al otro), puede
tornarse en un odio al prdéjimo por amor, en una violencia por despertarle de su

alucinacién narcisista.

68

Agosto
2017



ikaal

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

En tal honestidad reside nada mas y nada menos que la paraddjica esencia de la
libertad humana, de vocacién radicalmente democratica. Entroncando con la
chestertoniana “democracia de la muerte”, afirma el grandisimo jurista e historiador
E. Rosenstock-Huessy que “la libertad no es sino la introduccién de la muerte en
nuestras vidas. (...) La asi llamada historia universal se hizo realidad desde el
momento en que Todas las Almas [alusidn a la festividad del primero de noviembre]
comenzd a operar en cada hombre. (...) Anticipando las lecciones de la muerte,
Europa aprendi6 la democracia, aprendio la Unidad, y aprendid la Universalidad”
(Rosenstock-Huessy: 1993, 513).

Mas, si la identificacion con la falla es la nota comun al Dios de ambos
Testamentos, ;donde situar la divergencia? Zizek pergena al respecto una teoria,
aunque novedosa en su acunacién lacaniana, coincidente por completo con la vision
ortodoxa desde Origenes y Agustin sobre la relacién ambivalente (continuidad y
ruptura) judaismo-cristianismo, centrada en la paralaje paulina sobre la Ley. La
continuidad reposa en que es en la experiencia biblica donde se inicia el encuentro
traumatico externo del que hablamos arriba. Lo que sucede (siempre segun Zizek,
aunque yo tenderia a hablar mas bien, con Weber y Freud, de sublimacion) es que el
judio reprime el impacto proveniente de la imposibilidad del acceso a la Cosa misma,
no confesando (simbolizando) la impotencia del Otro, sin caer, no obstante, en un
relato fantasmatico mitico-compensatorio. El sometimiento tenaz a la Torah-Superyd
es justamente muestra de la fidelidad judia a la negacion del violento Acontecimiento
originario (asesinato de Moisés en la versidn freudiana) y, a la vez, la preservacion de
la espectralidad que asedia el orden legal comunitario.

En este sentido, el Antiguo Testamento seria también una historia de la
humillacién de Dios: “la espectral narrativa judia negada no cuenta la obscena
historia de la omnipotencia impenetrable de Dios, sino exactamente lo contrario: la
historia de Su IMPOTENCIA encubierta por los complementos obscenos paganos
corrientes. El secreto al que los judios permanecen fieles es el horror de la impotencia
divina y ESTE secreto es lo que se ‘revela’ en el cristianismo” (Zizek: 2010, 176).

Es por ello que Freud es un perfecto judio al considerar en el prologo a la 22
edicion de la Traumdeutung que la muerte del Padre es el mas relevante
acontecimiento en la vida de un hombre. Segin Hans Blumenberg, la torsion

cristiana consistiria en que la muerte del Unigénito sea también el mas relevante

69

Agosto
2017



RALERE

REVISTA DE FILOSOFIA
El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

acontecimiento en la vida del Padre. El trabajo de duelo se halla presente, pues,
biyectivamente en el conflicto Padre-Hijo, el cual, lejos de terminar con la muerte del
Padre, como onto- y filogenéticamente todos sabemos, da comienzo con ella. La
exclusion del Padre del campo de la experiencia constrifie al Hijo a su propia
incursion en todas las fases y estadios del camino vital que antes contemplaba como
desde la lejania, protagonizado por un extrafio, extrafio que ha pasado a ser El
mismo (Blumenberg: 2012, 250).

Las consecuencias que Pablo extrae de este desdoblamiento de la vida y la
muerte divinas son de una eficacia histdrica sin par. Consciente de como la Ley, al
generar la transgresion, introduce la muerte en el mundo, y de que el pueblo que
vive bajo tal experiencia de la opacidad del deseo del Otro ha de sustraerse
necesariamente del conglomerado de los ethne asentados sobre sus regresiones
narcisistas, Pablo no hace sino llevar la residualidad metahistdrica del pueblo judio a
su extremo: hace estallar por completo toda identidad sustancial (comunitarista,
podriamos decir), incluso la de aquellos que hicieron estallar las identidades de todos
los demads. Lo que Zizek llama la “transustanciacion paulina del Pueblo Elegido” no
es sino este tour de force de exceder la logica judia del resto mediante la constitucion
de un resto del resto, que por no tener no tiene ni nombre. En efecto, la palabra
“cristiano” no la conoce Pablo, mas dialéctico que todos sus sucesores.

Pablo habla en todo caso de un “Israel de Dios” o “Pan-Israel” que sera salvo
cuando entren todas las gentes, y al que accede todo aquel que profesa la fe en la
muerte y resurreccion de Jesucristo en tanto que Kyrios, Acontecimiento que libera de
la culpa hiperbolica e inexpiable (la Ley ciertamente es de Dios, pero no se puede
cumplir integramente, se nos dice en ese psicoanalisis avant la lettre que es la Carta a
los Romanos) de...haber matado al Padre, tal como han leido a Pablo un Nietzsche y
un Freud. Mas Pablo, pese a sus rasgos gnosticos (los obstaculos césmicos que hacen
resistencia a la Redencién, esos ciertos “arcontes” enigmaticos que gobiernan el
mundo) se toma muy en serio la eleccion de Israel y opera con procedimientos
plenamente judios, erigiéndose, como apuntd Jacob Taubes siguiendo a Freud, en
una suerte de Moisés radical, de amplificador de la culpa parricida hasta el
paroxismo. La ira de Dios, tan veterotestamentaria, es, pues, elemento central de la

dislocaciéon paulina. Nada menos que el pecado hereditario fue lo que Pablo

70

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

interpretd como castigo por el asesinato del Padre, de modo que ya s6lo Dios mismo,
“en forma de siervo”, podia deshacer el entuerto.

Dejando constancia de tal aporia, no suficientemente atendida por Zizek, mas
preocupado de levantar acta de la ruptura con el judaismo (si bien reconociendo, en
plena ortodoxia, su imprescindible funcion pedagogica), detengdmonos en el modo
en que Pablo ejecuta su universalizacion del Pueblo de Dios. Para Zizek la clave esta
en como el dgape, al constituir un colectivo de quienes, por la fe en comun, consienten
en participar de la autoexposicidn y el autovaciamiento divinos (cuyo climax es sin
duda el lammd azabthani de la Cruz, tomado de un Salmo y ciertamente muy en la
vena desafiante de Job), desborda el circulo del intercambio simbolico ley-pecado.
Asi hay que entender el no ser uno mismo el que vive, sino Cristo en nosotros: como
lectura participativa que implica compartir la muerte de Cristo en toda su
intolerabilidad. Que la caridad sea el “fin de la ley” quiere decir precisamente eso:
que el amor se hace una como Ley que se revoca a si misma, que se excede a si
misma, suspendiendo la carga libidinal por la que la Ley incita a su propia
transgresion.

Lacan reflexiona con su acostumbrada y sorprendente perspicacia en La ética del

psicoandlisis sobre la paradoja del goce y la muerte de Dios:

Observemos que sdlo el cristianismo da su pleno contenido, representado por el drama
de la Pasidn, a la naturalidad de esa verdad que llamamos la muerte de Dios. ... El cristianismo
propone un drama que encarna literalmente esa muerte de Dios. El cristianismo también vuelve
a esa muerte solidaria de lo sucedido en lo concerniente a la Ley, a saber, que sin destruir, se
nos dice, esa Ley, sino sustituyéndose a ella, resumiéndola, retomandola en el movimiento
mismo en que la anula —~Aufhebung-katargein etc...- el inico mandamiento es desde entonces el
T amards a tu projimo como a ti mismo.

..., una vez entrado en esa via, una vez esbozado ese proceso, ya no hay limite —
engendra una agresion cada vez mas intensa contra el yo. La engendra en el limite, a saber, en
tanto la mediacion de la Ley falta. De la Ley en la medida en que ella provendria de otra parte-
pero de esa otra parte en la que falta su garante, aquel que la garantiza, a saber, Dios mismo.
(Lacan: 1997, 233-235).

Aunque mas que del problema econdmico del masoquismo se trata aqui del
amor al otro en lo Real, mas alla del narcisismo abolido por la Ley y de la propia Ley
en tanto que Simbolico. En definitiva: un amor al otro en el abismo de la ausencia del
Gran Otro. Lo explosivo del proyecto mesianico de Pablo radica en que, al asumir

abiertamente la autoexinanicién de Dios, llega a una nocion de universalidad

71

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

concreta que no se define por oposicion a su otro, lo particular, sino diferencidandose
de si misma. Es asi que la imposible identidad que disefia Pablo lo transforma todo
dejandolo como esta. El pathos de la distancia que introduce (I Corintios 7: “el que
llora como si no llorase”, etc.), lejos de reeditar la apatia estoico-gndstico-oriental que
en cierto modo persiste en Nietzsche, es el mas abrupto efecto de la “universalidad
en lucha” que propugna. Es, como dice Zizek, la distancia “de un luchador
plenamente comprometido que ignora las distinciones ajenas a la lucha misma”
(Zizek: 2010, 153). ;Y cudles son esas distinciones ajenas a la lucha? Pues lisa y
llanamente todas aquellas que no afecten a la vida de Cristo en mi, esto es, a la
caridad, inica dimension universal por la que merece la pena luchar y, como bien vio
Kierkegaard, hasta hacerse odioso al préjimo. De ahi lo que Zizek llama
“desconexion cristiana”, puesta entre paréntesis del orden vigente en que ha de vivir
el Pueblo de Dios. En este punto es donde dio todos sus frutos la revolucion total del
judaismo que Flavio Josefo nombr6é como teocracia: la relativizacion (por toma de
distancia, sin interferencias ni insurgimientos; asi hay que entender aquello del “todo
me esta permitido, mas no todo conviene”, anticipada refutacion paulina de
Dostoyevsky) de todo poder factico en aras de la justicia de Dios (mas de un Dios
ausente; asi pues: teocracia nada tiene que ver con el dominio de cualesquiera castas
sacerdotales legitimadas por mediaciones sacramentales; esto tendria que tenerlo en
cuenta la Iglesia Catolica: el vicarius Dei es vicario de una falla, si es que no ha de
recaer en el narcisismo de la deificacién imperial), tnica en torno a la cual se
congrega el pueblo sinceramente (vedse, pues, cuan antiguo es el problema del
marranismo), confiado para mas inri en que sera la que reine al final.

Ha de detectarse en Pablo una prolongacion, incluso agudizada, de tal
subversion teocratica del orden social, su radical Umwertung, también, como
apuntamos antes, de lo judio en tanto que perteneciente visiblemente al mismo
(recuérdese: hay que ser, para Pablo, judio “en lo oculto”; de nuevo el marranismo).

Taubes lo expresa con notable vehemencia:

El imperator no es el nomos, sino el clavado por el nomos a la cruz. Es una enormidad en
cuya comparacion son nada todos los aprendices de revolucionario. Esta inversién de los
valores pone patas arriba la teologia judeo-romano-helenistica de las altas esferas, o sea, toda
esa mezcolanza que llamamos helenismo. Cierto que Pablo sigue siendo universal, pero lo es
por el ojo de la aguja del Crucificado, lo que quiere decir: la inversion de todos los valores de
este mundo. (Taubes: 2007, 39).

72

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

La logica circular expiatoria que busca a toda costa el restablecimiento
simbolico se ve, pues, interrumpida por la inversion paulina, dando lugar no tanto a
un apartamiento del orden concreto en que hayamos nacido cuanto la creacion de
una “comunidad alternativa” (Zizek: 2002, 168) superpuesta a éste, o, mejor, diluida a
su través, minandolo desde dentro.

Para concluir delimitaremos los contornos que puede adoptar esa comunidad
alternativa en el horizonte tan difuso del capitalismo tardio, al cual podemos definir
como el estadio de la evolucion del Capital en que su violencia inherente se
implementa sistémicamente, esto es, independientemente de cualesquiera acciones
sociales concretas sobre vestigios pre-capitalistas, esto es, inmersa de lleno en el
estadio de la subsuncion real (Zizek: 2002, 25). Se trataria, como pronosticd
Schumpeter recogiendo el testigo weberiano, de un capitalismo tras el carisma, tras la
iniciativa creadora del emprendedor que canalizaba las energias liberadas por la
ascesis intramundana (capitalismo de cuya pervivencia, por cierto, €l, experto
economista, albergaba serias dudas).

Ahora bien, si de Marx hemos de poder extraer una inteleccion correcta y aun
valida del capitalismo, han de poderse constatar en su obra coordenadas tedricas que
nos permitan acceder a tal “implementacion sistémica mas alld del carisma” merced
a la cual el capitalismo modula la textura mas intima de nuestras vidas impersonal y
objetivamente. Al respecto nos dice Lacan que ya la esencia inaugural del Capital y
no meramente su fase tardia, ateniéndonos estrictamente a la letra marxiana, nada
tiene que ver ni con el trabajo (hecho hoy palpable con el incremento exponencial del
desempleo) ni con la renuncia al goce (hecho hoy palpable con la ya mentada
desublimacién represiva), sino, mas bien, con que haya un discurso que articule tal
renuncia (Lacan: 2006, 16 y ss.), al que él llama plus-de-goce. La relacion capitalista en
cuanto efecto del discurso pertenece al campo del saber, y su verdad, en plena
correspondencia con la unificacion de la ciencia (aqui se insinta el Lacan
heideggeriano), cristaliza en la cuantificacion, en el namero, en el precio de la
mercancia; saber éste que deviene término opaco en el que el sujeto viene a perderse
y a extinguirse a si mismo. Ya hemos hablado de todo esto a colacion de la ideologia,

de modo que no nos demoramos mas en ello.

73

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

El desplazamiento del valor de uso al valor de cambio impulsado por la
produccion de plusvalia, con la erradicacion del medio de produccion de su estar al
servicio del placer (contra el hedonismo de todas las éticas premodernas), encaja a la
perfeccion con el descubrimiento freudiano del sujeto (moderno-capitalista) debatido
entre la pérdida del goce y las prdcticas incesantes de su recuperacion (la
Wiederholung, la repeticion freudiana). El goce, que en la dialéctica hegeliana, era
dejado por el amo al esclavo (a quien le sustrae, en cambio, el saber), se transmuta,
mediante la “liberacién” del esclavo, en su encadenamiento al plus-de-goce y a la
totalizacion del saber.

Pues bien, por un giro inesperado con el que retornamos a anteriores aspectos
de nuestra exposicion, Lacan nos invita a examinar la apuesta de Pascal como punto
de inflexion en la conceptualizacion del plus-de-goce?. Pascal, marcado por la herida
agustiniana (y tan paulina en el fondo) del jansenismo y de la gracia como deseo del
Otro, llegd a hacer una experiencia radical del campo del Otro como lugar de la
palabra, o, dicho menos cripticamente, de la escision del yo del saber y del yo del
goce, que el discurso capitalista busca solapar subrepticiamente, en larvada afinidad
electiva nada menos que con toda la tradicion del argumento ontoldgico, como
insinuamos arriba. El Dios de Pascal (la incidencia del significante; el Dios que habla;
la Revelaciéon como dimension portadora de verdad mas alla del campo del saber)
abandona el plano imaginario-narcisista del Dios de los fildsofos, el Uno, gran Otro
que sostiene el sistema simbolico capitalista, en cuyas redes se enmarana el plus-de-
goce, el sujet supposé savoir que Lacan adscribe, segun Zizek erroneamente, al saber
absoluto hegeliano.

Asi pues, nos enfrentamos a un curioso quiasmo: la emergencia del saber
supone la exclusion del goce, pero el goce no deja de ser lo real ultimo del
funcionamiento del sistema que lo excluye. Del mismo modo sucede en el
capitalismo: el goce, excluido del trabajo, le da a éste todo su real.

La “revolucion” no seria sino el colapso de tal aporia, evidentemente ausente

del contexto antiguo (puede mencionarse aqui la teoria de las revoluciones de

4 Para Pascal como reverso en negativo de la “imagen burguesa del mundo” consultense los
capitulos a él consagrados de la tan penetrante como desatendida obra de Franz Borkenau Der
Ubergang vom feudalen zum biirgerlichen Weltbild.

74

Agosto
2017



EI HE

REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

Rosenstock-Huessy), y de cuya eficacia histérica Lacan parece desentenderse con
ironica distancia.

No asi Zizek, que, partiendo de la inasumibilidad del goce por el saber que
Lacan descifra en Pascal, aplica tal negatividad radical, como se desprende de
nuestra lectura de su Pablo, a la conformacion de un sujeto politico que no consista
justamente en la exhaustion del deseo en el plus-de-goce, sino que se constituya en
su propia metaforicidad (inenglobable en la totalizacion del saber, sino siempre
remitiendo a su exceso, pues todo deseo, para ser tal, es literalmente deseo del
infinito, como quisieron Levinas y Lacan), que conmina al sujeto a horadar el espacio
social autoescindiéndose para que éste se constituya (Zizek: 1998, 254-255). Es ésta la
dimension contigente (incontrolable, imprevisible, etc.) de la verdad mas alla del
saber que, como el Logos joadnico, se hace carne, se hace praxis universal en el
encuentro traumatico con lo Real, uno de cuyos mas impactantes testimonios acaso
nos legd Pascal cosido en su habito en el instante de su muerte.

Asi es como Zizek puede llegar a definir la izquierda como un compromiso con
el deseo como imposibilidad traumatica, como falla constitutiva inasimilable. El
sujeto politico, afrontando su deseo, asume el riesgo (pues eso es lo que es, como nos
ensefia Pascal) de no ceder ante su engafio narcisista y su manipulacion fetichista. Y
asi como la imposible comunidad que Pablo quiso crear se vinculaba mirando al
futuro en la rememoracion insistente del mayor trauma imaginable, transfigurandose
en el vuelco que el kairds imprimia al orden factico, de lo contrario, impenetrable, del
mismo modo Zizek exhorta a que la izquierda “debe preservar las huellas de todos
los traumas, suenos y catastrofes historicos que la ideologia imperante del ‘fin de la
historia” preferiria obliterar; debe convertirse a si misma en su monumento vivo, de
modo que, mientras esté la izquierda, esos traumas sigan marcados. Esta actitud,
lejos de confinar a la izquierda a un enamoramiento nostalgico del pasado, es la
Unica posible para tomar distancia sobre el presente, una distancia que nos permita

discernir los signos de lo Nuevo” (Zizek: 1998, 353).

75

Agosto
2017



I‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

El Pablo de Zizek | Eugenio Muinelo Paz

BIBLIOGRAFIiA CONSULTADA

Blumenberg, H., (2012), Matthduspassion, Frankfurt, Suhrkamp.

Hardt, M., Negri, T., (2005), Imperio, Barcelona, Paidos.

Lacan, J., (1994), Seminario. Libro IV. La relacion de objeto, Barcelona, Paidos.

Lacan, J., (1997), Seminario. Libro VII. La ética del psicoandlisis, Buenos Aires, Paidos.

Lacan, J., (2006), Séminaire. Livre XVI. D ’un Autre a [’autre, Paris, Seuil.

Lacan, J., (2013), Séminaire. Livre VI. Le désir et son interprétation, Paris, Ed. La Martiniére, Le
Champ Freudien.

Marx, K., (1972), Grundrisse, v. I, Madrid, Siglo XXI.

Rosenzweig, F., (1997), La estrella de la redencion, Salamanca, Sigueme.

Rosenstock-Huessy, E. (1993), Out of Revolution, Oxford, Berg.

Schelling, F. W. J., (2000), Investigaciones filosdficas sobre la esencia de la libertad humana,
Barcelona, Anthropos.

Schelling, F. W. J., (2002), Las edades del mundo, Madrid, Akal.

Sloterdijk, P., (2004), Esferas 1I. Globos, Madrid, Siruela.

Sohn-Rethel, A., (1979), Trabajo manual y trabajo intelectual, Barcelona, Ediciones 21.

Taubes, J., (2007), La teologia politica de Pablo, Madrid, Trotta.

Tilliette, X., (1992), Schelling. Une philosophie en devenir, Paris, Vrin.

Zizek, S., (1998), Porque no saben lo que hacen, Barcelona, Paidos.

Zizek, S., (2002), El fragil absoluto, Valencia, Pretextos.

Zizek, S., (20006), Vision de Paralaje, Buenos Aires, FCE.

Zizek, S., (2007), The indivisible remainder, London, Verso.

Zizek, S., (2008), The ticklish subject, London, Verso.

Zizek, S., (2010), El titere y el enano, Buenos Aires, Paidos.

Zizek, S., Gunjevic, B., (2013), El dolor de Dios, Madrid, Akal.

76

Agosto
2017





