
55 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

El	Pablo	de	Zizek	
Eugenio	Muinelo	Paz.	Universidad	Complutense	de	Madrid	
 
 

 

 

 

1. La genealogía idealista del materialismo dialéctico. 

 

La ocupación de Slavoj Zizek con el idealismo alemán busca arrojar luz sobre la 

relación viva que éste mantiene con el surgimiento plenamente consciente del 

materialismo dialéctico en la obra de Marx. En la mayoría de los estudios sobre la 

posteridad espiritual de Hegel se enfatiza el aspecto de la ruptura con el idealismo 

mediante una inversión de la dialéctica propiciada por la dinamitación de su 

supuesta premisa: la subsunción, recíproca y total, de lo racional en lo real1.  

¿Por qué poner en cuestión la validez de tal propuesta hermenéutica? Según 

Zizek, porque pasa por alto que la explosión del idealismo se produjo desde su 

propio interior. Siendo esto así, no habría que hablar tanto de Marx, Kierkegaard y 

Nietzsche como del último Schelling y, contra un lugar común bien asentado en la 

doxa filosósica, del propio Hegel. Con éstos empieza la destrucción interna del 

idealismo; casi podríamos decir la deconstrucción del idealismo, su auténtica y literal 

Voll-endung, como sabemos desde el imprescindible libro de Walter Schulz2. Ver en 

Schelling el primer inspirador de un brutal y suicida “asalto a la razón”, como quiso 

Lukács, es de todo punto insensato. En esto, como en tantos otros aspectos, Lukács se 
																																																								
1 Una excelente aproximación al ambiente posthegeliano es el libro clásico de Karl Löwith De Hegel a 
Nietzsche, Buenos Aires, Katz, 2008, cuya tesis principal es que el esfuerzo de los grandes epígonos de 
Hegel consistió en llevar a la praxis la estructura dialéctica, en Hegel puramente conceptual. Escrito en 
divergente acuerdo con Löwith está el trabajo doctoral del Jacob Taubes Escatología occidental, Buenos 
Aires, Miño y Dávila, 2010, en cuyo capítulo sobre “los sucesores de Hegel” leemos (ed. cit. pp. 209-
210): “La confluencia mística, culminante, de razón y realidad consumada por Hegel es disociada por 
Marx y por Kierkegaard en los extremos de la exterioridad y de la interioridad. El esfuerzo de Hegel 
por unir los extremos era un `esfuerzo del concepto´. Frente a la multilateralidad de Hegel en el 
elemento unilateral del concepto, Marx y Kierkegaard representan la decisiva unilateralidad del 
interés en el elemento unilateral de la realidad”. 
2 Nos referimos naturalmente al magnífico Die Vollendung des deutschen Idealismus in der Spätphilosophie 
Schellings, Stuttgart-Köln, W. Kohlhammer, 1955; estudio sin duda revolucionario dentro de la 
Forschung schellingiana. 



56 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

hallaba en divergente acuerdo con Martin Heidegger, que hacía depender toda la 

relevancia histórica del pensamiento schellinguiano de la irrupción del Wollen ist 

Urseyn de las Investigaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana, definitorio 

de la subjetividad moderna qua voluntad de poder, según se consumará en 

Nietzsche. En Schelling se trata ante todo, por el contrario, de desplegar esa 

Geschichte der Vernunft con cuyo esbozo concluye la primera de las críticas kantianas. 

Estaríamos más bien ante la Destruktion de la razón que ante su Zerstörung, como 

sucede, por otra parte, con el marxismo y con el psicoanálisis, ambas obras bien 

notables de racionalización consciente de sus límites. 

No perderemos demasiado tiempo en exponer la visión convencional de la 

relación de Schelling con Hegel (crítica del panlogismo, apertura a lo irracional de la 

decisión, etc.), pues de lo que se tratará en lo que sigue es de detectar la 

complementariedad profunda en que se encuentran y de extraer de ella los 

lineamientos teóricos básicos de lo que Zizek entiende por materialismo dialéctico. 

Como se sabe, momento privilegiado en la constitución del materialismo es, para 

Zizek, la escritura, inacabada, como todo genuino pensamiento materialista, de 

Lucrecio a Lacan, de las Weltalter schellinguianas. Su problema, como el de la Ciencia 

de la Lógica: la modalidad de Dios antes de la Creación y su fenomenalización “en el 

principio”. El Logos que está “en el principio” es precisamente lo que da cuenta de la 

escisión interna del Absoluto que le lleva a salir fuera de sí, a excederse. Sin el Logos 

no tenemos más que el ritornello infinito de la pulsión de repetición: ptah, dharma, 

ananké, fatum…al cual Schelling llama, en el escrito sobre la libertad, Grund, 

fundamento y origen de todas las cosas. Y la libertad, ese desdoblamiento de Dios en 

sí mismo que no es otra cosa que el Logos, nace en consecuencia de una ausencia de 

fundamento (de la cual nace también, si seguimos a Jorge Alemán y Sergio Larriera, la 

lacaniana experiencia psiconalítica del no-todo), de un Ungrund, de una disociación 

insuturable del Absoluto consigo mismo, de una Entscheidung del Absoluto, de una 

decisión. En su fenomenología de la acción libre, Schelling se ve impelido a postular, 

para vadear los atolladeros en que quedaron atrapados Lutero, Leibniz y Kant, nada 

menos que la propia noción del inconsciente. La desestabilización en que consiste la 

existencia humana tiene que ver con su capacidad de revelar el Grund de todo ser 

como estando, si no extra Deum, sí al menos praeter Deum. De tal capacidad brota la 

facultad positiva para el mal que define la esencia de la libertad. El mal, que desde san 



57 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

Agustín, es un estar separado de Dios por el amor sui, en psicoanálisis podemos 

reformularlo en términos de narcisismo primario de la imagen especular, que sólo la 

vía de la sublimación (el “espíritu”, desde Pablo al idealismo alemán) puede hacer 

penetrar en lo real: 

 
El principio surgido a partir del fundamento de la naturaleza por el que el hombre está 

separado de Dios, es su mismidad (Selbstheit), que, sin embargo, a través de su unión con el 
principio ideal, se vuelve espíritu….[la mismidad que] es voluntad que se contempla a sí misma 
en la libertad total y ya no es instrumento de la voluntad universal que crea en la naturaleza, 
sino que está por encima y fuera de toda naturaleza. (Schelling: 2000, 179) 

 

Esto es: preludiando las tesis de toda la antropología filosófica de von Uexküll a 

Hans Blumenberg pasando por Helmuth Plessner, sólo el hombre puede decidirse 

(escindirse del fundamento), debido su posición excéntrica con respecto su mundo 

entorno, que le permite tomarse a sí mismo  por su propio centro, haciéndosele 

visible su propia visibilidad. Y lo psicoanalíticamente relevante del  asunto es que tal 

decisión por la excentricidad ha tenido siempre ya lugar. Schelling describe este 

carácter de la decisión como una incursión de la eternidad en el tiempo 

estructuralmente muy análoga a la formación del síntoma. El haber-tenido-siempre-

ya-lugar de la decisión provoca la petrificación del acto radicalmente libre que funda 

la conciencia. Así, como síntoma, se hace independiente y le opone resistencia, lo 

cual no quiere decir que por un largo rodeo no se pueda acceder a esa dimensión 

constitutiva de la conciencia, el Ello freudiano que siempre puede, si se emprende la 

ardua tarea analítica, devenir Yo. 

 
Desde luego, este acto libre que se convierte en necesidad, no puede producirse en la 

conciencia, en la medida en que ésta es mera autoaprehensión y ello sólo de modo ideal, puesto 
que es él el  que la precede, al igual que el acto a la esencia, y el que la constituye; pero no por 
ello es un acto del que no le haya quedado en absoluto ninguna conciencia al 
hombre…(Schelling: 2000, 233) 

No cuesta concebir, a partir de ese párrafo, la homología estructural entre 

síntoma e ideología. Esta noción materialista de sujeto que está aquí pergeñando 

Schelling, ¿acaso no recuerda al aserto del 18 Brumario sobre los hombres que hacen 

la historia en circunstancias no elegidas por ellos? ¿O a las descripciones de la 

ideología como el hacerse obvias, naturales y fatales de condiciones bien 

modificables que responden a relaciones de poder? ¿Y acaso no es el síntoma una tal 



58 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

formación, en apariencia irresistible, mas en verdad expugnable merced al hilo rojo 

que une el Yo al Ello? 

Anticipemos ya algo, que Schelling trata en las Investigaciones, y que será central 

en lo sucesivo: es el amor la fuerza suprema y estrictamente universal, en virtud de la 

cual pueda recobrarse la conciencia de ese originario acto libre de la escisión, 

posibilitando su ulterior unificación en una más completa unidad. La absoluta 

indiferencia del Ungrund con respecto a los opuestos de él derivados es prefiguración 

de la escatológica conmixtión en que, según el versículo paulino, será “todo en todo”. 

Transitemos ahora a las Weltalter, que no son sino una  transferencia del 

problema de la decisión a la personalidad divina: la decisión es, pues, el acto eterno, 

inmemorial e inconsciente, que ha dejado out of joint los elementos centrípetos del 

pasado antemundano. Pasado que, enorme paradoja, nunca fue presente, que es un 

pasado eterno y que es constitutivo del tiempo como tal. La filosofía, desde sus 

aurorales balbuceos jónicos, ha partido del presupuesto ontoteológico de que el tiempo 

del mundo presente es el único que hay, ignorando la pluralidad de los tiempos que 

sólo se puede atisbar desde un a-tópico afuera del presente, afuera del mundo. Abrir 

la brecha del tiempo en el cosmos compacto de la ontoteología (de ahí la temprana 

admiración de Heidegger por Schelling) fue, a mi juicio, uno de los desiderata más 

persistentes en el prolongado itinerario de Schelling. Así, sin tal desajuste entre 

tiempo y mundo, no se entiende que haya algo así como un pasado y un futuro: 

 
Aunque se hubiera confirmado en todos los sentidos la vieja frase de que en el mundo no 

sucede nada nuevo, [...] de ahí sólo se seguiría que el mundo no tiene en sí ni pasado ni futuro, 
que todo lo que en él ha sucedido desde el comienzo y lo que sucederá hasta el final pertenece a 
un único gran tiempo; que el auténtico pasado, el pasado sin más, es el premundano; que el 
auténtico futuro, el futuro sin más, es el postmundano, y de este modo se nos desplegaría un 
sistema de los tiempos del que el sistema del tiempo humano sólo sería una copia, una 
repetición en un círculo más estrecho. (Schelling: 2002, 125-126) 

Estamos, pues, ante un sistema de los tiempos generado por la multiformidad 

de la experiencia y que hace estallar toda topología u-crónica del presente; he ahí lo 

decisivo, como subraya magistralmente Xavier Tilliette en su monumental estudio 

schellingiano: “Schelling souligne le pluriel, les temps, et leur hétérogénéité 

qualitative, et bien qu’il traite des temps cosmiques, des chronoi aionioi, il semble que 

sa conception du temps repose sur l’analyse de la temporalité humaine. [...] Sous le 



59 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

temps extérieur, objectivé, au cours régulier, où le futur n’est que le présent anticipé 

et projeté en avant, se profile un temps secret, intérieur, caracterisé par 

l’irréductibilité de trois dimensions temporelles.” (Tilliette, 1992, 598). 

Como apunta Zizek, “el Absoluto ‘abre el tiempo’, ‘reprime’ el movimiento 

rotatorio en el pasado, con vistas a liberarse de su antagonismo interno, que amenaza 

con arrastrarlo al abismo de la locura. […el tiempo para Schelling] es el punto de 

decisión sin fundamento por medio del cual una criatura libre (el hombre) fractura, 

suspende la cadena temporal de razones y, por así decirlo, conecta directamente con 

el Ungrund del Absoluto” (Zizek: 2007, 31)3. 

Mas, ¿cómo justificar lo que dijimos ser el propósito de estas consideraciones 

preliminares, esto es, indagar en la genealogía del materialismo dialéctico?, ¿cómo 

conectar la lectura aquí presentada de la fenomenología schellinguiana de la acción 

libre, tanto en el Absoluto como en lo finito, con una posible noción materialista del 

sujeto, como la que ha de ser para Zizek la que sustente todo proyecto de praxis 

universal? Con sus propias palabras: 

 
Por muy paradójico que pueda sonar, con esta específica noción de la libertad en tanto 

que libre relación del sujeto con su existencia y noción, Schelling fue el primero en delinear los 
contornos de una noción materialista del sujeto. En la versión standard (idealista y materialista) 
de la oposición filosófica de sujeto y objeto, la materialidad está siempre del lado del objeto: el 
objeto es denso, impenetrable e inerte, mientras que el sujeto se erige en la transparencia del 
Pensamiento a sí mismo; dentro de este horizonte, el único modo de afirmar una posición 
materialista es mediante el intento de demostrar cómo el sujeto es siempre-ya un objeto. (Zizek: 
2007, 71). 

 

Como se sabe, para Zizek habría que insertar también la sustancia-sujeto 

hegeliana dentro del marco de la afirmación materialista. El saber absoluto no sería, 

desde su punto de vista, la renuncia a las tensiones propias de una noción 

materialista del sujeto, si no el estadio final al que conduce la exasperación extrema 

de las mismas (la lucha a muerte por el reconocimiento etc.). Dado que Hegel ocupa 
																																																								

3  Podemos evocar aquí cómo Negri y Hardt emparentan la exclusividad del presente con la 
ontología del Imperio: “El imperio agota el tiempo histórico, suspende la historia y convoca al pasado 
y al futuro dentro de su propio orden ético. Para decirlo de otro modo: el imperio presenta su orden 
como permanente, eterno y necesario” (Hardt&Negri: 2005, 31). Frente a esta como omnipresencia 
imperial, podría confrontarse la temporalidad plural democrática, nombrando para ello, entre otros, a 
Walter Benjamin y su redención de la historia como enmienda del pasado, o a Chesterton y su idea de 
una “democracia de la muerte”. 



60 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

un lugar nada desdeñable en en los estudios sobre Zizek, considero ocioso abundar 

aquí en la cuestión. Por no hablar evidentemente de Lacan. 

2. La constitución onto-teio-ideológica del Capital 

 

Hemos llegado de la mano de Schelling a una circunscripción materialista de la 

noción de sujeto, según la cual éste está siempre ya implicado en la contextura 

objetiva de su praxis, generando así siempre un resquicio ineliminable de opacidad 

conceptual. Ello supone un cuestionamiento radical de la disociación epistemológica 

moderna, que, si secundamos el diagnóstico de Heidegger (cosa que haremos en lo 

sucesivo con no pocas salvedades), hay que retrotraer más allá del momento 

cartesiano, hasta la reducción entificante de la verdad a corrección y correspondencia 

con la Norma inteligible efectuada por Platón. 

El entretejimiento materialista de sujeto y objeto se dirige precisamente contra 

tal ecuación ontoteológica, basada en el carácter divino e inmutable del orden del ser. 

El materialismo dialéctico recusa esa unilateralidad por mor de la cual el sujeto ha de 

plegarse al objeto. Contra la ontoteología que, por mucho que le pese a Heidegger, se 

inaugura con el dictum parmenídeo sobre la identidad de ser y pensar, el núcleo vivo 

del materialismo dialéctico consiste en mostrar, en la estela de Lukács y Adorno, 

“cómo emerge, desde el orden chato del ser positivo, la verdadera brecha entre pensamiento y 

ser, la negatividad del pensamiento” (Zizek: 2006, 15). 

Tal es la brecha de paralaje que multiplica los planos sobre un mismo objeto, 

ofreciendo una pluralidad de perspectivas inasequible a la mirada temática unívoca 

tanto del idealismo convencional como del así llamado materialismo histórico, ambos 

lastrados por el mismo déficit narcisista de lo real. No consiguen penetrar en lo real 

porque permanecen anclados en la justificación ontoteológica del vigente estado de 

cosas. El orden del ser es inmodificable, porque divino: tal es la estructura, por muy 

distorsionada que se nos transmita, de toda argumentación ontoteológica, presta 

siempre a camuflar su renuencia a la carga libidinal de un objeto exterior a sí mismo 

mediante la reproducción ampliada de la imagen especular y la seguridad que 

infunde el creerse ínsito en un infalible sistema de inmunidad. 

Peter Sloterdijk, en su vasto proyecto de una filosofía de la globalización 

desentraña atinadamente este ambiguo aspecto del cierre del proceso global del 



61 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

capitalismo: lleva a su consumación la tendencia a la unitotalidad inherente a la 

ontología como tal. La homogeneidad esférica del ser, ese inmóvil Dios redondo de 

Parménides, extendió  “el evangelio de la inclusión total” (Sloterdijk: 2004, 107). La 

metafísica de la inmunidad sostiene la garantía de que todo está “dentro”, de que no 

hay ni puede haber irrupción alguna que perturbe nuestro cobertizo esferológico. 

Desde otra perspectiva abordó la misma cuestión Alfred Sohn-Rethel (1979, 68) al 

detectar en el to eon de Parménides el corolario conceptual de la abstracción-

mercancía condensada en la acuñación monetaria, que se dio por vez primera en 

torno al s. VII a. C. en la zona jónica del Egeo, en Lidia y en Frigia. Se consumó así la 

escisión, provocada por la relación de clase, entre “trabajo espiritual” y “trabajo 

corporal”: inalterabilidad, omniespacialidad, homogeneidad, uniformidad, etc., son 

todas ellas cualidades que descubre el trabajador espiritual por antonomasia, el 

filósofo. La inercia estática común al pensamiento antiguo se debe a una suerte de 

“solipsismo práctico”, en el que hacía pie, según Sohn-Rethel, la “síntesis social” de 

la Grecia Antigua (recuérdese nuestra asociación, más arriba, de ontoteología y 

narcisimo), del que nació la propia noción de mercancía, de valor de cambio, de 

propiedad privada etc., y que Marx definió como una relación de extrañeza recíproca 

(wechselseitige Fremdheit). La abstracción-intercambio se independiza de la realidad 

empírica por mor de la reificación de las relaciones sociales, sin dejar rastro en la 

conciencia individual de su carácter histórico. De este modo, el to eon no sería sino el 

“material del que debería estar hecho el dinero” (Sohn-Rethel: 1979, 73), la garantía 

que jamás podrá ser conculcada (su no-existencia no puede pensarse) de que el orden 

de la abstracción-mercancía subsiste por necesidad natural. 

Volviendo a Sloterdijk: creo que trata con demasiada premura el tránsito de la 

esferología precristiana a un supuesto sistema teológico de inmunidad 

jerárquicamente estructurado por el aristotelismo. De la mano de Zizek, 

intentaremos hacer ver precisamente lo inusitadamente poco inmunológica que fue 

la experiencia cristiana originaria, tan hundida como estaba en aquella incertidumbre 

veterotestamentaria de ser un “peregrino en la tierra”, como se dice en el Salmo y 

repetirá Pablo. 

En la metafórica de la esfera se condensan, pues, los grandes motivos 

ontoteológicos de la autorreferencialidad y de la inmunización. Podemos conectarla 

así con la exposición schmittiana del complejo teológico-político en tanto que 



62 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

definitorio de la soberanía moderna: la aseidad que, en virtud del estado de 

excepción, el soberano se arroga con respecto al orden constituido le confiere la 

ocasión (de ahí la expresión de Karl Löwith) de crear un nuevo orden, cuya 

justificación no puede ser otra que su propia decisión. La disyuntiva es, pues, clara y 

palmaria: o bien lo político como totalidad tiene su razón de ser en sí mismo, 

emulando la causa sui de la metafísica, y el proceso de su configuración será una 

autoteleología histórica; o bien ha de postularse su excentricidad y ha de reconocerse 

la necesidad de circunscribirlo con respecto a una alteridad. Nos gustaría 

demorarnos en cómo este filosofema, pese a lo dúctil que ha sido a lecturas 

subversivas como las del propio Zizek o Chantal Mouffe, se corresponde 

estructuralmente con la premisa ontoteológica de la filosofía antigua, y en cómo fue 

la erosión de la exterioridad cristiana con respecto a los poderes temporales, según 

nuestra tesis siempre hostil a la ontoteología y tendiente a la desfundamentación de 

lo político, la que propició su restitución en el umbral moderno del humanismo 

nacional secularizante, de lo cual trató Derrida en un artículo poco conocido. Pero 

requeriría demasiado tiempo y nos desviaría demasiado del punto al que queremos 

arribar: la lectura de Pablo por Zizek. 

Un buen trabajo en que poder constatar esta incompatibilidad entre el 

planteamiento ontoteológico y una praxis universal sería el libro de Alain Badiou 

sobre El ser y el acontecimiento, cuyo título indica ya una disyunción exclusiva. Pues 

bien, como Zizek no se cansó de reiterar, fue Badiou precisamente uno de los que con 

más ahínco insistió en el “acontecimiento” paulino y en su carácter paradigmático. 

Pablo habría sido el teórico anti-filosófico (recuérdense las sonoras carcajadas de los 

atenienses en Hechos) por excelencia de las condiciones formales del procedimiento 

de acontecimiento-verdad y fidelidad infatigable a la misma. La diseminación de la 

verdad en una perspectiva universal, concerniente a cada sujeto, es sin duda un 

acontecimento (y como tal, impredecible, improbable, gratuito, sin quedar al albur de 

cada cual) cuya descripción emprendió Pablo por vez primera y con eficacia 

pasmosa. Antes de profundizar en ella, un párrafo de Zizek que ilustra bien la 

cuestión: 
Aquí reside el mensaje del cristianismo: la positividad del Ser, el Orden del cosmos 

regulado por sus Leyes, que es el dominio de la finitud y de la mortalidad (desde el punto de 
vista del cosmos, de la totalidad del Ser positivo, no somos sino seres particulares determinados 
por nuestro lugar específico en el orden global – la Ley es en última instancia otro nombre para 



63 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

el Orden de la Justicia cósmica, que nos coloca a cada uno en su propio lugar), no es “todo lo 
que hay”; hay otra dimensión, la dimensión de la Verdadera Vida en el Amor, accesible a todos 
nosotros por la Divina Gracia, de modo que podamos participar en ella. La Revelación Cristiana 
es así un ejemplo (aunque probablemente el ejemplo) de cómo nosotros, seres humanos, no 
estamos constreñidos a la positividad del Ser. (Zizek: 2008, 170). 

 

No sería descabellado esbozar aquí una correlación profunda entre la 

subversión paulina del sujeto y la crítica de la ideología de Marx a Lukács, Sohn-

Rethel y Franz Borkenau: la plenitud ontológica (en el estadio de la modernidad 

capitalista por ellos escudriñado, la “reificación”) no abarca el conjunto de lo real. 

Hay un resto siempre, el “no-todo” insubsumible desde el que se quiebra el velo 

ideológico de la aparente inmutabilidad del orden positivo y se desenmascara la 

contingencia de la que de facto ha emergido tal orden ontológico positivo: “En este 

preciso sentido, toda ontología es ‘política’: fundada en un inconfesado acto de 

decisión subjetivo y contingente” (Zizek: 2008, 185). 

De ahí el énfasis de Zizek en subrayar cuán decisivamente política era la 

economía política burguesa del laissez faire a la que se enfrentó críticamente Marx. La 

práctica desaparición del concepto de ideología en el tránsito a los Grundrisse y al 

Capital no ha de inducirnos al error de juzgar que su relevancia se hubiese 

difuminado. Todo lo contrario, se trataba para Marx de captarla in fieri, en su papel 

imprescindible en el engranaje del Capital. Véase, por ejemplo, la certera 

fenomenología de la circulación como reducción a valor de cambio, que hay que leer 

indefectiblemente en clave de crítica de la ideología como coagulación e 

inmunización de un modo específico de dominación: 

 
Aunque ahora el conjunto de este movimiento se presente como proceso social, 

y aunque los distintos momentos de este movimiento provienen de la voluntad 
consciente y de los fines particulares de los individuos, sin embargo, la totalidad del 
proceso se presenta como un nexo objetivo que nace naturalmente, que es ciertamente 
el resultado de la interacción recíproca de los individuos conscientes, pero no está 
presente en su conciencia, ni, como totalidad, es subsumido en ella. Su misma colisión 
recíproca produce un poder social ajeno situado por encima de ellos; su acción es 
recíproca como un proceso y una fuerza independientes de ellos. La circulación…es la 
primera forma, en la que no sólo la relación social…se presenta como algo 
independiente de los individuos, sino el conjunto del propio movimiento social. La 
relación social de los individuos entre sí como poder sobre los individuos, que se ha 
vuelto independiente…,es un resultado necesario del hecho de que el punto de 
partida no es el individuo social libre. (Marx: 1972, 131). 

 



64 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

Podrían extraerse de este solo párrafo los elementos para una crítica de la 

teología política del Capital, pues, si recuerdan ustedes, la verticalidad excepcional 

de la soberanía es uno de los nervios de la primera entrega de la Teología política 

schmittiana (cfr. el carácter político de la erección en El cuerpo del amor de Norman O. 

Brown: la soberanía como la erección del cuerpo político, o, lo que viene a ser lo 

mismo, la erección como estado de excepción). Aquí Marx debela la ilusión de 

naturalidad (de legitimidad, podríamos decir weberianamente) de todo poder 

ejercido “sobre”, de toda hegemonización parcial del Universal vacío (Laclau), del 

significante-Amo. Huelga decir que Schmitt, buen lector de las patéticas páginas de 

Walter Benjamin sobre la melancolía del soberano barroco contemporáneo, por 

cierto, de la consolidación del sistema-mundo capitalista, era bien consciente del 

porvenir de esa ilusión. La soledad del poderoso que ya de nada tiene que dar 

cuentas (desintegración superestructural, disolución de tradiciones,…) sólo podía 

mitigarse con el recurso a ese decisionismo expresionista autofundante que Schmitt 

creyó poder identificar, harto anacrónicamente, en los más antiguos dogmas de la 

teología cristiana, nada menos que en la Trinidad. 

Zizek y Laclau coinciden en que la operación política por excelencia sea la 

suturación ideológico-hegemónica de lo parcial con lo Universal, merced a la cual el 

orden del Capital se muestra como preter- o meta-político, sostenido por 

fundamentos objetivos que responden a la naturaleza de las cosas. Schmitt se quedó 

sólo con una cara de la moneda marxiana: toda despolitización esconde siempre una 

repolitización correspondiente, así como toda desterritorialización, según Deleuze, 

una reterritorialización. Se hace urgente combatir la imagen de un inocuo Orden 

Global post-político y post-ideológico que pulula por varios diagnósticos del 

presente. 

El círculo del capitalismo tardío en trances de cerrarse es vicioso porque obtura 

la autoconciencia del “individuo social libre” del pasaje de los Grundrisse recién 

citado. Demasiado bien sabemos que la fachada multiculturalista y tolerante no es 

sino clamorosa expresión la congénita maleabilidad de la lógica del capital llegado al 

punto en que ya no se encuentra ninguna tradición concreta que le haga frente. 

Cuando ninguna importa, se toleran todas; ése es el ardid ideológico del capitalismo 

tardío con su universalidad abstracta y permeable a todo contenido. La reinvención 

del espacio político hoy no pasa, pues, por demandas parciales que a buen seguro el 



65 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

flexible pero ineluctable régimen libidinal de la desublimación represiva con su 

instancia superyoica a gozar  no tardará en satisfacer: 1) satisfacción inmediata en 

detrimento de la mediatizada; 2) absorción del principio de realidad por el del placer; 

3) deserotización de toda energía libidinal independiente de la organización genital. 

Esto lo ha mostrado Marcuse a la perfección en su Hombre unidimensional. 

 Es necesaria, contra tal adaptación autoinducida de la conciencia satisfecha, 

una exigencia radical de Universalidad que ponga en cuestión incondicionalmente 

que la única forma de vínculo social realmente vigente (no meramente tolerable) sea 

la subsunción real de la vida-trabajo (con todas sus notas distintivas: plusvalía 

relativa, en vez de la absoluta propia de la subsunción formal merced a la innovación 

tecnológica; conquista definitiva de todos los vestigios precapitalistas; tendencia a 

generar incesantemente nuevas ramas productivas) en el Capital que ponga en 

cuestión esa servidumbre voluntaria (sin coerción directa y con representación-

ilusión jurídica de consentimiento libre y consciente) de que se alimenta la 

“legitimidad” tardocapitalista. Es necesario un desencanto del poder sustancial del 

orden positivo del Ser como el que la Biblia introdujo en la legalidad 

“multiculturalista” del Imperio Romano, asentada en virtud de su excepcionalidad 

dictatorial, como se encargó de mostrar Ortega en sus lecciones sobre Toynbee, en la 

mayor ilegitimidad que la historia haya conocido. 

 

3. La revelación traumática del amor 

 

Zizek reactualiza el viejo quiasmo de Ernst Bloch: sólo un ateo puede ser un buen 

cristiano; sólo un cristiano puede ser un buen ateo.  

Originada en la iconoclasia del antiguo Israel (de cuyas consecuencias 

psicohistóricas, por así decirlo, entre ellas la sublimación como espíritu, dio buena 

cuenta Freud en su Moisés), la Revelación es un trastocamiento, una inversión del 

kósmos divino. Uno de los filósofos (no en vano puesto con Freud en afinidad electiva 

por Eric J. Santner) que más ha ahondado en esta cuestión es sin duda Franz 

Rosenzweig. Lo que Rosenzweig llama el Antemundo sería el estadio en que los 

elementos Dios, Mundo y Hombre están enrigidecidos en su recíproco aislamiento. 

Grecia y su cosmos plástico serían el paradigma perfecto, y por eso surge en suelo 

griego la filosofía del Todo, cuya figura apropiada, que se define por la exclusión de 



66 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

la Nada, de la muerte, es la Lógica. La constatación del carácter metalógico de la 

facticidad del mundo conduce al exceso de la unidad (de la Versammlung, como 

traducía Heidegger) de ser y pensar sobre la que se asienta el firme cosmos griego. 

La Creación, para ser siquiera concebible, requiere una retrospección desde la 

Revelación. Antes de la Revelación a lo único que se puede llegar es a la teoría 

plotiniana de la Emanación. Sólo la Revelación hace que los elementos 

antemundanos salten de su quicio y empiecen a relacionarse unos con otros, 

manifestando respectivamente su irreductible estar-ahí, la declosión de su clausura 

plástica. La simbólica matemática, cuya univocidad vehicula la pretensión totalizante 

del idealismo, ha de abrirse a la experiencia gramatical de la Palabra, sólo desde la 

cual se puede tomar conciencia de la catástrofe del enclaustramiento idealista de la 

razón y de su paralizante pérdida de la facticidad. Recuperarla sólo es posible 

mediante la apertura de la razón a lo que se nos da desde fuera y hacemos nuestro, 

esto es, mediante la experiencia. 

La Revelación es, en un primer momento, lo que permite definir el “lugar del 

paganismo”, entendiendo por éste, como dijimos, el ámbito antemundano de lo 

elemental. Allí los dioses no están en modo alguno “ocultos”, sino, antes bien, 

perfectamente manifiestos, claramente visibles. En este sentido, la Revelación es 

inauguralmente pura negación de la teofanía mítica. A la Revelación no la sustenta 

ningún orden inmutable, sino precisamente un acontecimiento, sucedido justo en este 

instante y no antes ni después. Una cierta experiencia del tiempo, pues, “y nada más”. 

La Revelación no añade nada, ni revela propiamente nada; tan sólo saca de su letargo 

intemporal a los elementos estáticos del cosmos mítico y los pone en movimiento: 

 
A la Revelación “no le es lícito ser sino el abrirse de algo cerrado; la autonegación por una 

pura palabra de una esencia meramente muda; la autonegación por un instante móvil de una 
perpetuidad que descansa en la calma. En el brillo de tal instante habita la fuerza de 
transformar el ser creado al que este brillo alcanza, de manera que, de cosa creada, pase a ser 
testimonio de un revelar que ha tenido lugar” (Rosenzweig: 1997, 206). 

La esencia meramente muda despierta a la palabra por el puro imperativo, en 

primera persona, del amor. El Ámame divino, incondicional y, sobre todo, inmerecido, 

suscita en el alma amada una experiencia nueva, infinitamente más profunda que la 

vergüenza: el pecado. Sólo el pecador, como bien supo Kierkegaard, puede 



67 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

entregarse enteramente al amor, más allá de toda compensación, pues se ha 

transfigurado en el vértigo de la asimetría radical. 

Chesterton, con toda su mordacidad, afirmó que la gran locura de no ser 

cristiano es la de no estar nada loco, la de “confiar totalmente en uno mismo”, como 

nos dirían los gurús y personal trainers de hoy, todos ellos inmersos en la propaganda 

neognóstica de la autopurificación que caracteriza el resurgimiento tardocapitalista 

de la ética pagana (simbolizado exquisita y graciosamente en ese Padre Brown 

invertido que es el Kalon del relato “El ojo de Apolo).  

En el mismo sentido, Rosenzweig, poniendo el acento del acontecimiento-

Revelación en la Palabra y el Amor, las dos experiencias radicales que no pueden 

provenir de nosotros mismos, nos guía así hacia la senda que une judaísmo y 

psicoanálisis como formas de perforar el narcisismo:  

Dos aspectos del deseo resalta Lacan en el Seminario VI. El deseo y su 

interpretación: por una parte, la insubsumibilidad del discurso en la totalidad de una 

cadena de significantes, por mor del vacío que horada en la misma el significante 

tachado de la castración, nos permite apercibirnos de que lo que le falta al sujeto es lo 

que le permite identificarse como sujeto de su discurso; y, en segundo lugar, que la 

interpelación del Otro en la demanda carga a la demanda de una significación 

(relación-de-amor) más allá de la satisfacción de un besoin (aquí en divergente 

acuerdo con Levinas y su distinción désir-besoin). Ello se debe a que el sujeto no 

puede situarse en el deseo sin perder lo esencial de su vida, el agalma (Lacan: 2013, 

435-441). 

Zizek lo plantea así: como encuentro traumático con un Otro deseante (Dios 

como máximo acosador), cuya llamada externa da un vuelco a la inercia cotidiana de 

la seguridad narcisista al exponernos al enigma del goce del otro. Deseo y goce del 

Otro que constituyen la fibra íntima de la Revelación, y, por cierto, de la Revelación 

en tanto que kénosis (aprovecho para cuestionarme cómo Zizek no puede rastrear 

esto hasta la Filosofía de la Revelación de Schelling, dejándola al margen como un 

repliegue a-dialéctico antes las tensiones generadas por las Weltalter), pues su terrible 

verdad hiperpascaliana “significa que Dios asumió el riesgo de jugárselo todo, de 

‘comprometerse existencialmente’ sin reservas, entrando, por así decirlo, en su 

propia obra, formando parte de la creación, exponiéndose a la contingencia radical 

de la existencia” (Zizek&Gunjevic: 2013, 34). 



68 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

Acudiendo siempre a sus pasajes hegelianos predilectos (la noche vacía del 

Yo=Yo de la Fenomenología y el viernes santo especulativo de Fe y saber, entre otros), 

afirma Zizek que tal noción de la humillación divina es presupuesto del surgimiento 

de la subjetividad humana, singular y libre, esto es, según Hegel, la subjetividad 

moderna atea, condición sine qua non de la emergencia del Espíritu en toda su 

radicalidad protestante, del Espíritu en tanto que iglesia invisible, cuya invisibilidad 

obedece precisamente a la ausencia de toda comunión “naturalmente” identificable 

tras la muerte de Dios en la Cruz. Dicho psicoanalíticamente: 

 
Este desplazamiento, este súbito reconocimiento de cómo el obstáculo mismo que nos 

impide alcanzar la Cosa misma nos permite identificarnos directamente con ella (con el punto 
muerto que hay en su centro) define la forma propiamente cristiana de identificación: en última 
instancia, se trata de la identificación con una falla y, consecuentemente, puesto que el objeto de 
identificación es Dios, debe demostrarse que el mismo Dios falla (Zizek: 2010, 126). 

 

Ya Lacan había sentenciado en el seminario sobre La relación de objeto que el 

Espíritu Santo es “la entrada del significante en el mundo”, y cuyo soporte es la 

pulsión de muerte en tanto que límite del significado nunca alcanzado, en tanto que 

“posibilidad de que nada de lo que hay en el significado exista” (Lacan: 1994, 53). La 

falta de objeto, al ser estructurante del mundo humano como tal en su estadio 

narcisista de la imagen especular, hace potencialmente universal el acceso al 

significante-Espíritu Santo, que sería, según Zizek en el pasaje citado, la forma de 

afrontar la falla, por así decirlo, honestamente, identificándose con ella e 

introyectándola,  y no evadiéndola mediante una identificación con objeto arbitraria, 

que no sería sino un modo de prolongar subrepticiamente el estadio narcisista. Algo 

así se nos antoja que estaba pensando también Kierkegaard al escribir sus Obras del 

amor, donde recalca la intrincada complejidad del amor al prójimo, siempre en 

peligro de deslizarse a un amor de sí en el prójimo. Por el contrario, como gusta de 

citar repetidamente Zizek, el verdadero amor al prójimo, al estar mediado 

incondicionalmente por el amor de Dios (por la hiancia constitutiva del amor; es por 

ello que “no hay prójimo, si no es este hueco mismo que hay en ti, el vacío de ti 

mismo”, como nos recuerda Lacan en el Seminario XVI, De un Otro al otro), puede 

tornarse en un odio al prójimo por amor, en una violencia por despertarle de su 

alucinación narcisista. 



69 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

En tal honestidad reside nada más y nada menos que la paradójica esencia de la 

libertad humana, de vocación radicalmente democrática. Entroncando con la 

chestertoniana “democracia de la muerte”, afirma el grandísimo jurista e historiador 

E. Rosenstock-Huessy que “la libertad no es sino la introducción de la muerte en 

nuestras vidas. (…) La así llamada historia universal se hizo realidad desde el 

momento en que Todas las Almas [alusión a la festividad del primero de noviembre] 

comenzó a operar en cada hombre. (…) Anticipando las lecciones de la muerte, 

Europa aprendió la  democracia, aprendió la Unidad, y aprendió la Universalidad” 

(Rosenstock-Huessy: 1993, 513). 

Mas, si la identificación con la falla es la nota común al Dios de ambos 

Testamentos, ¿dónde situar la divergencia? Zizek pergeña al respecto una teoría, 

aunque novedosa en su acuñación lacaniana, coincidente por completo con la visión 

ortodoxa desde Orígenes y Agustín sobre la relación ambivalente (continuidad y 

ruptura) judaísmo-cristianismo, centrada en la paralaje paulina sobre la Ley. La 

continuidad reposa en que es en la experiencia bíblica donde se inicia el encuentro 

traumático externo del que hablamos arriba. Lo que sucede (siempre según Zizek, 

aunque yo tendería a hablar más bien, con Weber y Freud, de sublimación) es que el 

judío reprime el impacto proveniente de la imposibilidad del acceso a la Cosa misma, 

no confesando (simbolizando) la impotencia del Otro, sin caer, no obstante, en un 

relato fantasmático mítico-compensatorio. El sometimiento tenaz a la Torah-Superyó 

es justamente muestra de la fidelidad judía a la negación del violento Acontecimiento 

originario (asesinato de Moisés en la versión freudiana) y, a la vez, la preservación de 

la espectralidad que asedia el orden legal comunitario. 

En este sentido, el Antiguo Testamento sería también una historia de la 

humillación de Dios: “la espectral narrativa judía negada no cuenta la obscena 

historia de la omnipotencia impenetrable de Dios, sino exactamente lo contrario: la 

historia de Su IMPOTENCIA encubierta por los complementos obscenos paganos 

corrientes. El secreto al que los judíos permanecen fieles es el horror de la impotencia 

divina y ESTE secreto es lo que se ‘revela’ en el cristianismo” (Zizek: 2010, 176). 

Es por ello que Freud es un perfecto judío al considerar en el prólogo a la 2ª 

edición de la Traumdeutung que la muerte del Padre es el más relevante 

acontecimiento en la vida de un hombre. Según Hans Blumenberg, la torsión 

cristiana consistiría en que la muerte del Unigénito sea también el más relevante 



70 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

acontecimiento en la vida del Padre. El trabajo de duelo se halla presente, pues, 

biyectivamente en el conflicto Padre-Hijo, el cual, lejos de terminar con la muerte del 

Padre, como onto- y filogenéticamente todos sabemos, da comienzo con ella. La 

exclusión del Padre del campo de la experiencia constriñe al Hijo a su propia 

incursión en todas las fases y estadios del camino vital que antes contemplaba como 

desde la lejanía, protagonizado por un extraño, extraño que ha pasado a ser Él 

mismo (Blumenberg: 2012, 250).  

Las consecuencias que Pablo extrae de este desdoblamiento de la vida y la 

muerte divinas son de una eficacia histórica sin par. Consciente de cómo la Ley, al 

generar la transgresión, introduce la muerte en el mundo, y de que el pueblo que 

vive bajo tal experiencia de la opacidad del deseo del Otro ha de sustraerse 

necesariamente del conglomerado de los ethne asentados sobre sus regresiones 

narcisistas, Pablo no hace sino llevar la residualidad metahistórica del pueblo judío a 

su extremo: hace estallar por completo toda identidad sustancial (comunitarista, 

podríamos decir), incluso la de aquellos que hicieron estallar las identidades de todos 

los demás. Lo que Zizek llama la “transustanciación paulina del Pueblo Elegido” no 

es sino este tour de force de exceder la lógica judía del resto mediante la constitución 

de un resto del resto, que por no tener no tiene ni nombre. En efecto, la palabra 

“cristiano” no la conoce Pablo, más dialéctico que todos sus sucesores. 

Pablo habla en todo caso de un “Israel de Dios” o “Pan-Israel” que será salvo 

cuando entren todas las gentes, y al que accede todo aquel que profesa la fe en la 

muerte y resurrección de Jesucristo en tanto que Kyrios, Acontecimiento que libera de 

la culpa hiperbólica  e inexpiable (la Ley ciertamente es de Dios, pero no se puede 

cumplir íntegramente, se nos dice en ese psicoanálisis avant la lettre que es la Carta a 

los Romanos) de…haber matado al Padre, tal como han leído a Pablo un Nietzsche y 

un Freud. Mas Pablo, pese a sus rasgos gnósticos (los obstáculos cósmicos que hacen 

resistencia a la Redención, esos ciertos “arcontes” enigmáticos que gobiernan el 

mundo) se toma muy en serio la elección de Israel y opera con procedimientos 

plenamente judíos, erigiéndose, como apuntó Jacob Taubes siguiendo a Freud, en 

una suerte de Moisés radical, de amplificador de la culpa parricida hasta el 

paroxismo. La ira de Dios, tan veterotestamentaria, es, pues, elemento central de la 

dislocación paulina. Nada menos que el pecado hereditario fue lo que Pablo 



71 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

interpretó como castigo por el asesinato del Padre, de modo que ya sólo Dios mismo, 

“en forma de siervo”, podía deshacer el entuerto. 

Dejando constancia de tal aporía, no suficientemente atendida por Zizek, más 

preocupado de levantar acta de la ruptura con el judaísmo (si bien reconociendo, en 

plena ortodoxia, su imprescindible función pedagógica), detengámonos en el modo 

en que Pablo ejecuta su universalización del Pueblo de Dios. Para Zizek la clave está 

en cómo el ágape, al constituir un colectivo de quienes, por la fe en común, consienten 

en participar de la autoexposición y el autovaciamiento divinos (cuyo clímax es sin 

duda el lammá azabthani de la Cruz, tomado de un Salmo y ciertamente muy en la 

vena desafiante de Job), desborda el círculo del intercambio simbólico ley-pecado. 

Así hay que entender el no ser uno mismo el que vive, sino Cristo en nosotros: como 

lectura participativa que implica compartir la muerte de Cristo en toda su 

intolerabilidad. Que la caridad sea el “fin de la ley” quiere decir precisamente eso: 

que el amor se hace una como Ley que se revoca a sí misma, que se excede a sí 

misma, suspendiendo la carga libidinal por la que la Ley incita a su propia 

transgresión. 

Lacan reflexiona con su acostumbrada y sorprendente perspicacia en La ética del 

psicoanálisis sobre la paradoja del goce y la muerte de Dios: 

 
Observemos que sólo el cristianismo da su pleno contenido, representado por el drama 

de la Pasión, a la naturalidad de esa verdad que llamamos la muerte de Dios. … El cristianismo 
propone un drama que encarna literalmente esa muerte de Dios. El cristianismo también vuelve 
a esa muerte solidaria de lo sucedido en lo concerniente a la Ley, a saber, que sin destruir, se 
nos dice, esa Ley, sino sustituyéndose a ella, resumiéndola, retomándola en el  movimiento 
mismo en  que la anula –Aufhebung-katargein etc…- el único mandamiento es desde entonces el 
Tú amarás a tu prójimo como a ti mismo. 

…, una vez entrado en esa vía, una vez esbozado ese proceso, ya no hay límite – 
engendra una agresión cada vez más intensa contra el yo. La engendra en el límite, a saber, en 
tanto la mediación de la Ley falta. De la Ley en la medida en que ella provendría de otra parte- 
pero de esa otra parte en la que falta su garante, aquel que la garantiza, a saber, Dios mismo. 
(Lacan: 1997, 233-235). 

 
Aunque más que del problema económico del masoquismo se trata aquí del 

amor al otro en lo Real, más allá del narcisismo abolido por la Ley y de la propia Ley 

en tanto que Simbólico. En definitiva: un amor al otro en el abismo de la ausencia del 

Gran Otro. Lo explosivo del proyecto mesiánico de Pablo radica en que, al asumir 

abiertamente la autoexinanición de Dios, llega a una noción de universalidad 



72 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

concreta que no se define por oposición a su otro, lo particular, sino diferenciándose 

de sí misma. Es así que la imposible identidad que diseña Pablo lo transforma todo 

dejándolo como está. El pathos de la distancia que introduce (I Corintios 7: “el que 

llora como si no llorase”, etc.), lejos de reeditar la apatía estoico-gnóstico-oriental que 

en cierto modo persiste en Nietzsche, es el más abrupto efecto de la “universalidad 

en lucha” que propugna. Es, como dice Zizek, la distancia “de un luchador 

plenamente comprometido que ignora las distinciones ajenas a la lucha misma” 

(Zizek: 2010, 153). ¿Y cuáles son esas distinciones ajenas a la lucha? Pues lisa y 

llanamente todas aquellas que no afecten a la vida de Cristo en mí, esto es, a la 

caridad, única dimensión universal por la que merece la pena luchar y, como bien vio 

Kierkegaard, hasta hacerse odioso al prójimo. De ahí lo que Zizek llama 

“desconexión cristiana”, puesta entre paréntesis del orden vigente en que ha de vivir 

el Pueblo de Dios. En este punto es donde dio todos sus frutos la revolución total del 

judaísmo que Flavio Josefo nombró como teocracia: la relativización (por toma de 

distancia, sin interferencias ni insurgimientos; así hay que entender aquello del “todo 

me está permitido, mas no todo conviene”, anticipada refutación paulina de 

Dostoyevsky) de todo poder fáctico en aras de la justicia de Dios (mas de un Dios 

ausente; así pues: teocracia nada tiene que ver con el dominio de cualesquiera castas 

sacerdotales legitimadas por mediaciones sacramentales; esto tendría que tenerlo en 

cuenta la Iglesia Católica: el vicarius Dei es vicario de una falla, si es que no ha de 

recaer en el narcisismo de la deificación imperial), única en torno a la cual se 

congrega el pueblo sinceramente (veáse, pues, cuán antiguo es el problema del 

marranismo), confiado para más inri en que será la que reine al final. 

Ha de detectarse en Pablo una prolongación, incluso agudizada, de tal 

subversión teocrática del orden social, su radical Umwertung, también, como 

apuntamos antes, de lo judío en tanto que perteneciente visiblemente al mismo 

(recuérdese: hay que ser, para Pablo, judío “en lo oculto”; de nuevo el marranismo). 

Taubes lo expresa con notable vehemencia: 

 
El imperator no es el nomos, sino el clavado por el nomos a la cruz. Es una enormidad en 

cuya comparación son nada todos los aprendices de revolucionario. Esta inversión de los 
valores pone patas arriba la teología judeo-romano-helenística de las altas esferas, o sea, toda 
esa mezcolanza que llamamos helenismo. Cierto que Pablo sigue siendo universal, pero lo es 
por el ojo de la aguja del Crucificado, lo que quiere decir: la inversión de todos los valores de 
este mundo. (Taubes: 2007, 39). 



73 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

 

La lógica circular expiatoria que busca a toda costa el restablecimiento 

simbólico se ve, pues, interrumpida por la inversión paulina, dando lugar no tanto a 

un apartamiento del orden concreto en que hayamos nacido cuanto la creación de 

una “comunidad alternativa” (Zizek: 2002, 168) superpuesta a éste, o, mejor, diluida a 

su través, minándolo desde dentro. 

Para concluir delimitaremos los contornos que puede adoptar esa comunidad 

alternativa en el horizonte tan difuso del capitalismo tardío, al cual podemos definir 

como el estadio de la evolución del Capital en que su violencia inherente se 

implementa sistémicamente, esto es, independientemente de cualesquiera acciones 

sociales concretas sobre vestigios pre-capitalistas, esto es, inmersa de lleno en el 

estadio de la subsunción real (Zizek: 2002, 25). Se trataría, como pronosticó 

Schumpeter recogiendo el testigo weberiano, de un capitalismo tras el carisma, tras la 

iniciativa creadora del emprendedor que canalizaba las energías liberadas por la 

ascesis intramundana (capitalismo de cuya pervivencia, por cierto, él, experto 

economista, albergaba serias dudas). 

Ahora bien, si de Marx hemos de poder extraer una intelección correcta y aún 

válida del capitalismo, han de poderse constatar en su obra coordenadas teóricas que 

nos permitan acceder a tal “implementación sistémica más allá del carisma” merced 

a la cual el capitalismo modula la textura más íntima de nuestras vidas impersonal y 

objetivamente. Al respecto nos dice Lacan que ya la esencia inaugural del Capital y 

no meramente su fase tardía, ateniéndonos estrictamente a la letra marxiana, nada 

tiene que ver ni con el trabajo (hecho hoy palpable con el incremento exponencial del 

desempleo) ni con la renuncia al goce (hecho hoy palpable con la ya mentada 

desublimación represiva), sino, más bien, con que haya un discurso que articule tal 

renuncia (Lacan: 2006, 16 y ss.), al que él llama plus-de-goce. La relación capitalista en 

cuanto efecto del discurso pertenece al campo del saber, y su verdad, en plena 

correspondencia con la unificación de la ciencia (aquí se insinúa el Lacan 

heideggeriano), cristaliza en la cuantificación, en el número, en el precio de la 

mercancía; saber éste que deviene término opaco en el que el sujeto viene a perderse 

y a extinguirse a sí mismo. Ya hemos hablado de todo esto a colación de la ideología, 

de modo que no nos demoramos más en ello. 



74 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

El desplazamiento del valor de uso al valor de cambio impulsado por la 

producción de plusvalía, con la erradicación del medio de producción de su estar al 

servicio del placer (contra el hedonismo de todas las éticas premodernas), encaja a la 

perfección con el descubrimiento freudiano del sujeto (moderno-capitalista) debatido 

entre la pérdida del goce y las prácticas incesantes de su recuperación (la 

Wiederholung, la repetición freudiana). El goce, que en la dialéctica hegeliana, era 

dejado por el amo al esclavo (a quien le sustrae, en cambio, el saber), se transmuta, 

mediante la “liberación” del esclavo, en su encadenamiento al plus-de-goce y a la 

totalización del saber. 

Pues bien, por un giro inesperado con el que retornamos a anteriores aspectos 

de nuestra exposición, Lacan nos invita a examinar la apuesta de Pascal como punto 

de inflexión en la conceptualización del plus-de-goce4. Pascal, marcado por la herida 

agustiniana (y tan paulina en el fondo) del jansenismo y de la gracia como deseo del 

Otro, llegó a hacer una experiencia radical del campo del Otro como lugar de la 

palabra, o, dicho menos crípticamente, de la escisión del yo del saber y del yo del 

goce, que el discurso capitalista busca solapar subrepticiamente, en larvada afinidad 

electiva nada menos que con toda la tradición del argumento ontológico, como 

insinuamos arriba. El Dios de Pascal (la incidencia del significante; el Dios que habla; 

la Revelación como dimensión portadora de verdad más allá del campo del saber) 

abandona el plano imaginario-narcisista del Dios de los filósofos, el Uno, gran Otro 

que sostiene el sistema simbólico capitalista, en cuyas redes se enmaraña el plus-de-

goce, el sujet supposé savoir que Lacan adscribe, según Zizek erróneamente, al saber 

absoluto hegeliano. 

Así pues, nos enfrentamos a un curioso quiasmo: la emergencia del saber 

supone la exclusión del goce, pero el goce no deja de ser lo real último del 

funcionamiento del sistema que lo excluye. Del mismo modo sucede en el 

capitalismo: el goce, excluido del trabajo, le da a éste todo su real. 

La “revolución” no sería sino el colapso de tal aporía, evidentemente ausente 

del contexto antiguo (puede mencionarse aquí la teoría de las revoluciones de 

																																																								
4  Para Pascal como reverso en negativo de la “imagen burguesa del mundo” consúltense los 
capítulos a él consagrados de la tan penetrante como desatendida obra de Franz Borkenau Der 
Übergang vom feudalen zum bürgerlichen Weltbild. 



75 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

Rosenstock-Huessy), y de cuya eficacia histórica Lacan parece desentenderse con 

irónica distancia. 

No así Zizek, que, partiendo de la inasumibilidad del goce por el saber que 

Lacan descifra en Pascal, aplica tal negatividad radical, como se desprende de 

nuestra lectura de su Pablo, a la conformación de un sujeto político que no consista 

justamente en la exhaustión del deseo en el plus-de-goce, sino que se constituya en 

su propia metaforicidad (inenglobable en la totalización del saber, sino siempre 

remitiendo a su exceso, pues todo deseo, para ser tal, es literalmente deseo del 

infinito, como quisieron Levinas y Lacan), que conmina al sujeto a horadar el espacio 

social autoescindiéndose para que éste se constituya (Zizek: 1998, 254-255). Es ésta la 

dimensión contigente (incontrolable, imprevisible, etc.) de la verdad más allá del 

saber que, como el Logos joánico, se hace carne, se hace praxis universal en el 

encuentro traumático con lo Real, uno de cuyos más impactantes testimonios acaso 

nos legó Pascal cosido en su hábito en el instante de su muerte. 

Así es como Zizek puede llegar a definir la izquierda como un compromiso con 

el deseo como imposibilidad traumática, como falla constitutiva inasimilable. El 

sujeto político, afrontando su deseo, asume el riesgo (pues eso es lo que es, como nos 

enseña Pascal) de no ceder ante su engaño narcisista y su manipulación fetichista. Y 

así como la imposible comunidad que Pablo quiso crear se vinculaba mirando al 

futuro en la rememoración insistente del mayor trauma imaginable, transfigurándose 

en el vuelco que el kairós imprimía al orden fáctico, de lo contrario, impenetrable, del 

mismo modo Zizek exhorta a que la izquierda “debe preservar las huellas de todos 

los traumas, sueños y catástrofes históricos que la ideología imperante del ‘fin de la 

historia’ preferiría obliterar; debe convertirse a sí misma en su monumento vivo, de 

modo que, mientras esté la izquierda, esos traumas sigan marcados. Esta actitud, 

lejos de confinar a la izquierda a un enamoramiento nostálgico del pasado, es la 

única posible para tomar distancia sobre el presente, una distancia que nos permita 

discernir los signos de lo Nuevo” (Zizek: 1998, 353). 
 
 
 
 
 
 
 
 



76 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
	El	Pablo	de	Zizek		| Eugenio	Muinelo	Paz	

	

	

 
BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA 

 
Blumenberg, H., (2012), Matthäuspassion, Frankfurt, Suhrkamp. 
Hardt, M., Negri, T., (2005), Imperio, Barcelona, Paidós. 
Lacan, J., (1994), Seminario. Libro IV. La relación de objeto, Barcelona, Paidós. 
Lacan, J., (1997), Seminario. Libro VII. La ética del psicoanálisis, Buenos Aires, Paidós. 
Lacan, J., (2006), Séminaire. Livre XVI. D’un Autre a l’autre, Paris, Seuil. 
Lacan, J., (2013), Séminaire. Livre VI. Le désir et son interprétation, Paris, Ed. La Martinière, Le 

Champ Freudien. 
Marx, K., (1972), Grundrisse, v. I, Madrid, Siglo XXI. 
Rosenzweig, F., (1997), La estrella de la redención, Salamanca, Sígueme. 
Rosenstock-Huessy, E. (1993), Out of Revolution, Oxford, Berg. 
Schelling, F. W. J., (2000), Investigaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana, 

Barcelona, Anthropos. 
Schelling, F. W. J., (2002), Las edades del mundo, Madrid, Akal. 
Sloterdijk, P., (2004), Esferas II. Globos, Madrid, Siruela. 
Sohn-Rethel, A., (1979), Trabajo manual y trabajo intelectual, Barcelona, Ediciones 21. 
Taubes, J., (2007), La teología política de Pablo, Madrid, Trotta. 
Tilliette, X., (1992), Schelling. Une philosophie en devenir, Paris, Vrin. 
Zizek, S., (1998), Porque no saben lo que hacen, Barcelona, Paidós.  
Zizek, S., (2002), El frágil absoluto, Valencia, Pretextos. 
Zizek, S., (2006), Visión de Paralaje, Buenos Aires, FCE. 
Zizek, S., (2007), The indivisible remainder, London, Verso. 
Zizek, S., (2008), The ticklish subject, London, Verso. 
Zizek, S., (2010), El títere y el enano, Buenos Aires, Paidós. 
Zizek, S., Gunjevic, B., (2013), El dolor de Dios, Madrid, Akal. 

 

 




