| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Titulo | Autor

Conversaciones con Pelayo. A proposito de si biopolitica es

un oximoron

Elsa Ponce. Dpto. Filosofia, Facultad de Humanidades, Universidad Nacional de
Catamarca

Sobre si un oximoron no es una categoria

La Real Academia espanola define como «oximoron» a la combinacion, en una misma
estructura sintdctica, de dos palabras o expresiones de significado opuesto que originan un
nuevo sentido, como en un silencio atronador. Es figura retdrica, que indica un absurdo o una
contradiccion, que solo puede ser interpretada recurriendo a un contexto.!

En un sentido amplio, siguiendo a Guimaraes?, «oximoron» refiere a los
arbitrios que cooperan con una semdantica argumentativa, no como metafora sino
como recurso que se emplea en un acontecimiento enunciativo. El oximoron
comprende una «uniao sintatica intima de conceitos contraditorios em uma unidade,
a qual fica com isso carregada de uma forte tensao contraditoria» (segtn lo expresara
Lausberg, citado por Guimaraes 2015). Es decir, el oximoron cumple una tarea
anticipatoria del cardcter contradictorio de las nociones que retine y que no obstante
permiten atribuir sentidos a los sintagmas.

Desde esa formulacion puede pensarse que las categorias y nociones de la
lexicografia filosofica componen un compendio de oximoron, ya que toda vez que se
reconocen limites conceptuales para designar temas y problemas el discurso recurre
a unir, conectar, conjugar o suturar vocablos de origen y sentido contrapuesto. La
tarea de la filosofia en todo caso ha sido, en muchos de sus terrenos, hecha con el
lenguaje de otros objetos, 0 mas bien de objetos que migran de distintas epistemes y
con los cuales construye relaciones mas o menos plausibles. Su faena consiste en

producir nomenclaturas con las cuales designar los problemas y en ese sentido un

1 Véase Diccionario de la Real Academia Espafiola, version digital.
2 Siguiendo, a su vez, a Ducrot (1986).

149

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Titulo | Autor

entramado de oximoron puede dar soporte a nomenclaturas, que no designan
propiamente la cosa sino un acuerdo lingiiistico para nominarla.

En consecuencia, el oximoron desempena un trabajo argumentativo mediante
el cual dos categorias supuestamente contrapuestas se toleran, esto es, conjugadas
abrevan una significacion con efectos, por lo menos, paradojales. Una orientacion
importante en esta discusion la inaugurd Umberco Eco, al senalar precisamente sobre

la produccién de la significacion que:

“es la mistica mas antigua la que ofrece al mundo moderno la idea de que existe, por
una parte, un discurso capaz de nombrar univocamente a los entes y, por otra, un discurso de
la teologia negativa, que nos permite hablar de lo incognoscible. Con lo cual se abre camino a
la conviccion de que de lo incognoscible pueden hablar sdélo los poetas, maestros de la
metafora (que dice siempre otra cosa) y del oximoron (que dice siempre la compresencia de
los contrarios), idea que gusta no sdlo a los poetas y a los misticos sino mas atn al cientifico
positivista, ya preparado, por su cuenta, para racionalizar de dia sobre los limites prudentes
del conocimiento, y para organizar de noche sesiones espiritistas” (Eco, 1997:32)

En esa égida la historia de la filosofia recurriendo al oximoron o a la metafora,
entre otros dispositivos lingtiisticos, atestigua en todo caso que su historia esta
impregnada de la invencion conceptual, de la transposicion enunciativa y
argumentativa, toda vez que no encuentra el camino visible, para dar cuenta de sus
preocupaciones. Acordando con Deleuze y Guattari en que el limite de un concepto
es impreciso, una suerte de cornisa por la cual el sentido camina buscando su

caracter, su potencia, suscribimos a la idea de personaje conceptual, ya que:

“Por este motivo, desde Platon a Bergson, se repite la idea de que el concepto es una
cuestion de articulacion, de reparticion, de interseccion. Forma un todo, porque totaliza sus
componentes, pero en un todo fragmentario. Solo cumpliendo esa condicidon puede salir del
caos mental, que le asecha constantemente, y se pega a €l para reabsorberlo” (Deleuze y
Guattari, 1994:21).

La metafora, la metonimia, el oximoron, como estructuras que traban una
relacion entre el signo y la cosa designada, auxilian dicho desempefio especulativo
siempre que el autor delimite el lugar desde el cual produce la enunciacién (Ducrot,
1986).

De modo que es menester avistar una filosofia del lenguaje que soporte esa

idea del concepto, pues, como subraya Austin (1955), hay en la filosofia una

150

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Titulo | Autor

tendencia a presumir que los enunciados tienen por objeto describir algin estado de
cosas, o enunciar algan hecho en términos de verdad o falsedad, de lo cual se deriva
la faena de distinguir las formas del enunciado de otras estructuras gramaticales. Y

senala:

“Como Kant fue quizas el primero en sostener sistematicamente sinsentidos
estrictos, pese a su forma gramatical impecable. El continuo descubrimiento de nuevos tipos
de sinsentidos ha sido, en conjunto, beneficioso, por poco sistematica que haya sido la
clasificacion de ellos, y por misteriosa que haya seguido siendo su explicaciéon” (Austin, 1955:
4).

Una perspectiva asi definida del lenguaje auspicia un discurso filosofico a
veces proposicional, a veces solo orientador del orden semantico en el cual localizar
los usos de sus enunciados. En el caso de Biopolitica, el término permite reconocer
un orden descriptivo, esto es, el estado del arte de la relacion entre vida y politica en
un régimen social determinado y, a su vez, orienta a pensar con dos sintagmas un
haz de problemas que las literaturas filosofico-politicas, las teorias sobre lo politico,
los saberes especializados sobre la politica, en fin, abordan mediante otras nociones,
como derechos, garantias, comportamientos institucionales, etc.

Ciertamente hay una discusion y una deriva muy transitadas ya a partir de
estos postulados, que promueven una idea de hacer filosdfico zigzagueante, para
emplear un vocablo de la propuesta de Deleuze y Guattari. En esa direccion el
sintagma Biopolitica contiene dos cauces. Uno que, en efecto, se recoda en un uso
semantico unitivo de dos vocablos, reuniendo asi dos campos tedrico-facticos que el
desempeno de los regimenes politicos en Occidente ha desagregado a través del
derecho. El caso referido en nuestro resumen bien puede ilustrar esta desagregacion,
pues mientras el derecho habilité en el caso argentino, accién colectiva mediante,
recursos como los habeas data y habeas corpus, para reclamar la aparicion con vida
de los detenidos - desaparecidos, la junta militar instituyo en una clara designacion
mediante su des-nominacion como sujetos de derecho. Operacidn ésta que ocurre
porque, como bien sefiala Correia siguiendo a Agamben: “El poder politico que
conocemos se funda siempre en tltima instancia sobre la separacion de una esfera de
la vida desnuda con relacion al contexto de las formas de vida” (Agamben, 2007, p.

15, citado por Correia 2009).

151

Agosto
2017



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Titulo | Autor

Ya un segundo sentido de Biopolitica remite al decurso de los procesos en
cuyo transcurso la vida es puesta en entredicho, como sefiala Agamben, esto es,
constrefiida a través del disciplinamiento de la conducta. En sentido estricto se revela
como orden mediante el cual la politica reconduce la vida, sacdndola de su pura
condicion organica y reconduciéndola a través del cuerpo, para tornarla util. Las
ideas de polis y de civitas, por ejemplo, evidencian esa diseccion administrada a los
efectos de tornar la zoe en bios, como destaca la extensa produccion reflexiva en este
registro.

Hasta aqui un primer intento por situar la categoria Biopolitica entre las
formas que los recursos de la lengua habilitan para mostrar en una ecuacion
semantica, drdenes que el transcurso historico, regimentado en sistemas e idearios

politicos, ha desacoplado.
Vida y politica. Categorias meridianas para una inexorable conjuncién

Una diversidad de literaturas filosoficas ha dejado claro el origen y alcance de
la nocién Biopolitica (Castro, 2011a, 2011b; Fernandes Agis, 2009; Piscitelli, 2005;
Revel, 2005; Foucault, 2004, entre muchos otros), mediante una genealogia que
muestra sus primeros usos en el campo de las ciencias bioldgicas a inicios del siglo
XXy su posterior apropiacion y re-definicion en el ambito de las ciencias humanas,
con el singularisimo abordaje de Foucault. Ese compendio reconstruye la
intervencion de la politica sobre la vida desde la antigiiedad clasica, mostrando que
la vida como zoe se halla excluida de la polis, y a la vez convertida en su objeto bajo la
unica forma en que es reconocible, esto es, como vida cualificada (Correia, 2009).

Strictu sensu, la nocidén de Biopolitica remite a sus usos iniciales, con Rudolph
Kjellen, en 1920, en los que fue asociada a su raiz griega refiriendo a bios y
designando tanto la vida natural como la vida cultural (Fernandes Agis, 2009).
Luego, la fase propiamente humanista de los estudios biopoliticos, con los trabajos
de Aaron Starobinskiy Edgar Morin primero y de Michel Foucault después,
desenvuelven el supuesto segtn el cual la vida no puede ser pensada sino como
campo de tratamiento de la politica a través del Estado (Esposito, 2006).

Ya los posteriores empleos de la categoria, hasta mediados del siglo XX,

incluyeron preocupaciones que luego retomaria Foucault. En términos generales, con

152

Agosto
2017



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Titulo | Autor

las incursiones de ]. Von Uexkiill (1922) y de Morley Roberts (1938), citado por
Esposito (2006), pensaron la necesidad de formular una ciencia médica que se
ocupase de la higiene de la poblacion, como un asunto de Estado, asi como la
implicancia de los malestares, corporales individuales, para el cuerpo politico
colectivo.

La incisiva contribucion de Foucault ampli6 el abordaje del démografo Jean
Baptiste Moheau, que refirio a la nocioén de Biopolitica ligdndola a las ideas juridicas
de soberania y territorio, a lo disciplinario y a la conducta de los hombres sobre el
medio ambiente, y en su lugar la definié como el tratamiento dado a la poblacién a
través de sus rasgos biologicos y patoldgicos particulares, en correlato con saberes y
técnicas especificas que propinan y explican dicho cuidado (Foucault,
2006). Absorbid la idea de que la Biopolitica comprende la existencia de los seres
vivos afectados por procesos bioldgicos comunes y cuantificables, como la natalidad,
la mortalidad, el estado sanitario, etc. que la razon gubernamental, esto es, la forma
de dirigir la conducta, conoce y administra mediante intervenciones especializadas.

Los estudios foucaultianos en suma, proponen pensar que hasta el despliegue
del capitalismo la Biopolitica consiste en rodear la vida y ponerla bajo distintas
formas de disciplinamiento en nombre de principios ético-religiosos, siguiendo lo
que se denomina poder pastoral, de raiz cristiana, mediante la cual el gobierno de la
conducta aseguro a los hombres una economia salvifica hasta que su secularizacion,
en el siglo XVII, muté hacia una economia de la eficacia, subsumida al principio del
interés en conducirla de modo tal que fuera ttil (Foucault, 2006).

La herencia foucaultiana, en todo caso, convoca a pensar que la Biopolitica
como proceso de despliegue de la bios en la historia conforma otro modo de
preguntarse por la relacion entre economia y politica. Asi pues, Judith Revel (2005)
refiere a la Biopolitica como ciclo que va del Estado Territorial al Estado Poblacional,
afirmando que “designa la manera por la cual el poder tiende a transformarse, entre
finales del siglo XVIII e inicios del siglo XIX, con el fin de gobernar no solamente los
individuos por medio de un cierto niumero de procedimientos disciplinarios, sino el
conjunto de vivientes constituidos en poblaciones” (Revel, 2005: 26). Esa faena
incluye la intervencion de los biopoderes, como despliegue de estrategias de gestion
de la salud, de la higiene, de la alimentacidn, de la sexualidad, de la natalidad, etc.,

tendientes a definir la materialidad de la vida como ambito de discusion de la idea

153

Agosto
2017



I| n
REVISTA DE FILOSOFIA

Titulo | Autor

de ciudadania, con lo cual adviene un giro decisivo en la tradicion griega sobre la
relacion entre individuo y polis, dispuesta a partir de la modernidad bioldgica como
cuerpos de los cuales la voluntad soberana dispone en nombre de la preservacion del
cuerpo social.

Posteriormente la nocidn halla reflexion en la tradicion italiana, con Giorgio
Agamben y Roberto Esposito, entre otros, cifrando en el derecho el dominio a través
del cual la razdn biopolitica, entendida como gobierno de la vida a partir de la
modernidad biologica, se revela como un procedimiento de doble cauce, de inclusion
y exclusion de la vida en las preocupaciones de la politica. Con Agamben
particularmente se desanda la tesis de que al menos en Occidente: “La vida se
constituye en ese registro como objeto de la politica en cuanto el hombre es
reconocido animal politico por su condicion de hablante y su sentido moral”
(Agamben, 2003: 11). Tanto para Esposito (2005) como para Agamben lo paradojal de
esta incorporacion de la vida en la polis es que acontece mediante el derecho, cuya
naturaleza litiga con la vida, ya que delimita a través del lenguaje el perimetro en
que ésta debe conducirse. Paradojal también porque esa inclusion deja fuera de su
designacion las formas singulares en que la vida puede desenvolverse, en cuyo caso
esta latente la posibilidad de que la funcion supuestamente protectiva del derecho se
retraiga ante las formas diferenciadas de la vida.

Agamben advierte que el largo proceso de secularizacion del gobierno de la
vida humana a través del gobierno de la conducta se torné objeto de regulacion
mediante la estabilizacion y generalizacion del vinculo entre mando y obediencia,
transformandose en el gran proyecto metafisico de Occidente, en la medida que la
vida ha sido desnaturalizada a través de su tratamiento politico, de su puesta en
cuestion por los designios de esa relacion (Agamben, 2003). En ese sentido, la
sustancializacion del imperativo de conservar el poder de mandar y hacer obedecer
de unos hombres sobre otros constituye el proyecto ontologico-politico por
excelencia de Occidente®.

Estas delimitaciones también condonan la nocién de Biopolitica como mero
oximoron, pues desde sus definiciones mas organicistas hasta los abordajes actuales

su sentido gravita en una lexicografia que reune nomenclaturas diversificadas,

3 Ciertamente el supuesto debe problematizarse en direccion a preguntarnos si acaso no es la piedra
angular de lo politico, lo cual excede al modesto proposito de estas paginas.

154

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Titulo | Autor

dando cuenta de los procesos e implicancias del ejercicio del poder soberano como
gobierno de la vida. Mientras que otras perspectivas y paradigmas cifran el andlisis
en el ropaje conceptual que la categoria vida ha ido adquiriendo para subsumirla a la
gubernamentalidad, esto es, a la racionalidad que gobierna la vida desnuda, la
simple vida, mediante su distincion en formas de vida, la Biopolitica designa el
repertorio de principios localizados en el derecho como marco de autorizacion de la
tarea del poder soberano. Crea una gnosis que reconoce en esa intromision el artificio
de la indiferenciacion entre zoe y bios, que restringe, oblitera, encausa la vida a través
de la norma, produciendo una borrosa frontera entre su cuidado y su erosion.

En ese sentido, la Biopolitica inquiere la doble tendencia al cuidado y negaciéon
de la vida humana, operada en los sistemas politicos, mediante mecanismos de
apropiacion del discurso médico—juridico. En cierta medida la primera etapa de los
estudios biopoliticos, centrada en la metafora organicista, examina el cuerpo
—individual o colectivo- mediante una serie de nociones que rodean hasta el presente
el analisis de los problemas que atraviesan el vinculo vida y politica. La intervencion
sobre la vida orgénica a través de dicho discurso se expresa en distintos momentos
de desenvolvimiento y a la vez de examen de esa relacion en el transcurso de los
siglos, particularmente en Occidente. Asi la Biopolitica incluye interrogar esas fases
expuestas en la somatopolitica, la tanatopolitica, la nosopolitica, etc., esto es, las
formas en que la vida es reconducida a través del cuerpo para docilizarla y hacerla
productiva, fecunda en términos de la economia politica.

Otro caracter asume la idea de Biopolitica con Lazzaratto (2010), para quien la
categoria compromete la pregunta por lo acontecimental, que abarca un universo de
actos de habla, las enunciaciones, que producen un determinado tipo de conducta,
siguiendo a Bajtin. La idea alcanza nuevamente la pregunta por el sentido, que
supone una relacion con el mundo mediada por su pre-comprension ya dada por y
en la conciencia. El acontecimiento es, en esa direccion, detectable mediante semiosis,
esto es, a través de una designacion y definicidon, que trasciende el uso de la lengua y
detenta un cardcter instituyente de lo social, para decirlo en términos de Bajtin. De
modo que el acontecimiento se origina en distintos campos semidticos:
administrativo, juridico, etc. esto, es, en diversos drdenes bajo los cuales se despliega
y regula la vida humana. Esta y las ya enunciadas perspectivas, en todo caso, se

empenan en problematizar los decursos de la modernidad politica, poniendo de

155

Agosto
2017



] [
REVISTA DE FILOSOFIA
Titulo | Autor

bruces los analisis que otras tradiciones filoséfico-politicas han pergenado, porque
soterran el locus de enunciacion de la categoria vida bajo los almacenes conceptuales

con que se explican los sistemas y mecanismos politicos a lo largo de la historia.
Hacia un final en ciernes

La apuesta de la Biopolitica se nos presenta entonces como provocacion a una labor
arqueologica, que interrogue los problemas atravesandolos y llevandolos hacia el
pasado en el que siempre se producen. Esa idea promete un hacer filosofico que
trasciende el plano de las escaramuzas lingiiisticas, pues en cuanto la Biopolitica se
pregunta por cdmo es posible el juego de comandos que gobiernan la vida en
sintonia con el designio fundamental de cada modelo de soberania, es decir, de
regimentacion de las relaciones de mando y obediencia. Navega en un territorio
distintivo de discusiones respecto a las demads literaturas que se ocupan de lo
politico, mientras desarma los sentidos establecidos e incluso naturalizados

socialmente sobre el deber ser de la politica.

En esa frecuencia, la Biopolitica como laboratorio de discusién delimita el 156

status juridico que atribuye el poder estatal a la vida y sefiala sus contradicciones,
precisamente incurridas en nombre de la defensa o preservacion de la vida. Indica
cdmo se enuncia la idea de vida que merece ser vivida bajo los designios de la
relacion mando-obediencia. Al hurgar en los limites y paradojas de la soberania, toda
vez que el vinculo mando-obediencia se tensiona en torno a la deliberacién sobre qué
marcos de comportamiento debe seguir la poblacién de manera tal que no sea
discriminada o incluso penalizada, la Biopolitica comparte algunas derivas de los
debates sobre la gubernamentalidad, ocupados en analizar cémo la razon
gubernamental opera re-conduciendo a los individuos que se rebelan a sus
designios, insubordindndose a los dominios a través de los cuales se hace posible la
utilidad de la vida, la educacion, el trabajo, el consumo, etc.

Asimismo, los estudios y debates biopoliticos ponen en jaque la idea de
humanidad, al reordenar la relacién entre los postulados normativos que
predominan en un espacio-tiempo y retratar como se produce el despliegue continuo
de la vida humana. Senalan qué desvios abren las decisiones del poder soberano

respecto a la defensa de la vida y la libertad, cuando apelan a prerrogativas

Agosto
2017



I‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

Titulo | Autor

ambivalentes o dilematicas, alcanzando a problematizar incluso la idea de derechos
humanos, toda vez que el principio de soberania, esto es, de hacer vivir, dejar morir,
se dirime violentamente. Mientras la idea de derechos humanos fue pensada y
reivindicada como programa para el cuidado de la humanidad, se recubri6 de una
especie de tratado de la tolerancia para con la diferencia, entendida como la
multiplicidad de formas de extranjeria, étnica, religiosa, etc. que demandaron
reconocimiento. Frente a ello la Biopolitica muestra el cardcter enmascarador de los
designios de la economia que el ideario democratico asocia a la defensa de los
derechos humanos, a la vez que lo juzga resquebrajado toda vez que los principios
de seguridad territorial o integridad nacional, por ejemplo, son interpelados por
demandas o conflictos disruptivos, exigiendo resguardo de la vida o la libertad de
individuos o colectivos, evidenciando su rifia con dichos postulados.

La faena de la Biopolitica gravita entonces en mostrar los efectos ilusorios de
esa nomenclatura para con la idea de emancipacion tan transitada por la filosofia en
las ultimas décadas. El radio de cobertura del paradigma derecho-humanista
constituye en todo caso uno, entre otros objetos de juicio decisivo para la Biopolitica,
no solo porque avista un eclipse de la idea de familia humana que contenia la
declaracion universal de los derechos humanos, al cifrar como objetivos de los
estados de derecho la paz y el bienestar de todos las personas, sino también porque
reconoce las interpelaciones que se yerguen por quienes guiados por principios
ideologicos, religiosos, u otros, se proponen como interruptores de la tendencia de la
razon gubernamental o, para pensarlo en los términos aqui enunciados, impugnan el

comportamiento del poder soberano.
Bibliografia

Austin, John Langshaw (1955), Cémo hacer cosas con palabras.
Edicién electrénica de www.philosophia.cl / Escuela de Filosofia Universidad ARCIS.
Agamben, Giorgio (2003), Homo Sacer. El Poder Soberano y la Nuda Vida I. PreTextos.
Agamben, Giorgio (2007), Moyens sans fins: notes sur la politique, Paris: Payot & Rivages.
Bajtin, Mijail (2011), Las fronteras del discurso. Las Cuarenta, Buenos Aires.
Castro, Edgardo (2011a), Diccionario Foucault. Siglo XXI, Buenos Aires.
Castro, Edgardo (2011b), Lecturas foucaulteanas, Unipe, La Plata.
Correia, Adriano (2009), “;La politica occidental es co-originariamente biopolitica? Agamben frente a
Foucault y Arendt”. Revista Observaciones filoséficas, nro. 8. Versién electrénica en
http://www .observacionesfilosoficas.net/lapoliticaoccidental.htm

157

Agosto
2017



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Titulo | Autor

Deleuze, Gilles y Guattari, Felix (1994), ;Qué es filosofia?. Anagrama, Argentina

RAE, Diccionario de la Real Academia Espariola, en http://dle.rae.es/?w=diccionario

Ducrot, Oswald (1986), El decir y lo dicho. Polifonia de la enunciacién. Paidos Ibérica, Barcelona

Eco, Umberto (1997), Kant y el ornitorrinco. Titiviullius. Version digitalizada

Esposito, Roberto (2006), Bios, Biopolitica y Filosofia. Amorrortu, Buenos Aires.

Esposito, Roberto (2005), Inmunitas. Proteccion y negacién de la vida. Amorrortu, Buenos Aires.

Fernandes Agis, Domingo (2009), “Qué es la biopolitica”. Cuadernos del Ateneo nro. 93.
https://dialnet.unirioja.es

Foucault, Michel (2006), Sequridad Territorio, Poblacion. F.C.E. Argentina

Foucault, Michel (2004), La Naissance de la biopolitigue. Cours au Colléege de France (1978-
1979). Gallimard-Seuil, Paris

Guimaraes, Eduardo (2015), “Metafora, oximoro e argumentatividade”. Revista Estudos da Lingua
(gem) Vitdria da Conquista v. 13, n. 1 p. 151-168

Hardt, Michel y Negri, Antonio (2000), Imperio. Traducciéon: Eduardo Sadier De la edicién de Harvard
University Press, Cambridge, Massachussets.

Lazzaratto, Maurizio (2010), Politicas del acontecimiento. Tinta limon ediciones.

Piscitelli, Alejandro (2005), “El inagotable Foucault. Los vericuetos de la Biopolitica”. Enero 9, en
http://www filosofitis.com.ar/2005/01/09/el-inagotable-foucault-los-vericuetos-de-la-
biopolitica/

Revel, Judith (2005), Michel Foucault, expériences de la pensé. Ed. Bordas, Paris

Roberts, Morley (1938), Biopolitics. An Essay on the physiology, pathology and politics of social and somatic
organisms, Dent, London.

Starobinski, Aron (1960), La biopolitique. Essai d'interprétation de I'histoire de I'humanité et des civilisations.
Ch Salquin editor

Von Uexkiill Jakob Johann (1922), Ideas para una concepcion biolégica del mundo. Espasa Calpe, Madrid.

158

Agosto
2017





