
161 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

Retórica y demagogia 
Irene Elisa Santacreu Cortés, Universitat d’Alacant 
dotgexii@gmail.com 
 
 

 

 
Consideraciones previas y contextualización 

 

En La rebelión de las masas, tras una década de trabajo, José Ortega y Gasset  identifica 

a Europa primeramente con el conjunto de países, naciones y estados que conforman 

el continente europeo geográfico; en segundo lugar, con la vitalidad del europeo 

medio, el hombre masa, consecuencia del liberalismo, refiriéndose a la técnica de la 

ciencia natural asociada al industrialismo, y a la democracia parlamentaria, 

perseverando en la educación centrada en los Derechos Humanos asimilados como 

derecho natural, como parte integrante del hombre por naturaleza, no como derecho 

positivo; y en tercer lugar, con una determinada cultura cuyo distintivo es su raíz, la 

filosofía griega, no un sistema de mitos, y, más aún, destruye un sistema mítico. 

Conviene subrayar que entiende por “cultura” la síntesis del pasado de Europa: lo 

griego, lo romano y lo cristiano. Referido a lo griego, una de sus mayores 

aportaciones es el pluralismo entendido como una pluralidad de hombres libres que 

se reúnen para discutir retóricamente aquello que está bien o mal, lo que nos 

aproxima al logos aristotélico, que desemboca en el hombre como animal que habla. 

Así mismo, Joan F. Mira evidencia en su artículo “Humanitats, divinitats”1 otra 

particularidad de Europa, las humanidades, distintas de las divinidades; algo que 

nadie hacía (y que los musulmanes continúan sin hacer), era estudiar rigurosamente 

los textos estrictamente humanos, por lo tanto no divinos, la literatura clásica o, lo 

que es lo mismo, los textos considerados profanos, tratando de darle el mismo asenso 

que el estudio de los textos sagrados. Por otro lado, tras una década de trabajo, 

																																																								
1 “Allò que no feia ningú (i que els musulmans van continuar sense fer) era dedicar el mateix esforç i temps a 
textos purament humans, no divins, als llibres de simple literatura clàssica, i aconseguir que l’estudi d’aquestes 
lletres profanes tinguera el mateix crèdit i valor que l’estudi dels escrits sagrats”. MIRA, Joan F., “Humanitats, 
divinitats”, El Punt Avuí, 25-IV-2914. 



162 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

Ortega diagnostica la crisis que padece Europa a comienzos de 1930, pero ¿qué 

acontecimientos rodean a los años treinta? Me referiré a ello sucintamente.  

En el año 1933, Ortega afirma en una conferencia en el Teatro Español que “en 

1917 cambia el clima moral e intelectual de Europa”; tiene lugar la Revolución 

bolchevique y EEUU entra en la Primera Guerra Mundial de la que saldrá victorioso 

en 1919 y se adentrará en 1920 en la era del consumo de masas y la adquisición de 

créditos que otorgan una satisfacción inmediata. Más adelante, en 1929, se produce el 

Crack de la bolsa de New York, preludio de la Segunda Guerra Mundial y aparece La 

rebelión de las masas en forma de folletones en el periódico El Sol; el libro se publica en 

agosto de 1930. 

El siglo XX será definitivamente el siglo de las masas. Como había ocurrido 

con Mussolini, Hitler llega democráticamente al poder en enero de 1933. Ortega 

utiliza como ejemplo de poder totalitario a Mussolini y el bolchevismo. Tres años 

más tarde, en 1936, se desencadena la Guerra Civil española y en octubre comienzan 

los procesos de Moscú y llega el totalitarismo del sistema soviético.  

La coyuntura actual es similar a la de Ortega; hay una crisis de valores, 

seguida de la económica, pero con novedades. A diferencia de entonces, hoy ya 

conocemos los totalitarismos del siglo XX, pero también contamos con la 

globalización, las migraciones internacionales y la multiculturalidad, la baja 

natalidad de los europeos, sin olvidar que en España es inferior a las defunciones, el 

antimilitarismo, las redes sociales con todo lo que implica para el poder de la palabra 

y una mayor desconfianza de la retórica en general. Europa también ha valorado la 

omnipotencia y la omnibenevolencia de los Derechos Humanos y los sociales, con la 

aspiración a su omnipresencia, como si de una religión se tratase, pues no olvidemos 

que omnipotencia, omnibenevolencia, omnipresencia y omniscencia son 

características de Dios en las religiones monoteístas; y el europeo tiene fe religiosa en 

estos derechos que había asimilado como naturales y que ahora ha divinizado. 

Además, es interesante señalar el sentimiento resistente de culpabilidad y la no 

superación de hechos pasados; sirva de ejemplo la posguerra española2, pues es 

imprescindible perdonarse a uno mismo y superar, que no olvidar, los hechos 

pasados, para poder seguir adelante. 

																																																								
2 Exposición “España debe saber [superar la postguerra]” obra de SANTACREU SOLER, José Miguel. 



163 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

 

 

Fundamentos: el hombre masa y la minoría selecta 

 

Ortega distingue dos actitudes que puede adoptar el hombre, y por extensión una 

determinada sociedad, en la vida y ante determinadas situaciones, que son la de ser 

masa y la de minoría. La diferencia entre ambas estriba, por una parte, en el esfuerzo, 

en un sentido moral y, por otra, en el razonamiento, una virtud intelectual. Es decir, 

un hombre adoptará la actitud de minoría en tanto en cuanto es exigente y 

disciplinado consigo mismo. En resumidas cuentas, lo que caracterizará al hombre 

como minoría selecta es el sentido de responsabilidad hacia sí mismo. 

La minoría selecta se singulariza por “cierta cualidad”, tiene una educación 

cultural, una formación auténtica, que no es equivalente a erudición. Dicho de otro 

modo, se trata de un hombre que puede poseer la técnica o la erudición de algo, 

como la palabra, y hace un uso responsable de ello, lo utiliza educadamente. 

En contraste con la minoría selecta, el hombre masa se caracteriza por su 

hermetismo frente al pasado, la tradición, la cultura como sistema de normas 

incorporado de una manera prácticamente automática. También es incapaz de 

aprender de su pasado y formarse en las tradiciones culturales europeas. También es 

caprichoso y violento considerándose cargado de razón, motivo por el que es así, ya 

que considera que no tiene nada que fundamentar, y goza de primitivismo. Estamos 

ante la mentalidad del señorito satisfecho. No obstante, cabe advertir que el estado 

de hombre masa no es permanente y puede superarse cuando el hombre asume 

siempre su responsabilidad y lucha contra una dificultad. 

La vitalidad del hombre medio europeo u hombre masa es producto del 

“efecto de la altura de los tiempos”3 según Ortega. Cuando el ser humano está 

satisfecho y acomodado, se relaja en cultura y ética, lo que propicia a partir del siglo 

XIX la situación de Europa y los totalitarismos del XX y Ortega observará que “todo 

es posible”. El europeo está en una tesitura donde todo es posible, “lo peor y lo 

mejor”, añade. Paralelamente, Hannah Arendt, en El origen del totalitarismo, afirma 

																																																								
3 Ortega y Gasset, José (1930), La rebelión de las masas. Espasa Calpe., Madrid, S.A, 1986, vigésima quinta ed., 
pp. 78-86. 



164 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

que “el dirigente totalitario sabe que todo es posible”4. Esto ocurre porque el hombre 

medio se ha vaciado de valores, intimidad, tradición, convicciones, y, por lo tanto, 

puede rellenarse de lo que se desee. Así, el totalitario descubre que el liberal europeo 

medio no es tan pesimista, u optimista, puesto que sigue pensando que la cultura 

europea continúa articulada razonablemente como para proveerla de un conjunto de 

valores, ya de sobra reflejados en la prensa, en la literatura, en las conversaciones 

edificantes, etc. 

Actualmente, el hombre masa también ha llegado a los parlamentos, pero fue 

alrededor de los años treinta cuando la minoría selecta tuvo su mayor desliz en su 

labor política mediante la palabra; desertó de su función, dejó de lado su 

responsabilidad y no respetó a sus receptores. En consecuencia, los totalitarismos se 

desencadenaron. Asimismo, no podemos concluir este apartado sin aclarar que si las 

masas no son activas, serán seducidas y arrastradas por una minoría que no cumple 

su responsabilidad de educarlas. Por lo tanto, estas minorías abandonan su condición 

y hacen demagogia y será mediante la demagogia como llegarán los totalitarismos 

del siglo XX a Europa.  

 

Comparaciones. Demagogia y retórica 

  

En el “Prólogo para franceses” 5 , Ortega nos presenta la demagogia, fecha su 

nacimiento en 1750 y acusa a los intelectuales franceses de volverse demagogos. Por 

su parte, Joan F. Mira, vincula la demagogia con la democracia de masas, que 

descendería de la Revolución Francesa, y se extiende hasta hoy llegando a traspasar 

las fronteras europeas. Además de representar una expansión del discurso 

parlamentario, propició la aparición de un nuevo fenómeno, o uno radicalmente 

renovado: el mitin de sala, de calle o de plaza. Fecha clave, por lo tanto, porque se 

produce un cambio en los interlocutores, ya que a partir de 1750 nos acercaremos a la 

soberanía popular actual, y que si nos referimos a ella también como un derecho de 

																																																								
4 Esquirol, Joseph. M., “Hannah Arendt y el totalitarismo: implicaciones para una teoría política”, p. 126. 
www.raco-cat/index.php/convivium/article/viewFile/7380/98713. Artículo que versa sobre la obra de 
ARENDT, Hannah, The origins of the totalitarism (1951), ed. Harcourt Brace Jovanovich. Inc. Nueva York, 
versión española de Guillermo Solana, Los orígenes del totalitarismo, Grupo Santillana de Ediciones, S.A., 
1974, 1998.  
5 Ortega y Gasset, José (1930), La rebelión de las masas. Espasa Calpe., Madrid, S.A, 1986, vigésima quinta ed., 
p. 36. 



165 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

todo individuo a expresarse y a ser escuchado, actualmente se ha extendido a esferas 

insospechadas (“todo se puede”), como percibe un autor de renombre español, Javier 

Marías, en su artículo Demagogia directa6, de especial interés para el tema abordado, o 

en Narcisismo hasta la enfermedad7, entre otros. Es importante señalar esto porque a 

partir del siglo XIX la condición de emisor con fuerza de voz, y me refiero con esta 

expresión al derecho a expresarse y ser escuchado, y con efectos, algo que no es 

baladí, se extiende a unas capas de la sociedad que no lo tenían con las repercusiones 

que tiene desde dicho siglo, y de una forma extremadamente directa. La 

transformación de las sociedades europeas a partir de la segunda mitad del siglo XIX 

ha afectado definitivamente a la retórica y ha propiciado la demagogia, pues se 

reivindicó la participación de otros sectores de la sociedad, como las clases 

trabajadoras, en el sistema político, y por extensión, en todo.  

A partir de entonces, todas las clases sociales recibirán una educación técnica 

pero que descuida el cariz cultural y ético, vivirán en un tiempo más acomodado, se 

homogeneizarán en técnica y educación, disfrutarán de la “altura de los tiempos” y 

en consecuencia todos podrán ser emisores y receptores;  participarán como iguales 

formalmente las masas y las minorías de Ortega, aunque no  iguales materialmente o 

sustancialmente, puesto que no lo son. El hombre masa podrá tener  técnica, 

erudición, pero sin responsabilidad en su uso. El hombre masa no tiene una cultura 

asimilada como moralidad o ética, no considera que tenga ciertas limitaciones, por lo 

que no es responsable. Por el contrario, la minoría selecta podrá tener técnica, 

también erudición, pero lo que no le faltará es la responsabilidad.  

En la parte I de dicho prólogo, Ortega describe el lenguaje como medio para 

manifestar los pensamientos, o para ocultarlos, para mentir: “Sirve bastante bien 

para enunciados y pruebas matemáticas […] Pero conforme la conversación se ocupa 

de temas más humanos, más reales, va aumentando su imprecisión, torpeza y 

confusionismo”. Escribe también que “el engaño resulta ser un humilde parásito de 

la ingenuidad” y “todo auténtico decir no sólo dice algo, sino que lo dice a alguien”8, 

punto donde toma en cuenta al receptor.  

																																																								
6 Marías, Javier, “Demagogia directa”, diario El País, 10-VII-2016. 
7 Marías, Javier, “Narcisismo hasta la enfermedad”, diario El País, 5-VI-2016. 
8 Ortega y Gasset, José (1930), La rebelión de las masas. Espasa Calpe., Madrid, S.A, 1986, vigésima quinta ed., 
pp. 34-35. 



166 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

Así pues, apreciamos que el hombre masa se incorpora como nuevo receptor a 

partir de 1750 y más adelante llegará a ser emisor en conversaciones que tendrán 

efectos sociales porque habrá conseguido una fuerza de voz que no tenía 

anteriormente. 

También encontramos rasgos de moralidad en Ortega al considerar 

intencionadamente la utilización del lenguaje en una conversación. Bien equiparable 

es esta afirmación a la moralidad del mensaje que impregnaría el uso de la retórica 

en el siguiente diálogo de Gorgias9 para Platón, donde el autor se la cuestionaba 

desde un punto de vista ético, persistiendo aún la oposición entre retórica y verdad, 

puesto que “si la retórica tiene finalidad persuasiva, su fin suplanta la verdad”: 

 
“Sócrates.- Luego es evidente que saber y creer no son la misma cosa. 
Gorgias.- Es cierto. 
Sócrates.- Sin embargo, los que saben están persuadidos lo mismo que los que creen. 
Gorgias.- Convengo en ello. 
Sócrates.- ¿Quieres, por consiguiente, que admitamos dos clases de persuasión: una que 
produce la creencia sin la ciencia, y otra que produce la ciencia? 
Gorgias.- Sin duda. 
Sócrates.- De estas dos persuasiones, ¿cuál es la que la Retórica produce en los tribunales y en 
las demás asambleas, a propósito de los justo y de lo injusto? ¿Aquella de la que nace la 
creencia sin la ciencia?”   
 

Platón profundiza en la retórica en Gorgias y Fedro. La severa consideración 

que muestra en Gorgias de la retórica se la replantea en Fedro, pero sigue en la misma 

línea moralista. Se plantea los usos de la retórica, siendo adecuado si conecta con la 

dialéctica, de la que era ferviente defensor, ya que la considera “arte de la discusión”, 

donde mediante la palabra se busca la verdad;  o inadecuado, puesto que se limita a 

convencer, a persuadir, y es mera apariencia ya que el objetivo fundamental no es 

acercarse a la verdad. Esto condujo a hablar, respectivamente, de retórica filosófica 

como “el arte de ganarse el alma por medio del discurso, que es verdadero cuando 

conduce a las almas mediante la palabra, y no solo en los tribunales, sino también en 

las reuniones particulares”10; y de retórica técnica, cuyo contenido deja de lado la 

búsqueda de la verdad11. 

																																																								
9 Platón, Gorgias o De la Retórica, (traducción de Luís Roig de Lluis) ed. Espasa Calpe, S.A., Madrid, 1988, 
cuadragésima quinta edición (segunda en esta presentación): 2-II-2007, pp. 57-58. 
10 Platón, Obras completas, ed. de Patricio de Azcarate, tomo II, Madrid, 1871, p. 314. 
11 Esbozo de la diferencia entre retórica como arte (retórica filosófica) y retórica no como arte (retórica 
técnica) en Platón, Obras completas, ed. de Patricio de Azcarate, tomo II, Madrid, 1871, pp. 314-319. 



167 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

 

El trasfondo ético que intuimos en  la retórica no guarda relación con la 

intencionalidad del mensaje, en contra de lo que ambos autores consideran. 

Obviamente, los interlocutores tratarán de hacer prevalecer su interés o su verdad en 

una discusión, ya que pretenderán convencer a su receptor, o intercambiarán 

razonamientos en sus conversaciones, pues esa es su finalidad. Ahora bien, los 

interlocutores desde la Antigua Grecia hasta 1750 que intervienen en las democracias 

y en otras cuestiones de carácter público no tienen el mismo carácter que aquellos 

que participan a partir de 1750 y hasta nuestros días pues, como ya señalé 

anteriormente, la cualidad de los interlocutores ha cambiado tras la altura de los 

tiempos y se ha extendido a todos los estratos sociales, algo que no ocurría antes de 

la fecha mencionada. Actualmente, los avances tecnológicos en los medios de 

comunicación y las redes sociales así como una mayor “democratización” o extensión 

de su uso con trascendencia social, con efectos y con derecho a ser escuchados dan 

más oportunidades a los interlocutores, emisores y receptores, que son ya todos los 

seres humanos, a participar en asuntos públicos. 

La democracia ateniense no responde a los ideales políticos modernos, puesto 

que la participación política, además de directa, estaba restringida a un porcentaje 

pequeño de la población, y no podían participar ni esclavos, ni mujeres, ni metecos, 

pero los interlocutores eran iguales. 

En cuanto al origen y el fundamento de la retórica, lo encontramos en este 

breve fragmento de los siracusanos Córax y Tisias12: 

 
“Argumento de Tisias: “Si de veras me has enseñado a persuadir, podré persuadirte que no 
me cobres, y en tal caso nada te pago. Si no logro persuadirte, tus enseñanzas han sido vanas, 
y en tal caso nada te debo”.  
Respuesta de Córax: “Si no logras persuadirme, tendrás que ceder a mi demanda. Y si me 
persuades, también, pues habrás probado con ello la utilidad de mis lecciones”.  
 

El  advenimiento de la Retórica se sitúa con la llegada de la libertad 

democrática durante el siglo V a.C., en Sicilia, tras los alzamientos de Siracusa y de 

Agrigento y la expulsión de Trasíbulo, lo que conllevó disputas legales causadas por 

el régimen tiránico anterior. En dichos procesos judiciales, se produjo una 

																																																								
12 Córax-Tisias, (Apud Alfonso REYES, La crítica en la edad ateniense. La antigua retórica, O.C., XIII, 
México, FCE, 1961, p. 58. 



168 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

reordenación y se revisaron los derechos otorgados arbitrariamente por los tiranos, 

donde los litigantes  defendían sus derechos instintivamente, por lo que unos eran 

más eficaces que otros en sus argumentos, y, así, en este contexto, surgió la necesidad 

de ofrecer unas técnicas sencillas de argumentación y de debate con finalidad 

práctica, lo que vino a ser la Retórica, cuyos creadores son los siracusanos Córax y 

Tisias. Consideraron crear un método para convencer ante los tribunales, pues los 

supuestos propietarios de las tierras no tenían la misma condición, diremos, selecta, 

al tener unas capacidades de defensa deficientes, por lo que podían salir 

perjudicados tanto ante los tribunales como frente a las posibles malas intenciones de 

otros litigantes que pretenden tierras ajenas. Deducimos que, ante esta situación, los 

litigantes estaban en igualdad de materia o tenían una misma posición en cuanto a 

los conocimientos aunque la capacidad de defensa, de convencer y de argumentar, 

no era la misma. Así, cada parte tendría sus intenciones pero haría falta una técnica 

apropiada y poder litigar como iguales, ya no solo formalmente, sino 

sustancialmente debido a que dominan la materia que tratan. Si esto lo relacionamos 

con la afirmación de Ortega, “el engaño resulta ser un humilde parásito de la 

ingenuidad” y “todo auténtico decir no sólo dice algo, sino que lo dice a alguien”13, 

concluimos que sí hay un componente moral en la retórica pero no será en el mensaje 

mismo, sino en la igualdad sustancial entre interlocutores, no solo formal, también en 

el fundamental respeto del emisor al receptor.  

Por otra parte, Platón, en el siguiente fragmento de Gorgias14, respecto a los 

interlocutores y en relación con lo anteriormente expresado por Ortega, considera 

que la no formación de las multitudes, de la mayoría, acentúa la supuesta 

superioridad de lo que él considera retórico frente al médico aludido en el diálogo. 

En la primera parte de la obra, la discusión entre Gorgias y Sócrates, el tema de 

conversación es para qué sirve y qué es la retórica. Dicho fragmento dice así: 

 

“Sócrates. – […] Dices que estás en disposición de formar un hombre en el arte oratorio, si 
quiere tomar tus lecciones, ¿no es así? 
 Gorgias. – Sí. 

																																																								
13 Ortega y Gasset, José (1930), La rebelión de las masas. Espasa Calpe., Madrid, S.A, 1986, vigésima quinta ed., pp. 34-35. 

14	Platón, Gorgias o De la Retórica, (traducción de Luís Roig de Lluis) ed. Espasa Calpe, S.A., Madrid, 1988, cuadragésima quinta edición (segunda en esta presentación): 

2-II-2007, pp. 61-62. 



169 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

 Sócrates. – Es decir, que le harás capaz de hablar de todo de una manera plausible ante la 
multitud, no enseñando, sino persuadiendo, ¿verdad? 
 Gorgias. – Sí, eso dije. 
 Sócrates. – Y añadiste, en consecuencia, que tocante a la salud del cuerpo hará el orador que 
le crean más que al médico. 
 Gorgias. – Lo dije, es cierto, con tal de que se dirija a las multitudes. 
 Sócrates. – Por multitudes entiendes indudablemente a los ignorantes, porque aparentemente 
el orador no tendrá ventaja sobre el médico ante personas instruidas. 
 Gorgias. – Es cierto.  
 Sócrates. – Si es más capaz de persuadir que el médico, persuadirá mejor que el que sabe. […] 
¿Aunque él mismo no sea médico? […] Pero el que es médico, ¿no ignora las cosas en las que 
el médico es un sabio?” 
 

A su vez, Javier Marías contrapone en “Demagogia directa”15 la demagogia y 

los demagogos a la democracia y los demócratas. Expone muy claramente todo lo 

que rodea a la demagogia, como las masas emisoras y receptoras que llegan a límites 

insospechados de intervención en todos los aspectos, también los intelectuales (véase 

su artículo  “Narcisismo hasta la enfermedad”16), los mensajes vacíos de contenido y 

faltos de estructura, “irreflexivos” e “improvisados” respectivamente, y añade “sobre 

cualquier asunto”, lo que implica que con la demagogia se trata lo que sea, a 

diferencia de lo que sucede en la retórica para Ortega y Gasset y la retórica filosófica 

para los clásicos. En cuanto al contenido de la retórica, no coincide con Joan F. Mira, 

ya que este considera que Cicerón era el modelo a seguir en la retórica “no 

exactamente por lo que decía, sino por el estilo”17 y también alega que “la retórica 

implicaba la existencia de una posición, cosa, idea o principio que se debía exponer i 

expresar ordenadamente: se debía dar forma a una materia”18, con la correspondiente 

posibilidad de disolución de la materia por la pérdida de la forma, desapareciendo. 

La línea que sigue Mira es cercana a la de Platón por considerarla vacía de contenido 

en Gorgias19, correspondiente a la retórica técnica. 

Continuando con Javier Marías, ya apreciamos que la democracia no tiene que 

ver con la demagogia, sino con la retórica más bien en tanto que hay una relación de 

igualdad y respeto entre los interlocutores puesto que son responsables. Remito de 

este modo al origen de la democracia y lo que significó antes de las revoluciones del 
																																																								
15	Marías, Javier, “Demagogia directa”, diario El País, 10-VII-2016. 

16	Marías,  Javier, “Narcisismo hasta la enfermedad”, diario El País, 5-VI-2016. 

17	Mira, Joan F., “Sobre retòrica i demagogia I”, revista El Temps, 06-IX-2016. 

18	Mira, Joan F., “Sobre retòrica i demagogia II”, revista El Temps, 13-IX-2016. 

19	Platón, Gorgias o De la Retórica, (traducción de Luís Roig de Lluis) ed. Espasa Calpe, S.A., Madrid, 1988, 
cuadragésima quinta edición (segunda en esta presentación): 2-II-2007. 



170 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

siglo XIX. Como resultado, va inmerso en la demagogia “el progresivo abaratamiento 

del sistema democrático”. Esta correlación entre demagogia y retórica con las 

cuestiones de carácter político, y público, y la democracia representativa por 

supuesto, está presente explícita o implícitamente en todos los autores, dato obvio 

pues no hay que olvidar la vinculación que guarda con dichas cuestiones en los 

orígenes de la retórica y de la demagogia.   Además, “lo más engañoso e 

irresponsable, es que no son pocos los partidos políticos que recurren a estas 

técnicas”, referido a la demagogia, y con esto incluye al emisor considerado minoría 

selecta desertora de Ortega. Se desprenden de su responsabilidad apelando a la 

“democracia directa” y los cataloga de “comodones, incompetentes y cobardes”, todo 

por la comodidad de permanecer en el “sillón”. Javier Marías en realidad califica de 

“demagógicos” a los emisores en condición de hombre masa y minoría desertora, 

“que además son los menos democráticos”20. 

Volviendo a los clásicos, el primer gran tratado monográfico sobre retórica, 

compuesto de tres libros, es la Retórica21 de Aristóteles. De este compendio, destaco la 

importancia que Aristóteles da a la forma, que es bella, artística, en tanto que tiene 

un objetivo final también bello, noble, acercándose a la retórica filosófica. Por lo 

tanto, la retórica supone un manejo artístico del lenguaje en la forma, con una cierta 

armonía, calidad, elevación; se caracteriza por la belleza del lenguaje que se ajusta a 

la estructura del discurso convincente y se corresponde con el concepto griego de 

discurso bene, que está, altamente elaborado, con especificidad literaria, y no un mero 

discurso correcto, adecuado, gramaticalmente bien elaborado, que sería el recto. 

También detalla Aristóteles las tres formas de persuasión en las que el orador 

debe confiar: ethos (centrada en la credibilidad), pathos (psicología de los oyentes) y 

logos (patrones de razonamiento). Transmite con dichas formas que siempre hay que 

tener en cuenta al receptor para conducirlo hacia lo que interese al emisor. Esto 

vuelve a dirigirnos a los interlocutores, concretamente al receptor, pero que, insisto, 

no va a ser el mismo a la sazón que en el siglo XIX y a día de hoy.  

Sería razonable pensar que este cambio de registro por parte del emisor, de 

retórica a demagogia, en cierto momento histórico arrastrado por las pasiones y el 

																																																								
20 Marías, Javier, “Demagogia directa”, diario El País, 10-VII-2016. 
21 Aristóteles, Retórica, (traducción de Antonio Tovar), Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1971, 
segunda ed. 



171 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

arrebato, además de las penurias, que resultó necesario para hacerse comprender por 

toda la ciudadanía, también respondería a una antipatía o repulsión del emisor, y 

más tarde receptor, por no identificarse con la clase de hombre a la que asocia el 

habla retórica, lo que desembocaría en las malas consideraciones de la retórica que se 

han extendido por la población y que bien expone el DRAE22. 

En relación a esto último, añado lo que Joan F. Mira expresa en el artículo 

“Sobre retòrica y política”: el problema es la expansión del derecho universal a hablar 

en público, y la oportunidad para ejercerlo, acompañado del descrédito o 

desaparición de la retórica, del arte de hablar bien 23. Y así lo refleja el DRAE24 en las 

acepciones despectivas y coloquiales por la concepción que tiene de la misma la 

población en general: 

 
“Retórico, ca. 
Del lat. rhetorĭcus, y este del gr. ῥητορικός rētorikós; la forma f., del lat. rhetorĭca, y este 
del gr. ῥητορική rētorikḗ. 
1. adj. Perteneciente o relativo a la retórica. 
2. adj. Versado en retórica. U. t. c. s. 
3. adj. despect. Vacuo, falto de contenido. Una disculpa retórica. 
4. f. Arte de bien decir, de dar al lenguaje escrito o hablado eficacia bastante para 
deleitar, persuadir o conmover. 
5. f. Teoría de la composición literaria y de la expresión hablada. 
6. f. despect. Uso impropio o intempestivo de la retórica. 
7. f. pl. coloq. Sofisterías o razones que no son del caso. No me venga usted a mí 
con retóricas.” 
  

 En lo pertinente a la demagogia, el DRAE25 se refiere a ella de la siguiente 

manera: 

 
“Demagogia. 
Del gr. δηµαγωγία dēmagōgía. 
1. f. Práctica política consistente en ganarse con halagos el favor popular. 
2. f. Degeneración de la democracia, consistente en que los políticos, mediante 
concesiones y halagos a los sentimientos elementales de los ciudadanos, tratan de 
conseguir o mantener el poder.” 
 

																																																								
22 Real Academia Española Diccionario de la lengua española, vigésima tercera ed. Madrid: Espasa, 2014. 
23 MIRA, Joan F., “Sobre retòrica i demagogia II”, revista El Temps, 13-IX-2016. 
24 Real Academia Española Diccionario de la lengua española, vigésima tercera ed. Madrid: Espasa, 2014. 
25 Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, vigésima tercera ed. Madrid: Espasa, 2014. 
 



172 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

No solo me referiría a la práctica política, sino también, como bien ha 

observado Javier Marías, periodística y empresarial, incluyendo la publicitaria. 

Si se compara con la retórica, la demagogia tampoco se caracteriza por el 

estilo, diremos elevado o artístico, que tiene la retórica. La finalidad también es la de 

convencer, y ciertamente se consigue; se estructura como la discusión convincente 

pero falta belleza. Ahora bien, en cuanto a los interlocutores, como no son 

responsables y falta el respeto consciente o inconsciente entre ellos, pueden ser 

desiguales, siguiendo la línea de lo referido a la retórica,  el emisor minoría desertora 

y el receptor, hombre masa; o pueden ser iguales, hombre masa ambos 

interlocutores. De cualquier modo, irresponsables. 

 

Conclusión 

 

En definitiva, la retórica es el “arte de persuadir por medio de la palabra” y es la 

techné de construcción del discurso convincente, y a esto añado, cuyos interlocutores 

son responsables y se respetan mutuamente en tanto que actúan como minoría 

selecta. Es importante esta aclaración partiendo de la comparación de los textos 

puesto que la retórica sí tendría un trasfondo moral, que sería el del respeto hacia el 

receptor por parte del emisor, así que deberá existir una cierta igualdad entre ellos, 

además de ser una facultad artística a la hora de discutir, por supuesto, por ello es 

“arte”. 

Y en cuanto a la demagogia, es la técnica de construcción del discurso 

convincente donde los interlocutores no son responsables, pues hay una falta de 

respeto mutuo consciente o no. 

Mientras la retórica, cuyo elemento primordial, la igualdad, que requiere el 

respeto, desde la Antigua Grecia, pudo constituir el inicio de la cultura europea y su 

sustento, la demagogia, fundamentada en una igualdad de envoltorio, de forma, falta 

de respeto, superficial, significa la deriva.  

Un desliz del hombre selecto fue decisivo. ¿Retórica o demagogia? 

 



173 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Retórica y demagogia Irene	| Elisa Santacreu Cortés 

	

	

Referencias bibliográficas 

 
Arendt, Hannah, The origins of the totalitarism (1951), ed. Harcourt Brace Jovanovich. Inc. Nueva York, 

versión española de Guillermo Solana, Los orígenes del totalitarismo, Grupo Santillana de 
Ediciones, S.A., 1974, 1998.  

Aristóteles, Retórica, (traducción de Antonio Tovar), Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 
1971, segunda ed. 

Asensi, José, Constitucionalismo y derecho constitucional –materiales para una introducción-, ed. Tirant Lo 
Blanch, 1996.  

Córax-Tisias, Apud Alfonso REYES, La crítica en la edad ateniense. La antigua retórica, O.C., XIII, México, 
FCE, 1961, p. 58. 

Esquirol, Joseph M., “Hannah Arendt y el totalitarismo: implicaciones para una teoría política”, 
www.raco-cat/indoc.php/convivium/article/viewFile/7380/98713. 

Lasaga, José, “La rebelión de las masas y el pensamiento de Ortega y Gasset”, 5 sesiones, Salón de 
Consejo CE-200, Universidad Francisco Marroquín, Guatemala, 11-IX-2006. 

Marías, Javier, “Narcisismo hasta la enfermedad”, diario El País, 5-VI-2016. 
Marías, Javier, “Demagogia directa”, diario El País, 10-VII-2016. 
Mira, Joan Francesc, “Sobre retòrica i política”, originalmente publicado en dos partes en la revista El 

Temps, números 1682 (06-IX-2016) y 1683 (13-IX-2016). 
Mira, Joan Francesc, “Humanitats, divinitats”, El Punt Avuí, 25-IV-2014. 
Ortega y Gasset, José, La rebelión de las masas (1930), vigésima quinta ed., Espasa Calpe., Madrid, S.A, 

1986. 
Platón, Gorgias o De la Retórica, (traducción de Luís Roig de Lluis) ed. Espasa Calpe, S.A., Madrid, 

1988, cuadragésima quinta edición (segunda en esta presentación): 2-II-2007. 
Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, vigésima tercera ed. Madrid: Espasa, 2014. 
	
	
	
	

	




