
211 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

Filosofía del lenguaje y estudios criollos 
Oleg Bernaz. Universidad Católica de Lovaina 
 
 

 

 
 

 
Introducción 

 

En su obra Lingüística y colonialismo, considerada como  una de las referencias 

imprescindibles para los estudios sobre los usos políticos de la lengua, Louis-Jean 

Calvet retoma una reflexión esencial expuesta por Roland Barthes, al tiempo que 

contribuye a la construcción de un nuevo campo de aplicación práctica (Calvet, 1974, 

p. 64-65). Lector atento de Ignacio de Loyola, Barthes analiza una práctica espiritual 

específica, que consiste en la preparación del discurso dirigido a Dios. Es así como 

Barthes insiste sobre el hecho de que, para hablar con Dios, es necesario eliminar las 

lenguas anteriores:  

 
Barthes afirma a propósito de Loyola, que todos estos protocolos, tienen como función instalar 
una especie de vacío lingüístico, necesario para la elaboración y el éxito de la nueva lengua: 
idealmente, el vacío es el espacio anterior de toda semiofanía (Barthes, 1971, p. 65).  
 

Mutatis mutandis, Calvet sostiene la idea que el contexto de la colonización está 

construido de tal manera que, para comunicarse con el pueblo dominante, también 

hay que olvidar las lenguas locales en beneficio de la afirmación de la lengua nueva. 

En el ámbito de la lingüística, la colonización establece así un campo de exclusión de 

la lengua dominada respecto de las instituciones estatales y, más profundamente 

aún, de la relación que un pueblo mantiene consigo mismo.  

Sin embargo, podríamos aportar una observación a esta descripción de Calvet 

señalando que, las lenguas de los pueblos dominados nunca son totalmente 

olvidadas, ya que resurgen en forma de prácticas y  discursos de emancipación, tanto 

en las obras de los intelectuales, como en la acción de los actores sociales. Es el caso 

de las lenguas criollas y de otras lenguas que sin duda se sitúan en la confluencia de 

estudios científicos con arraigo en un bagaje empírico y teórico. En este artículo, 



212 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

analizaremos de qué modo se ha expresado la crítica del discurso racial en el que se 

han ubicado frecuentemente las lenguas criollas. Por una parte, nuestras referencias 

concretas serán, el criollo haitiano, tal como es analizado por Michel DeGraff y, por 

otra, el criollo martiniqueño discutido por Édouard Glissant en su obra. En concreto 

indicaremos que existen dos formas de problematizar la superación del discurso 

racial en los estudios del criollo: la primera está arraigada en la tradición filosófica 

idealista, propia de la lingüística cartesiana, y la otra, en el campo de los estudios 

marxistas. Destacando las líneas estructurales de estos dos movimientos de 

pensamiento, el reto consiste en un posible diálogo entre dos paradigmas filosóficos, 

basado en los análisis de orden lingüístico, en el ámbito de los estudios sobre las 

lenguas criollas.  

 

1. Michel Degraff, Noam Chomsky y la tradición de la lingüística cartesiana 

 

El punto que suscita nuestro interés en la obra de Michel DeGraff, parte de la 

constatación  que la lengua criolla ha sido habitualmente considerada inferior a la 

lengua francesa. En efecto, como subraya DeGraff, la primera era percibida como una 

deformación de la segunda. En este sentido, las expresiones de un discurso racista 

como "francés negrificado" o "francés corrompido", son elocuentes.1. Con el fin de 

deconstruir este prejuicio racial, DeGraff le dedicó varios de sus estudios criollos a la 

causa. En la primera parte de nuestro artículo, vamos a discutir los principales 

conceptos filosóficos que estructuran el trabajo de DeGraff. Para ello, cabe precisar en 

primer lugar, algunos datos empíricos del criollo haitiano2.  

En las reglas sintácticas que rigen la construcción de las oraciones, en el criollo 

haitiano (CH), los pronombres personales átonos se colocan siempre detrás del 

verbo. En francés (FR), la lengua lexificadora del criollo, los pronombres personales 

átonos preceden al grupo verbal. Un único ejemplo basta para ilustrar esta 

observación: 

 

																																																								
1	Sobre	este	tema,	cf.	M.	DeGraff	(2005,	2011). 
2 	Mencionamos	 aquí	 algunos	 datos	 empíricos	 para	 analizar,	 a	 través	 de	 estos	 ejemplos,	 la	 matriz	
conceptual	en	la	que	se	basó	DeGraff	para	describir	el	criollo	haitiano.	Para	más	detalles	empíricos	sobre	
el	 criollo	 haitiano,	 leeremos	 en	 particular	 a	 Cadely	 (1997),	 DeGraff	 (1992),	 Lefebvre	 (1998)	 y	 Sylvain	
(1936). 



213 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

1. Li konnen Bouki --> Li konnen li (CH).  

2. Il connaît Bouki -->Il le connaît (FR) (Él conoce a Bouki-->Él lo conoce).  

 

La posición de los pronombres personales tónicos y átonos no constituye la 

única diferencia entre estas dos lenguas. Teniendo en cuenta la morfología de los 

verbos, hay que señalar que en francés los verbos muestran al menos la concordancia 

en persona, mientras que en el criollo haitiano, el verbo no tiene morfología flexiva. 

De hecho, en francés la concordancia entre el sujeto y el verbo, así como los valores 

temporales y modales de esta concordancia, se manifiestan, entre otros, mediante los 

sufijos. En CH, como muestra el contraste entre los ejemplos 3 y 4, el verbo se 

mantiene idéntico independientemente de la persona a la que se refiere, o del aspecto 

temporal que le es propio. 

 

3. J’aime, tu aimes, il/elle aime ; nous aimons, vous aimez, ils/elles aiment Bouki 

(FR). (Yo amo, tú amas, él/ella ama; nosotros amamos, vosotros amáis, 

ellos/ellas aman a Bouki) 

4. Mwen, Ou, Li, Nou, Yo renmen Bouki (CH). 

 

Si nos fijamos detenidamente en la posición de los adverbios, cabe recalcar que 

ésta difiere en una y otra lengua. Al aceptar como canónica la estructura verbal 

Sujeto-Verbo-Objeto, base gramatical que define tanto en FR como en CH, se observa 

que en CH el adverbio aparece a la izquierda del verbo, mientras que en FR se sitúa a 

su derecha. En CH, se dice "Yo ya sé la lección". En FR, por el contrario, se dice « Je 

connais déjà la leçon » ("Yo ya sé la lección"). Sucede lo mismo con la posición de las 

negaciones. Al igual que los adverbios intra-proposicionales, la negación CH pa, y su 

equivalente francés pas, se sitúan en posiciones opuestas. En CH, pa aparece a la 

izquierda, mientras que en FR pas se sitúa a la derecha.  

 

5. Zonbi pa mange sèl (CH). 

6. Les Zombies ne mangent pas de sel (FR), (Los zombis no comen sal).  

 

¿Cómo interpretar el principio explicativo de estas diferencias entre el FR y el 

CH? Para responder a esta pregunta, echemos un vistazo a la hipótesis de DeGraff, 



214 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

restringiendo el campo de sus estudios a la explicación de la diferencia en la posición 

del verbo en CH y FR3.  

Tanto en FR como en CH, ya hemos señalado que la estructura verbal 

canónica es Sujeto-Verbo-Objeto. Sin embargo, el orden que define esta matriz 

lingüística en francés cambia cuando pasamos al nivel concreto de la construcción de 

oraciones y, fundamentalmente, cuando introducimos un adverbio: en el ejemplo 

anterior « Je connais déjà la leçon » ("Yo ya sé la lección"), se observa que el verbo no 

es adyacente a su objeto, éste se  ha desplazado de tal modo que la estructura verbal 

ya no es Verbo-Objeto, sino Verbo-Adverbio-Objeto. Las lenguas en las que la 

posición del verbo se desplaza en la construcción efectiva de las oraciones, difiriendo 

de su función en la estructura verbal canónica, se denominan lenguas con ascenso del 

verbo. Sin embargo, en el criollo haitiano, el verbo no se desplaza cuando se sitúa a 

nivel de la construcción de las oraciones. En CH, se dice « Je déjà connais la leçon » 

("Yo ya sé la lección"), hecho que nos muestra que la estructura verbal canónica 

Verbo-Objeto se mantiene idéntica, incluso cuando se pasa al nivel de la construcción 

efectiva de las oraciones. Las lenguas en las que el verbo no cede su lugar en la 

estructura verbal canónica, se denominan lenguas con verbo in situ.  

Pero ¿qué principio origina esta diferencia entre las lenguas con verbo in situ y 

las de ascenso del verbo? Según DeGraff, la morfología flexiva verbal es la que 

justifica la posición de los verbos en las lenguas (DeGraff, 2000: 92). En otras 

palabras, las lenguas que se caracterizan por una rica morfología flexiva, tienden a 

ascender el verbo, mientras que las que se definen por una pobre morfología flexiva, 

tienden a dejar su verbo in situ. El francés es una lengua con una rica morfología 

flexiva: los verbos tienen variación de persona y tiempo, los pronombres tienen 

declinaciones, los adjetivos concuerdan con el género, etc. Por este motivo, la lengua 

francesa es una lengua con ascenso del verbo. Por el contrario, el criollo haitiano se 

define por una morfología flexiva pobre, razón por la que el verbo permanece in situ.  

Para continuar con nuestro análisis y entender los conceptos filosóficos de este 

primer enfoque, destaquemos que los principios que rigen la transformación de las 
																																																								
3	Los	 estudios	 de	DeGraff	 son	más	 amplios,	 ya	 que	 no	 sólo	 tienen	 en	 cuenta	 la	 relación	 entre	 el	 criollo	
haitiano	 y	 su	 lengua	 lexificadora,	 sino	 también	 la	 aportación	 de	 las	 gramáticas	 de	 las	 lenguas	 kwa,	 en	
particular	del	grupo	fon-gbe,	a	la	evolución	del	criollo.	Sobre	la	relación	entre	el	criollo	y	la	influencia	de	
las	 lenguas	 fon	y	gbe,	 cf.	DeGraff	 (2000,	p.	 105),	DeGraff	 (2005,	p.	304-306).	Cabe	precisar	que,	 en	este	
artículo,	nuestro	interés	principal	es	entender	los	principios	filosóficos	a	la	luz	de	los	cuales	se	realizan	los	
trabajos	de	DeGraff,	por	un	lado,	y	los	de	Glissant,	por	el	otro.	 



215 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

posiciones de las formas verbales, son universales. Se manifiestan conforme a unas 

regularidades específicas, de las que aún debemos definir el modo de evolución, con 

las particularidades de cada lengua sin agotarla. Si cada lengua tiene una gramática 

específica que le es propia, podemos denominar gramática universal al conjunto de 

principios que se sitúan en la base de toda innovación verbal. Ciertamente, las 

gramáticas de las lenguas particulares, difieren entre sí, hasta el punto de convertirse 

en opacas unas con respecto a otras. Sin embargo, esta constatación empírica no 

permite legitimar una jerarquía de valores que establece diferencias cualitativas entre 

lenguas heterogéneas. Desde la perspectiva de la gramática universal, todas las 

lenguas son iguales, porque todas ellas reflejan un orden apriorístico que les es 

inmanente, aunque no sea necesariamente visible en la construcción efectiva de las 

oraciones.  

Mediante la adopción de esta posición teórica, DeGraff pretende combatir el 

discurso racial propio del siglo XIX, aún presente hoy en día, no sólo en la práctica de 

los políticos de Haití, sino también en los trabajos científicos cuya finalidad es el 

estudio de la lengua criolla. Fijémonos en el siguiente texto: 
 
No matter the complexity of, and the horrors inherent in, the sociohistory of Caribbean Creole 
genesis, it can still be assumed (…) that native Creole speakers, like native speakers of every 
other language, have always conformed to UG. Notwithstanding the inhumanity of slavery, 
the slaves and their descendants were still human. I thus assume, against Creole 
Exceptionalism, that the cognitive resources and strategies enlisted by language acquirers 
during Creole genesis are not fundamentally different from their analogues in friendlier and 
better documented cases of language change and creation (DeGraff, 2005, p. 296).  
  
En la lucha contra la desigualdad racial de las lenguas y el activismo a favor 

de la implantación del criollo en las escuelas de Haití, Michel DeGraff hace suyos los 

principios fundamentales de la lingüística cartesiana, cuyo principal representante 

contemporáneo es Noam Chomsky. Cuando tematiza el principio que rige la 

transformación de la posición de los verbos en criollo y en francés, la forma en que 

DeGraff plantea sus argumentos es concreta: parte de un nivel empírico a primera 

vista muy complejo, por ejemplo, la descripción de la posición de los verbos en las 

estructuras verbales del francés y el criollo, para cuestionar, a partir de la variedad 

de estos datos empíricos, el elemento universal situado en el origen de las diferencias 

observadas en ambas lenguas. De este modo, DeGraff aplica un principio 

fundamental de la lingüística cartesiana, a saber:  



216 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

 
(…) cualquier descripción adecuada del lenguaje debe referir al sistema finito de principios 
generativos que determinan los elementos lingüísticos individuales y sus relaciones mutuas y 
que fundamentan la variedad de actos lingüísticos que pueden llevarse a cabo con pleno 
sentido (Chomsky, 1969, p. 45).  

 

El conjunto de las propuestas concretas, en principio infinito, se sustenta sobre 

una base apriorística finita de elementos, cuya articulación forma el sistema de toda 

producción discursiva4. Es así que debemos distinguir entre la estructura profunda y la 

estructura superficial de una lengua. La segunda es "la organización superficial de 

unidades que determina la interpretación fonética" y que se refiere al aspecto "físico 

del enunciado efectivo, a su forma deseada o percibida" (ibid, p. 62). La primera es 

una "estructura abstracta y subyacente", se trata de "un acompañamiento mental" 

(ibid, p. 62-63) al que corresponde la forma de superficie del enunciado producido. 

En la tradición de la lingüística cartesiana, el juicio es específicamente la principal 

forma de pensamiento en la que se refleja la estructura profunda de cualquier 

lengua5. 

 En este análisis, se reconoce el rasgo esencial del método que utiliza DeGraff. 

Al igual que en la lingüística cartesiana, el autor retrotrae la complejidad de las 

gramáticas particulares hacia su base apriorística representada por una serie finita de 

principios universales. Aunque también entendemos que, desde este punto de vista, 

la gramática universal que Michel DeGraff trata de comprender, en función de la 

lingüística cartesiana, se enmarca en la estructura profunda de la lengua. Mientras que 

el discurso racial aplicado al estudio de las lenguas se sitúa en el nivel superficial de 

las lenguas. El peligro resaltado por la lingüística cartesiana consiste en referirse a la 

dimensión superficial de la lengua como si fuese su estructura profunda. Es esta 

relación ilusoria con la superficie de una lengua, la que corremos el riesgo de repetir 

en los discursos de emancipación: en este caso, suponemos que las lenguas están 

dotadas de una identidad en esencia diferente que podemos inscribir, ya sea en una 

																																																								
4	Sobre	 este	 tema,	 consultaremos	 asimismo	Chomsky	 (1993,	 p.	 1-51),	 y	 también	Chomsky	 (1995).	 Cabe	
señalar	que	M.	Foucault,	y	antes	que	él,	E.	Cassirer,	también	han	analizado	los	principios	fundamentales	de	
lo	que	Chomsky	denomina	"la	lingüística	cartesiana":	cf.	M.	Foucault	(1966)	y	Cassirer	(1972).	 
5	El	 juicio	es	por	 lo	que	"afirmamos	algo	sobre	otro	algo.	Su	expresión	 lingüística	es	 la	propuesta,	cuyos	
dos	términos	son	"el	sujeto,	que	es	de	lo	que	afirmamos"	y	"el	atributo,	que	es	lo	que	afirmamos".	El	sujeto	
y	el	atributo	pueden	ser	simples,	como	en	“la	tierra	es	redonda”,	o	complejos	("compuestos"),	como	en	“un	
juez	hábil	es	un	hombre	útil	a	la	República” o	“Dios	invisible	creó	el	mundo	visible”.	(Chomsky,	1969,	p.	63-
64). 



217 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

jerarquía de valores desiguales, ya sea en un discurso igualitario. Sin embargo, en 

uno y otro caso, el nivel superficial de una lengua sigue siendo siempre la referencia 

central. Según DeGraff, lector de Chomsky, el verdadero punto de referencia en la 

lucha contra el racismo es la estructura profunda de la gramática universal. 

Siguiendo con este enfoque, debemos señalar que, lo que se percibía en el discurso 

racial como una diferencia irreductible, no es sino el signo de la creatividad del 

espíritu humano. En la tradición de la lingüística cartesiana, es precisamente la 

diversidad del comportamiento humano, adaptable a nuevas situaciones y relevante 

de una capacidad humana para innovar, la prueba de la existencia de un principio 

espiritual, cuyo rasgo fundamental es la capacidad creativa, en oposición al principio 

mecánico que rige la vida de los animales (Chomsky, 1969, p. 24).  

 De este modo, si las lenguas se caracterizan por una diversidad que les aporta 

singularidad, es debido a que todas reflejan la creatividad de la naturaleza humana, 

desarrollándose según las leyes fundamentales de la gramática universal. "Lo 

importante para nosotros, afirma Chomsky, es el énfasis puesto en el aspecto creador 

de la utilización del lenguaje, en la distinción fundamental que separa el lenguaje 

humano de los sistemas (…) puramente funcionales e impulsados por 

estímulos" (Chomsky, 1969, p. 27).  

 Apoyándose en el pensamiento propio de la lingüística cartesiana, DeGraff 

consigue dos objetivos centrales en su planteamiento: por una parte, diferenciando 

las lenguas, puede criticar legítimamente la desigualdad de valores , en la medida en 

que ésta se sitúa de manera ilusoria al nivel superficial del lenguaje; por otra, resalta 

la creatividad humana a partir de un nuevo análisis de la diversidad de las lenguas, 

allí donde el discurso racial sólo las confinaba a una relación de sumisión a la lengua 

de la nación dominante.  

 En efecto, la libre creatividad inherente a la vida de toda lengua es innata y no 

aprendida. Si uno tropieza con los límites que impiden el libre despliegue de la 

creatividad de cada individuo, no es porque estos obstáculos se impongan al interior 

del pensamiento, sino porque éstos constriñen desde el exterior la capacidad creativa 

del sujeto. Son las instituciones estatales las que capturan la creatividad humana, 

sometiéndola a la ideología dominante de una época determinada. A su manera, el 

planteamiento de DeGraff manifiesta otro principio fundamental de la lingüística 



218 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

cartesiana. He aquí lo que expresa Humboldt, uno de los representantes destacados 

de la lingüística cartesiana, en su ensayo Los límites de la acción del Estado.  

 
Entregados a la libertad y alejados de cualquier intervención externa, todos los campesinos y 
obreros se convertirían en artistas, es decir, en hombres que amarían su trabajo por sí mismo, 
que lo mejorarían mediante una orientación y un ingenio propios, y que, por ello, 
desarrollarían sus capacidades intelectuales, ennoblecerían su carácter, elevarían sus placeres. 
De este modo, la humanidad se ennoblecería con estas cosas que, aunque hermosas en sí 
mismas, a menudo sólo sirven para desacreditarla (Humboldt, 2009, p. 33). 

 

 Si para Humboldt la humanidad es "hermosa en sí misma", es porque se 

define en base a la libertad de su creatividad que busca realizarse en condiciones 

externas adecuadas. Es así como las instituciones estatales, aunque puedan ser 

coercitivas limitando el libre desarrollo de la creatividad humana, deben organizarse 

de tal forma que fomenten la expresión de la originalidad de cada individuo. 

 El enfoque de Michel DeGraff se caracteriza por algunos elementos clave, 

intrínsecos a la propia lingüística cartesiana. El principio central, que rige los trabajos 

de DeGraff y Chomsky, radica en que la lengua está dotada de una matriz universal 

que domina las prácticas sociales que le son externas. Por este motivo resulta posible 

analizar, en una lengua, las normas morfosintácticas y comparar el criollo y el 

francés, en relación con la capacidad interna de cada individuo y la base de una 

gramática universal. Sin duda las prácticas sociales no están totalmente excluidas de 

esta perspectiva de trabajo, pero cabe señalar que lo están en forma de prácticas 

restrictivas. Sólo la gramática universal resulta necesaria. Refleja los ejercicios 

fundamentales del espíritu, como por ejemplo el juicio. Vistas bajo esta perspectiva, 

las lenguas son iguales y todas ellas adquieren una dignidad profundamente 

humana. Si existen desigualdades, es por casualidad, es precisamente porque la 

exteriorización del espíritu humano aún no ha encontrado las condiciones materiales 

de existencia propicias para su desarrollo. Por esta razón, en la lingüística cartesiana, 

se analiza la lengua como su estructura profunda determinada por un conjunto de 

principios apriorísticos que dominan toda práctica social y que se encuentran en las 

capacidades mentales individuales6.  

																																																								
6	La	referencia	al	individuo	resulta	ser	primordial	en	la	lingüística	cartesiana,	de	ahí	la	insistencia,	en	los	
trabajos	 de	 Chomsky	 y	 DeGraff,	 sobre	 el	 estatus	 de	 la	 gramática	 universal	 en	 la	 medida	 en	 que	 está	
grabada	en	la	mente	de	los	individuos.	Sobre	este	tema,	cf.	Chomsky	(1969,	p.	63)	y	M.	DeGraff	(2005,	p.	
338). 



219 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

 

2. Édouard Glissant, Valentin Volosinov y la filosofía marxista del lenguaje 
 

Ahora bien, hay otro modo de problematizar el estatus de las lenguas y las 

normas que las caracterizan; Marx ya lo había indicado en su libro La ideología 

alemana: 

 
Desde el inicio, el “espíritu” está signado con la maldición de estar “contaminado” de materia, 
que aquí se manifiesta bajo la forma de capas de aire en movimiento, de sonidos, en una 
palabra, bajo la forma del lenguaje. El lenguaje es tan antiguo como la conciencia - es la 
conciencia práctica, la conciencia real que existe también para los otros hombres y que, por lo 
tanto, comienza a existir también para mí mismo; y el lenguaje nace, como la conciencia, de la 
necesidad, de los apremios del intercambio con los demás hombres (…) La conciencia, por 
tanto, es ya de antemano un producto social, y lo seguirá siendo mientras existan seres 
humanos (Marx, 1973, p. 31).   

 

Esta cita de Marx impacta por la claridad de sus afirmaciones categóricas. 

Desde este punto de vista, el lenguaje está íntimamente ligado a la práctica del ser 

humano como, por ejemplo, el comercio. Así es como la conciencia misma se arraiga 

profundamente en las costumbres de los seres humanos. Aunque hayan sido 

sistematizadas por Valentin Volosinov en su libro Marxismo y filosofía del lenguaje, 

estas declaraciones de Marx sobre el estatus de la lengua permanecieron inconclusas 

en cuanto a sus investigaciones7. El interés central de la segunda parte de nuestro 

artículo consiste en demostrar la relación entre los conceptos clave de la filosofía 

marxista del lenguaje y los estudios del criollo. En concreto, haremos un análisis de 

los principios que rigen los trabajos de Édouard Glissant 8  sobre el criollo 

martiniqueño y los conceptos principales concebidos por Valentin Volosinov. Al 

hacerlo, nuestro objetivo es poner de manifiesto un segundo paradigma conceptual 

que determina los estudios de las lenguas criollas. 

 En el tercer libro de El discurso antillano, Glissant explica la diferencia entre dos 

oraciones criollas. La primera es "Man gin-yin an zin", lo que en francés significa 

« J’ai acheté un hameçon » ("He comprado un anzuelo"). Según Glissant, poco 

importa el origen etimológico de las palabras utilizadas en esta frase, incluso si 

pudieran coincidir con el francés antiguo. Lo importante es entender la especificidad 

																																																								
7	Para	una	introducción	a	la	teoría	de	Volosinov,	cf.	Sériot	(2010	y	2011)	y	Lecercle	(2004). 
8	Para	un	análisis	filosófico	del	conjunto	de	la	obra	de	Glissant,	leeremos	en	particular	a	Leupin	(2016).	 



220 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

criolla de la oración: el verbo francés "ganar" es empleado aquí para decir "comprar". 

La palabra "zin" significa "anzuelo". Es probable que zin haga referencia a la palabra 

francesa “zinc” y, por lo tanto, al tipo de metal que se ha convertido en el referente de 

la palabra. Sin embargo, cualquiera que sea el nivel de proximidad entre ambas 

lenguas, según Glissant la apropiación criolla de las palabras es en este caso  total. Así, 

cabe entender que en estas palabras se refleja la solidaridad de la comunidad de los 

pescadores martiniqueños aún dueños de sus instrumentos de producción: 

“pescando su pescado, así como comprando su zin, en "criollo": quiero decir que la 

lengua no sólo sirve al momento de la pesca, sino a aquello que acontece antes y 

después” (Glissant, 1981, p. 352).  

 Sin embargo, Glissant recalca que, en la actualidad, la frase "Man gin-yin an 

zin" se ha transformado en "Man acheté an amson". ¿Cómo debemos entender este 

cambio? Es importante señalar que, en hoy en día, los pescadores martiniqueños 

deben comprar su anzuelo en las tiendas especializadas donde los vendedores les 

hablan en la lengua francesa de la capital. Considerando estos ejemplos dados por 

Glissant, se imponen varias consideraciones.  

En primer lugar, observamos que Glissant no analiza el estatus de las lenguas 

criollas retrotrayendo el análisis de sus gramáticas particulares hasta el nivel 

profundo de una gramática universal, que reproduce los ejercicios fundamentales del 

espíritu humano. Si para DeGraff y Chomsky, la diversidad de las lenguas se anula 

en el espacio matricial de los paradigmas que dominaban la transformación de las 

formaciones sociales externas al pensamiento de los individuos, para Glissant, éstas 

están básicamente articuladas al lenguaje que marca la acción colectiva de una 

comunidad específica. A diferencia del análisis sobre la relación donde se reitera la 

identidad  hacia sí de las lenguas, Glissant problematiza la iteración de la relación de 

la no-identidad hacia sí de los lenguajes, dado que están estrechamente articulados al 

conjunto de las prácticas sociales propias de una época histórica (Glissant, 1981, p. 

236). Si la oración "Man gin-yin an zin" se ha transformado en "Man acheté an 

amson", según Glissant, esto se debe a que el modo de articulación de la 

heterogeneidad de las condiciones materiales de existencia del lenguaje ha cambiado: 
 
El criollo se empobrece porque los términos de los oficios desaparecen, porque las esencias 
vegetales desaparecen, porque las especies animales desaparecen, porque todas las series de 
locuciones que estaban vinculadas con las formas de responsabilidades colectivas en el país 



221 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

desaparecen junto con estas responsabilidades (…) El patois consiguiente repercute en la 
continuación sintáctica de la lengua: se empobrece. Así pasamos progresivamente de los 
bloqueos en la formación del niño a la desaparición de la Martinica como colectividad – 
dejando en su lugar una serie de individuos sin vínculos, ni con su tierra, ni con su historia, ni 
con ellos mismos (Glissant, 1981, p. 345). 
 

En este caso, el lenguaje ya no es la repetición de una estructura mental, neutra 

e idéntica a sí misma, cuya fuerza inamovible sería la mente del individuo, sino que 

es el marcador de los intereses sociales y, como tal, se inscribe en la unicidad de la 

organización relativamente estable de una coyuntura social. Sobre este tema, a su 

manera, Glissant amplía una de las tesis centrales de la filosofía marxista del lenguaje 

de Valentin Volosinov quien sostenía que "lo que cuenta para el hablante, es lo que, 

en la forma lingüística, le permite convertirse en un signo adecuado a las condiciones 

de la situación concreta determinada (Volosinov, 2010, p. 257). Por lo tanto, según 

Volosinov, "la situación social inmediata y el entorno social más amplio determinan por 

completo (...) la estructura del enunciado" (Volosinov, 2010, p. 301)9. Cuando evidencia 

la desaparición de especies vegetales o de especies animales, Glissant se preocupa 

por describir lo que Volosinov denomina "la situación social determinada" en la 

medida en que determina la transformación de las oraciones de la lengua criolla.  

Pero hay más, ya que podemos advertir una segunda característica que 

diferencia el enfoque de DeGraff del de Glissant. Haciendo hincapié en la dimensión 

evenemencial del criollo, Glissant introduce la historia en la vida de las lenguas. 

Mientras que para DeGraff, los paradigmas lingüísticos universales son idénticos 

para todos los individuos, de modo que la categoría de la "transformación" sólo es 

concebible a nivel superficial de las gramáticas particulares, para Glissant, el estudio 

del criollo está profundamente articulado al análisis de los movimientos históricos de 

emancipación colectiva. En efecto, el enfoque de Glissant se define por una posición 

que va "en contra de un humanismo universalizador y reductor" (Glissant, 198, p. 

245)10, con el fin de alegar una teoría según la cual, el criollo obtiene el estatus de una 

entidad lingüística específica flexible e irreductible a sistemas lingüísticos 

																																																								
9	"El	centro	organizador	de	todo	enunciado,	de	toda	expresión,	 insiste	Volosinov,	no	está	en	el	interior,	sino	
en	 el	 exterior,	 es	 decir,	 en	 el	 medio	 social	 que	 envuelve	 al	 individuo",	 (2010:	 315).	 Sobre	 este	 tema,	 cf.	
también	Volosinov	(2010,	p.	323).	 
10	Sobre	este	tema,	remitimos	también	a	Glissant	(2010,	p.	85).	 



222 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

unificadores y homogeneizadores11. Es así como la teoría de Glissant de la vida de las 

lenguas se refiere a un nuevo principio fundamental en la filosofía del lenguaje de 

Volosinov. Según este último, "la forma lingüística es importante no como señal 

inmutable y siempre igual a sí misma, sino como signo siempre cambiante y flexible" 

(Volosinov, 2010, p. 257)12. En los trabajos de Glissant, el cambio es un elemento 

teórico clave que, junto con el análisis de los contextos sociales concretos, 

proporciona acceso a la inteligencia de las metamorfosis que se producen en el 

ámbito del lenguaje.  

Siguiendo este punto de vista, debemos subrayar la idea de que el lenguaje no 

expresa la armonía de las relaciones gramaticales universales, sino claramente la 

agonía de los enfrentamientos sociales que han tenido lugar en la historia. De este 

modo, Glissant puntualiza que el criollo mantiene un doble vínculo con la lengua 

francesa. El primero consiste en una relación de trascendencia externa frente al 

francés, que se impone como lengua de comunicación a todo el pueblo, aunque sólo 

sea hablada por un grupo reducido de individuos que representan a la clase política 

dominante. Si el criollo mantiene una relación conflictiva de trascendencia externa 

con la lengua francesa, es en la medida en que ésta se aparta del movimiento de la 

sociedad. Si en este primer nivel, los dos polos de la disyuntiva entre el criollo y el 

francés se oponen sin encontrarse, en el segundo nivel, aquel de la relación de 

trascendencia interna, el criollo somete a la sintaxis de la lengua francesa a una serie 

de modificaciones deliberadas para diferenciarse y resistir a la homogeneización de 

las normas lingüísticas que le son ajenas13. En este segundo caso, el francés se 

convierte en objeto de un trabajo colectivo mediante el cual, la comunidad adquiere 

la autonomía necesaria para afirmar la creencia que moviliza sus acciones. Para 

describir este trabajo, Glissant recurre al concepto de "poética forzada", analizando la 
																																																								
11 La dimensión ahistórica de la gramática universal tematizada en el marco de la lingüística cartesiana 
concuerda asimismo con la creencia de una naturaleza humana inscrita en la dotación biológica del ser humano, 
motivo por el que N. Chomsky sostiene que "el desarrollo del lenguaje es análogo al crecimiento de un órgano 
físico", (1975, p. 21). 
12	Todo	enunciado,	agrega	Volosinov,	independientemente	de	su	importancia	y	su	grado	de	terminación,	es	
sólo	un	elemento	en	el	proceso	 continuo	de	 la	 comunicación	verbal	 (relacionado	 con	 la	 vida	 cotidiana,	 la	
literatura,	el	conocimiento,	la	política).	Pero	esa	comunicación	verbal	continua,	a	su	vez,	no	es	más	que	un	
momento	en	el	proceso	generativo	continuo	y	totalmente	inclusivo	de	un	agregado	social",	(2010,	p.	321). 
13	Glissant	incluso	ha	llegado	a	decir	que	"contra	la	neutralidad	esterilizadora	de	la	expresión	a	la	que	se	
ha	sometido	a	los	martiniqueños,	quizás	el	trabajo	del	escritor	consista	en	"provocar"	un	lenguaje-choque,	
un	lenguaje-antídoto,	no	neutral,	con	el	que	la	comunidad	podría	reformular	sus	problemas.	Este	trabajo	
puede	 exigir	 que	 el	 escritor	 "deconstruya"	 la	 lengua	 francesa	 que	 utiliza	 (y	 que	 es	 uno	 de	 los	 "datos	
básicos"	de	la	situación)"	(1981,	p.	347).	 



223 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

relación de distorsión existente entre, por un lado, la actitud que la sociedad 

mantiene consigo misma y, por otro, la lengua que utiliza para construir el lenguaje 

que representa sus intereses (cf. Glissant, 1981, p. 236). 

De este modo, Glissant redescubre otra tesis fundamental de la teoría del 

lenguaje de Volosinov que sostenía que: 

 
(…) Los nuevos aspectos de la existencia, ya incorporados a la esfera del interés social, 
asociados a la palabra y la emoción humana, no coexisten pacíficamente con otros elementos de 
la existencia anteriormente incorporados, sino que luchan contra ellos, los revalúan, y producen 
un cambio en su posición dentro de la unidad de la esfera valorativa. Este devenir dialéctico 
se refleja en el devenir de los sentidos lingüísticos (Volosinov, 2010, p. 345).  

 

Sin embargo, sería erróneo creer que el enfoque de Glissant se enfrenta al de 

DeGraff, porque el primero se distingue de la forma misma en la que el segundo 

analiza el criollo. Por ello no diremos que, inversamente a DeGraff, para quien la 

lengua es interna al pensamiento de los individuos, Glissant situaría el lenguaje fuera 

del pensamiento de los individuos. En este caso, estaríamos dentro del marco 

epistemológico de la lingüística cartesiana y al mismo tiempo modificando el lugar 

que ocupan las categorías de lengua y pensamiento. Según Glissant, la conciencia de 

los individuos es el efecto de las prácticas sociales, fundamentalmente heterogéneas 

y no-totalizadores, en la unidad de una conciencia que mantiene una relación de 

identidad a sí misma14. Este posicionamiento teórico se hace eco de una de las 

aportaciones filosóficas más notables de la filosofía marxista del lenguaje de 

Volosinov. Consideremos la siguiente cita:  

 
(…) la conciencia individual se alimenta de signos, crece en base a ellos, refleja en sí su lógica 
y sus leyes. La lógica de la conciencia es la de la comunicación ideológica, la de la interacción 
en una colectividad. Si privamos la conciencia de su contenido sígnico ideológico, no quedará 
nada (Volosinov, 2010, p. 137).  

  

 Según Volosinov, la colectividad y las relaciones que los individuos mantienen 

entre sí, son lo que determina la conciencia subjetiva. Ésta no puede distanciarse 

tomando una postura dominante frente a las prácticas concretas en las que se 

inscribe; de ahí la necesidad de hacer una descripción tan meticulosa como sea 

																																																								
14	Véase	sobre	esa	base	las	críticas	dirigidas	a	Proust,	en	Glissant	(2010,	p.	115). 



224 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

posible, sobre las prácticas humanas que pueden adoptar formas muy variadas 

según el contexto histórico determinado.  

  

Conclusión 

 

Haciendo hincapié en las tesis fundamentales de la filosofía del lenguaje 

forjada por Volosinov y Chomsky, el interés de nuestro enfoque consiste en realizar 

un análisis comparativo entre los trabajos de Édouard Glissant y los estudios de 

Michel DeGraff sobre la lengua criolla. No obstante, aquí el reto no consiste 

simplemente en reducir, por una parte, los trabajos de Glissant a una base teórica 

elaborada por Volosinov y, por otra parte, los estudios de DeGraff a su sino 

conceptual elaborada por Chomsky. Creemos, por el contrario, que la reflexión 

filosófica hace posible un análisis a través del cual se puede recapacitar sobre el 

diálogo entre los dos paradigmas conceptuales tratados previamente.  

Para ello, es importante destacar, ante todo que, en el marco del paradigma 

propio de la lingüística cartesiana, la referencia a la creatividad del individuo resulta 

fundamental en la medida en que permite criticar toda intervención coercitiva que le 

es externa y que impide el libre desarrollo de la articulación que se puede establecer 

entre el pensamiento y el lenguaje. Siguiendo este enfoque, es preciso ahondar tanto 

como sea posible en la crítica del funcionamiento de las instituciones que, debido a 

que son ajenas a la capacidad interna del individuo, pueden frenar o al contrario 

acelerar la realización de toda actividad creativa. Ahora bien, en este punto, el 

enfoque de Glissant nos parece útil, ya que se concentra más en las condiciones 

prácticas y colectivas de la acción innovadora. En efecto, Glissant y Volosinov 

suscriben a la tesis según la cual, la descripción de las situaciones concretas 

determinadas es una condición necesaria para llevar a buen término el análisis de 

toda práctica creativa y emancipadora. Si los trabajos de Michel DeGraff sobre el 

criollo son importantes, en la medida en que realzan de la misma manera que 

Chomsky, la fuente subjetiva de la creatividad, los análisis de Glissant y Volosinov 

permiten a su vez comprender mejor las condiciones prácticas para el desarrollo de 

capacidades innovadoras individuales. De modo que, en lugar de buscar los puntos 

contrapuestos que establecerían una frontera entre dos matrices heterogéneas y 

fundamentalmente irreconciliables, la lingüística cartesiana y la filosofía marxista del 



225 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Filosofía del lenguaje y estudios criollos | Oleg Bernaz	

	

	

lenguaje pueden ser consideradas como los dos polos de un único discurso de 

emancipación, cuya fuerza crítica ha sido tematizada en el marco de este artículo, 

tomando como caso particular la lengua criolla, haitiana y martiniqueña.  

 

Referencias bibliográficas  
 
Barthes, R., 1971, Sade, Fourier, Loyola, Paris: Seuil. 
Cadley, J.-R., 1997, Aspects de la morphologie du créole haïtien, Tesis doctoral : Universidad de Québec en 

Montreal.  
Calvet, L.-J., 1974, Linguistique et colonialisme, Paris : Payot. 
Cassirer, E., 1998, Filosofía de las formas simbólicas, Méjico : F.C.E.  
Chomsky, N., 1969, La linguistique cartésienne, Paris : Seuil. 
Chomsky, N., 1975, Réflexions sur le langage, Paris : Maspero. 
Chomsky, N., 1993, "A Minimalist Program for Linguistic Theory", en Kenneth Hale et Samuel Jay 

Keyser (Eds.), The view from Building 20, Cambridge: MIT Press, p. 1-51.  
Chomsky, N., 1995, The Minimalist Program, Cambridge: MIT Press.  
DeGraff, M., 1992, Creole Grammars and Acquisition of Syntax, Tesis doctoral : Universidad de 

Pensilvania. 
DeGraff, M., 2000, « À propos de la syntaxe des pronoms objets en créole haïtien : points de vue 

croisés de la morphologie et de la diachronie », Langages, nº 138, p. 89-113.  
DeGraff, M., 2005, "Morphology and word order in “Creolization” and beyond", en Guglielmo C. et 

Richard S. K. (Eds.), The Oxford Handbook of Comparative Syntax, Oxford: Oxford University 
Press, p. 293-372. 

DeGraff, M., 2011, « Créoles », in Colm Hogan P. (Ed.), Cambridge Encyclopedia of the Language Sciences, 
Cambridge: Cambridge University Press, p. 232-236. 

Foucault, M., 1966, Les mots et les choses, Gallimard : Paris.  
Glissant, É., 1981, Le discours antillais, Paris : Seuil. 
Glissant, É., 2010, L’imaginaire des langues, Paris : Gallimard. 
Humboldt, W., 2009, Los límites de la acción del Estado, Madrid : Tecnos. 
Lecercle, J.-J., 2004, Une philosophie marxiste du langage, Paris : Presses Universitaires de France. 
Levebvre, C., 1998, Creole Genesis and the Acquisition of Grammar: The Case of Haitian Creole, Cambridge: 

Cambridge University Press. 
Leupin, A., 2016, Édouard Glissant, philosophe, Hermann : Paris.  
Marx, K., 1973, La ideología alemana, Buenos Aires: Ediciones Pueblos Unidos. 
Sériot, P., 2010, « Préface », en Volosinov V., Marxisme et philosophie du langage. Les problèmes 

fondamentaux de la méthode sociologique dans la science du langage, Limoges : Lambert-
Lucas, 2010, 13-109. 

Sériot, P., 2011, « Volosinov, la philosophie du langage et le marxisme », Langages, n° 182, p. 83-96. 
Sylvain, S., 1936, Le créole haïtien : morphologie et syntaxe, Bruxelles : Imprimerie de Meester. 
Volosinov, V., 2010, Marxisme et philosophie du langage. Les problèmes fondamentaux de la méthode 

sociologique dans la science du langage, Limoges : Lambert-Lucas.  




