
229 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

Los fundamentos histórico-espirituales de la crisis 
ecológica1  
Vittorio Hösle. Traducción a cargo de Iván Galán Hompanera. 
 
 

 

"Serraron las ramas sobre las cuales estaban sentados 
Y se gritaron mutuamente sus experiencias 

De como poder serrar más rápido, y cayeron 
Con estrépito en el abismo, y los que observaban 

Sacudieron la cabeza mientras serraban, y continuaron 
serrando."2 

           

   

Habida cuenta de que estás palabras de Bertolt Brecht (Exil III) consiguen 

reflejar de forma certera nuestra situación respecto a la crisis ecológica, se nos plantea 

la siguiente pregunta: ¿cómo es posible que una especie biológica que se ha arrogado 

el nombre de homo sapiens sapiens, haya podido verse inmersa en semejante carrera de 

velocidad hacia la catástrofe? Una primera respuesta se apremia en nuestra mente: 

puesto que la sabiduría tiene que ver con la harmonía y no con la destrucción, el ser 

humano, a la vez sujeto y objeto de la crisis ecológica, debe de algún modo haber 

abjurado de la sabiduría. Toda vez que la crisis ecológica ha sido fabricada por el ser 

humano, y puesto que ningún otra especie conocida ha sido nunca capaz de destruir 

tantas otras especies como el hombre, cambiando así de manera irrevocable la 

situación biológica del planeta, nos vemos abocados a reconocer que debe de existir 

algún rasgo prioritario y específicamente humano al que hacer responsable de la 

explotación exhaustiva de la naturaleza. Semejante rasgo sólo puede radicar en 

alguna forma de racionalidad. Parece que, de algún modo y desde algunos siglos, el 

balance entre las diferentes formas de racionalidad sufre una cierta perturbación - 

																																																								
1  Este artículo esta constituido por el segundo capitulo del libro Filosofía de la Crisis ecológica 
(Philosophie der ökologischen Krise).  
2 N. del. t.: el texto ha sido traducido por mí a partir del original alemán; este último reza como sigue:  
"Sie sägten die Äste ab, auf denen sie saßen  
Und schrieen sich zu ihre Erfahrungen,  
Wie man schneller sägen könnte, und fuhren  
Mit Krachen in die Tiefe, und die ihnen zusahen,  
Schüttelten die Köpfe beim Sägen und  
Sägten weiter." 



230 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

algunas formas de la misma, entre ellas la racionalidad técnica, se desarrollan en la 

actualidad con creciente celeridad, aumentando incluso exponencialmente; otras, 

sobre todo la que otrora fuera designada con el nombre "sabiduría" y concerniera a la 

toma de conciencia con respecto a ciertos valores, se han petrificado o se hallan 

incluso en regresión. Si comparamos nuestros conocimientos biológicos con los de 

Aristóteles, nuestro progreso es inconmensurable; pero si comparamos la clara 

conciencia que poseía Aristóteles en relación a la necesidad de integrar lo viviente en 

la totalidad del ser con la negativa de la ciencia moderna a reflexionar las premisas 

de su propia actividad, entonces nos surge la duda de si debemos cualificar nuestro 

desarrollo como un progreso en todos los aspectos. Uno incluso quisiera hablar de 

atrofiamiento, sobre todo cuando se contrasta el sentimiento de responsabilidad 

moral que caracterizaba a la antigua ciencia, con la falta de equidad e, incluso, con la 

incapacidad que demuestra la ciencia moderna a la hora de rendir cuentas sobre las 

profundas consecuencias que su quehacer implica.  

Sobre esta confusión, que media entre racionalidad final y racionalidad de 

valores, reposa la época tecnológica de la modernidad; es la causa más profunda tras 

la crisis ecológica y, de forma más general, tras todos los problemas de rumbo que 

aquejan a la sociedad moderna. Cualquier idealización me es ajena: se entiende de 

suyo que también en las sociedades premodernas existían perversiones morales, y 

que estás estaban, también allí, al orden del día - puede que incluso en mayor 

medida que hoy; pero el hombre no poseía entonces el poder con el que hoy ha sido 

investido. El detonante de nuestra preocupación estriba en la confusión existente 

entre poder y sabiduría; y esta confusión sólo puede tener su lugar histórico en el 

desarrollo del poder humano sobre la naturaleza, tal y como este nos ha sido 

posibilitado por la sociedad industrial.  

Para poder analizar de manera más cercana la sociedad industrial moderna, me 

parece sensato descomponerla en los tres elementos a cuya agrupación debe su 

existencia. Se trata, por lo tanto, de analizar estos elementos individualmente. Estos 

elementos son la ciencia moderna, la técnica moderna y la economía capitalista; su 

union subyace a la "superestructura", y es además la causa que hace que el motor de 

la sociedad moderna sea hoy en día a tal punto incontrolable3.    

																																																								
3 Ver A. Gehlen, Die Seele im technischen Zeitalter, Hamburgo 1957. 



231 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

Este no es el lugar adecuado para tratar el problema cultural alma-cuerpo, es 

decir, para discutir si la prioridad recae sobre la base o sobre la superestructura; 

desde un punto de vista ontológico basta con señalar que los factores ideales y 

materiales de una cultura se condicionan recíprocamente. Sin embargo, desde una 

perspectiva metodológica me parece evidente que los factores ideales posen una 

superioridad que difícilmente podrá ser puesta en tela de juicio - pues sólo de este 

modo podemos encontrar un sentido en la historia. Incluso si la doctrina que afirma 

que el capitalismo conduce irrevocablemente al socialismo fuese cierta, sólo nos será 

posible sostener la corrección de esta evolución, si pudiéramos concluir que la 

propiedad colectiva representa una forma más elevada que la propiedad privada; 

mas semejante anteposición sólo es legitimable sobre la base de una doctrina 

categorial general y normativa.   

Las cuestiones de sentido y de valor no pueden ser respondidas en atención a 

criterios de causalidad científica; estas apuntan a una esfera de conocimientos 

esenciales, que definitivamente rebasa el análisis empírico causal. En lo subsiguiente 

me limitaré, prescindiendo de cualquier aspiración a agotar el análisis de las 

dependencias causales, a presentar las leyes de esencia que han determinado el 

desarrollo de la cultura humana hacia la crisis ecológica. Especialmente importante 

para mi son los desplazamientos en el modo en el que el ser humano se ve a sí 

mismo, así como en la interpretación de las relaciones entre él y la naturaleza, las 

cuales, en último término, son las que nos han conducido al concepto de naturaleza 

dominante en las ciencias naturales y en la técnica. No es demasiado difícil 

percatarse de que semejante contemplación histórico-espiritual de las ciencias de la 

naturaleza modernas - posibilitada por el historicismo y, por lo tanto, impensable 

para Kant o Leibniz -, ha de evitar, sobre todo, dos posibles equívocos. Por un lado, 

la contemplación que nos ocupa, ha de evitar la confusión de validez y génesis - 

peligro al que, por ejemplo, sucumbió Heidegger. Pues, incluso si podemos 

demostrar cómo ciertas premisas de índole histórico-espiritual han conducido a las 

ciencia moderna de la naturaleza y cómo, precisamente por ello, estas últimas están 

genéticamente vinculadas a la metafísica de la Edad Moderna, no es, a pesar de todo, 

imposible afirmar que estás no captan adecuada y completamente la esencia de la 

naturaleza. Bien al contrario, los éxitos de la ciencia de la naturaleza son tan enormes, 

que una teoría que no pudiese explicar por qué la naturaleza - al menos 



232 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

aparentemente - se somete sin apenas resistencia al acceso científico, no sería 

convincente. Precisamente esto es lo que  Heidegger - a diferencia de la metafísica 

clásica, la filosofía trascendental e, incluso, la filosofía analítica - consigue explicar a 

través su relativización histórico-espiritual de las ciencias naturales. El segundo 

peligro, por su parte, tiene que ver con el primero, pero es, sin embargo, todavía más 

peligroso. Si, como tendremos oportunidad de demostrar más adelante, tanto la 

ciencia como la técnica modernas están íntimamente conectadas con una 

determinada figura de la metafísica, entonces nada parecerá más natural que 

deshacerse también de la metafísica, por mor de la cual la racionalidad occidental 

puso en marcha uno de los más grandes intentos de autoclarificación. Consecuencias 

irracionales no han cesado de imponerse entre los críticos de la ciencia natural 

moderna, desde Nietzsche hasta Heidegger. Y aunque esta reacción de perplejidad 

sea tanto más comprensible por cuanto que nos hallamos en una situación de cambio 

de paradigma, no por ello deja de ser nociva para la propia causa. Pues una crítica 

incapaz de legitimarse racionalmente, no puede, a largo plazo, ser tomada en serio.  

Desgraciadamente, yo tampoco dispongo de una filosofía natural capaz de 

hacer justicia a las fronteras y al alcance de la ciencia natural moderna - su creación 

constituye una de las principales tareas que habrá de acometer la filosofía del nuevo 

paradigma, lo que sólo será posible cuando hallamos conseguido liberarnos - más 

radicalmente de lo que ahora es el caso - de la estrechez de miras propia del pensar 

actual. Con todo, me parece permitido elevar dos exigencias que deberán ser tenidas 

en cuenta por la nueva filosofía natural. Tendrá que deshacerse, por un lado, del 

pensamiento fundamental de la filosofía de la Edad Moderna, según el cual la 

naturaleza no es más que una construcción humana, y, por otro lado, de la oposición 

objeto-sujeto, la cual, a la postre, hubo de conducir a la concepción de aquel 

pensamiento. Estos dos aspectos constituyen las premisas más importantes de la 

ciencia natural y técnica modernas. A la vez, la filosofía del nuevo paradigma tendrá 

que aclarar dos problemas, que aparentemente sólo pueden ser abordados a través 

de las dos premisas recién citadas (lo que constituye una de las razones de su éxito 

histórico mundial). Está nueva filosofía tendrá que aclarar, primero, cómo es posible, 

al menos en parte, un conocimiento a priori de la naturaleza - pues esto me parece 

fuera de toda duda, y tan demostrado como, entre otras cosas, la aplicabilidad de la 

matemática a la naturaleza. En segundo lugar, la filosofía del nuevo paradigma 



233 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

habrá de aportar una respuesta a la siguiente pregunta: ¿Cómo es posible que la 

subjetividad humana, a pesar de su pertenencia al mundo natural, pueda detentar 

una posición especial en el cosmos gracias a su capacidad de oponerse a todos los 

demás entes? Aunque no me parece que esta oposición sea correcta, esto no significa, 

sin embargo, que una teoría del universo se vea exenta de la tarea de aportarnos una 

explicación acerca de cómo ha sido históricamente posible este error tan exitoso. 

Por lo que respecta al primer desiderio, y toda vez que ya me he ocupado de 

está cuestión de manera más prolija en otro lugar4,  me limitaré a ofrecer una parca 

alusión. Soy de la opinión de que el idealismo objetivo - que a mi juicio puede ser 

últimamente fundado a través de argumentos reflexivos - es la filosofía buscada, 

pues es capaz de expresar conceptualmente tanto las verdades del realismo como las 

del idealismo subjetivo. En el caso de que tanto la naturaleza como el espíritu 

subjetivo e intersubjetivo estén constituidos por una esfera ideal, entonces, en el 

cuadro de semejante sistema, podremos contemplar la naturaleza como algo creado 

por el espíritu; con ello quedan conservadas las evidencias realistas. A la vez, nos 

permite aclarar cómo el espíritu finito, a través de su pensamiento apriórico, puede 

captar las estructuras ideales que le permiten acercarse a la naturaleza - pues la 

naturaleza está determinada a priori a través de estás estructuras ideales. Estas 

últimas no le son encasquetadas por el sujeto, sino que constituyen su esencia: la 

naturaleza está constituida por la esfera ideal. Aunque soy bien consciente de que el 

idealismo objetivo actualmente no es ni mucho menos una filosofía popular, soy de 

la convicción de que este no solamente representa el final de cada ciclo de la historia 

de la filosofía, sino que además es, desde el punto de vista de la fundación teórica, la 

teoría ontologica y del conocimiento más fuerte que existe; sin embargo, ahórreseme 

aquí el hablar de cosas que he desplegado ampliamente en otro lugar.  

En su lugar prefiero concentrarme en el segundo desiderio, el cual trata de 

ofrecer un esbozo de una teoría adecuada de las relaciones entre la naturaleza y el 

hombre a partir del idealismo objetivo, su única base posible. Según este último es el 

hombre, por un lado, un ente creado por la naturaleza; sin embargo, y por otro parte, 

																																																								
4 Wahrheit und Geschichte. Studien zur Struktur der Philosophiegeschichte unter paradigmatischer Analyse der 
Entwicklung von Parmenides bis Platon, Stuttgart-Bad Cannstatt 1984; Begründungsfragen des objetivien 
Idealismus, in: Philosophie und Begründung, editado por Forum für Philosophie Bad Homburg, 
Frankfurt 1987, 212-267. 



234 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

sólo él es capaz de concebir el principio de la naturaleza y de sí mismo, motivo por el 

cual la trasciende, al punto de llegar a ser lo otro que la naturaleza. 

El "y" que media entre "naturaleza" y "hombre" plantea problemas de índole 

ontológica, problemas que apenas si atañen a otros entes del mundo conocido. Así, 

cuando yo digo "planta y animal", uno dos cosas a través del "y" que, si bien pueden 

ser subsumidas bajo un mismo concepto de genero, no tienen nada en común, ya que 

la una no puede ser expuesta a través del contenido de la otra, motivo por el cual son 

más bien opuestas. Algo distinto acontece si por el contrario digo "el corazón y el 

cuerpo", pues ambos se hallan en la relación del todo y su parte, siendo la oposición 

de ambas cosas absurda: Fuera del cuerpo el corazón deja de ser lo que es, y sin 

corazón, el cuerpo, muere.  

A mi parecer, la relación entre hombre y naturaleza participa a la vez de ambas 

formas de relación, siendo esto lo que las hace tan complicadas. En la historia del 

hombre constatamos una clara evolución de un concepto "inclusivo" de naturaleza a 

otro "oposicional": para los griegos la físis representaba, por un lado, la totalidad del 

ser móvil e incluía al hombre, por otro lado era el fundamento ideal, la esencia de 

este ente; a un griego jamás se le hubiese pasado por el magín oponer el hombre a la 

naturaleza5. Justo esto es lo que pasa a partir del concepto de naturaleza cartesiano, 

cuya oposición dualista de res cogitans y res extensa prepara el fundamento de la 

ciencia de la naturaleza moderna.  

¿Cómo es posible que haya podido producirse esta transformación en el 

concepto de naturaleza? Simplificado todo un poco groseramente, me gustaría 

distinguir cinco conceptos diferentes de naturaleza en la historia espiritual del 

hombre, conceptos que, además, se caracterizan por sacar cada vez más al hombre de 

la naturaleza. El primer concepto es el que conoció una mayor duración histórica, 

aunque hoy en día sólo perviva en algunos sectores aislados de la humanidad aún 

más amenazadas que muchas especies vegetales y animales. Se trata del concepto de 

naturaleza propio de las culturas arcaicas. Para ellas, el hombre es tan sólo una parte 

del gran organismo de la naturaleza, la cual es investida con rasgos divino y 

vivientes. Los mitos ciernen esta unidad del hombre con la naturaleza, mientras que 

el hombre, a través de los ritos, intenta celebrar simbólicamente la comunidad con la 

																																																								
5 Ver A. V. Achutin, Ponjatie "priorda" v anticnosti i v Novoe vremja, Moskau 1988. 



235 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

naturaleza. En esta fase del desarrollo el hombre no conoce la ciencia, y las técnicas 

propias de estas culturas conforman lo que Ortega y Gasset6 diera en denominar la 

técnica de la casualidad: no existen gremios de artesanos capaces de perfeccionar 

sistemáticamente los diferentes aparatos y artilugios creados de forma casual. La 

economía monetaria es, en este tipo de culturas, algo impensable. El hombre es 

incapaz de pensarse fuera de la comunidad con su tribu. En este sentido, el hombre 

no es aún subjetividad en sentido propio, sino órgano de una estructura 

intersubjetiva que busca la adaptación a la naturaleza y al entorno, meta que alcanza 

usando de una sabiduría capaz de conmover al hombre moderno7.   

Con el comienzo del sedentarismo, el desarrollo de la agricultura, la 

diferenciación de las clases, la fundación de las ciudades y los estados y, en 

resumidas cuentas, con el nacimiento de las grandes civilizaciones, cambió la 

relación del hombre con la naturaleza. La técnica del artesano fue desarrollada y se 

formaron los primeros gérmenes de la ciencia. Las necesidades sociales 

contribuyeron a la aplicación de métodos cuantificables a la naturaleza: surgen la 

astronomía y la geodesia. Y, sin embargo, la ciencia y el mito permanecen aún 

entrelazados; la reflexión sobre la institución del estado y los movimientos de 

ilustración son inexistentes en este estadio prehistórico de las grandes culturas, 

motivo por el cual la ciencia babilonia o la china 8  poseen una estructura 

completamente distinta de la griega.  

La diferencia específica de la cultura griega frente a todas las precedentes 

estriba en la sofística. Merced a este primer movimiento de ilustración en la historia, 

tanto el mito como el resto de instituciones sociales existentes fueron sometidas a una 

crítica; la idea de que todo debe legitimarse ante la instancia del logos aparece por 

primera vez. Así las cosas, se gesta por vez primera un nuevo tipo de ciencia: el tipo 

de la ciencia deductiva, que deriva sus teoremas a partir de determinados axiomas. Si 
																																																								
6 Ortega y Gasset, Meditaciones sobre la técnica, en: Obras Completas, Taurus 
7 Véanse los conmovedores Texte der Indianer, deren Voraussicht die weiße Zivilisation beschämen muss, en: 
H. Gruhl (edit.), Glücklich werden die sein … Zeugnisse ökologischer Weltsicht aus vier Jahrtausenden, 
Frankfurt/Berlin 1989, 85-89, 175-179. A Seattle, con todo, le han sido atribuido cosas que él no ha 
dicho.   
8  En relación a la ciencia china véase el bien merecidamente famoso libro de J. Needham, 
Wissenschaftlicher Universalismus. Über Bedeutung und Besonderheit der chinesischen Wissenschaft, 
Frankfurt 1979. Por qué la cultura china no quiso (en lugar de no pudo) desarrollar una técnica similar 
a la existente en nuestra civilización, es algo que nos ayuda a comprender el adagio que antecede al 
gran texto sobre los pozos de Dschuang Dsis Das wahre Buch vom südlichen  Blütenland. 



236 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

comparamos la matemática griega con la india, podremos darnos cuenta de que 

ambas conocen el teorema de Pitágoras; y sin embargo, entra ambas existe una 

importante diferencia: los sulvasutras lo enuncian, mientras que Euclides lo 

demuestra. La matemática griega, cuyo rigor y nivel de abstracción es constante 

objeto de subestimación por parte de los legos, no representa la sola contribución de 

los griegos al método científico; tan importante como esta es la reflexión llevada a 

cabo por Platón y Aristóteles sobre la estructura del método deductivo. Sin embargo, 

la ciencia antigua se diferencia radicalmente de la moderna en no pocas cosas; y sólo 

podremos comprender el porqué de la crisis ecológica, si previamente hemos 

captado estas diferencias. La principal diferencia tiene que ver con el hecho de que la 

aplicación de la matemática a la observación natural fue más bien aislada, 

limitándose sobre todo a la investigación astronómica. A propósito de esta cuestión, 

me parece que Platón, en su "Timeo", consiguió aproximarse bastante a la ampliación 

de esta aplicación, mientras que la desmatematización de la filosofía que se produjo a 

través de Aristóteles representa un paso atrás en el desarrollo de la ciencia moderna; 

sin embargo, esto no significa que la victoria de la concepción platónica haya sido 

condición suficiente para explicar la imposición de una ciencia semejante a la 

moderna. Basta con tener presente la rigidez con la que el pensamiento antiguo se 

aferraba a la diferencia - evidente desde un punto de vista vital inmediato - entre 

mundo sublunar y supralunar, para convencerse de ello: además, el pensamiento 

antiguo carece de una teoría sistemática del experimento. Precisamente por ello se 

pudieron desarrollar entre los griegos ciencia y tecnología de forma independiente y 

sin muchas influencias mutuas; Arquímedes es la excepción más famosa9. Con todo, 

la  matemática de Arquímedes se presta para señalar un nuevo límite de la ciencia 

antigua: rechaza el concepto del infinito actual, motivo por el cual Arquímedes se ve 

en incapacitado para desarrollar el cálculo infinitesimal a partir de su método de 

exhaución10. En la doctrina de las ideas de Platón, la "peras" o límite es aquello que 

funciona como principio positivo, mientras que el infinito potencial genera la 

"achoristos dyas", responsable del desorden11. Otro factor que, en cuarto lugar, arroja 

																																																								
9 Véase I. Schneider, Archimedes. Ingenieur, Naturwissenschaftler und Mathematiker, Darmstadt 1979. 
10 A pesar de R. Mondolfo (véase: L’infinito nel pensiero dei Greci, Florencia 1939), es menester señalar 
que el infinito representaba para los griegos negativo.  
11 Fundamental entorno a esta problemática: K. Geiser, Platon ungeschriebene Lehre, Stuttgart 1963. 



237 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

cierta luz sobre la ciencia griega, estriba en el hecho de que fuese precisamente la 

biología la ciencia a la cual consagró más intensidad y esmero el más importante 

teórico de la ciencia antigua, Aristóteles. Así, es posible comprobar cómo ciertas 

representaciones teleológicas encuentran su punto de anclaje en la ciencia; lo  

animado constituye a los ojos de la ciencia antigua un objeto científico de carácter 

eminente. (Según Platón y Aristóteles, incluso los astros son objetos animados). En 

quinto lugar cabe resaltar que la ciencia antigua reposaba expresamente sobre la 

filosofía. Lo mismo se puede decir sobre los comienzos de la filosofía de la Edad 

Moderna, si bien la metafísica de los modernos es fundamentalmente distinta de la 

de los antiguos. Pues, según Platón y Aristóteles, lo general, que ellos denominan, no 

sin razón, objeto de la ciencia, se manifiesta en las cosas concretas. Por contra, en la 

ciencia moderna, el concepto de substancia se ve substituido por el de función, lo 

cual conlleva que los diferentes miembros de la relación puedan ser sustituidos de 

forma arbitraria mientras se conserve la dependencia entre parámetros. Por último, 

la ciencia antigua es completamente ajena a ideas constructivistas. La matemática y la 

ciencia natural descubren y observan entes preexistentes que no someten, en lo más 

mínimo, a manipulación alguna. 

Es un hecho patente que el paso de la ciencia antigua a la moderna se preparó 

en la Edad Media - a despecho del hecho de que, en muchos aspectos, la ciencia 

medieval no pudiese por menos de representar un retroceso frente a la ciencia 

antigua: Hubo que esperar hasta el siglo XV para que Arquímedes pudiera ser 

comprendido. A pesar de todo, sin este aparente retroceso, jamás hubiese sido 

posible alumbrar la concepción del infinito, ni operar la substitución de la sustancia 

por la función, ni llevar a cabo el desarrollo de ideas constructivistas, ni, por lo tanto, 

crear una teoría del experimento, factores todos ellos, que, en última instancia, 

hubieron de conducir a la emergencia de la oposición sujeto-objeto. En mi opinión, 

Nicolás de Cusa es aquí una de las grandes figuras. Precisamente a través de él 

podemos darnos cuenta de en cuán gran medida los grandes prohombres de la 

ciencia moderna eran portadores de la creencia de que tan sólo el nuevo ideal 

científico sería capaz de hacer justicia al cristianismo. Pues sólo un mundo que no sea 

finito, puede erigirse en principiado del dios infinito: sobre este fundamento se 

sostiene la crítica de Nicolás de Cusa a la cosmología aristotélica de la Edad Media.  



238 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

¿Pero cómo se puede explicar que el cristianismo, premunido con el cuarto 

concepto de naturaleza, haya podido preparar el quinto y último? Justamente porque 

el cristianismo enseñaba la doctrina de un dios trascendente, fue menester 

depotenciar la naturaleza ontológicamente - a saber, en relación a aquel - de un modo 

que hubiera sido impensable entre los griegos. Pues, para los griegos, no sólo el 

hombre formaba parte de la naturaleza, sino también los dioses. No solamente son 

los dioses de los mitos quienes se esconden detrás de la naturaleza; en las filosofías 

helenísticas, a pesar de haber desmitologizado el concepto de dios, la teología sigue 

formando parte de la física. Lo contrario acontece en el cristianismo: la naturaleza 

deja de ser un ser-a-partir-de-sí-mismo (Aus-Sich-Seiendes) para transformarse en un 

principiado cuyo ser depende de la relación con el creador infinito. En esta 

revalorización de la relación yace implicada la desubstancialización de la naturaleza, 

su transformación en un sistema que se sostiene a partir de parámetros 

funcionalmente dependientes. En este contexto reviste una especial importancia la 

teología nominalista, la cual, entre otras cosas a partir de su voluntarismo, destruye 

el esencialismo aristotélico de la gran escolástica. No es ninguna casualidad que "los 

grandes antecesores de Galileo en el siglo XIV"12 tuviesen su hogar espiritual en el 

nominalismo.  

Evidente parece de todas formas que tan sólo el monoteísmo pudo hacer surgir 

la creencia en un sistema de normas constantes - en una religión politeísta semejante 

interpretación de la naturaleza hubiese sido de todo punto imposible, pues siempre 

existe la posibilidad de que acontezca una intervención de una multitud de dioses 

opuestos por la enemistad. Más difícil de elucidar es, empero, si sólo la variante 

cristiana del monoteísmo pudo haber originado la ciencia moderna. En mi opinión 

hay un argumento de peso para responder a está cuestión de forma afirmativa: la 

cristología. Ninguna otra religión monoteísta ha colocado al hombre tan en el centro 

de su dogmática - si dios se transformó en hombre, entonces parece obvio suponer lo 

contrario, es decir, que el hombre puede y debe llegar a transformarse en dios. La 

sustitución de dios por el hombre se abre justamente paso en el giro subjetivista de la 

teoría del conocimiento, que habría de caracterizar de modo creciente la filosofía de 

la Edad Moderna. La idea de que el hombre es el creador de las entidades 

																																																								
12 Véase A. Maier, Studien zur  Naturphilosophie der Spätscholastik, 5 vol., Roma 1949-1958. 



239 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

matemáticas se halla por primera vez en Nicolás de Cusa, y esto a pesar de su 

veneración por Platón; sin embargo, para aquel, el hombre es tan sólo creador de las 

entidades matemáticas en la justa medida en que es capaz de imitar la fuerza 

divina13. Una continuación doble caracteriza el desarrollo posterior: Por un lado, el 

carácter constitutivo del espíritu humano se va a soltar de su vinculo con dios; por 

otro lado, no sólo el mundo de las entidades matemáticas, sino también el mundo 

empírico de la naturaleza será comprendido como algo co-constituido por el hombre. 

Kant und Fichte representan los puntos de cierre de este desarrollo que priva a la 

naturaleza de su dignidad propia.  

Es algo patente que el principio verum-factum apoyó espiritualmente la nueva 

fundación de la ciencia natural; pues el hombre, en el experimento, recrea en cierta 

medida la naturaleza. En este punto se halla el soporte sobre el cual se fundamenta la 

unión de la ciencia y la técnica modernas. Sobre este último particular volveré a 

hablar más adelante, pero primeramente debemos someter a investigación la 

contribución de Descartes a la génesis de la ciencia moderna.  

En un cierto sentido, Descartes puede ser comprendido como el punto más 

elevado de ese desarrollo intrínseco a la esencia del hombre, el cual desarrollo 

consiste en pensar la subjetividad con creciente radicalidad algo colocado fuera del 

mundo. Con Descartes, la subjetividad consigue absolutizarse en una forma que es 

única en la historia. El hecho de que la subjetividad se erigiese en el punto 

arquimédico del mundo, revirtió en la devaluación subsiguiente de las otras tres 

esferas del ser: dios, naturaleza y mundo intersubjetivo. Lo más brutal de todo esto, 

es la expulsión de los otros yoes: el mundo de Descartes, como el de la mayoría de 

filósofos de la Edad Moderna, está completo si concurren en él dios, el yo y la 

naturaleza; el otro no desempeña ni un papel ontológico, ni metodológico. Sin 

embargo, este tipo de cuestiones no serán abordadas en el marco de estas lecciones.  

En lo que respecta a dios, su existencia no es necesaria de cara a fundamentar la 

certeza del yo acerca de sí mismo, que seguiría siendo el fundamentum inconcussum 

de la filosofía, incluso si dios no existiese; sin embargo, solamente dios es capaz de 

																																																								
13 Véase V. Hösle, Platonism and Anti-Platonism in Nicholas of Cusa’s Philosophie of Mathematics, en: 
Graduate Faculty of Philosophy Journal 13/2 (1990), 1-34. Fundamental para comprender el 
"creacionismo" en la historia de las matemáticas es: D. R. Lachterman, The ethics of Geometry, 
London/New York, 1989.   



240 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

garantizar la existencia de un mundo externo objetivo. Por eso mismo, sigue siendo 

dios principio ontológico, si bien pierde su rango de principio metodológico de la 

filosofía.     

Una de las claves para comprender el expolio actual de la naturaleza estriba en 

la doctrina cartesiana sobre ella. Esta, en su calidad de res extensa, se ve opuesta a la 

res cogitans en absoluto contraste. Importante en este sentido es el hecho de que la 

frontera entre res cogitans y res extensa atraviesa al hombre, pues su naturaleza 

física, su cuerpo, es asignada a la res extensa. Res cogitans es sólo la conciencia del 

hombre; a los procesos inconscientes que forman parte del espíritu humano no les 

cabe lugar alguno en la sistemática cartesiana. Sólo me es accesible en perspectiva 

interna mi propio yo. Descartes considera - y finalmente desecha - dos posibilidades: 

por una lado la posibilidad de que no haya mundo exterior ni, por ello, otros 

hombres; por otro lado que haya mundo exterior, pero que sólo conste de autómatas. 

Sin embargo, aunque a los otros hombres se les supone y confiere subjetividad, 

insiste Descartes en que la naturaleza es completamente asubjetiva: las plantas y los 

animales son máquinas sin lado interior. Esta interpretación es tan contraintuitiva, 

que uno no puede por menos de preguntarse cómo un hombre tan genial como 

Descartes pudo llegar a sostener que su caballo era incapaz de sentir dolor. Es fácil 

comprobar cómo esta teoría tan contraintuitiva, hubo de favorecer de manera 

definitiva la marcha triunfal de la ciencia moderna. Pues, por un lado, por medio de 

esta interpretación van a ser eliminadas todas las dudas concernientes a la 

experimentación con animales: si el animal es una máquina, entonces su vivisección 

no es peor que la descomposición de un reloj en sus partes. Y, por otro lado, el 

enigma teórico del lado interno de lo ajeno - que no es accesible ni a la medición ni a 

la introspección - será resuelto a la manera del nudo gordiano: No es necesario 

asumir que en la naturaleza extrahumana exista un resto que no sea 

matemáticamente traducible - un lado interno que no sea cuantificable y que se 

mueva en la esfera de las cualidades. Precisamente es la subordinación de la cualidad 

a la cantidad uno de los rasgos característicos de la ciencia moderna, anunciado ya en 

la geometría cartesiana. Pues, mientras que la geometría antigua trataba aún de 

formulas y figuras como el círculo, Descartes consiguió substituir estas últimas por 



241 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

expresiones cuantitativas: En (x₁-m ₁)²+(x₂-m₂)² = r² las cualidades intuitivas del 

círculo han desaparecido.14 

Por obra y gracia de la transformación de la naturaleza en res extensa 

cuantificalbe y matematizable, la física se convertirá en el paradigma de la ciencia 

natural, el cual paradigma, en principio, también deberá ser emulado por la biología. 

De este modo se perderá el aspecto emocional de la relación que, hasta entonces, 

había guardado el hombre con la naturaleza: la naturaleza se verá transformada en lo 

otro del hombre, algo que será, sin piedad, sometido a su soberanía. El idealismo 

subjetivo de Berkeley reducirá la naturaleza a una suma de representaciones 

meramente subjetivas. El idealismo trascendental de Kant, por su parte, asumirá la 

existencia de una cosa-en-sí que reside detrás de las manifestaciones sensibles, pero 

que sin embargo no puede ser experimentada y, por ello, tampoco puede convertirse 

en objeto de una relación intelectual o afectiva concreta. Según Kant, la naturaleza 

sólo puede ser experimentada por un yo y accesible para él, en la precisa medida en 

la que ella se manifiesta como el resultado de la constitución humana. Fichte, por 

contra, reduce la cosa-en-sí a un misterioso ímpetu (Anstoß), de donde resultará una 

desontologización aún más radical de la naturaleza, que la privará de su ser propio. 

Desprovista de subjetividad, la naturaleza sufrirá una desteleologización, y, allí 

donde, a pesar de todo, se le acordará una determinada finalidad - como en la tercera 

crítica de Kant -, la teleología será comprendida como un fenómeno meramente 

subjetivo, como una mera interpretación del yo, jamás como el ser propio de la 

naturaleza.         

No es una casualidad que los intentos más importantes de poner en marcha una 

filosofía natural de corte anticartesiano que, además, no oponga naturaleza y 

subjetividad de forma dualista - reconociéndole así una cierta dignidad y finalidad 

(vaga forma de subjetividad) -, hayan surgido de un recurso a la física antigua, sobre 

todo a la doctrina teleológica de Aristóteles - como en el caso de Leibniz, Schelling o 

Hegel. (Los críticos más importantes de la Edad Moderna se caracterizan por su 

profundo conocimiento de la filosofía y ciencia antiguas, mientras que, por el 

contrario, los padres del subjetivismo moderno - Descartes, Kant Fichte -, o bien 

dejan de lado la Antigüedad, o bien la desconocen). Leibniz extrae del hecho de que 
																																																								
14 Véase V. N. Katasonov, Analitičeskaja geometrija Dekarta i problemy filosofii techniki, Voprosy 
filosofii 12 (1989), 27-40.      



242 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

los lados interiores de lo ajeno no son directamente accesibles a la experiencia una 

consecuencia opuesta a Descartes - este atribuye tal accesibilidad a todos los entes, y 

en el idealismo objetivo de Hegel und Schelling la naturaleza es, ya en sus formas 

inorgánicas y aún no animadas, Espíritu-en-sí, algo por lo tanto, cuyo núcleo interno, 

cuyo telos, es ya subjetividad, si bien aquella alcanza su explicitación y ser para sí 

primeramente a través de un largo proceso de desarrollo. Sin embargo, con 

independencia de este proceso, también obtiene la naturaleza una dignidad propia, 

toda vez que es principiación del Absoluto, y, por ello (sobre todo en el marco de una 

teología antivoluntarista como la de Hegel y Leibniz), plena de un sentido en el que 

lo ente, lo bueno y lo bello convergen; un sentido, por la tanto, que el hombre, como 

reflejo del absoluto, ha de venerar y amar - por su puesto no como su propia 

construcción. Ciertamente, esta tradición de la filosofía natural fundamentada en la 

teología racional, tan sólo ha influido en el parecer de un pequeño número de 

científicos mordernos. Sin embargo, y quizás precisamente por ello, la reanimación y 

desarrollo de esta tradición me parecen poseer una gran significación. Por un lado, 

podría fomentar una comprensión de la naturaleza capaz de poner un límite al brutal 

sometimiento tanto de la naturaleza externa como interna del hombre (los daños del 

cartesianismo en el ámbito de la medicina son inconmensurables). Por otro lado, ésta 

podría mostrar de forma concreta hasta qué punto el trato cuidadoso y cariñoso de la 

naturaleza no es en absoluto incompatible con la ciencia moderna - una conclusión 

extraída por los opositores ecológicamente preocupados de la sociedad industrial. 

No carece de cierto sentido profundo el que el crítico más ácido de la ciencia 

moderna, Heidegger, prácticamente ignorase la segunda vertiente de la ciencia 

natural de la Edad Moderna; Leibniz, a diferencia de Descartes o Kant, no 

desempeña prácticamente ningún papel en su obra. Puesto que Heidegger no tiene 

ningún interés en "superar" la verdad del acceso científico a la naturaleza, ya que 

más bien lo niega por completo, se ve obligado a concentrarse en aquellos 

pensadores en los cuales se aprecia de forma efectiva un complejo causal entre 

metafísica y desvalorización de la naturaleza.   

Mas quien haya comprendido que los éxitos de la naturaleza moderna precisan 

de una explicación filosófica, y que estos son irrenunciables justa y precisamente 

para poder salvar a la naturaleza, habrá de recurrir con especial atención a Leibniz y 

Hegel. Se aprecia inmediatamente que su filosofía natural es compatible con la 



243 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

ciencia natural empírica - la doctrina de Leibniz acerca de la compatibilidad de las  

causae eficientes y las causae finales muestra claramente que su concepción 

teleológica no supone una interrupción del orden causal, de cuya universalidad está 

tan convencido como Kant. Y si se ha comprendido que la desubjetivización del 

objeto de la ciencia natural puede ser ciertamente provechosa bajo ciertos 

presupuestos, y que objetivamente el acceso de los lados internos de lo ajeno a la 

observación externa y a la introspección (pues sobre la base de este fundamento 

habría que privar al prójimo de subjetividad, tal y como acontece en el conductismo) 

no puede ser legitimado, entonces se buscarán, en primer lugar, nuevas formas de 

conocimiento más allá de la experiencia interna y externa y, en segundo lugar, una 

nueva metafísica que ofrezca un lugar a este tercer tipo de experiencia. No es sino un 

dogma la presuposición de que todo aquello que no es cuantificable está desposeído 

de ser propio. En sentido lato no tiene nada que ver con la experiencia, sino que es 

metafísica, toda vez que reposa sobre una opción previa y en manera alguna 

racional, la cual  conduce a que el mundo sea percibido tan sólo de una determinada 

manera.  

¿Qué es lo que motiva esta opción? También en este punto tiene razón, según 

creo, Heidegger, sobre todo cuando encuentra en la técnica moderna, que había 

comenzado ha desarrollarse tras el nacimiento de la nueva ciencia, la motivación 

secreta tras la preparación (Zubereitung) cartesiana de la naturaleza: los planes de 

dominio de la naturaleza pergeñados por Bacon preceden a la concepción de las 

"Meditaciones". La ciencia de la naturaleza moderna desteleologiza y desobjetiva la 

naturaleza de forma paulatina, pues esta le parece ser la única forma de poder 

demostrarse a sí misma su propia soberanía; el hecho de querer crear nuevamente la 

naturaleza - a modo de mundo técnico de artefactos - representa tan sólo la otra cara 

de esta idea de soberanía. El crecimiento y la vida en un mundo semejante favorece 

de forma natural el acceso cartesiano a la naturaleza, así como la eliminación de 

cualquier tipo de fundamento emocional del concepto de naturaleza. Aunque es de 

todo punto correcto que los intereses científicos y técnicos en la naturaleza son en 

principio diferentes - el primero es teórico y pretende solo contemplar, el segundo 

práctico y busca la transformación y la manipulación -, no es, sin embargo, menos 

cierto que la „teoría“ de la antigüedad y la actitud científica moderna se hallan 

separadas por todo un abismo - el abismo constituido por la índole constructivista 



244 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

del conocimiento de la Edad Moderna en la forma de comprenderse a sí mismo. Este 

abismo, constituido por el principio del verum-factum, es el que hace que la ciencia y 

la técnica de la Edad Moderna no sean sino dos caras de la misma moneda, siendo la 

dependencia del experimento que la ciencia nueva atesta, tan solo la expresión 

práctica de este principio espiritual. En el experimento, una parte de la naturaleza se 

ve recreada, a saber, aquella que, abstraída de factores molestos, recuerda en su 

pureza al acto de creación divino; el aislamiento de parámetros individuales permite 

su aprovechamiento técnico. La disposición del experimento representa a veces una 

máquina in nuce, y con el avance científico, la propia ciencia, para poder avanzar 

teóricamente, se vuelve cada vez más dependiente de dispositivos técnicos más y 

más sofisticados. (Las teorías de la relatividad especial y general, pergeñadas en gran 

parte a priori  por Einstein, suscitan, cual si de un errático bloque se tratare, el 

recuerdo del tipo científico de la antigua "teoría" ). 

Ya he aludido al hecho de que el paseo triunfal de la subjetividad moderna, la 

cual se expresa en la ciencia y técnica modernas, puede, por mor de una dialéctica 

caprichosa, entornar en una singular humillación del hombre15. Pues, toda vez que el 

hombre participa de la naturaleza en calidad de ser encarnado, el imperio sobre la 

naturaleza ha de significar necesariamente el simultáneo imperio sobre el hombre. Y 

esto no sólo acontece en el caso de que los otros intenten someterme, en venganza de 

lo que yo haya hecho, a su delirio de dominación; incluso aquel que consiguiese 

repeler todas las reacciones del otro contra él y someter a la naturaleza por entero (el 

mundo intersubjetivo incluido), se escamotearía con ello la posibilidad de 

reencontrarse tanto a sí mismo como su propia subjetividad en el otro: aquello que le 

contempla desde el rígido mundo de las cosas estaría muerto; y, cual si de un espejo 

de metal se tratare, se daría cuenta de que su subjetividad, encogiéndose al tamaño 

de un punto, está no menos muerta que el inconmensurable mundo de los objetos.  

La dialéctica de la técnica yace en lo siguiente: por un lado prueba la 

superioridad del hombre sobre la naturaleza; ésta reside en su capacidad de ver las 

cosas en divergencia respecto a lo que estas son en su cuna natural. Este momento de 

abstracción aparece ya adherido a los primeros productos técnicos (y esto a pesar de 

que muchos avances técnicos se remitan a la imitación de la naturaleza); en el 
																																																								
15 Conmovedoras son las angustiosas visiones de Leonardo da Vinci entorno a la moderna técnica: 
véanse sus Profezie en: Scritti etterari, a cura di A. Mariononi, Milano 1974, 115-138.  



245 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

rechazo a la satisfacción de las necesidades - rechazo que va aparejado al trabajo 

sobre el instrumento técnico - se pone de manifiesto un momento ascético. Por otro 

lado, es igualmente evidente que la técnica esta al servicio de una más rápida, 

extensiva e intensiva satisfacción de las necesidades - especialmente de las naturales, 

pues las espirituales sólo pueden ser satisfechas primariamente por medio de 

operaciones espirituales, y aliviadas de forma limitada a través de la intervención de 

aparatos técnicos. La técnica, liberando al hombre de la naturaleza, lo encadena de 

nuevo a ella mediante la creación de nuevas necesidades - metanecesidades, 

necesidades, por lo tanto, según una forma determinada de la mediación técnica en 

su satisfacción.  El hecho de que también la técnica moderna, la cual - a diferencia de 

la premoderna - contiene una orientación hacia su propia potenciación, sea infinita 

según su naturaleza, guarda correspondencia con el infinitismo de la nueva ciencia 

natural: apenas sí acaba una necesidad de ser satisfecha, cuando aparece una nueva, 

y así ad infinitum; pues siempre se puede concebir algo mayor, más grande, más 

rápido, echándose en falta cualquier forma de baremo inmanente. 

Incuestionable es el hecho de que la técnica moderna le ha facilitado al hombre 

la vida sobremanera - ha reducido, por ejemplo, el trabajo mediante la substitución o 

fortalecimiento de sus órganos: en primer lugar de los motrices, luego de los 

sensoriales, finalmente de aquellos sobre los cuales reposan los procesos de 

pensamiento. Mientras que el uso de la técnica premoderna continuaba requiriendo 

el concurso de la la fuerza humana, la técnica maquinal precisa fundamentalmente 

del control espiritual; y aún este puede ser reducido en gran medida a través de la 

computadora. Pero el hombre que termina por ser substituido por la computadora, 

pierde con el trabajo el vínculo que lo une al mundo; y en el caso de que éste no 

consiga llegar a afirmar su creatividad dentro del mundo espiritual, la perdida que 

esto acarrea provoca necesariamente una superproliferación de la subjetividad, 

hecho que tiene su reverso en una naturaleza completamente cosificada y 

desencantada. Los síntomas de desintegración de las fuerzas cohesivas a través de la 

técnica - lo históricamente nuevo de la Edad Moderna -, síntomas que reconocemos 

en las postrimerías de todas las culturas, se potencian angustiosamente, situación 

que determina el lugar histórico del siglo XX - al menos en los estados de Europa 



246 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

occidental -, y constituye una de las causas de la escasa reacción de la política frente a 

la crisis ecológica16.  

El primum movens de la técnica moderna es, como ya se ha dicho, el delirio de lo 

factible: sólo aquello que ha sido hecho por el hombre es válido. Pero, puesto que la 

ciencia natural moderna debe sus éxitos a los métodos de aislamiento y abstracción 

de toda finalidad y subjetividad en la naturaleza, los artefactos creados por la técnica 

moderna han de mostrar una indiferencia absoluta respecto de la naturaleza. 

Dejando de lado si nuestra tierra, como pretende la "hipótesis Gaia“17, ha de ser 

considerada como un organismo o no, es de todos modos evidente que la reciproca 

interacción entre los diferentes estratos ónticos de la tierra es un fenómeno de 

extremada complejidad, y representa un delicado balance de la naturaleza, el cual es, 

en cualquier caso, incapaz de integrar una cantidad cualquiera de satisfacciones de 

necesidades artificialmente generadas sobre la base de artefactos técnicos. Sin 

embargo, no menos patente es el hecho de que la técnica moderna no sólo ha 

alterado de forma inimaginable las interdependencias en los sistemas biológicos, sino 

también en los sociales: los medios anticonceptivos, los medios de masas, los medios 

de destrucción masiva, etcétera, han alterado de una vez por todas y para siempre la 

naturaleza de la sexualidad, de la comunicación, de la percepción de la realidad, de 

la guerra y de la política exterior18. Con todo, no son estas las transformaciones que 

me propongo tematizar. Los efectos sociales secundarios ocasionados por la técnica 

conducen, junto con la transformación del mundo externo en una mera objetividad, a 

tecnologías sociales de dominación de masas. Mientras que no se haya conseguido 

determinar genéticamente al hombre (y en la lógica del verum-factum subyace la 

implicación de que la biología intentará todo para alcanzar esta meta), la sociedad 

habrá de ser de modo tal influenciada, que resulte posible realizar las metas de la 

subjetividad (que puede estar representada por un individuo, mas también por una 

colectividad) en la materia social. El control sobre la naturaleza se amplía y 

transforma en control sobre la sociedad, y, finalmente, desemboca en una guerra 

																																																								
16 Véase: A. Gehlen, Moral und Hypermoral, Frankfurt/Bonn 1963. 
17 Véase: J. E. Lovelock, Gaia: a new look at life on earth, Oxford 1988. Se pueden hallar pensamientos de 
la misma índole en los cosmistas rusos; véase: F. K. Girenok, Russkie kosmisty, Moskau 1990.  
18 Véase: G. Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen 
Revolution, Múnich 1956, tomo II: Über die Zerstörung des Lebens im Zeitalter der dritten industriellen 
Revolution, Múnich 1980. 



247 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

entre las diferentes representaciones sobre el control de la la sociedad. Nada 

caracteriza tan profundamente a la Edad Moderna como la idea totalitaria de la 

creación de un nuevo hombre - una idea que se le hubiese antojado del todo errada 

incluso al más brutal de los déspotas del mundo antiguo. Pues el totalitarismo es un 

fenómeno específicamente moderno: éste no se deja comprender sin el principio del 

verum-factum, bien que trasladado al terreno político. El que el mundo se llene con 

arsenales de medios de destrucción masiva, merced a los cuales los administradores 

de las diferentes ideologías polarmente opuestas se amenazan con la mutua 

destrucción, demuestra, de la forma más cruda posible, la locura del pensamiento 

cuantitativista y objetivacionalista: la voluntad autoafirmativa de las ideologías 

coquetea seriamente con la idea de un suicidio colectivo tanto de la propia especie 

como de las otras, algo que, efectivamente, encierra la capacidad en sí de transformar 

la tierra en un mero objeto inorgánico y despojado de toda subjetividad. "Te reduzco 

por completo a la categoría de un objeto, en la medida en que te destruyo por 

completo", increpa la voluntad autoafirmativa a su imagen especular, olvidándose - 

¿o asumiendo el riesgo? - de que a él le habría de acontecer lo mismo. Sin embargo, a 

él no le plantea ninguna dificultad semejante olvido, pues él mismo ya se ha 

convertido en un rígido objeto. Cree poder consolidar la seriedad de su amenaza 

mediante la construcción de un overkillpotential, de manera semejante a Osmin en El 

reparto en el serrallo, quien amenaza a todo aquel que se cuela en su harén con la pena 

de muerte. Nada demuestra más el descabellado triunfo del pensamiento 

cuantitativo sobre el cualitativo que el concepto del overkill - como si morir dos veces 

en lugar de una constituyese una diferencia, como si la muerte, en definitiva, no 

fuese, ya de por sí, un límite cualitativo.  

La superestructura de la sociedad industrial moderna se retrotrae, como hemos 

dicho, a la triada conformada por ciencia, técnica y economía capitalista: sin la 

aplicación de métodos científico-técnicos, la ciencia moderna no hubiese logrado 

alcanzar el grado de racionalización que la caracteriza frente a la antigua, y, 

viceversa, el mundo técnico no hubiese experimentado un desarrollo tan veloz, si 

éste no hubiese sido acuciado por los intereses económicos. Con todo, me parece 

importante observar, más allá de la citada interacción causal reciproca, el complejo 

de sentido que media entre capitalismo, ciencia moderna y técnica. Existen tres 

puntos de contacto que saltan inmediatamente a la vista: En la forma económica 



248 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

capitalista el individuo, a diferencia de lo que pasaba en el feudalismo, teóricamente 

no está adscrito al lugar social en el cual nace - a través de su trabajo ha de llegar a 

ser lo que es. El selfmade-man es el ideal del principio del verum-factum en su 

aplicación a la forma social. El segundo punto es este: Como bien viese Marx, en la 

economía capitalista el valor de cambio de una mercancía prevalece sobre el valor de 

uso - con ello, empero, la especial cualidad de la mercancía pierde su significado 

frente al precio cuantitativo, expresable en dinero. En la medida en la que el 

capitalismo endilga a toda mercancía, a todo servicio, la forma del dinero, reproduce 

el programa cartesiano de la transformación de las cualidades en cantidades sobre la 

esfera económica. Esta transformación le prepara el terreno, en tercer lugar, al 

infinitismo: "G, ha devenido en G + ΔG, 100 Libras Esterlinas han devenido en 100 + 

10 Libras Esterlinas. Pero observado cualitativamente, 100 Libras Esterlinas son 

exactamente lo mismo que 110, a saber, dinero. Observado cualitativamente, 110 

Libras Esterlinas representa una cantidad limitada de dinero, lo mismo que 100 

Libras Esterlinas … El movimiento del capital es por ello desmedido" (MEW 23, 166 

s.). Haciendo gala de un profundo sentido, Marx opone esta forma mentis a la antigua, 

citando para ello el antagonismo aristotélico entre entre economía y crematística. 

Aristóteles valora altamente la economía porque posee un límite interno, mientras 

que rechaza la crematística, ya que tiende hacia la acumulación infinita del dinero y 

carece de cualquier fin inmanente19. 

El modo de producción capitalista (cuya tendencia, que acabamos de 

caracterizar, jamás fue superada por el socialismo) también posibilita sin duda una 

satisfacción de todas las necesidades elementales, haciéndolo además de un modo 

que era inimaginable en el marco de otras formas económica, y acercando más que 

cualquier otra forma económica del pasado el ideal de la autodeterminación a la 

mayor cantidad posible de hombres - sobre todo a través de su contención a través 

del estado social. Tanto a ella como a la técnica moderna hemos de dirigir nuestra 

simpatía, y el pensamiento acerca de un posible abandono de la técnica y capitalismo 

modernos ha de ser desterrado: Sin técnica y economía será imposible salvaguardar 

el mundo20.     

																																																								
19 Véase: Política, 1256b 27 s., 1257b 42 s. 
20 Esto debe ser subrayado frente a todo aquel que coquetee con el pensamiento de "bajarse del carro". 
Pienso por caso en A. Amery, Natur als Politik. Die ökologische Chance des Menschen, Reibeck 1976. 



249 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

Por otro lado, es no menos patente que el infinitismo del mundo moderno, tal y 

como este se muestra por ejemplo en la evolución demográfica de la humanidad 

desde la Revolución Industrial, no es  proseguible - por la cruda razón de que, entre 

otras cosas, la tierra es redonda, siendo la superficie de una esfera algo por definición 

finito. Existen límites objetivos del crecimiento, mientras que la pleamar desinhibida 

que acosa a este límite en nombre de un progreso infinito ha de conducir 

necesariamente a la catástrofe. Otro límite del hombre es, por cierto, la muerte, 

siendo su represión una de las características necesarias de la sociedad industrial 

moderna, y una de las causas de la banalidad existencial de la mayoría de los 

hombres modernos. Frente a la muerte se racionaliza la acumulación de dinero con 

atención a los propios hijos y nietos - a los cuales les retiramos, a la vez, el 

fundamento sobre el que se sostienen: un proceso que no carece de aspectos 

grotescos.   

¿Cómo se produjo la idea del progreso económico? Es importante darse cuenta 

de que la idea de estabilidad es una de las metas principales de la política antigua. El 

progreso estaba vinculado, como bien señala Hans Jonas21, a la dimensión vertical: el 

progreso consistía en la consecución de una cierta limpieza moral a lo largo de la 

vida, la cual estribaba en el ascenso hacia un mundo ideal trascendente. La Edad 

Moderna "horizontaliza" esta noción de progreso: es en el futuro, mas en el futuro del 

mundo empírico, en donde las sociedades deben progresar. Sea como fuere, creo 

que, en el marco de esta horizontalización, tuvo lugar otra transformación crucial: 

Para Kant el progreso consiste en la realización de la idea de derecho; con la 

desaparición de la creencia en esta instancia metafísica, el progreso se redujo a lo 

cuantificable y medible en el mundo social, es decir, a lo económico. El crecimiento 

del Producto Interior Bruto se transforma así en el criterio más importante en el 

progreso de una nación.  

Es pertinente recurrir nuevamente a Las etapas de la neutralización y 

despolitización, de Carl Schmitt, para aclarar más este proceso. En paralelo a la triada 

religión-nación-economía, emplaza Schmitt la siguiente sucesión de ámbitos 

centrales para la historia de la Edad Moderna: teología, metafísica, moral, y 

economía habrían conformado el centro de gravedad de la vida espiritual 

																																																								
21 Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, obra citada, p. 255 s. 



250 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

respectivamente en los siglos XVI, XVII, XVII y XIX. El cambio de un ámbito central 

por otro habría sido, así las cosas, posibilitado merced a la creencia de que el ámbito 

central precedente podía ser neutralizado y despolitizado. Las cuestiones teológicas 

primero, las metafísicas luego y las morales por último, llegaron a quedar confinadas 

en el ámbito privado. Por lo tanto, en lo que atañe a estos ámbitos, no sería necesario 

alcanzar un consenso, siempre y cuando impere unidad entorno a los criterios del 

progreso para el ámbito económico. Schmitt capta un rasgo esencial de la historia de 

la Edad Moderna - el paseo triunfal del pensar económico-técnico tiene mucho que 

ver con la creencia de que aquí ha sido hallado algo objetivo y tangible capaz de 

finiquitar la interminable controversia entre las diversas cosmovisiones.   

Sin embargo, esta creencia es un yerro, como podemos reconocer desde nuestro 

puesto a finales del siglo XX. Ciertas opciones morales se inmiscuyen en cada sistema 

económico, como demuestra la controversia entorno a ellos; estas opciones han de 

permanecer arbitrarias en caso de que la totalidad del ser no haya sido captada; esta 

no puede ser conceptualizada si su principio yace en el desconocimiento. La 

economía implica la moral, la moral la metafísica, la metafísica la teología - poco es lo 

que se puede, según me parece, cuestionar en este orden de fundamentación. Por 

otra parte, es igualmente cierto que una doctrina sobre dios permanece incompleta 

en el caso de que esta no observe las esferas del ser en relación a las cuales el 

Absoluto se explicita; como cierto es que la más enigmática y grandiosa esfera del ser 

es aquella dentro de la cual seres racionales finitos tienen que tomar decisiones 

morales, y que, finalmente, una moral dada fracasa cuando no expresa criterios en 

aras a la construcción de un orden económico libre y no se entrega a la lógica de la 

racionalidad finalista, negándola de manera abstracta en lugar de supeditarse a ella.       

El gran error de la historia política y espiritual modernas estriba en la manía de 

transformar todas las preguntas esenciales en cuestiones de orden racional-finalista; 

para ello sería legitimo que la subjetividad, erigiéndose en el centro del ser, 

transforme todo aquello que se halla fuera de ella en un objeto cuantificable que 

manipula a placer. No sería difícil demostrar, aunque no es el tema propio de este 

lección, cómo las ciencias sociales y del espíritu modernas no tienen nada que oponer 

al paseo triunfal de la racionalidad finalista, más aún, han capitulado ante ésta: 

mientras que la economía nacional de Adam Smith se asienta sobre una teoría ética 



251 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

de amplios vuelos22 y las ciencias sociales del siglo XIX y principios del XX son 

tratadas como parte de una amplia ciencia social, la observación cuantitativa se ha 

hecho hoy en día con la primacía absoluta. E incluso en los casos en los que el pensar 

cuantitativo no es dominante, vemos como el postulado de la imparcialidad frente a 

los valores (Wertfreiheitspostulat), conduce a que el abismo existente entre la 

racionalidad finalista y la de los valores no pueda ser superado. La mera descripción 

objetiva de sistemas de valores sociales realizados no aporta ninguna contribución a 

la solución de la cuestión normativa: ¿qué sistema de valores es más racional, más 

moral? 

También las ciencias del espíritu han renunciado a dar una respuesta a estas 

cuestiones. El nacimiento de la conciencia histórica moderna se corresponde en 

muchos puntos con la génesis de la ciencia natural cartesiana: ambas "desubjetivan" 

su objeto, permiten que se encoja hasta quedar reducido a la categoría de "objectum", 

y ello para poder disponer de él espiritual y técnicamente. Sin embargo, mientras la 

naturaleza en su esencia no queda completamente desvirtualizada por obra de este 

proceso, la transformación del pasado como compañero de diálogo - del cual se 

pueden obtener informaciones - en un mero objeto supone su destrucción; y el que 

este método objetivante, que desvirtúa la subjetividad de su prójimo, se 

autodenomine "ciencia objetiva", no está exento de cierta ironía abscóndita23. Es 

apabullante ver que la filología clásica, que había sido la instancia crítica del aparato 

científico moderno desde Vico hasta Heidegger pasando por Nietzsche, haya podido 

encogerse en la actualidad a la dimensión de una pieza de engranaje en la máquina 

de la "ciencia objetiva", dando incluso rienda suelta a la imaginación de que esta 

transformación, que a la postre la ha desposeído de cualquier significado cultural, es 

algo de gran valía.  

Esto no significa que las ciencias del espíritu deban renunciar al ideal científico: 

Vico, con Leibniz y a diferencia de Nietzsche y Heidegger, muestra que el 

reconocimiento de una subjetividad de pleno derecho es compatible con el método 

racional. Pero, mientras este reconocimiento no tenga lugar, la crítica a una ciencia 

que interpreta sus ficciones metódicas y heurísticas como el único acceso racional a la 

realidad, es algo totalmente legítimo e, incluso, necesario, y esto a pesar de que el 
																																																								
22 Véase: Adam Smith, La teoría de los sentimientos morales, (ingl. 1759), Alianza Editorial 2004.  
23 Véase: H. G. Gadamer, Verdad y método, Ediciones Sígame, Salamanca 1999.  



252 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

provecho de esta ciencia en punto a un determinada serie de cuestiones de detalle no 

deba ser puesta en tela de juicio. Detrás de esta ciencia, la cual se ha emancipado de 

los más altos principios y valores de la filosofía, se halla la subjetividad de la Edad 

Moderna, la cual desencadenó tanto la destrucción de la idea de un Absoluto 

fundamentador que abarque la totalidad del mundo (ella misma incluida), como la 

transformación de todo aquello que se halla fuera de ella en un mero objeto; su 

última consecuencia es la destrucción del planeta y, con ello, de sí misma. Con todo, 

las victorias y éxitos de la subjetividad moderna muestran, por mor de una peculiar 

dialéctica, la falsedad de sus premisas: Es harto patente que un poder objetivo y 

legaliforme impulsa la subjetividad moderna. Detrás de los desarrollos modernos no 

se hallan las decisiones de una voluntad libre: en sus movimientos hay algo 

profundamente forzoso que parece escaparse a cualquier forma de control. A veces 

se me antoja  tan desamparada como la heroína de la película Esclava del amor, de 

Michalkov, quien al final se encuentra en un tranvía sin conductor, que, a su vez, se 

aleja del espectador para perderse en la niebla.   

Mas en esta forzosidad, precisamente, reside el germen de la esperanza. Si el ser 

absoluto es aquel que haya su expresión en la moderna subjetividad, y si - algo que, 

por cierto, Heidegger no comprende - tan sólo el autorecogimiento (Selbsteinholung) 

reflexivo es capaz de conferir consistencia a una teoría, entonces podemos confiar en 

que los hórridos extertores de la subjetividad que se realiza como técnica, y cuyo 

testigo es nuestra generación, no constituyen el punto final de este desarrollo; 

asimismo, también  podemos confiar en que la existencia de tal subjetividad no ha 

sido un puro error. Pues entonces nuestra teoría, como producto de tal tiempo, no 

podría elevar la pretensión de veracidad. Podemos confiar en que nos hallamos en 

un giro en la historia del hombre e, incluso, del ser; podemos confiar en que la 

autonomía moral (la cual es de por sí un producto de la subjetividad moderna) nos 

proporcionará la posibilidad de pararle los pies a tiempo al Golem de la técnica 

moderna. Podemos confiar en que, mediante un esfuerzo colectivo de todos los 

hombres de buena voluntad, se logrará trabajar en la dirección de un mundo en el 

cual la libertad de cada individuo no solamente se hermanará con los derechos de la 

comunidad, sino también con los de la naturaleza, la cual dejará de ser concebida y 

pensada como mera res extensa; podemos confiar, por decirlo brevemente, en que el 

desarrollo de los diversos conceptos humanos de naturaleza cambiará de dirección y 



253 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
Titulo	| Autor	

	

	

en que, a un nivel más elevado, retornará a los conceptos primigenios para formar 

una síntesis con ellos.       

Pero no sabemos si la razón conseguirá penetrar en la locomotora del tren a 

tiempo para frenarla (la trayectoria de la frenada es larga). Esta locomotora, en la que 

por cierto nos hallamos todos, se dirige en movimiento rectilíneo hacia el abismo. 

¿Pero cuál es la locomotora del mundo moderno? Fuera de cualquier duda, al 

economía. Su principio motor, sin embargo, está constituido por la versión 

vulgarizada de los valores y categorías de la filosofía de la Edad Moderna - el delirio 

de lo factible, el ímpetu transgresor de cualquier límite cuantitativo, la 

desconsideración frente a la naturaleza. Una filosofía, para la cual la responsabilidad 

no es tan sólo un concepto vacío, ha por lo tanto de intentar, en primer lugar, 

elaborar nuevos valores y, en segundo lugar, transmitirlos a la sociedad y a los 

cuadros directivos de la economía - a s saber, de la forma más rápida posible. Pues el 

tiempo apremia.     

           




