| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razon
Lic. Anderson Bolivar Miranda. Benemérita Universidad Auténoma de Puebla

Dejando de lado el hecho mas esencial de que quiza los mejores
planteamientos de P. Lorenzen en relacion con la configuracion de una ética
normativa y sus presupuestos se encuentran desplegados en obras tan decisivas
como Propedéutica 16gica, Logica constructiva, ética y teoria de la ciencia y Ldgica y ética
normativas, considero de vital importancia el articulo “Szientismus versus Dialektik”
—que aparecié mientras era director de la Escuela de Erlangen en Hermenéutica y
Dialéctica 1 (1970) y posteriormente fue incorporado a Rehabilitacion de la filosofia
practica 1I (1974) por Manfred Riedel —, recientemente traducido al espanol como
“Ciencismo versus Dialéctica”. Este ensayo —referido con bastante frecuencia por J.
Habermas— fue el comienzo de un ir y venir interesante en términos de racionalidad
y normatividad, mismo que parece persistir hasta la fecha, en lo concerniente al
papel de la filosofia practica y a la racionalidad emergente en tal determinacion de la
filosofia. En lo que respecta a una terminologia “frecuentemente difusa e
insuficientemente definida” en relaciéon con Habermas, solo puedo asegurar que
semejantes declaraciones —en mi consideracion, bastante parcas— no ayudan en
nada a ahondar el espiritu que anima la problematica, por mas que se pueda apelar a
“otras circunstancias” con consecuentes “insuficiencias”, que sin duda estan en la
cabeza del que lee (Urefia, 1978, 16). Vale la pena aclarar que si llevo a cabo el intento
de ahondar estas cuestiones esenciales en dos autores tan comprometidos con el
asunto de la normatividad y su inherente pretension de validez, no puedo querer —
con sobrada ingenuidad — que en este ensayo se pueda “cumplir” lo que lo que estos
consolidaron y han consolidado en su obra a suerte de afios de trabajo constante en
medio de discusiones o investigaciones de corte privado. No se crea que este ensayo
quiere ser una especie de monografia comparativa. No tiene caso engafarse. Este
ensayo quiere constatar hasta qué punto, en los planteamientos dednticos de
Lorenzen y de Habermas en torno a la cuestion practica (normativa), se esconde el
proyecto o la tentativa de desuniversalizacion de la razon. En este sentido —y al

contrario de lo que alguien pudiera aducir externamente en relacion con mi

283

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

tentativa—, si abordo algunos pasajes fundamentales del articulo de Lorenzen y
espero relacionarlos con algunos planteamientos de Habermas, ello no es motivo para
creer que Habermas llevd a cabo alguna vez una interpretacion exegética de dicho
articulo y que, justo por ello, yo debo hacer referencia explicita a supuestos momentos de
una interpretacion que, por principio, no existe. Quiza la mejor interpretacion (sin ser
exhaustiva) del articulo de Lorenzen hecha por Habermas se encuentra en Problemas
de legitimacion en el capitalismo tardio, pues —hasta donde he podido comprobar—
Habermas, a lo largo de varios afnos, solo ha hecho alusiones —no por ello malas
alusiones— al articulo en cuestion. Ahora bien, es claro a este respecto que semejante
proyecto de desuniversalizacion solo se puede llegar a mostrar con entera eficacia a
través del “ejercicio dialéctico” (Lorenzen) o el “discurso comunicativo-
argumentativo”, en su distincion con la accion lingiiistica-expositiva (Habermas). En
“Ciencismo versus Dialéctica”, retomando los motivos esenciales de la llamada
“disputa del positivismo en Alemania”, a partir del Congreso de Socidlogos de
Tiibingen (1961), y en evidente postura abierta contra el ciencismo —que niega la

potencia practica-normativa de la razon—, dice Lorenzen:

De ahi tenemos que intentar reiterar por nuestra cuenta la critica kantiana. Con Kant
hemos de constatar que nuestro saber teorético no deshecha una razoén practica. Esta acontece
antes que nada a través de la constatacién de que la razén teorética misma tiene un
fundamento normativo. Solo a partir de un siempre ya [immer schon], aunque adn tan
insuficientemente conceptualizado contexto de sentido de la praxis de la vida, se dejan sentar
normas primeras para un decir cientifico: entonces estas normas posibilitan ante todo un
argumentar disciplinado; por ejemplo, cierres 16gicos, calculos y medidas objetivos, como los
que yacen cual fundamento de la fisica. (Lorenzen, 2016, 3-4).

El mencionado proyecto de “desuniversalizacion de la razéon” no descarta la
inmersion de perfectos aprioricos y de los componentes necesarios (trascendentales),
que serian el fundamento de determinacion de un argumentar, vinculado a las
exigencias de la ciencia. Aun cuando Lorenzen no explicita los motivos de la
inmersion del perfecto apridrico “siempre ya” —por lo demads, siempre presente en
analisis fenomenologicos—, no cabe duda de que las normas sentadas fundamentan
la razon teorética. Segin Lorenzen, ello tiene su constatacion —como refutacion de
toda “reduccién ciencista” — en la practica de la ciencia y en la praxis en general. La

reduccion ciencista es quien no permite establecer el vinculo jamas forzado entre lo

284

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

teorético y lo practico y, por tanto, es incapaz de establecer un saber que dé cuenta de
los “fundamentos normativos” insitos en toda configuracion social, nunca al margen
de la estructura cientifica del mundo. Desarrollando motivos kantianos, Lorenzen
hace plena defensa de la exigencia de que la razon debe ser practica y, en este sentido,
de la legitimidad y reconocimiento de la potencialidad de la razdn practica como
ensefabilidad de esa razon. Con la exigencia de la razon practica, Lorenzen no quiere
simplemente repetir polémicas de antafio, que ya solo valen como anécdotas
historiograficas, sino que lo que pretende es llevar a cabo la reconstruccion del
proceso de la formacién de la opinion y de la voluntad —frente a los intereses

simplemente “naturales” — como intereses “naturales-artificiales”:

Todas las instituciones de la cultura, ya sean del tipo politico, econémico, cientifico o
artistico, son potencias que el hombre ha alcanzado penosamente en el fundamento de sus
necesidades y capacidades naturales. El hombre se ha formado desde una simple esencia de la
naturaleza para una esencia de la cultura. Este proceso de formacién ha sido siempre ya una
potencia de la razén practica. Desde que hay filosofia, por tanto, desde Socrates, el hombre ha
comenzado con ello a extraer su formacion de las opiniones y de la voluntad, que precede a
toda accion, también a partir del estado de la simple naturaleza artificial y a sobreestilizar ya a
esta para una potencia de la cultura (Lorenzen, 2016, 4).

Con la expresion “naturaleza artificial” (Naturwiichsigkeit) no solo se quieren
pensar —en relacion con Habermas— las instituciones estatales y economicas, sino
indagar la naturaleza de la accién como acto precedente a la formacion de la opinion
(o al decir en general) y a la de la voluntad. Ahora bien, mas alla de que, para
Lorenzen, la legitimidad de la razon dirija, deba dirigir y, en todo caso, ya se haya
apropiado de toda accién moral, el asunto parece estribar en la forma de legitimacion
del acto o, para el caso, del proceso de metodologizacion. A partir de Habermas se
puede decir que Lorenzen “pone al descubierto el fundamento practico-normativo
de las ciencias y de una formacion racional de la voluntad” (Habermas, 1981, 35),
pero, ciertamente, el punto crucial en relacidn con la critica de Habermas yace en la
exterioridad del analisis de Lorenzen respecto de la justificacion de la situacion
concreta, aun cuando esto no impide que, en las consecuencias, haya puntos de
encuentro, sobre todo en lo concerniente a los presupuestos racionales de dicha
situacion. Sin dejar de lado el vinculo de las necesidades en relacién con la

configuracién de la voluntad y de la opinion, Lorenzen piensa lo normativo en el

285

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

sentido de fundamentacion critica, no en el sentido de 6rdenes o coacciones, si bien en
un primer momento es necesaria —metodologicamente— la insercion de un acto de
fe 0 —si se quiere— de una decision. Sin embargo, esta reconstruccion de un sistema
de base de normas no esta expuesta para dar cuenta de los moviles que subyacen a la
justificacion de simples motivos empiricos, como parece ser en caso de Ilting

(Habermas, 1973, 142). En relacion con el punto crucial, dice Lorenzen:

Para la justificacion de un sistema de base de normas, mas o menos de un codigo
juridico o moral, tenemos que aventurarnos a salir del dominio de las simples investigaciones
logico-formales. Con ello tenemos que comenzar, procediendo metddicamente, a
conceptualizar nuestra situaciéon humana, que tenemos que decidirnos a actos sin saber, antes
que nada, de dénde podemos alcanzar normas para nuestras decisiones (Lorenzen, 2016, 7).

La justificacion de un sistema de base de normas es llevada a cabo por
Habermas a partir del discurso argumentativo en cuanto tal, pensando la
fundamentacion de la ética a través de la racionalidad inmanente al mismo, pero sin
hacer ningtn tipo de exclusion de los participantes o afectados y sin concepciéon
posterior de los requisitos. Pero, en el caso de Lorenzen, parece que tales requisitos
no estan presentes en el acto, aun cuando la decision del acto suponga que se pueden
alcanzar las normas para las (eventuales) decisiones. Independientemente de las
distinciones de Habermas sobre la “accion instrumental” y la “accion social”, cobra
mucha determinacién el asunto del “interés” y sus procesos de generalizacion-
racionalizacion, que Lorenzen entiende en términos de “movimiento de espiral

critico-factico”:

Es una especie de movimiento de espiral que hay que consumar para justificar normas
de acto en una situacién concreta: nosotros comenzamos con cortas génesis criticas, por
ejemplo, la génesis de algunas normas del discurso que pueden llegar a ser deducidas a partir
de la praxis comun de la vida; entonces empleamos estas normas para conceptualizar, es
decir, para entender criticamente una parte de la historia. Luego nosotros, si la consideracion
de la historia, en la situacion, fuera exitosa hemos de presentar una muy larga génesis critica,
empleandola de nuevo en la historia, etc. (Lorenzen, 2016, 10).

A pesar de lo “sencillo” que parecer ser este movimiento, Habermas ha
resaltado las dificultades que entrafia semejante construccion espiral en la

reconstruccion de las condiciones del discurso y en los remanentes “decisionistas”.

Este método no parece ser mas que una forma reactualizada y refinada de “dialéctica

286

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

historica”. En el ensayo “Dos observaciones en torno al discurso practico” —escrito
como dedicatoria a Lorenzen en su LX cumpleanios—, del Capitulo IV: Legitimacion,
de Para la reconstruccion del materialismo histérico, Habermas indaga la “cuestion
practica” y su posibilidad de “explicacion argumentativa” (o “clarificacion
discursiva”), a despecho de un “decisionismo residual” en el seno de tal cuestion, en
relacion con el principio de la “regulacion racional” o de la “regulacion consensual
de conflictos”. La pregunta por la fundamentacion, desde el dnimo preguntante, se
vuelve pregunta por las condiciones de la accidon lingiiistica (y sus universales
pretensiones de validez), a expensas del hablante o interlocutor, que se (le) asume
como competente. Segun los andlisis de Habermas, se puede indicar que Lorenzen se
enmarca en aquellos tedricos que piensan la cuestion interpersonal y normativa, la
pretension de correccion (de la accidn) y, en ultima instancia —en conexién con
Schwemmer y K. O. Apel—, la accién consensual o el tomar parte en una situacion
practica concreta. Estas instancias, al presuponer cual a priori el principio racional o

de la argumentacion, son las que permiten a Habermas afirmar:

Todo el que acttia orientandose hacia la comprension tiene, pues, en la medida en que
inevitablemente alza una pretension de verdad y correccion, que haber reconocido
implicitamente que su accién se reconduzca a la argumentacién como tinica via de prosecucién
de la accidén racional en el caso de que las pretensiones de validez candidamente planteadas y
reconocidas facticamente resulten problematizadas. Tan pronto como hacemos explicito el
sentido de pretensiones de validez solventables en forma discursiva, se nos vuelve consciente
el hecho de que ya en la accién consensual estamos presuponiendo la posibilidad de la
argumentacion (Habermas, 1992, 308).

A este respecto, Habermas es muy claro en el sentido de que es valido atribuir
a Lorenzen (asi como a la Escuela de Erlangen) resquicios de “decisionismo” y, sobre
todo, no deja sospecha al hecho de que, en materia normativa o incluso en términos
de lo que Lorenzen llama “génesis normativa”, aqui se asiste propiamente a la
valoracion socioldgica de “sistemas de valores ya dados” y no a la fundamentacion
racional del discurso como “actitud de critica de la legitimacion”. Al respecto, cabe la
pregunta de hasta qué punto la “génesis critica de las normas” que intenta
desarrollar Lorenzen se convierte en “creencia de legitimidad de normas ya dadas”,

bajo el disfraz de una muy rigurosa metodologizacion de corte dialéctico.

287

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

En la Introduccién de Perfiles filosoficos-politicos, que lleva como titulo “;Para
qué aun filosofia?” (1971), Habermas vincula la filosofia metddica de Lorenzen con el
progreso técnico-cientifico y la practica social como filosofia critica, en la medida en
que aquella se asienta en el meollo de la cuestion politica, poniendo al descubierto
dos fundamentos practicos-normativos: el de la ciencia y el de la voluntad. Pero lo
importante de la cuestidn es la justificacion, o mejor, el potencial justificatorio —a
partir de estructuras de la “imagen del mundo”, susceptibles de reconstruccion
racional o la “logica evolutiva reconstruible a posteriori” — donde se puede conservar
asi la posibilidad del consenso. Tanto Lorenzen como Habermas se inscriben en el
proyecto de la formacion discursiva de la voluntad en la subsuncion de la comunidad
intersubjetiva. Justo por ello es que Habermas puede invocar, frente a la
“reconstruccion individualista” de Schwemmer de la comunidad intersubjetiva, el
“principio moral de la transubjetividad” introducido por Lorenzen, aun cuando el
propio principio moral le termine pareciendo “redundante” (Habermas, 1992, 311),

puesto que:

Desde el momento en que los implicados pretenden adoptar, ciertamente, un discurso
practico para proceder a un examen de una pretension de validez controvertida, estan ya
haciendo suya la obligacion aqui postulada al exigir un reconocimiento del principio moral
(Habermas, 1992, 311).

En Para la reconstruccion del materialismo historico, bajo el titulo “Problemas de
legitimacion en el Estado moderno”, Habermas retoma la pregunta fundamental de
la filosofia practica, esto es, la pregunta por “los procedimientos y las premisas desde
los que las justificaciones pueden tener un poder generador de consenso”. Si
Lorenzen estudia “las normas metddicas de la praxis locutoria” (Habermas, 1992,
271), como condicion de posibilidad de consenso, entonces su filosofia intenta pensar
la pregunta fundamental de la filosofia practica. Sin embargo, Habermas arguye que,
a este respecto, Lorenzen aboga por una “teoria general de la justificacion” y, en ese
sentido, incurre en abstracciones o en “injusticias” de cardacter historico. Por lo menos
en esta obra —y a despecho de Lorenzen— Habermas parece ver grandes
posibilidades solo en el “programa de reconstruccion del materialismo historico”, en
la medida en que constituye “una teoria que aclara estructuralmente la sucesion,

historicamente observable, de niveles de justificacion y la reconstruye como un

288

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

contexto logico-evolutivo” (Habermas, 1992, 272). Ahora bien, no por ello Habermas
estd excluyendo de una vez y para siempre la filosofia de Lorenzen, en lo que
respecta a las cuestiones de la normatividad y de la ética, en la pretensién de
racionalidad que le concierne, mds aun si el propio Habermas esta de acuerdo —al
igual que otros autores, sin exclusion de Lorenzen— con la forma de racionalizacion-
generalizacion de los intereses, en el sentido de que “solo su generalizabilidad les
acierta a caracterizar como racionales” (Habermas, 1992, 301).

En sus analisis sobre las claras estructuras de “accidon instrumental”, en su
distincion de la “accidon social” en los desarrollos del mundo de vida, Habermas
afirmo el cardcter promisorio de la psicologia del desarrollo cognitivo, mas que de
los desarrollos de Erlangen, sobre todo en lo atinente a un “principio de la moral” o
de la “transubjetividad” como imperativo categorico. Pero, como lo formula en otros
articulos, este imperativo encierra una “impersonalidad” que hace caso omiso de la
fundamentacién, vista como reconstruccion, al tiempo que se retrotrae a una
trascendentalizacidon de la razon, por cuenta de la “generalidad” del imperativo o de
la subsecuente conducta, a expensas de la “maxima” que le funda. En este sentido,
Habermas busca el “punto inicial” en el que los implicados fundamentan
determinado discurso en torno a determinadas pretensiones de validez, las supuestas
condiciones ideales o incondicionadas del didlogo, en la accion del dialogar,
pensadas como el fundamento de determinacion del principio mismo. Esto convierte
al principio de la transubjetividad de Lorenzen —pensado siempre posteriormente o
con remanentes de individualismo, en opinion de Habermas— en algo “superfluo” o
“redundante”. Para Habermas, las condiciones ideales y las pretensiones inmanentes
de generalizacion de intereses comunes, justifican la accion misma o, para el caso, la
“fundamentacion argumentativa” y son aqui la forma mas acertada de “reconstruir
las premisas generales e inevitables del discurso argumentativo”. Para lo que nos
proponemos en este ensayo, vale sobremanera la forma en que Habermas termina la
discusion en torno al principio moral, o mejor, en torno a la “argumentacién moral”
o argumentar racional-moral, que Schwemmer interpreta en términos de “subfin
supeditado a fines superiores reconocidos intersubjetivamente” y que Kambartel

objeta en el sentido de que ese procedimiento de sustitucion no agota el argumentar:

289

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

Por mi parte, quisiera afadir a esa consideraciéon la de que el alcance de la
argumentacion moral depende decisivamente de si, y en qué medida, se logra convertir a las
propias interpretaciones convencionales de los intereses en objeto de la formacion discursiva
de la voluntad [Wille]. Desde el momento en que proponemos una nueva interpretacién de
necesidades, se proyecta un rayo de luz sobre aquello que los participantes en el discurso
piensan querer [wollen] realmente. Una reinterpretacion de las convenciones establecidas en
materia de necesidades puede ser resultado de una autorreflexiéon que torne transparente la
propia naturaleza interior y corrija los autoengafos; pero también puede ser resultado de un
proceso creador de semantizacién que aflora nuevos potenciales significativos a través de los
sistemas no-proposicionales de signos de la literatura, el arte y la musica. En este sentido, la
argumentacion moral permanece abocada al apartamiento —ya sea terapéutico, sea artistico-
creador— de las barreras comunicativas. Estas barreras, que nos procuran la engafosa
certidumbre de que fuéramos nosotros, los individuos aislados, la dltima instancia en el
enjuiciamiento de nuestros intereses, tendrian que eliminarse si ha de acometerse con
conciencia el proceso de la interpretacion de las necesidades, que hasta la fecha se viene
verificando de forma esporadica, o lo que es igual: si ha de incluirse dicho proceso en la
formacion discursiva de la voluntad (Habermas, 1992, 313).

Naturalmente, esta cita tampoco agota el asunto concerniente a la
fundamentacién del argumentar racional y sus implicaciones, y mucho menos el que
versa sobre una ética de caracter cognitivo, en la que sin duda se enmarcan tanto
Habermas como Lorenzen, a despecho de ciertos descuidos de este a los ojos de
aquel en lo concerniente a un lenguaje determinado en términos de arte y que, sin
problema alguno, tendria que conducir a nuevas reconstrucciones en torno a lo
estético en lo tocante a la razdn practica, lejos de justificaciones que se revistan de
presuntuosa practicidad y que poco piensan la importancia de lo estético. Ahora
bien, estas necesidades —que Habermas no explicita en términos de si son naturales
o culturales— son pensadas por Lorenzen en “Ciencismo versus Dialéctica” y son alli
caracterizadas en términos de su geénesis, pero sabiendo previamente que una
génesis en general de los deseos no puede ser justificada. Se trata de un camino

ascendente de lo ficticio a lo cultural:

Obviamente, no puede llegar a ser justificada en general la génesis factica de los deseos
culturales —vale por tanto presentar una génesis critica: se ha de comprobar cémo deben haber
surgido los deseos: una génesis critica: conduce gradualmente —en el caso mas favorable—,
de un estado ficticio, con simples necesidades naturales, a un contexto siempre complejo de
necesidades de la naturaleza y de la cultura. Cada paso individual que ha de justificar una
nueva diferenciacién en la génesis de todo el complejo tiene, como su tinico principio, el
principio moral de la transubjetividad (Lorenzen, 2016, 11).

290

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

Esta génesis critica tiene como principio el “principio moral de la
transubjetividad”, que en Lorenzen se convierte en el perfecto apridrico de la
situacion practica-normativa. Es en este sentido —que todavia habria que constatar
con mas detalle— donde Habermas encuentra la ocasion de objetar la pretension
universal del principio moral de la transubjetividad y, en consideracion con los
presupuestos necesarios e ineludibles del acto del dialogar, encontrar como
“redundante”, cuando no como algo “superfluo”, pensado posteriormente frente a la
situacion concreta y con remanentes de individualismo. En el articulo “La
Modernidad — un proyecto no finalizado plenamente” —publicado inicialmente en
Pequeiios  escritos  politicos (1981) y luego incorporado, con significativas
modificaciones, en Diagnosis del tiempo. Doce ensayos (2003)—, en el apartado “El

proyecto del Esclarecimiento”, plantea lo siguiente en relacion con Lorenzen:

Paul Lorenzen contd con la eficacia reformista de la vida de la (re)construccion
metddica de un lenguaje del arte en el que se diera validez [zur Geltung bringt] a la razén
practica, pero él canalizd con esto las ciencias en los cursos angostos de justificaciones
practicas, anadlogas a la moral, y desatendi6 asimismo lo estético (Habermas, 2003, 16).

Estas palabras dedicadas a Lorenzen hacen parte de las “significativas
modificaciones” del articulo, al igual que el apartador posterior, titulado “Kant y la
tenacidad de lo estético”. En los que se podrian llamar escritos “recientes” de
Habermas parece haber una pregunta cada vez mas constante por lo estético, o
incluso por lo denominado —siempre con suma imprecision— “obra de arte”. Ahora
bien, Habermas quiere pensar un ambito de la accion en el que ya no sea necesario
apelar a instancias morales (universalistas): el puro dmbito racional-reconstructivo
del momento creativo. A este respecto, Habermas no se puede desembarazar de la
pretension racional de la accion (no solo comunicativa), como tampoco de la
pretension de interpretacion del modelo de accién que compromete la racionalidad
—no solo del ahora actor sino intérprete— de la “accion social” o, para el caso —y en
relacion con Weber— “accion teleoldgica” o “racionalidad con arreglo a fines”. Para
éticas de cardcter cognitivo como las de Lorenzen y Habermas, no valen
“argumentos causalistas del comportamiento”, sino la completa reconstruccion de la
validez normativa, en la asuncion de la dignidad de dicha validez. Por eso, en Teoria

del actuar comunicativo 1. Racionalidad del acto y racionalizacion social, Habermas tercia,

291

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

en relacion con la “reconstruccion critica de la génesis factica” del conjunto de

normas, lo siguiente:

Por otra parte, cuando el intérprete esta convencido de la fecundidad teorética del
modelo normativo del acto, se tiene que involucrar en [sich einlassen auf] las subordinaciones
aceptadas de comunidad con el concepto formal del mundo social y dar espacio [einriumen] a
la posibilidad de probar la dignidad de la convalidacion [Anerkennungswiirdigkeit] de una
norma considerada correcta por el autor. Una tal declaracion [Deutung] racional del actuar
regulado normativamente se ampara en el convenio de la validez social con la regencia
construida contrafacticamente de un contexto normativo dado. No quiero aqui condescender
a [eingehen auf] las dificultades metddicas de un discurso practico efectuado
suplementariamente, esto es, vicariamente, por el intérprete para sujetos actuantes
(Habermas, 1981, 155).

Habermas no se puede desembarazar de la pretension de reconstruccion
racional de la accidon pero, por supuesto, la forma de reconstruccion se tiene que
llevar a cabo desde una vision particular de la ética, no desde una inveterada moral o
moralidad, que siempre se muestra dependiente de “abstracciones” o “absolutos” —
de una razén pretendidamente “universal”’—, cuando no de escepticismos de
caracter “valorativo”. En este sentido, Habermas se sabe de alguna manera en el
punto de interseccion que se abriera por cuenta de Hegel contra Kant sobre la ética y
la moralidad, aun cuando Habermas tenga que afirmar, a partir de su ética de
caracter cognitivo, ciertas implicaciones (no presupuestos) kantianos, o mejor,
presuponga que “la posicion kantiana se puede reformular en el marco de una ética
del discurso” (Habermas, 1984, 68). En “;Qué hace racional una forma de vida?”

(1984), consignado en Sobre moralidad y eticidad, atirma Habermas:

Pero hoy los frentes han cambiado en la medida en que los defensores de una ética
formalista, como Rawls, Lorenzen o Apel, se apoyan en el concepto de una racionalidad
procedimental que ya no estd sujeta a la hipoteca teoldgica que representa la doctrina de los
dos reinos; de ahi que los abogados de la moralidad ya no necesiten oponer abstractamente la
razon como algo nouménico al mundo de los fendmenos y de la historia (Habermas, 1984, 67).

En el ensayo de 1981, Habermas realizaba una critica contundente al
“descuido” de Lorenzen en términos de lo “estético”, por cuenta de “justificaciones
andlogas a la moral”. Pero en este ensayo de 1984 reconoce —bien que

8 . yer . ” .
someramente — que Lorenzen es partidario de una “ética formalista” que ya no rinde

cuentas a ninguna teologia, “formalismo” que se debe entender —como lo entiende

292

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

Habermas— en el sentido de lo “formal” que pertenece a la situacion de todo
discurso argumentativo. Ahora bien, con esto se esta diciendo implicitamente que
Lorenzen no rinde cuentas a una moralidad y, por tanto, se encuentra libre de
dicotomias entre un “mas alla” y un “mas acd”, e incluso es co-participe de un
concepto de racionalidad procedimental, que viene a disolver la racionalidad universal,
hasta el punto de permitir la pregunta por la vida ética, que Habermas vincula —
como no puede ser de otra manera— a la necesidad de re-crear argumentativamente
pretensiones de validez. En este sentido, cabe el “modelo” que Habermas refiere en
Problemas de legitimacién, que bien encaja en relacion con la ética de formalista o,

mejor, cognitivista de Lorenzen:

Mas bien, el modelo adecuado es la comunidad de comunicaciéon de los interesados,
que, como participantes en un discurso practico, prueban la pretension de validez de normas
y, en la medida en que las aceptan con fundamentos, llegan a la conviccion de que las normas
propuestas, en las circunstancias dadas, son “correctas”. No los actos irracionales de voluntad
de las partes contratantes, sino el reconocimiento motivado racionalmente de normas, que
pueden ser problematizadas en cualquier momento, fundamenta la pretension de validez de
normas. Por tanto, el ingrediente cognitivo de normas no se limita al contenido proposicional
de las expectativas normadas de conducta; la pretensiéon misma de validez normativa es
cognitiva en el sentido del (como siempre, contrafactico) supuesto de que pueda ser efectuada
discursivamente, por tanto, fundamentada en un consenso de los participantes, obtenido
argumentativamente (Habermas, 1973, pag. 144).

La vida ética pensada por Lorenzen y Habermas tiene que rendir cuentas a las
implicaciones particulares de los actores, sin que por ello se esté pretiriendo el rasgo
mas esencial del concepto (formal) de “mundo de la vida”, visto en este contexto
como “subordinaciones aceptadas de comunidad” o como “convenio de la validez
social”, que incluso co-determinan normas de accion en sentido dedntico, pero en la
consigna de que “no hay ningtuin sentido “dedntico” unitario de la obligatoriedad
normativa” (Habermas, 2002, 23). En sintesis, vale lo que Habermas, en el “Prologo a
la edicion de 1990” de Cambios de estructura de la publicidad. Investigaciones para una
categoria de la sociedad civil, dijera en relacion con la “ética del discurso”, precisamente

refiriendo a la argumentacion:

[...] no solamente pretende [beansprucht] poder ganar un principio general de la moral
proveniente del contenido normativo de necesarias presuposiciones pragmaticas de
argumentacion en general. Mejor dicho, este principio mismo se refiere a la resolucién
discursiva de exigencias normativas de validez [Geltung]; precisamente, él liga la regencia

293

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

[Giiltigkeit] de normas a la posibilidad de una anuencia fundada de lado de todos los
posiblemente afectados, en cuanto estos asumen [iibernehmen] el rol de participantes de la
argumentacion. A partir de esta lectura, la aclaracién de cuestiones politicas, en cuanto a su
nucleo atafie, depende de la institucién de una praxis publica de la argumentacién (Habermas,
1990, 39-40).

Al principio del ensayo llamé la atencion sobre el hecho de que Habermas
gusta siempre reiterar lo que parece en todo momento esconderse en estas
remisiones al “interés general” y sus pretensiones de universalizacion-
generalizacion, por cuenta de imperativos categdricos o principios morales de la
“transubjetividad” —que, en el fondo, parecen esconder refinados individualismos—
, si bien, a este respecto, parece que Habermas no encuentra razon alguna para no
asentir a esa propuesta. Estas implicaciones de un principio asi entendido es lo que
Habermas no esta en condiciones de sostener, por mas que la situacion que pone en
juego el principio se pueda reconstruir metddicamente. En lo que respecta a los
intereses, que sin duda habria que pensar atin mas en la constelacidon del discurso y
su universalidad en relacion con dialogantes competentes, la argumentacion es “el
proceder mds apropiado para la solucion de cuestiones practicas-morales”, en
términos de un “enfoque ético-discusivo” o una “ética del discurso” (Habermas,
1990, 39). Lorenzen parece incurrir en universalizaciones inapropiadas, si nos
atenemos a las cuestiones formales de un principio moral intersubjetivo o
“transubjetivo” puesto en funcion posteriormente en la constelacion de discurso
argumentativo, si bien cabe sobremanera retener la variabilidad e historicidad de las
necesidades, que Lorenzen parece desplegar muy sutilmente en “Ciencismo versus
dialéctica”, aun cuando quiza el elevado prejuicio en torno al principio transubjetivo
estribe en su calificativo de “moral”. Sin embargo, cabe la aseveracion de que el
principio solo es la cara visible y nunca agotable de la posibilidad de ensefiabilidad
de la razdén practica —por ello le justifica y le pone como uno de los mejores intentos
de pensar la formacion de la opinién y voluntad colectivas—, dentro de una
“situacion concreta”. Esta posibilidad, como potencia de la razon practica, constituye
su universalidad y, al mismo tiempo, una de las mejores tentativas contemporaneas
de pensar una razon des-universalizada y, en este sentido, des-ligada de toda
participacion de actores y afectados. En consonancia, son las reconstrucciones

ciencistas-esclarecidas quienes le hacen depender infinitamente de la razon teorética

294

Agosto
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

y, al mismo tiempo, impiden la asuncion de la forma procedimental de la racionalizacion.
Para Lorenzen, la razén practica funda normativamente la razon teorética. Con esta
afirmacion se quiere pensar una nueva determinacion de la razon practica, una
determinacién que ya no tenga que rendir cuentas a un ambito en que la razon
teorética —o cierta incondicionalidad inmanente a su esfera— tuviera que estar cual
fundamento de las necesidades que ahora se juegan en relacion con la constelacion
de lo practico. El proyecto de des-universalizacion de la razon aparece como
sumamente fundado y argumentado, si bien hace falta el paso decisivo en el que
actores se entiendan en la constelacion de un argumentar con normas y de relaciones
no reductibles a instrumentalizaciones del poder economico-politico, mismo que no
se ha de poder suprimir, por cuanto constituye un elemento basico y diferencial del
mundo que no es “dado”. Lo procedimental, en la accién del dialogar, tiene que
desterrar lo instrumental, sin excusion de las condiciones materiales u objetivas que
rebosan el “mundo de la vida”. Lo que en Lorenzen se alcanza como metddica y
formacion permanente, en Habermas se logra como accion efectiva, como
constelacion de actores y afectados, como razon critica-argumentante en las
exigencias y satisfacciones del lenguaje en la anuencia situada de lo que solo ahora se
puede llamar —sin mistificaciones de ningun tipo— racionalidad. Con todo, la
tilosofia practica, o mejor, la razén practica puede reconstruir por si sola un principio
rector, aun cuando en algunos momentos de la situacion concreta se puedan
convocar cuestiones “instintivas”, por supuesto al abrigo de ciertas “normas
procedimentales” que serian validas para la regulacion de conflictos de accion de la
situacion concreta, en la consigna de que “todo aquel que acttia consensualmente lo
hace entregado, en todo caso, a una racionalidad inmanente al lenguaje” (Habermas,

1992, 309).

295

Agosto
2017



] ‘( ]
REVISTA DE FILOSOFIA
Lorenzen y Habermas. La des-universalizacion de la razén | Anderson Bolivar Miranda

Bibliografia

Habermas, Jiirgen. (1985). Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen [El discurso filosdfico
de la Modernidad. Doce lecciones]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Habermas, Jiirgen. (1984). Sobre moralidad y eticidad. Barcelona: Ediciones Paidds.

Habermas, Jiirgen. (1973). Legitimationsprobleme im Spitkapitalismus [Problemas de legitimacion en el
capitalismo tardio]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Habermas, Jiirgen. (1981). Philosophisch-politische Profile [Perfiles filosoficos-politicos]. Frankfurt am Main:
Suhrkamp Verlag.

Habermas, Jiirgen. (1981). Theorie des kommunicativen Handelns 1. Handlungsrationalitit und
gesellschaftliche Rationalisierung [Teoria del actuar comunicativo I. Racionalidad del acto y
racionalizacién social]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Habermas, Jiirgen. (1990). Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der
biirgerlichen Gesellschaft [Cambios de estructura de la publicidad. Investigaciones para una categoria
de la sociedad civil]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Habermas, Jiirgen. (1992). Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze [Pensar postmetafisico.
Ensayos filosdficos]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Habermas, Jiirgen. (1992). Para la reconstruccion del materialismo histérico. Madrid: Taurus Ediciones.

Habermas, Jiirgen. (2002). Verdad y justificacién. Madrid: Editorial Trotta.

Habermas, Jiirgen. (2003). Zeitdiagnosen. Zwolf Essays (1980-2001) [Diagnosis del tiempo. Doce ensayos
(1980-2001)]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Lorenzen, P. (1974). “Szientismus versus Dialektik”, en Rehabilitierung der praktischen Philosophie II
[“Ciencismo versus Dialéctica”, en Rehabilitacion de la filosofia prictica II]. Freiburg: Rombach
Verlag, pags. 335-351.

McCarthy, T. (1978). The critical theory of Jiirgen Habermas [La teoria critica de [iirgen Habermas].
Massachusetts: The MIT Press.

Urefa, Enrique M. (1978). La teoria critica de la sociedad de Habermas. La crisis de la sociedad industrializada.
Madrid: Editorial Tecnos.

296

Agosto
2017





