
283 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón 
Lic. Anderson Bolívar Miranda. Benemérita Universidad Autónoma de Puebla 
 
 

 

Dejando de lado el hecho más esencial de que quizá los mejores 

planteamientos de P. Lorenzen en relación con la configuración de una ética 

normativa y sus presupuestos se encuentran desplegados en obras tan decisivas 

como Propedéutica lógica, Lógica constructiva, ética y teoría de la ciencia y Lógica y ética 

normativas, considero de vital importancia el artículo “Szientismus versus Dialektik” 

—que apareció  mientras era director de la Escuela de Erlangen en Hermenéutica y 

Dialéctica I (1970) y posteriormente fue incorporado a Rehabilitación de la filosofía 

práctica II (1974) por Manfred Riedel—, recientemente traducido al español como 

“Ciencismo versus Dialéctica”. Este ensayo —referido con bastante frecuencia por J. 

Habermas— fue el comienzo de un ir y venir interesante en términos de racionalidad 

y normatividad, mismo que parece persistir hasta la fecha, en lo concerniente al 

papel de la filosofía práctica y a la racionalidad emergente en tal determinación de la 

filosofía. En lo que respecta a una terminología “frecuentemente difusa e 

insuficientemente definida” en relación con Habermas, solo puedo asegurar que 

semejantes declaraciones —en mi consideración, bastante parcas— no ayudan en 

nada a ahondar el espíritu que anima la problemática, por más que se pueda apelar a 

“otras circunstancias” con consecuentes “insuficiencias”, que sin duda están en la 

cabeza del que lee (Ureña, 1978, 16). Vale la pena aclarar que si llevo a cabo el intento 

de ahondar estas cuestiones esenciales en dos autores tan comprometidos con el 

asunto de la normatividad y su inherente pretensión de validez, no puedo querer —

con sobrada ingenuidad— que en este ensayo se pueda “cumplir” lo que lo que estos 

consolidaron y han consolidado en su obra a suerte de años de trabajo constante en 

medio de discusiones o investigaciones de corte privado. No se crea que este ensayo 

quiere ser una especie de monografía comparativa. No tiene caso engañarse. Este 

ensayo quiere constatar hasta qué punto, en los planteamientos deónticos de 

Lorenzen y de Habermas en torno a la cuestión práctica (normativa), se esconde el 

proyecto o la tentativa de desuniversalización de la razón. En este sentido —y al 

contrario de lo que alguien pudiera aducir externamente en relación con mi 



284 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

tentativa—, si abordo algunos pasajes fundamentales del artículo de Lorenzen y 

espero relacionarlos con algunos planteamientos de Habermas, ello no es motivo para 

creer que Habermas llevó a cabo alguna vez una interpretación exegética de dicho 

artículo y que, justo por ello, yo debo hacer referencia explícita a supuestos momentos de 

una interpretación que, por principio, no existe. Quizá la mejor interpretación (sin ser 

exhaustiva) del artículo de Lorenzen hecha por Habermas se encuentra en Problemas 

de legitimación en el capitalismo tardío, pues —hasta donde he podido comprobar— 

Habermas, a lo largo de varios años, solo ha hecho alusiones —no por ello malas 

alusiones— al artículo en cuestión. Ahora bien, es claro a este respecto que semejante 

proyecto de desuniversalización solo se puede llegar a mostrar con entera eficacia a 

través del “ejercicio dialéctico” (Lorenzen) o el “discurso comunicativo-

argumentativo”, en su distinción con la acción lingüística-expositiva (Habermas). En 

“Ciencismo versus Dialéctica”, retomando los motivos esenciales de la llamada 

“disputa del positivismo en Alemania”, a partir del Congreso de Sociólogos de 

Tübingen (1961), y en evidente postura abierta contra el ciencismo —que niega la 

potencia práctica-normativa de la razón—, dice Lorenzen: 

 
De ahí tenemos que intentar reiterar por nuestra cuenta la crítica kantiana. Con Kant 

hemos de constatar que nuestro saber teorético no deshecha una razón práctica. Esta acontece 
antes que nada a través de la constatación de que la razón teorética misma tiene un 
fundamento normativo. Solo a partir de un siempre ya [immer schon], aunque aún tan 
insuficientemente conceptualizado contexto de sentido de la praxis de la vida, se dejan sentar 
normas primeras para un decir científico: entonces estas normas posibilitan ante todo un 
argumentar disciplinado; por ejemplo, cierres lógicos, cálculos y medidas objetivos, como los 
que yacen cual fundamento de la física. (Lorenzen, 2016, 3-4). 

 

El mencionado proyecto de “desuniversalización de la razón” no descarta la 

inmersión de perfectos aprióricos y de los componentes necesarios (trascendentales), 

que serían el fundamento de determinación de un argumentar, vinculado a las 

exigencias de la ciencia. Aun cuando Lorenzen no explicita los motivos de la 

inmersión del perfecto apriórico “siempre ya” —por lo demás, siempre presente en 

análisis fenomenológicos—, no cabe duda de que las normas sentadas fundamentan 

la razón teorética. Según Lorenzen, ello tiene su constatación —como refutación de 

toda “reducción ciencista”— en la práctica de la ciencia y en la praxis en general. La 

reducción ciencista es quien no permite establecer el vínculo jamás forzado entre lo 



285 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

teorético y lo práctico y, por tanto, es incapaz de establecer un saber que dé cuenta de 

los “fundamentos normativos” ínsitos en toda configuración social, nunca al margen 

de la estructura científica del mundo. Desarrollando motivos kantianos, Lorenzen 

hace plena defensa de la exigencia de que la razón debe ser práctica y, en este sentido, 

de la legitimidad y reconocimiento de la potencialidad de la razón práctica como 

enseñabilidad de esa razón. Con la exigencia de la razón práctica, Lorenzen no quiere 

simplemente repetir polémicas de antaño, que ya solo valen como anécdotas 

historiográficas, sino que lo que pretende es llevar a cabo la reconstrucción del 

proceso de la formación de la opinión y de la voluntad —frente a los intereses 

simplemente “naturales”— como intereses “naturales-artificiales”: 

 
Todas las instituciones de la cultura, ya sean del tipo político, económico, científico o 

artístico, son potencias que el hombre ha alcanzado penosamente en el fundamento de sus 
necesidades y capacidades naturales. El hombre se ha formado desde una simple esencia de la 
naturaleza para una esencia de la cultura. Este proceso de formación ha sido siempre ya una 
potencia de la razón práctica. Desde que hay filosofía, por tanto, desde Sócrates, el hombre ha 
comenzado con ello a extraer su formación de las opiniones y de la voluntad, que precede a 
toda acción, también a partir del estado de la simple naturaleza artificial y a sobreestilizar ya a 
esta para una potencia de la cultura (Lorenzen, 2016, 4). 

 

Con la expresión “naturaleza artificial” (Naturwüchsigkeit) no solo se quieren 

pensar —en relación con Habermas— las instituciones estatales y económicas, sino 

indagar la naturaleza de la acción como acto precedente a la formación de la opinión 

(o al decir en general) y a la de la voluntad. Ahora bien, más allá de que, para 

Lorenzen, la legitimidad de la razón dirija, deba dirigir y, en todo caso, ya se haya 

apropiado de toda acción moral, el asunto parece estribar en la forma de legitimación 

del acto o, para el caso, del proceso de metodologización. A partir de Habermas se 

puede decir que Lorenzen “pone al descubierto el fundamento práctico-normativo 

de las ciencias y de una formación racional de la voluntad” (Habermas, 1981, 35), 

pero, ciertamente, el punto crucial en relación con la crítica de Habermas yace en la 

exterioridad del análisis de Lorenzen respecto de la justificación de la situación 

concreta, aun cuando esto no impide que, en las consecuencias, haya puntos de 

encuentro, sobre todo en lo concerniente a los presupuestos racionales de dicha 

situación. Sin dejar de lado el vínculo de las necesidades en relación con la 

configuración de la voluntad y de la opinión, Lorenzen piensa lo normativo en el 



286 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

sentido de fundamentación crítica, no en el sentido de órdenes o coacciones, si bien en 

un primer momento es necesaria —metodológicamente— la inserción de un acto de 

fe o —si se quiere— de una decisión. Sin embargo, esta reconstrucción de un sistema 

de base de normas no está expuesta para dar cuenta de los móviles que subyacen a la 

justificación de simples motivos empíricos, como parece ser en caso de Ilting 

(Habermas, 1973, 142). En relación con el punto crucial, dice Lorenzen: 

 
Para la justificación de un sistema de base de normas, más o menos de un código 

jurídico o moral, tenemos que aventurarnos a salir del dominio de las simples investigaciones 
lógico-formales. Con ello tenemos que comenzar, procediendo metódicamente, a 
conceptualizar nuestra situación humana, que tenemos que decidirnos a actos sin saber, antes 
que nada, de dónde podemos alcanzar normas para nuestras decisiones (Lorenzen, 2016, 7). 

 

La justificación de un sistema de base de normas es llevada a cabo por 

Habermas a partir del discurso argumentativo en cuanto tal, pensando la 

fundamentación de la ética a través de la racionalidad inmanente al mismo, pero sin 

hacer ningún tipo de exclusión de los participantes o afectados y sin concepción 

posterior de los requisitos. Pero, en el caso de Lorenzen, parece que tales requisitos 

no están presentes en el acto, aun cuando la decisión del acto suponga que se pueden 

alcanzar las normas para las (eventuales) decisiones. Independientemente de las 

distinciones de Habermas sobre la “acción instrumental” y la “acción social”, cobra 

mucha determinación el asunto del “interés” y sus procesos de generalización-

racionalización, que Lorenzen entiende en términos de “movimiento de espiral 

crítico-fáctico”: 

 
Es una especie de movimiento de espiral que hay que consumar para justificar normas 

de acto en una situación concreta: nosotros comenzamos con cortas génesis críticas, por 
ejemplo, la génesis de algunas normas del discurso que pueden llegar a ser deducidas a partir 
de la praxis común de la vida; entonces empleamos estas normas para conceptualizar, es 
decir, para entender críticamente una parte de la historia. Luego nosotros, si la consideración 
de la historia, en la situación, fuera exitosa hemos de presentar una muy larga génesis crítica, 
empleándola de nuevo en la historia, etc. (Lorenzen, 2016, 10). 

 
A pesar de lo “sencillo” que parecer ser este movimiento, Habermas ha 

resaltado las dificultades que entraña semejante construcción espiral en la 

reconstrucción de las condiciones del discurso y en los remanentes “decisionistas”. 

Este método no parece ser más que una forma reactualizada y refinada de “dialéctica 



287 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

histórica”. En el ensayo “Dos observaciones en torno al discurso práctico” —escrito 

como dedicatoria a Lorenzen en su LX cumpleaños—, del Capítulo IV: Legitimación, 

de Para la reconstrucción del materialismo histórico, Habermas indaga la “cuestión 

práctica” y su posibilidad de “explicación argumentativa” (o “clarificación 

discursiva”), a despecho de un “decisionismo residual” en el seno de tal cuestión, en 

relación con el principio de la “regulación racional” o de la “regulación consensual 

de conflictos”. La pregunta por la fundamentación, desde el ánimo preguntante, se 

vuelve pregunta por las condiciones de la acción lingüística (y sus universales 

pretensiones de validez), a expensas del hablante o interlocutor, que se (le) asume 

como competente. Según los análisis de Habermas, se puede indicar que Lorenzen se 

enmarca en aquellos teóricos que piensan la cuestión interpersonal y normativa, la 

pretensión de corrección (de la acción) y, en última instancia —en conexión con 

Schwemmer y K. O. Apel—, la acción consensual o el tomar parte en una situación 

práctica concreta. Estas instancias, al presuponer cual a priori el principio racional o 

de la argumentación, son las que permiten a Habermas afirmar: 

 
Todo el que actúa orientándose hacia la comprensión tiene, pues, en la medida en que 

inevitablemente alza una pretensión de verdad y corrección, que haber reconocido 
implícitamente que su acción se reconduzca a la argumentación como única vía de prosecución 
de la acción racional en el caso de que las pretensiones de validez cándidamente planteadas y 
reconocidas fácticamente resulten problematizadas. Tan pronto como hacemos explícito el 
sentido de pretensiones de validez solventables en forma discursiva, se nos vuelve consciente 
el hecho de que ya en la acción consensual estamos presuponiendo la posibilidad de la 
argumentación (Habermas, 1992, 308). 

 

A este respecto, Habermas es muy claro en el sentido de que es válido atribuir 

a Lorenzen (así como a la Escuela de Erlangen) resquicios de “decisionismo” y, sobre 

todo, no deja sospecha al hecho de que, en materia normativa o incluso en términos 

de lo que Lorenzen llama “génesis normativa”, aquí se asiste propiamente a la 

valoración sociológica de “sistemas de valores ya dados” y no a la fundamentación 

racional del discurso como “actitud de crítica de la legitimación”. Al respecto, cabe la 

pregunta de hasta qué punto la “génesis crítica de las normas” que intenta 

desarrollar Lorenzen se convierte en “creencia de legitimidad de normas ya dadas”, 

bajo el disfraz de una muy rigurosa metodologización de corte dialéctico. 



288 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

En la Introducción de Perfiles filosóficos-políticos, que lleva como título “¿Para 

qué aún filosofía?” (1971), Habermas vincula la filosofía metódica de Lorenzen con el 

progreso técnico-científico y la práctica social como filosofía crítica, en la medida en 

que aquella se asienta en el meollo de la cuestión política, poniendo al descubierto 

dos fundamentos prácticos-normativos: el de la ciencia y el de la voluntad. Pero lo 

importante de la cuestión es la justificación, o mejor, el potencial justificatorio —a 

partir de estructuras de la “imagen del mundo”, susceptibles de reconstrucción 

racional o la “lógica evolutiva reconstruible a posteriori”— donde se puede conservar 

así la posibilidad del consenso. Tanto Lorenzen como Habermas se inscriben en el 

proyecto de la formación discursiva de la voluntad en la subsunción de la comunidad 

intersubjetiva. Justo por ello es que Habermas puede invocar, frente a la 

“reconstrucción individualista” de Schwemmer de la comunidad intersubjetiva, el 

“principio moral de la transubjetividad” introducido por Lorenzen, aun cuando el 

propio principio moral le termine pareciendo “redundante” (Habermas, 1992, 311), 

puesto que: 

 
Desde el momento en que los implicados pretenden adoptar, ciertamente, un discurso 

práctico para proceder a un examen de una pretensión de validez controvertida, están ya 
haciendo suya la obligación aquí postulada al exigir un reconocimiento del principio moral 
(Habermas, 1992, 311). 

 

En Para la reconstrucción del materialismo histórico, bajo el título “Problemas de 

legitimación en el Estado moderno”, Habermas retoma la pregunta fundamental de 

la filosofía práctica, esto es, la pregunta por “los procedimientos y las premisas desde 

los que las justificaciones pueden tener un poder generador de consenso”. Si 

Lorenzen estudia “las normas metódicas de la praxis locutoria” (Habermas, 1992, 

271), como condición de posibilidad de consenso, entonces su filosofía intenta pensar 

la pregunta fundamental de la filosofía práctica. Sin embargo, Habermas arguye que, 

a este respecto, Lorenzen aboga por una “teoría general de la justificación” y, en ese 

sentido, incurre en abstracciones o en “injusticias” de carácter histórico. Por lo menos 

en esta obra —y a despecho de Lorenzen— Habermas parece ver grandes 

posibilidades solo en el “programa de reconstrucción del materialismo histórico”, en 

la medida en que constituye “una teoría que aclara estructuralmente la sucesión, 

históricamente observable, de niveles de justificación y la reconstruye como un 



289 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

contexto lógico-evolutivo” (Habermas, 1992, 272). Ahora bien, no por ello Habermas 

está excluyendo de una vez y para siempre la filosofía de Lorenzen, en lo que 

respecta a las cuestiones de la normatividad y de la ética, en la pretensión de 

racionalidad que le concierne, más aún si el propio Habermas está de acuerdo —al 

igual que otros autores, sin exclusión de Lorenzen— con la forma de racionalización-

generalización de los intereses, en el sentido de que “sólo su generalizabilidad les 

acierta a caracterizar como racionales” (Habermas, 1992, 301). 

En sus análisis sobre las claras estructuras de “acción instrumental”, en su 

distinción de la “acción social” en los desarrollos del mundo de vida, Habermas 

afirmó el carácter promisorio de la psicología del desarrollo cognitivo, más que de 

los desarrollos de Erlangen, sobre todo en lo atinente a un “principio de la moral” o 

de la “transubjetividad” como imperativo categórico. Pero, como lo formula en otros 

artículos, este imperativo encierra una “impersonalidad” que hace caso omiso de la 

fundamentación, vista como reconstrucción, al tiempo que se retrotrae a una 

trascendentalización de la razón, por cuenta de la “generalidad” del imperativo o de 

la subsecuente conducta, a expensas de la “máxima” que le funda. En este sentido, 

Habermas busca el “punto inicial” en el que los implicados fundamentan 

determinado discurso en torno a determinadas pretensiones de validez, las supuestas 

condiciones ideales o incondicionadas del diálogo, en la acción del dialogar, 

pensadas como el fundamento de determinación del principio mismo. Esto convierte 

al principio de la transubjetividad de Lorenzen —pensado siempre posteriormente o 

con remanentes de individualismo, en opinión de Habermas— en algo “superfluo” o 

“redundante”. Para Habermas, las condiciones ideales y las pretensiones inmanentes 

de generalización de intereses comunes, justifican la acción misma o, para el caso, la 

“fundamentación argumentativa” y son aquí la forma más acertada de “reconstruir 

las premisas generales e inevitables del discurso argumentativo”. Para lo que nos 

proponemos en este ensayo, vale sobremanera la forma en que Habermas termina la 

discusión en torno al principio moral, o mejor, en torno a la “argumentación moral” 

o argumentar racional-moral, que Schwemmer interpreta en términos de “subfín 

supeditado a fines superiores reconocidos intersubjetivamente” y que Kambartel 

objeta en el sentido de que ese procedimiento de sustitución no agota el argumentar: 

 



290 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

Por mi parte, quisiera añadir a esa consideración la de que el alcance de la 
argumentación moral depende decisivamente de si, y en qué medida, se logra convertir a las 
propias interpretaciones convencionales de los intereses en objeto de la formación discursiva 
de la voluntad [Wille]. Desde el momento en que proponemos una nueva interpretación de 
necesidades, se proyecta un rayo de luz sobre aquello que los participantes en el discurso 
piensan querer [wollen] realmente. Una reinterpretación de las convenciones establecidas en 
materia de necesidades puede ser resultado de una autorreflexión que torne transparente la 
propia naturaleza interior y corrija los autoengaños; pero también puede ser resultado de un 
proceso creador de semantización que aflora nuevos potenciales significativos a través de los 
sistemas no-proposicionales de signos de la literatura, el arte y la música. En este sentido, la 
argumentación moral permanece abocada al apartamiento —ya sea terapéutico, sea artístico-
creador— de las barreras comunicativas. Estas barreras, que nos procuran la engañosa 
certidumbre de que fuéramos nosotros, los individuos aislados, la última instancia en el 
enjuiciamiento de nuestros intereses, tendrían que eliminarse si ha de acometerse con 
conciencia el proceso de la interpretación de las necesidades, que hasta la fecha se viene 
verificando de forma esporádica, o lo que es igual: si ha de incluirse dicho proceso en la 
formación discursiva de la voluntad (Habermas, 1992, 313). 
 

Naturalmente, esta cita tampoco agota el asunto concerniente a la 

fundamentación del argumentar racional y sus implicaciones, y mucho menos el que 

versa sobre una ética de carácter cognitivo, en la que sin duda se enmarcan tanto 

Habermas como Lorenzen, a despecho de ciertos descuidos de este a los ojos de 

aquel en lo concerniente a un lenguaje determinado en términos de arte y que, sin 

problema alguno, tendría que conducir a nuevas reconstrucciones en torno a lo 

estético en lo tocante a la razón práctica, lejos de justificaciones que se revistan de 

presuntuosa practicidad y que poco piensan la importancia de lo estético. Ahora 

bien, estas necesidades —que Habermas no explicita en términos de si son naturales 

o culturales— son pensadas por Lorenzen en “Ciencismo versus Dialéctica” y son allí 

caracterizadas en términos de su génesis, pero sabiendo previamente que una 

génesis en general de los deseos no puede ser justificada. Se trata de un camino 

ascendente de lo ficticio a lo cultural: 

 
Obviamente, no puede llegar a ser justificada en general la génesis fáctica de los deseos 

culturales —vale por tanto presentar una génesis crítica: se ha de comprobar cómo deben haber 
surgido los deseos: una génesis crítica: conduce gradualmente —en el caso más favorable—, 
de un estado ficticio, con simples necesidades naturales, a un contexto siempre complejo de 
necesidades de la naturaleza y de la cultura. Cada paso individual que ha de justificar una 
nueva diferenciación en la génesis de todo el complejo tiene, como su único principio, el 
principio moral de la transubjetividad (Lorenzen, 2016, 11). 

 



291 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

Esta génesis crítica tiene como principio el “principio moral de la 

transubjetividad”, que en Lorenzen se convierte en el perfecto apriórico de la 

situación práctica-normativa. Es en este sentido —que todavía habría que constatar 

con más detalle— donde Habermas encuentra la ocasión de objetar la pretensión 

universal del principio moral de la transubjetividad y, en consideración con los 

presupuestos necesarios e ineludibles del acto del dialogar, encontrar como 

“redundante”, cuando no como algo “superfluo”, pensado posteriormente frente a la 

situación concreta y con remanentes de individualismo. En el artículo “La 

Modernidad— un proyecto no finalizado plenamente” —publicado inicialmente en 

Pequeños escritos políticos (1981) y luego incorporado, con significativas 

modificaciones, en Diagnosis del tiempo. Doce ensayos (2003)—, en el apartado “El 

proyecto del Esclarecimiento”, plantea lo siguiente en relación con Lorenzen: 

 
Paul Lorenzen contó con la eficacia reformista de la vida de la (re)construcción 

metódica de un lenguaje del arte en el que se diera validez [zur Geltung bringt] a la razón 
práctica, pero él canalizó con esto las ciencias en los cursos angostos de justificaciones 
prácticas, análogas a la moral, y desatendió asimismo lo estético (Habermas, 2003, 16). 

 

Estas palabras dedicadas a Lorenzen hacen parte de las “significativas 

modificaciones” del artículo, al igual que el apartador posterior, titulado “Kant y la 

tenacidad de lo estético”. En los que se podrían llamar escritos “recientes” de 

Habermas parece haber una pregunta cada vez más constante por lo estético, o 

incluso por lo denominado —siempre con suma imprecisión— “obra de arte”. Ahora 

bien, Habermas quiere pensar un ámbito de la acción en el que ya no sea necesario 

apelar a instancias morales (universalistas): el puro ámbito racional-reconstructivo 

del momento creativo. A este respecto, Habermas no se puede desembarazar de la 

pretensión racional de la acción (no solo comunicativa), como tampoco de la 

pretensión de interpretación del modelo de acción que compromete la racionalidad 

—no solo del ahora actor sino intérprete— de la “acción social” o, para el caso —y en 

relación con Weber— “acción teleológica” o “racionalidad con arreglo a fines”. Para 

éticas de carácter cognitivo como las de Lorenzen y Habermas, no valen 

“argumentos causalistas del comportamiento”, sino la completa reconstrucción de la 

validez normativa, en la asunción de la dignidad de dicha validez. Por eso, en Teoría 

del actuar comunicativo I. Racionalidad del acto y racionalización social, Habermas tercia, 



292 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

en relación con la “reconstrucción crítica de la génesis fáctica” del conjunto de 

normas, lo siguiente: 

 
Por otra parte, cuando el intérprete está convencido de la fecundidad teorética del 

modelo normativo del acto, se tiene que involucrar en [sich einlassen auf] las subordinaciones 
aceptadas de comunidad con el concepto formal del mundo social y dar espacio [einräumen] a 
la posibilidad de probar la dignidad de la convalidación [Anerkennungswürdigkeit] de una 
norma considerada correcta por el autor. Una tal declaración [Deutung] racional del actuar 
regulado normativamente se ampara en el convenio de la validez social con la regencia 
construida contrafácticamente de un contexto normativo dado. No quiero aquí condescender 
a [eingehen auf] las dificultades metódicas de un discurso práctico efectuado 
suplementariamente, esto es, vicariamente, por el intérprete para sujetos actuantes 
(Habermas, 1981, 155). 

 

Habermas no se puede desembarazar de la pretensión de reconstrucción 

racional de la acción pero, por supuesto, la forma de reconstrucción se tiene que 

llevar a cabo desde una visión particular de la ética, no desde una inveterada moral o 

moralidad, que siempre se muestra dependiente de “abstracciones” o “absolutos” —

de una razón pretendidamente “universal”—, cuando no de escepticismos de 

carácter “valorativo”. En este sentido, Habermas se sabe de alguna manera en el 

punto de intersección que se abriera por cuenta de Hegel contra Kant sobre la ética y 

la moralidad, aun cuando Habermas tenga que afirmar, a partir de su ética de 

carácter cognitivo, ciertas implicaciones (no presupuestos) kantianos, o mejor, 

presuponga que “la posición kantiana se puede reformular en el marco de una ética 

del discurso” (Habermas, 1984, 68). En “¿Qué hace racional una forma de vida?” 

(1984), consignado en Sobre moralidad y eticidad, afirma Habermas: 

 
Pero hoy los frentes han cambiado en la medida en que los defensores de una ética 

formalista, como Rawls, Lorenzen o Apel, se apoyan en el concepto de una racionalidad 
procedimental que ya no está sujeta a la hipoteca teológica que representa la doctrina de los 
dos reinos; de ahí que los abogados de la moralidad ya no necesiten oponer abstractamente la 
razón como algo nouménico al mundo de los fenómenos y de la historia (Habermas, 1984, 67). 

 

En el ensayo de 1981, Habermas realizaba una crítica contundente al 

“descuido” de Lorenzen en términos de lo “estético”, por cuenta de “justificaciones 

análogas a la moral”. Pero en este ensayo de 1984 reconoce —bien que 

someramente— que Lorenzen es partidario de una “ética formalista” que ya no rinde 

cuentas a ninguna teología, “formalismo” que se debe entender —como lo entiende 



293 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

Habermas— en el sentido de lo “formal” que pertenece a la situación de todo 

discurso argumentativo. Ahora bien, con esto se está diciendo implícitamente que 

Lorenzen no rinde cuentas a una moralidad y, por tanto, se encuentra libre de 

dicotomías entre un “más allá” y un “más acá”, e incluso es co-partícipe de un 

concepto de racionalidad procedimental, que viene a disolver la racionalidad universal, 

hasta el punto de permitir la pregunta por la vida ética, que Habermas vincula —

como no puede ser de otra manera— a la necesidad de re-crear argumentativamente 

pretensiones de validez. En este sentido, cabe el “modelo” que Habermas refiere en 

Problemas de legitimación, que bien encaja en relación con la ética de formalista o, 

mejor, cognitivista de Lorenzen: 

 
Más bien, el modelo adecuado es la comunidad de comunicación de los interesados, 

que, como participantes en un discurso práctico, prueban la pretensión de validez de normas 
y, en la medida en que las aceptan con fundamentos, llegan a la convicción de que las normas 
propuestas, en las circunstancias dadas, son “correctas”. No los actos irracionales de voluntad 
de las partes contratantes, sino el reconocimiento motivado racionalmente de normas, que 
pueden ser problematizadas en cualquier momento, fundamenta la pretensión de validez de 
normas. Por tanto, el ingrediente cognitivo de normas no se limita al contenido proposicional 
de las expectativas normadas de conducta; la pretensión misma de validez normativa es 
cognitiva en el sentido del (como siempre, contrafáctico) supuesto de que pueda ser efectuada 
discursivamente, por tanto, fundamentada en un consenso de los participantes, obtenido 
argumentativamente (Habermas, 1973, pág. 144). 

 

La vida ética pensada por Lorenzen y Habermas tiene que rendir cuentas a las 

implicaciones particulares de los actores, sin que por ello se esté pretiriendo el rasgo 

más esencial del concepto (formal) de “mundo de la vida”, visto en este contexto 

como “subordinaciones aceptadas de comunidad” o como “convenio de la validez 

social”, que incluso co-determinan normas de acción en sentido deóntico, pero en la 

consigna de que “no hay ningún sentido “deóntico” unitario de la obligatoriedad 

normativa” (Habermas, 2002, 23). En síntesis, vale lo que Habermas, en el “Prólogo a 

la edición de 1990” de Cambios de estructura de la publicidad. Investigaciones para una 

categoría de la sociedad civil, dijera en relación con la “ética del discurso”, precisamente 

refiriendo a la argumentación: 

 
[…] no solamente pretende [beansprucht] poder ganar un principio general de la moral 

proveniente del contenido normativo de necesarias presuposiciones pragmáticas de 
argumentación en general. Mejor dicho, este principio mismo se refiere a la resolución 
discursiva de exigencias normativas de validez [Geltung]; precisamente, él liga la regencia 



294 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

[Gültigkeit] de normas a la posibilidad de una anuencia fundada de lado de todos los 
posiblemente afectados, en cuanto estos asumen [übernehmen] el rol de participantes de la 
argumentación. A partir de esta lectura, la aclaración de cuestiones políticas, en cuanto a su 
núcleo atañe, depende de la institución de una praxis pública de la argumentación (Habermas, 
1990, 39-40). 

 

Al principio del ensayo llamé la atención sobre el hecho de que Habermas 

gusta siempre reiterar lo que parece en todo momento esconderse en estas 

remisiones al “interés general” y sus pretensiones de universalización-

generalización, por cuenta de imperativos categóricos o principios morales de la 

“transubjetividad” —que, en el fondo, parecen esconder refinados individualismos—

, si bien, a este respecto, parece que Habermas no encuentra razón alguna para no 

asentir a esa propuesta. Estas implicaciones de un principio así entendido es lo que 

Habermas no está en condiciones de sostener, por más que la situación que pone en 

juego el principio se pueda reconstruir metódicamente. En lo que respecta a los 

intereses, que sin duda habría que pensar aún más en la constelación del discurso y 

su universalidad en relación con dialogantes competentes, la argumentación es “el 

proceder más apropiado para la solución de cuestiones prácticas-morales”, en 

términos de un “enfoque ético-discusivo” o una “ética del discurso” (Habermas, 

1990, 39). Lorenzen parece incurrir en universalizaciones inapropiadas, si nos 

atenemos a las cuestiones formales de un principio moral intersubjetivo o 

“transubjetivo” puesto en función posteriormente en la constelación de discurso 

argumentativo, si bien cabe sobremanera retener la variabilidad e historicidad de las 

necesidades, que Lorenzen parece desplegar muy sutilmente en “Ciencismo versus 

dialéctica”, aun cuando quizá el elevado prejuicio en torno al principio transubjetivo 

estribe en su calificativo de “moral”. Sin embargo, cabe la aseveración de que el 

principio solo es la cara visible y nunca agotable de la posibilidad de enseñabilidad 

de la razón práctica —por ello le justifica y le pone como uno de los mejores intentos 

de pensar la formación de la opinión y voluntad colectivas—, dentro de una 

“situación concreta”. Esta posibilidad, como potencia de la razón práctica, constituye 

su universalidad y, al mismo tiempo, una de las mejores tentativas contemporáneas 

de pensar una razón des-universalizada y, en este sentido, des-ligada de toda 

participación de actores y afectados. En consonancia, son las reconstrucciones 

ciencistas-esclarecidas quienes le hacen depender infinitamente de la razón teorética 



295 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

y, al mismo tiempo, impiden la asunción de la forma procedimental de la racionalización. 

Para Lorenzen, la razón práctica funda normativamente la razón teorética. Con esta 

afirmación se quiere pensar una nueva determinación de la razón práctica, una 

determinación que ya no tenga que rendir cuentas a un ámbito en que la razón 

teorética —o cierta incondicionalidad inmanente a su esfera— tuviera que estar cual 

fundamento de las necesidades que ahora se juegan en relación con la constelación 

de lo práctico. El proyecto de des-universalización de la razón aparece como 

sumamente fundado y argumentado, si bien hace falta el paso decisivo en el que 

actores se entiendan en la constelación de un argumentar con normas y de relaciones 

no reductibles a instrumentalizaciones del poder económico-político, mismo que no 

se ha de poder suprimir, por cuanto constituye un elemento básico y diferencial del 

mundo que no es “dado”. Lo procedimental, en la acción del dialogar, tiene que 

desterrar lo instrumental, sin excusión de las condiciones materiales u objetivas que 

rebosan el “mundo de la vida”. Lo que en Lorenzen se alcanza como metódica y 

formación permanente, en Habermas se logra como acción efectiva, como 

constelación de actores y afectados, como razón crítica-argumentante en las 

exigencias y satisfacciones del lenguaje en la anuencia situada de lo que solo ahora se 

puede llamar —sin mistificaciones de ningún tipo— racionalidad. Con todo, la 

filosofía práctica, o mejor, la razón práctica puede reconstruir por sí sola un principio 

rector, aun cuando en algunos momentos de la situación concreta se puedan 

convocar cuestiones “instintivas”, por supuesto al abrigo de ciertas “normas 

procedimentales” que serían válidas para la regulación de conflictos de acción de la 

situación concreta, en la consigna de que “todo aquel que actúa consensualmente lo 

hace entregado, en todo caso, a una racionalidad inmanente al lenguaje” (Habermas, 

1992, 309). 

 

 

 

 

 

 

 

 



296 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 Lorenzen y Habermas. La des-universalización de la razón | Anderson Bolívar Miranda 

	

	

 

Bibliografía 

 
Habermas, Jürgen. (1985). Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen [El discurso filosófico 

de la Modernidad. Doce lecciones]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 
Habermas, Jürgen. (1984). Sobre moralidad y eticidad. Barcelona: Ediciones Paidós. 
Habermas, Jürgen. (1973). Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus [Problemas de legitimación en el 

capitalismo tardío]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 
Habermas, Jürgen. (1981). Philosophisch-politische Profile [Perfiles filosóficos-políticos]. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp Verlag. 
Habermas, Jürgen. (1981). Theorie des kommunicativen Handelns I. Handlungsrationalität und 

gesellschaftliche Rationalisierung [Teoría del actuar comunicativo I. Racionalidad del acto y 
racionalización social]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

Habermas, Jürgen. (1990). Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der 
bürgerlichen Gesellschaft [Cambios de estructura de la publicidad. Investigaciones para una categoría 
de la sociedad civil]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

Habermas, Jürgen. (1992). Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze [Pensar postmetafísico. 
Ensayos filosóficos]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

Habermas, Jürgen. (1992). Para la reconstrucción del materialismo histórico. Madrid: Taurus Ediciones. 
Habermas, Jürgen. (2002). Verdad y justificación. Madrid: Editorial Trotta. 
Habermas, Jürgen. (2003). Zeitdiagnosen. Zwölf Essays (1980-2001) [Diagnosis del tiempo. Doce ensayos 

(1980-2001)]. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 
Lorenzen, P. (1974). “Szientismus versus Dialektik”, en Rehabilitierung der praktischen Philosophie II 

[“Ciencismo versus Dialéctica”, en Rehabilitación de la filosofía práctica II]. Freiburg: Rombach 
Verlag, págs. 335-351. 

McCarthy, T. (1978). The critical theory of Jürgen Habermas [La teoría crítica de Jürgen Habermas]. 
Massachusetts: The MIT Press. 

Ureña, Enrique M. (1978). La teoría crítica de la sociedad de Habermas. La crisis de la sociedad industrializada. 
Madrid: Editorial Tecnos. 

 
 




