
325 

A g o s t o  
2 0 1 7  

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

	

La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras 
la filosofía de Virilio. 
Adrián Alonso Enguita. IES Benjamín Jarnes. Fuentes de Ebro. Zaragoza 
 
 

 
 

 

Introducción: la dialéctica platónica de la imagen. 

 

 Sigamos el análisis que hace Vernant1 para poder establecer una dialéctica de 

la mano de Platón en lo que a la imagen concierne. La cuestión es la siguiente: para el 

ateniense podemos encontrar dos tipos de artes, por un lado las demiúrgicas y por el 

otro las imitativas. Dice: 

 
Sóc. - ¿Y no acostumbramos también a decir que el artesano dirige la mirada hacia la idea 
cuando hace las camas o las meses de las cuales nos servimos, y todas las demás cosas de la 
misma manera?  
[...] [Qué nombre darías al artesano] que produce todas aquellas cosas que hace cada uno de 
los trabajadores manuales. [...] ¿Te parece que no existe un artesano de esta índole , o bien que 
se puede llegar a ser creador de estas cosas de un cierto modo, y de otro modo no? [...] Si 
quieres tomar un espejo y hacerlo girar hacia todos lados:pronto harás el sol y lo que hay en el 
cielo, pronto la tierra, pronto a ti mismo y [...]. 
Gla. - Sí, en apariencia, pero no en lo que son verdaderamente.  
Sóc. - [...] En tal caso el arte mimético está sin duda lejos de la verdad, según parece; y por eso 
produce todas las cosas pero toca apenas un poco de cada una, y este poco es una imagen2. 

  

 Las demiúrgicas, dice, atienden a la fabricación de realidades sobre las que 

operar, sea en este caso el dormir. Las miméticas atienden a la creación, sí, pero de 

imágenes. Y las imágenes no son tan reales como la realidad, son otra cosa, son una 

segunda realidad, una realidad devaluada. Son ese espejo que refleja, no lo niega, 

pero que no son verdaderamente. Avancemos hacia el Teeteto  que dice así: 

 
Sóc. - Concédeme, entonces, en atención al razonamiento. Que hay en nuestras almas una 

tablilla de cera, la cual es mayor en unas personas y menor en otras, y cuya cera es más pura en 

																																																								
1 J.-P. Vernant, 'Image  Et  Apparence  Dans  La  Théorie  Platonicienne  De La Mimêsis', Journal de 
Psychologie normale et pathologique, 2 (1975), 133-160. 
2 República. 596b - 598b. Seguimos Platón, República, ed. Gredos (Madrid, 1988b). 



326 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

unos casos y más impura en otros, de la misma manera que es más dura unas veces y más 
blanda otras, pero que en algunos individuos tiene la consistencia adecuada. 

Teet. - Concedido. 
Sóc. - Pues bien. digamos que es un don de Mnemósine, la madre de las Musas, y que, si 

queremos recordar algo que hayamos visto, oído o que hayamos pensado nosotros mismos, 
aplicando a esta cera las percepciones y pensamientos, los grabamos en ella, como si 
imprimiéramos el sello de un anillo. Lo que haya quedado grabado lo recordamos y lo sabemos 
en tanto que permanezca su imagen [Eidolon]. Pero lo que se borre o no haya llegado a grabarse 
lo olvidamos y no lo sabemos3. 

  

 Está hablando de la memoria, pero acepta que la memoria es una cuestión de 

imágenes que nos formamos y que mantenemos incluso cuando el objeto que la 

causa ha desaparecido. Es la presencia de la ausencia. Es «un segundo objeto 

parecido» pero no es un segundo objeto tocado por la Idea de lo Mismo. Dice: «¿es 

que habría dos objetos tales como Crátilo y la imagen de Crátilo, si un dios 

reprodujera como un pintor no solo tu color y forma, sino que formara todas las 

entrañas tal como son las tuyas, y reprodujera tu blandura y color y les infundiera 

movimiento, alma y pensamiento como los que tu tienes?»4. Crátilo responde, claro, 

que serían dos Crátilos, no un Crátilo y su imagen. Y de ello deduce que a las 

imágenes les falta mucho para ser lo Mismo que aquello de lo que son imágenes. Es 

aquí donde Vernant recuerda que el eidolon arcaico se presentaba como imagen del 

sueño, aparición suscitada por un dios y fantasma de un difunto, es decir, como 

imágenes, copias incompletas. Son semejantes, pero no lo Mismo. Y su presencia es la 

manifestación de la ausencia, pretender lo contrario sería tanto como engañar, sería 

confundir, en el caso del Teeteto, el recuerdo con el objeto que provocó el recuerdo. 

No se puede confundir, no se debe confundir, y para ello necesita recordar que no es 

el modelo: mientras el eidolon arcaico lo hacía con la marca de la ausencia, este 

eidolon platónico lo hace con «el estigma de un no ser realmente irreal»5 

 El límite del eidolon es, como decimos, la identidad, es decir, su estigma de 

irrealidad. El juego está entre lo Mismo y lo Otro. El eidolon es siempre lo Otro, 

siempre imitación. Pero hay diferentes tipos de eidolon, las imágenes, como hemos 

dicho, pueden ajustarse al original o pueden escapar a él. Una nueva dialéctica se 

																																																								
3 Teeteto 191d. Seguimos Platón, Diálogo V: Parménides, Teeteto, Sofista, Político, ed. Gredos (Madrid, 1988a). 
4 Crátilo 432c. Seguimos Platón, Diálogos Ii: Gorgias, Menéxeno, Eutidemo, Menón, Crátilo, ed. Gredos 
(Madrid: Madrid, 1987). 
5 Vernant, 'Image  Et  Apparence  Dans  La  Théorie  Platonicienne  De La Mimêsis', cit., 9. 



327 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

abre y es la semejanza la que funcionará como elemento diferenciador. Leamos el 

Sofista: 

 
Extr. - Se distingue en ella, por una parte, una técnica figurativa. Ésta existe cuando alguien, 
teniendo en cuenta las proporciones del modelo en largo, ancho y alto, produce una imitación 
que consta incluso de los colores que le corresponden. 
Teet. - ¿Y qué? ¿Acaso todos los que imitan no intentan hacer eso? 
Extr. - No aquellos que elaboran o dibujan obras monumentales. Si reprodujeran las 
proporciones auténticas que poseen las cosas bellas, sabes bien que la parte superior parecería 
ser más pequeña de lo debido, y la inferior, mayor, pues a una la vemos de lejos y a la otra de 
cerca 
Teet. - Perfectamente . 
Extr. - ¿Pero acaso los artistas no se despreocupan de la verdad y de las proporciones reales, y 
confieren a sus imágenes las que parecen ser bellas? 
Teet. - Perfectamente. 
Extr. - ¿No será justo llamar figura [EIKON] al primer tipo de imitación, pues se parece al 
modelo? 
Teet. - Sí. 
Extr. - ¿Y esta parte de la técnica imitativa no deber á llamarse tal como antes dijimos, 
figurativa? 
Teet. - Así se llamará . 
Extr, - ¿Y qué? Lo que aparece como semejante de lo bello sólo porque no se lo ve bien, pero que 
si alguien pudiera contemplarlo adecuadamente en toda su magnitud no diría que se le parece, 
¿cómo se llamará? Si sólo aparenta parecerse, sin parecerse realmente, ¿no será una apariencia 
[PHANTASMA]?6. 

  

 Dos tipos de imitación: por un lado la que se parece al modelo, por el otro la 

que aparenta parecerse. Ambas imágenes, pero no ambas semejantes a la realidad. La 

mejor manera de entender esto es con un ejemplo ya clásico de Deleuze que desliza 

que si bien Dios nos hizo a su imagen y semejanza, el pecado original nos dejó sin 

semejanza; ahora seríamos no más que imagen pero a una distancia desmedida, 

insoluble, infinitamente desproporcionada. Este es el concepto clave: desproporción. 

Tanta que estaríamos en una también infinita deuda que tan solo el sacrificio más 

extremo, a saber, el del hijo del mismo Dios, podría cubrir7. Es por esto que nosotros, 

en este ejemplo que nos propone el francés, seríamos phantasma, nunca eikon. En 

nosotros ya no hay proporción con aquello de que somos imagen. 

 Volvamos a la memoria, esa creadora de imágenes: lo que construye la memoria 

son imágenes eikásicas, mientras que la imaginación lo hará pero de imágenes 

phantasmáticas. ¿Cuál es el estatuto ontológico de ese eikon? La imagen es en sí 
																																																								
6 Sofista 236a 
7 Gilles Deleuze, Lógica Del Sentido, ed. Plaidós (Barcelona, 2005). 



328 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

misma la marca, la señal de lo que ya no está, pero es en sí misma un algo que sí está 

presente. Es un no-ser en lo que es. Es señal y objeto a la vez. Mantiene una relación 

con la marca primera pero se independiza y ya no es más esa marca primera, ¡pero 

retrotrae a ella! Es sin ser. Necesitamos que el eikon sea verdadero, es decir, 

proporcionado, una más: semejante, y así escapar de la imaginación en los caprichos 

del alma y asignar cierta fidelidad. 

 Resumamos cuanto tenemos hasta ahora: dos artes, demiúrgicas y miméticas, y 

entre estas las eikasicas y las phantasmáticas, cesuradas por la semejanza. Su 

desarrollo en el pensamiento es interesante, comenzando por las variaciones que 

Aristóteles en su Parva Naturalia introduce al entender que es el alma el que cambia 

el estatuto ontológico de la imagen al moverse de la imagen en sí como objeto 

autónomo (phantasma) a la imagen como signo que apunta por semejanza (eikon) en 

un viaje de asociaciones hacia el pasado, hacia la ausencia, que en mucho debe al 

movimiento del silogismo8. Sin embargo nos permitiremos avanzar en los siglos 

hasta llegar a Paul Virilio tratando de poner en funcionamiento las herramientas 

conceptuales que Platón nos ha ofrecido con las propias del autor francés. 

 

Desarrollo: la ruptura de Virilio con la imagen en sentido platónico. 

 

 El concepto de «velocidad» resulta esencial para comprender la obra de Virilio. 

Entiende este como la condición de la aparición sensible de la realidad, la forma en la 

cual se presenta la realidad. Nuestras experiencias van a depender de la velocidad 

con que se aparecen y así dice en La velocidad de la liberación que «la verdad de los 

fenómenos siempre está limitada por su velocidad de surgimiento»9. Esta velocidad 

debe ser entendida como un medio, no tanto como un movimiento, es decir, un 

medio de control, un medio de percepción. Y esta velocidad llega a través de un 

vehículo que puede ser tanto biológico o técnico, desde el caballo al tren, desde el 

papel al bit10. 

																																																								
8 Aristóteles, Parva Naturalia, ed. Alianza (Madrid, 1993) 450b.: «Y si hay en nosotros alguna cosa semejante a 
una impresión o a una pintura, ¿por qué la sensación de esta cosa misma sería el recuerdo de otra cosa, y no de 
esta cosa misma?» 
9 Paul Virilio, La Velocidad De La Liberación (Bueno Aires: Manantial, 1998a) 39. 
10  Paul Virilio, El Cibermundo, La Política De Lo Peor (Madrid: Teorema, 1997a) 16. «Se puede incluso llegar 
más lejos y decir que la velocidad es un medio: No es simplemente un problema de tiempo entre dos puntos, es 
un medio que está provocado por el vehículo». 



329 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

 Tenemos entonces el primer concepto: la «velocidad». Pero este nos lleva a 

otros dos: el «vector» y el «trayecto». El primero remite al vehículo, ya sea, como 

decimos, el carro o la televisión; el segundo al desplazamiento. Según este 

desplazamiento, es decir, este trayecto, tendremos una proximidad concreta, la cual 

puede ser de cuatro tipos: la primera es la proximidad inmediata, la que sucede en la 

plaza entre la gente que se ve y se oye; la segunda es la metabólica, la cual es la que 

pende de la tracción animal, del caballo o cualesquiera medios «biológicos»; la 

tercera es ya la mecánica, es decir, la que viene dada por la revolución de los 

transportes; la cuarta, en la que estamos ya inmersos, es la revolución de las 

transmisiones, es la electrónica.  

 La velocidad correspondiente a cada proximidad es la propia conforme al 

grado de aceleración que el vehículo (vector) imprime al desplazamiento (trayecto): 

velocidad mínima, relativa, de liberación y absoluta. La velocidad, claro, depende de 

las relaciones espacio-temporales. ¿Qué es la aceleración? Es «el movimiento que 

inclina la relación entre el espacio y el tiempo hacia este último»11. El tiempo va 

comiendo terreno al espacio, va poco a poco «desespacializándose», perdiendo su 

ligazón con el espacio hasta dejar a cero su rozamiento, momento en que se dará la 

velocidad absoluta, pero que llevará a una serie de paradojas que están por venir. A 

menor rozamiento, mayor velocidad y mayor aceleración. Toda aceleración, 

entonces, nos lleva a lo inmaterial, a la imposición del tiempo sobre el espacio, sobre 

lo extensivo, y solo nos va dejando con lo intensivo. Avanzaremos hasta dar plena 

significación a estos conceptos. 

 Conforme cambian las relaciones espacio-temporales, conforme se acelera el 

vector y el trayecto se acorta, cambia la percepción de la historia. Será la velocidad la 

que sirva para «concebir» más que para desplazarse. Y es la historia la que nos 

demuestra, dice, que hay un constante aceleramiento, es decir, una constante 

conquista del tiempo sobre el espacio hasta el extremo de los nuevos medios de 

comunicación en que la materia, la extensión, va tocando el cero, se disuelve. El 

tiempo causa-efecto, una vez pierde el espacio en el sentido más bergsoniano, rompe 

																																																								
11 En este acercamiento al pensamiento de Virilio debemos mucho al trabajo de Leonardo Oittana, 'Velocidad Y 
Comunicación. La Revolución De Las Transmisiones Según Paul Virilio', (Universidad Nacional de Rosario, 
2012) 7. 



330 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

en simultaneidad y adviene en hiperrealidad12 la cual es simulacro, muy particular, 

muy especial, pero simulacro. Y es en esta simultaneidad donde nos encontramos 

con que la velocidad en aumento conlleva una movilidad en disminución. A mayor 

velocidad, primera paradoja, menor movimiento13.  

 La cuestión es la de la duración en el sentido opuesto a la segmentación muerta. 

Hablamos del tiempo: frente al riachuelo que fluye, el agua embotellada y 

mensurable. La duración de un beso frente al cronómetro del velocista. Bergson nos 

recuerda que el tiempo es un continuo heterogéneo14, que no se puede cesurar, que 

no cabe numeración, que no hay instantes, en definitiva, que no es como el espacio, a 

saber, medible y discontinuo. Esto es la velocidad: la condición de aparición, la 

condición de percepción, la intuición de la realidad que se extiende o acorta. ¿Cuánto 

duró el beso? Una eternidad. Una aceleración de la velocidad. Porque la velocidad 

crea un modo de ver, una forma de entender y de significar la realidad. 

 
«El mundo está antes dentro de nosotros que fuera. Pero si realmente está fuera, en la 
geografía y en el espacio-mundo, también existe a través de mi conciencia del mundo. Esta 
conciencia del mundo, que me desplaza a mí, que estoy animado, es mi movimiento y la 
naturaleza de mi movimiento»15. 

 

 La velocidad, en cualquier caso, se ha de dar en un cuerpo, sea este llamado 

también el vector o vehículo. Tres tipos de cuerpo: el «territorial» que es el planeta. El 

«social» que es la sociedad donde los hombres interactúan. Y el «biológico» que es el 

propio de carne y hueso. El primero permite manejar un horizonte aparente, un 

frame, un marco sobre el que actuar. El segundo permite un horizonte que conforma 

el imaginario. El tercero permite las vivencias sobre un horizonte individual. ¿Qué es 

el vehículo? Es el cuerpo en movimiento. Conforme se acelera se transforman las 

relaciones. 

																																																								
12 Leonardo Oittana, 'La Desaparición De Lo Real O El Éxtasis De La Comunicación', La Trama de la 
Comunicación, 17 (2013), 255-269; 267.: «Hiperrealismo: o sea, desmaterialización de la realidad, dominio del 
signo sobre lo significado, estallido de la referencia, precesión de los simulacros». 
13 Otras que se manejan en la obra de Virilio son las de «localidad global», «paisaje sin horizonte» o la de 
«espacio virtual». 
14 Gilles Deleuze, Bergsonismo (Madrid: Cátedra, 1987) 41.: «Todo es actual en una multiplicidad numérica: no 
todo es ella está “realizado”, pero todo en ella es actual; sólo de dan relaciones entre actuales, sólo diferencias 
de grado. Por el contrario, una multiplicidad no numérica, por la que se definen la duración o la subjetividad, 
se hunde en otra dimensión puramente temporal y no ya espacial: va de lo virtual a su actualización, se 
actualiza creando líneas de diferenciación que corresponden a sus diferencias de naturaleza». 
15 Virilio, El Cibermundo, La Política De Lo Peor, cit., 44. 



331 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

 La revolución de los transportes es la que comienza a conquistar el cuerpo 

territorial. La revolución de las transmisiones con las medios de masas nos lleva a la 

conquista definitiva, tan radical que el tiempo se escapa del espacio y se alcanza la 

conquista del cuerpo, no ya territorial, sino social. La revolución de los transportes se 

está anclado todavía al aeropuerto, a la vía del tren, a la autopista. Todo esto se deja 

atrás con las ondas electromagnéticas. Hoy, con la realidad virtual, se pasaría a la 

última conquista, la del cuerpo biológico, convertido en soporte de cascos para ser 

evitado, sustituido, simulado en una nueva esfera. 

 El tiempo no puede ser entendido, como denunciaba Bergson, al modo en que 

se entiende el espacio. El tiempo pierde la línea. No hay continuo entre espacio y 

tiempo16. Solo hay accidentes, acontecimientos sin causa visible, sin profundidad. 

Queda la duración sin cesuras, pero la velocidad de la luz la comprime. La velocidad 

lleva a la duración a una compresión que se agota en el tiempo real. No es capaz de 

extenderse. Todo es simultáneo por la actividad de la luz. Hoy ya tenemos «la 

capacidad de alcanzar la barrera de la luz»17. Todo es interacción en tiempo real. No 

hay historia, tan solo interactividad. La duración es de tiempo real. «A partir del 

momento en que se entra en la interactividad, ya no habrá más antes ni después, hay 

solo durante. Y ese «durante» tiene la rapidez de un rayo»18. Pero es un durante que 

prácticamente no dura. El acento hay que ponerlo, entonces, en los mensajes, no en 

los bienes. De acuerdo en este caso con McLuhan dirá que a lo que nos vemos 

abocados es a una implosión debido a la revolución de la velocidad. 

 La velocidad, una y otra vez volviendo sobre la velocidad. Es momento ahora 

de clasificar las velocidades para dar mayor concreción al concepto. No hablamos de 

la velocidad del físico, sino de la velocidad en la cual se aparece la realidad, la 

condición de aparición. Y dice: «las verdaderas distancias, la verdadera medida de la 

Tierra está en mi alma. La medida de la geografía existe solamente para los 

geógrafos, para los cartógrafos, dedicados a relevar la distancia de un punto a otro. 

																																																								
16 Herni Bergson, Materia Y Memoria. Ensayo Sobre La Relación El Cuerpo Con El Espíritu (Buenos Aires: 
Cactus, 2010) 296.: «Ahora bien, creo que nuestra entera vida interior es como una frase única empezada desde 
el primer despertar de la conciencia, frase sembrada de comas, pero en ninguna parte cortada por puntos. Y 
creo en consecuencia también que nuestro pasado está por completo allí, subconsciente, quiero decir, presente 
a nosotros de tal manera que nuestra conciencia no tenga necesidad de salir de sí ni de agregarse nada 
extraño». 
17 Virilio, La Velocidad De La Liberación, cit., 15. 
18 Paul Virilio, Amanecer Crepuscular (Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2003) 148. 



332 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

Para el ser viviente, esa distancia métrica no será nunca la dimensión del mundo»19. 

Esta distancia viene dada por la velocidad.  

 Es en el tránsito del terreno al territorio que se empieza la conquista del 

tiempo hacia el espacio. Son los medios de transporte, desde el primitivo carro a los 

derivados del vapor y a la aceleración intensificada del motor de explosión. Es el 

movimiento del vehículo el que se impone sobre el recorrido. No se puede evitar el 

espacio físico, se conquista pero se necesita. Prevalece el trayecto, pero se realiza 

todavía sobre el espacio. 

 Virilio encuentra en la carrera espacial y en la salida de la gravedad terrestre el 

momento de tránsito, el momento cuando la velocidad relativa entra en velocidad de 

liberación. La aceleración del automóvil se da sobre una superficie material así como 

la del tren, mientras que la del avión sería ya paradójica: sin ser de liberación, está ya 

a punto de escaparse. Es un tiempo el de estos transportes lineal, cronológico. Hay 

antes y después, hay línea temporal que da un criterio secuencial. La línea es la del 

trayecto del vector -coche, tren...- frente al eterno retorno de los astros que primaba 

en la antigüedad. Es una línea euclídea, es una sucesión de ahoras, de instantes. Se 

avanza desde el pasado hacia el futuro, como un coche que sale de un lugar hacia 

otro. Esto es lo que hace la historia: un relato lineal que se mueve desde el pasado 

hacia el futuro. 

 Esta línea se rompe, queda estéril en un mundo donde la velocidad de 

liberación nos ha llevado a la velocidad absoluta. Virilio insiste en el simbolismo del 

cohete que emancipa el trayecto ante la superficie física y anuncia la velocidad 

absoluta donde no hay más antes/después, solo hay tiempo real. La superficie del 

terreno se sustituye por la superficie lumínica de la pantalla, una «perspectiva en la 

que la antigua línea horizonte se repliega en el marco de la pantalla»20. 

 Para Virilio vivimos en una estereorealidad, una realidad en estéreo, escindida, 

y dice de ella: «como los graves y los agudos que da una sensación de profundidad, 

de relieve, tenemos ahora una espacio actual y un espacio virtual. Así que es 

necesario trabajar con esta realidad en estéreo, con este relieve de la realidad»21. 

Espacio actual y virtual. Esta es la dupla en la que se mueve nuestro presente 

																																																								
19 Virilio, La Velocidad De La Liberación, cit., 89. 
20 Ibid., 13. 
21 Virilio, Amanecer Crepuscular, cit., 72. 



333 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

histórico. Nunca más el par verdad/mentira, ser/no ser. Ahora, dice, nos movemos 

entre la actualidad y la virtualidad22. Descifrar su encaje es su proyecto. 

 El tiempo se contrae, la linealidad que «dura» se acelera en una «agitación del 

instante». Es lo que llama el «vértigo del tiempo» donde «mañana el presente ya no 

pasará más; a lo sumo, casi no lo hará»23. Es el límite de la aceleración donde 

llegamos al final del mundo lineal. La información circula a la velocidad de la luz en 

tiempo real. Esta es la temporalidad de la era posindustrial, la era de la revolución de 

las comunicaciones que ha tocado el límite. Es la información el último relieve de la 

materia,  digamos mejor, más bien es una cualidad de la energía -que junto a la masa 

serían sus dos dimensiones-. 

 Finalizando la temporalidad tradicional se acaba paradójicamente la mímesis: 

no cabe representación, no hay esa re-presentación que es imitativa de la realidad 

desde el momento en que no se sostiene la realidad. La realidad necesita de una 

linealidad que muestre un pasado-presente-futuro. La realidad deja de estar 

constituida por un continuo que se relata alfabéticamente como causa-efecto. Lo que 

se nos presenta ahora es una tiranía del tiempo-luz: «el instante reemplaza al 

presente»24. Este tiempo del instante, en su misma naturaleza, no dura; es una 

velocidad absoluta donde todo se da a la vez y por tanto no cabe el antes y el 

después, el pasado y el futuro, solo hay un ahora, pero un ahora que no se ve capaz 

de extenderse. Son instantes, dice, que se «exponen» instantáneamente, pero que no 

se ven capaces de ser repetidos, re-presentados.  

 No hay una solidez sobre la cual poder ejercer la re-presentación, solo cambio 

inmediato, exposiciones de acontecimientos en constante tiempo real. Es la 

presentación en tiempo real que nunca más podrá ser tratada como la representación 

de los hechos que se realizaba en tiempo diferido. Solo hay llegadas en esta nueva 

sociedad. El hombre móvil antiguo partía, viajaba y llegaba. Con la revolución de los 

transportes se suprime el viaje -esos momentos incómodos mientras llegamos, ese 

anhelo de recuperar en viaje en según que experiencias de turista como el Camino de 

																																																								
22 Paul Virilio, Ciudad Pánico. El Afuera Comienza Aquí (Buenos Aires: Zorzal, 2006) 135. Responde Virilio a 
qué es lo virtual: «un simulador de la pérdida de gravedad experimentada, en el transcurso del siglo veinte, en 
la ingravidez de los primeros viajes astronáuticos» 
23 Virilio, La Velocidad De La Liberación, cit., 181. 
24 Oittana, 'Velocidad Y Comunicación. La Revolución De Las Transmisiones Según Paul Virilio',  36. 



334 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

Santiago-. Hoy, en la revolución de las comunicaciones, tan solo quedan llegadas, ni 

siquiera partimos porque tampoco hay movimiento. Siempre en una llegada25. 

 Lo real queda conmocionado en el momento en que el aquí y el ahora son 

puestos en entredicho. La velocidad está trastocando la misma percepción de lo real. 

La temporalidad está logrando emanciparse, independizarse de la extensión, 

quedando entonces como pura intensión. Es el paso «del tiempo extensivo de la 

historia al tiempo intensivo de la instantaneidad sin historia»26, es decir, sin memoria. 

En esta obra, Un paisaje de acontecimientos, explica cómo el término es acuñado por 

Agustín cuando dice que para Dios no hay historia, sino una simultaneidad 

copresente de acontecimientos, todos al mismo tiempo, todos simultáneos. No hay 

pasado y futuro porque todo se da al tiempo, y por tanto lo que tenemos es el todo 

dado ya, sin orden. No hay progreso ni duración, no hay cúmulo que vaya a ser la 

tradición y la memoria. 

 Dice Virilio en la entrevista que le concedió a Olivier Morel que el tiempo real 

de las transmisiones en vivo viene causado por el tiempo universal27. La idea que 

maneja es la instantaneidad y la de la inmediatez, el acontecimiento que es 

inminente, que es instantáneo, que carece de recorrido. El tiempo se vuelve un 

accidente, el accidente de los accidentes, dice, el accidente de la Historia. Es la 

tecnología de la comunicación la que crea este «tiempo real» que habremos de definir 

como Paisaje de Acontecimientos, en el sentido que le daba Agustín: «para Dios el 

pasado y el presente son co-presentes, como si fuera un paisaje que podemos mirar 

en el cual se ve el origen y el fin de la Historia o el fin de mundo»28. Es Dios el que ve 

todo como un paisaje, lo ve todo dado, todo a la vez, simultáneamente. No hay 

linealidad sino presencia, absoluta presencia. Todo bajo control, al menos 

potencialmente. En este sentido pasamos a convertirnos en divinidades. La 

consecuencia, una de ellas, a este tiempo absoluto es la pérdida de la memoria29. Los 

hechos van quedando derrotados por la virtualidad. Las nuevas tecnologías 

																																																								
25 Virilio, La Velocidad De La Liberación, cit., 29.: «Asistimos a las primicias de una «llegada generalizada», 
en la que todo llega sin que sea necesario partir, redoblándose, en este fin de siglo XX, la supresión del viaje (es 
decir, del intervalo de espacio y de tiempo) producida en el siglo XIX, con la eliminación de la partida, con lo 
que el trayecto pierde los componentes sucesivos que lo constituían, en beneficio de la sola llegada» 
26 Paul Virilio, Un Paisaje De Acontecimientos (Buenos Aires: Paidós, 1997b) 132. 
27 Paul Virilio, 'Un Paisaje De Acontecimientos', in Olivier Morel (ed.), (México: UAM-X, 2000), 243-255 243. 
28 Ibid., 244. 
29 Ibid., 247. «La pérdida de referentes: la instantaneidad y la inmediatez, es la pérdida de indicios y la pérdida 
de la memoria» 



335 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

desrealizan y saturan de información. No hay censura, hay saturación de 

información, es decir, desinformación.  

 Si la realidad es aquello de lo que se puede realizar una copia, una 

representación, lo «hiperreal» será lo que anule esta posibilidad. Hiperreal hace 

referencia al exceso, a una reproducción de la realidad que por exceso la suple, la 

hace desaparecer. Su intensidad es tal que diluye la realidad y con ella la 

representación, la misma ilusión de la apariencia. Recordemos cómo el límite de la 

imagen de Crátilo estaba, precisamente, en el mismo Crátilo. 

 El juego se va cerrando cuando nos damos cuenta que lo real no produce la 

imagen como copia, como simulacro, sino que la imagen se va adelantando a la 

realidad. El simulacro se anticipa a lo real. El simulacro crea lo real. Sus efectos son la 

realidad. La realidad tradicional deja de ser una referencia y pasa a ser lo producido 

por los medios. El signo se anticipa al hecho, construye el hecho, y serán estos los 

acontecimientos del paisaje que señalaba Agustín en Dios. 

 No cabe la falsificación pues no hay distancia entre Crátilo y su imagen. Es la 

identidad absoluta o, más bien, un nuevo Crátilo tan real como el primero. No hay 

diferencia, no hay distancia entre original y copia, entre presentación y 

representación. El principio de realidad queda obsoleto. «Esto es lo único claro: la 

simulación hiperrealista no opera como falsa representación, sino más bien como 

eliminación de la posibilidad de la representación»30. 

 El vehículo -vector- se independiza del desplazamiento -trayecto-. Ya no hay 

un aquí espacial que nos permite encontrar una referencia euclidiana. La duración, es 

decir, el tiempo, se independiza de la extensión31. Es el movimiento sin roce, sin 

rozamiento que lo haga detenerse, que lo frene. Es la imagen de la televisión, la 

información de la radio, pero también la imagen de la pantalla del ordenador. Es, 

para Virilio, un ciberespacio que no dependen de un «aquí» y que solo responde al 

«ahora». Pero es un «ahora» paradójico pues lo que debería estar ordenado en un 

antes y un después, lo que no debiera coincidir, coincide en la simultaneidad. El 

espacio niega que haya dos cosas en el mismo lugar. El tiempo debiera impedir que 

hubiera dos cosas en el mismo momento. Y, sin embargo, todo está en el paisaje de 
																																																								
30 Oittana, 'Velocidad Y Comunicación. La Revolución De Las Transmisiones Según Paul Virilio',  42. 
31 Virilio, La Velocidad De La Liberación, cit., 171. «Hay, en lo sucesivo, un trayecto independiente de toda 
localidad, pero, especialmente, de toda localización. Un trayecto inscripto solamente en el tiempo, un tiempo 
astronómico que progresivamente contamina la multiplicidad de tiempos locales». 



336 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

acontecimientos, todo está dado al tiempo, a la vez. La presencia, que debiera ser en 

un aquí y en un ahora determinados, pierde el aquí y se encuentra hacinado con el 

todo en un ahora que es el tiempo real.  

 
«Si el espacio es lo que impide que todas las cosas ocupen el mismo lugar, esta prisión 
repentina trae todas las cosas precisamente a ese «lugar», ese lugar que no tiene localización. 
El agotamiento del relieve físico, o natural, y de todas las distancias temporales «enchufa« 
toda localización y toda posición. Al igual que lo acontecimientos televisados en vivo, los 
lugares se vuelve intercambiables a voluntad»32 

 

 Nos encontramos en esta simultaneidad que nos lleva a lo que Virilio llama 

tele-presencia. Es esa situación paradójica en la cual una persona puede estar en dos 

lugares al mismo tiempo, actuando, operando. El reportero está en medio del 

huracán pero está también en la imagen de la pantalla. Está en un tiempo cronológico 

pero a su vez en un tiempo instantáneo. Esta es la estereorrealidad. La realidad es 

doble, se desdobla. Coexisten dos velocidades, la relativa y la absoluta. Es la posición 

del hombre con su continuo temporal, pero es también la posición del Dios en su 

paisaje de acontecimientos.  

 El hombre acelerado hasta la velocidad absoluta lo tiene todo: es ubicuo pues 

está en todos los lugares y todos los lugares están en él, y lo están en la inmediatez. 

Es el hombre-planeta de Virilio que viene a recordar la Aldea Global de McLuhan. El 

hombre se vuelve divino y «no hay más relieve que el acontecimiento»33, ese mismo 

que se da al tiempo que el resto, que todos, ese que no tiene pasado ni futuro, tan 

solo un ahora que no dura, es decir, el instante. 

 El acontecimiento34 ni es particular ni es general. Es otra cosa, es un suceso 

singular. Está en la historia, pero ejemplifica su final. Todo se reúne en él, todo se 

aglutina. Nada se le escapa porque pasado y futuro están en él. No hay más pasado 

ni futuro. Es singular. No lineal, sucesivo, causal, predecible ni deducible. No tiene 

nada tras de sí ni ante sí. No cabe explicarlo. No hay larga duración, solo duración 

instantánea. No hay representación pues solo hay exposición, es decir, presentación. 

La representación ha de ser del pasado, pero no hay ya más pasado. Solo tiempo real. 

Tiempo real en una desaparición vertiginosa. Simultaneidad. Desaparición. 
																																																								
32 Paul Virilio, 'La Ciudad Sobreexpuesta', Lugar a dudas, 3 (2009); 8. 
33 Virilio, Un Paisaje De Acontecimientos, cit., 117. 
34 En esta línea se encuentra el libro de Slavoj Zizek, Acontecimiento, pero previamente lo podemos encontrar en 
La lógica del sentido de Deleuze. 



337 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

 Es la última proximidad, la de la revolución de las comunicaciones: no la 

espaciotemporal, sino tan solo la temporal. Es una temporalidad del instante, que 

queda desarraigado, «señala el advenimiento de una temporalidad global, de un 

“tiempo-mundo” [que Virilio denomina] virtualización»35. Es un tiempo que no tiene 

que ver con el tiempo histórico y por ello es un tiempo que es ajeno a la memoria 36. 

La narración se va perdiendo en tanto se pierde la linealidad y la secuencialidad, 

cualidades que se deben a una extensión sea en el espacio, pero también sea en el 

tiempo. Ahora es un tiempo real, un tiempo sin duración que son meros instantes, y 

lo que hay sin informaciones, no narraciones37. Y esta información se da en la interfaz 

que pasa a sustituir la superficie del suelo. La superficie es la del interfaz, y la 

interfaz es información. Esta información es solo trayecto, pero trayecto que tan solo 

es instantáneo. 

 ¿Cómo se logra esto? Nos recuerda Virilio que en la actividad policial la 

imagen, en este caso la huella dactilar, va sustituyendo poco a poco al testimonio. La 

verdad no está en el que vio allí, sino en la suspensión temporal que supone la huella 

dejada o la imagen tomada por la cámara que hacen que el tiempo quede abolido. Es 

la imagen de la fotografía la que se convierte en la verdad como «instrumento de tres 

instituciones fundamentales de la vida y de la muerte (justicia, ejército, medicina)»38.  

 El extremo de esta condición la tenemos en las nuevas tecnologías que logran 

ver sin mirar, logran que los objetos, sin nadie tras ellos, sin nadie que dispare tras el 

objetivo, estén constantemente mirando. Insiste Virilio machaconamente en la 

afirmación de Paul Klee en sus Diarios: «ahora los objetos me perciben». Es la vídeo-

cámara que nadie acciona sino que funciona deshumanizadamente, funciona, 

literalmente, sin humanos. Es el ordenador el que ve en esa visión sin mirada, porque 

por mucha IA que acapare, solo el humano mira. La cámara ve, pero es el ordenador 

el que gestiona la visión: análisis de datos, interés de lo mostrado, creación de lo que 

se va a mostrar, gestión de las estadísticas y, en consecuencia, organización del 

																																																								
35 Oittana, 'Velocidad Y Comunicación. La Revolución De Las Transmisiones Según Paul Virilio',  50. 
36 Virilio dice que lo global se vuelve local y viceversa. Es un juego donde pretende ir más allá que la mera 
globalización hacia lo que él llama «glocalización». 
37 Virilio, La Velocidad De La Liberación, cit., 90. «Tras la línea del horizonte y la superficie de la pantalla 
trans-horizonte, es ahora el volumen del espacio cibernético el que domina. La información telemática pasa a 
ser así la tercera dimensión, el relieve de la realidad sensible, pero de una realidad que se escapa del espacio 
real de nuestra geografía habitual para resurgir en el tiempo real de la emisión/recepción de señales 
interactivas». 
38 Paul Virilio, La Máquina De Visión, ed. Catedra (Madrid, 1998b) 59. 



338 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

material y reacción como defensa y ataque, también en ámbito militar. La realidad es 

analizada por una máquina; es a esto a lo que llama Virilio la «automatización de la 

percepción».  

 Es la máquina automatizando las tareas propias de la mirada humana. Es esta 

mirada la que necesita de una imagen, y es esta imagen la que dejará de necesitarnos 

a nosotros. La máquina que ve, la máquina de visión que deja de producir la imagen, 

o que produce la imagen de síntesis, es decir, una imagen para la máquina, una 

visión de una máquina para una máquina de nos deja de lado: ella analiza, ella 

responde, ella actúa. Nosotros dejados, nosotros excluidos. No habrá salida gráfica. 

 ¿Qué capta el aparato? Solo desde nuestra propia imaginería podemos 

adivinarlo. La cuestión es, entonces, la de descubrir si estas imágenes se manejan en 

la dialéctica objetividad/subjetividad o a la de su actualidad/virtualidad. La 

objetividad se va perdiendo, cosa que aprendemos de la física relativista, en favor, y 

esto nos lo enseñan las ópticas electrónicas, es decir, de nuevo relativistas, de lo 

factual (relativo a los hechos)/virtual (proyección de los rayos de luz en el 

dispositivo).  

 La dialéctica se complica, no queda claro dónde está lo factual y dónde lo 

virtual. Nuestro mundo lo está siendo de virtualidad que va comiendo terreno a lo 

real. Es la fotografía la que primero participa de «esta decadencia de lo plano y lo 

actual, en un mundo de transapariencia y de virtualidad donde la representación 

cede poco a poco sitio a una auténtica presentación pública»39. Es el nuevo Estado el 

que va trastocando la propia realidad, configurando la noción de realidad. 

 La fotografía, que anuncia la nueva era, todavía se maneja en un tiempo 

diferido, no en el tiempo real de la telepresencia de la nueva era digital. El tiempo 

diferido apunta a un pasado, a la presencia de un pasado mutilado, desaparecido 

pero petrificado, incluso accidentado. Frente a este tiempo diferido, el tiempo real, la 

actualidad, la imagen objeto que es «virtualidad de una presencia»40 que solo el 

objeto capta, ese objeto que nos va dejando de lado pero que construye una realidad 

en tiempo real. Esta realidad virtual es una realidad simultánea, no apunta a un 

pasado, niega el pasado, solo se ocupa de lo actual, solo permite un «tele-

espectáculo» y una «tele-acción. La máquina construye en la virtualidad una realidad 

																																																								
39 Ibid., 81. 
40 Ibid., 83. 



339 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

que observa, que percibe, y al percibir ella, nosotros dejamos de hacerlo. Y lo hace 

por medio de la sorpresa, no del suspense41, pues es un medio que no trabaja en una 

linealidad que mueva una temporalidad y, por tanto, unas motivaciones, una 

causalidad. Se pierde la causalidad al romperse la linealidad. No hay antes que lleve 

al después, tan solo simultaneidad. Solo accidentes. Solo sorpresas. 

 La imagen se muestra y es la de la imagen en tiempo real, lo que significa «en 

directo». La verdad y falsedad lo son del tiempo cuando este se autoproclama real. 

Pasado y futuro se desvanecen pues no hay espera ni memoria: «en efecto, cuando se 

percibe, en el radar o vídeo, un ingenio que amenaza “en tiempo real”, el presente 

mediatizado por la consola contiene ya el futuro de la llegada próxima del 

proyectil»42. Es la máquina la que, no solo ve por nosotros, sino que relata el futuro 

en el presente. Y al igual ocurre con el pasado, ese tiempo diferido que conserva el 

pasado en el presente. 

 El ejemplo lo encuentra en la guerra disuasiva que, sin ser real, siendo solo 

virtual, es capaz de mantener una tensa paz a costa de la noción de verdad. La guerra 

es transferida, dice Virilio, de lo actual a lo virtual, y es así que se renuncia al 

exterminio a costa de un gasto militar extenuante pero único garante de la paz. 

Guerra virtual a cambio de paz factual43.  

 La tesis de Virilio navega, como ya sabemos, de la mano del concepto de 

velocidad, y es a través de este que podemos ver, concebir la realidad. Argumenta 

que es la duración la que desvela la imagen y el objeto de que es imagen. La cuestión 

es que hay dos intervalos a los que hay que añadir uno más: el espacial que es 

positivo, el temporal que es negativo y uno nuevo, el lumínico, que será neutro. La 

neutralidad es aquí sinónimo de simultaneidad. No hay demora, no hay espera, 

insistimos: todo es instantáneo en la luz. El cine y su entraña, la fotografía, juegan 

todavía en la espera, en la linealidad de una narración. Como decía Hitchcock, si bien 

la televisión es sorpresa, el cine mantiene el suspense. El tiempo cinematográfico, que 

está cerca del alfabético, juega con un tiempo, entonces, extensivo44. La videografía, 

																																																								
41 Cita Virilio a Hitchcock cuando decía que en la tv no cabe el suspense, tan solo la sorpresa. Ibid., 85. 
42 Ibid., 86. 
43  Dice Virilio: «lo verdadero y lo falso dejarán de tener curso, y lo actual y lo virtual ocuparán 
progresivamente su puesto». Ibid., 88. 
44 Aunque es capaz de construir su tiempo, de hacer sus cortes y de extender y contraer la duración. La referencia 
es Gilles Deleuze, La Imagen Movimiento: Estudios Sobre Cine 1, ed. Paidós (Barcelona, 1984). 



340 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

que se mueve en el instante, que niega la dialéctica tradicional pasado-presente-

futuro, juega con un tiempo intensivo.  

 Extensión, a saber, dependiente de la materia (pensemos el volumen, 

apuntemos al intervalo de tiempo); intensión, a saber y a la contra, sin materia, sin 

extensión (pensemos en el punto de ebullición del hierro, independiente de la 

cantidad o del volumen, propiedades extensivas, apuntemos al instante de tiempo). 

El intervalo, la causalidad, el suspense, frente al instante, el accidente, la sorpresa. 

 

Conclusión: nueva ubicación de la imagen y modelo actual. 

 

 Pura intensidad de la imagen que por eso mismo deja de ser imagen: «la 

imagen aquí ya no es más que una palabra inútil»45. Es tiempo real, es tiempo 

intensivo al margen de la materialidad, al margen, dice, de la extensión, es decir, ¡al 

margen del objeto! Ya no hay imagen como representación, solo la hay como 

presentación. Pura presentación, pura virtualidad. «La imagen se impone sobre el 

objeto [...] lo virtual se impone sobre lo actual»46. Es una imagen sobre sí misma que 

no apunta a nada fuera de ella misma. No hay demora, no hay espera, y la noción de 

realidad debe ser repensada: frente al objeto platónico al trayecto de Virilio. La 

pregunta, nos dice, será la de cuestionarse por la velocidad a que se encuentra el 

objeto percibido. 

 ¿Qué nos dice esto de la dialéctica propuesta por Platón? Nos dice que queda 

obsoleta. No podemos pensar que la imagen digital, la imagen velocidad luz, sea 

mimética, y no lo es porque no re-presenta, no apunta a otro lugar. El eidolon, 

recordamos, podía sujetarse a la proporción o no, memoria e imaginación. La 

semejanza como cesura. Pero ambas apuntan, si se quiere intencionalmente, al objeto. 

Decía Aristóteles que era el alma quien realizaba el deslizamiento ontológico. Da 

igual. La cuestión es que remiten a un algo previo en la linealidad. Pero no hay 

linealidad, tan solo velocidad luz. No hay extensión, solo intensión. Sin intervalo, 

solo con tiempo real, solo con instantes, la imagen se independiza y deja de remitir al 

Otro. Esta es la estereorrealidad y estos son sus dos planos. 

																																																								
45 Virilio, La Máquina De Visión, cit., 94. 
46 Ibid., 95. 



341 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

 Si no es un arte mimético habría de ser demiúrgico. La imagen de tiempo real 

presenta sin representar y por tanto construye. La máquina de visión construye 

nuestra percepción: no nos ayuda, no nos amplifica, sino que crea una realidad. 

Suplanta una realidad creando otra. Lo que nos queda es la «interfaz» lumínica que 

está en constante refresco, es decir, constante actualización. No hay, de nuevo, 

linealidad, solo instantaneidad, paisaje de acontecimientos. No hay extensión, por 

tanto, tan solo queda la exposición. La máquina de visión construye una realidad en 

tiempo absoluto acortando, disminuyendo despiadadamente, el «fuera de cámara». 

Ella es la realidad47. 

 Sin embargo el demiurgo platónico tiene una referencia que es la Idea, el 

modelo. La máquina de visión no tiene una Idea sino una visión sin mirada, una 

omnisciente vista automatizada de instantes sin pasado ni futuro, siquiera presente. 

La Idea es eterna, está por encima del tiempo, de la linealidad del tiempo. La 

eternidad es precisamente la ausencia de tiempo cronológico. No hay orden en el 

instante, solo acontecimiento sin diseño. Es vista, es ver, pero no mira, no da 

causalidad, no hay motivación, en definitiva, no hay voluntad porque no hay sujeto 

que intervenga. Sin sujeto no hay cortes en la imagen y sin cortes no se toca el 

tiempo, no se palpa48 (como sí se hace en una película que acorta y alarga -duración- 

el tiempo) , y en este caso no hay diferencia entre realidad y ficción, entre lo factual y 

lo virtual. Una vez que lo que se muestra en la imagen logra, en su emisión en 

tiempo real, negar lo que no se muestra, una vez que se arroga el derecho de decir 

que es la realidad, la única realidad, consigue una totalidad de la percepción. Ha 

creado una realidad exponiendo un mundo en su totalidad tanto espacialmente 

(puesto que el resto es negado) como temporalmente (pues todo se muestra 

simultáneamente a velocidad luz).  

 La imagen en el nuevo mundo se desliza a la demiurgia construyendo, 

sustituyendo, creando una percepción que espera la re-presentación encontrándose 

no más que una presentación, una exposición en tiempo real la cual, al igual que la 

																																																								
47 Aquí cobra todo su sentido la famosa obra de Jean Baudrillard, La Guerra Del Golfo No Ha Tenido Lugar 
(Barcelona: Anagrama, 1991) 22.: «Con lo que la información «en tiempo real» se sitúa en un espacio 
completamente irreal, que muestra por fin la imagen de la televisión pura, inútil, instantánea, en el que se pone 
de manifiesto su función primordial, que consiste en llenar el vacío, el colmar el agujero de la pantalla del 
televisor a través del cual se esfuma la sustancia del acontecimiento». 
48 Christian Gundermann, ' La Libertad Entre Los Escombros De La Globalización ', Ciberletras: Revista de 
crítica literaria y de cultura, 13 (2005). 



342 

 
	

 
 La ubicación de la «imagen» en la dialéctica platónica tras la filosofía de Virilio | Adrián Alonso Enguita 

	

 

Idea platónica, escapa al tiempo causal, en este caso no hacia la eternidad, sino hacia 

la pura intensidad. El demiurgo es hoy la máquina de visión; su modelo es el instante 

sin intervalo y totalizador. 

 

 

Bibliografia 

 
Aristóteles (1993), Parva Naturalia, ed. Alianza, trad. Jorge A. Serrano (Madrid). 
Baudrillard, Jean (1991), La guerra del golfo no ha tenido lugar, trad. Thomas Kauf (Barcelona: 

Anagrama). 
Bergson, Herni (2010), Materia y memoria. Ensayo sobre la relación el cuerpo con el espíritu, trad. 

Pablo Ires (Buenos Aires: Cactus). 
Deleuze, Gilles (1984), La imagen movimiento: estudios sobre cine 1, ed. Paidós, trad. Irene Agoff 

(Barcelona). 
Deleuze, Gilles (1987), Bergsonismo, trad. Luís Ferrero Carracedo (Madrid: Cátedra). 
Deleuze, Gilles (2005), Lógica del sentido, ed. Plaidós, trad. Miguel Morey (Barcelona). 
Gundermann, Christian (2005), ' La libertad entre los escombros de la globalización ', Ciberletras: 

Revista de crítica literaria y de cultura, 13. 
Oittana, Leonardo (2012), 'Velocidad y comunicación. La revolución de las transmisiones según Paul 

Virilio', (Universidad Nacional de Rosario). 
Oittana, Leonardo (2013), 'La desaparición de lo real o el éxtasis de la comunicación', La Trama de la 

Comunicación, 17, 255-269. 
Platón (1987), Diálogos II: Gorgias, Menéxeno, Eutidemo, Menón, Crátilo, ed. Gredos, trad. E. Acosta 

Méndez j. Calonge Ruiz, F. J. Olivieri, J. L. Calvo (Madrid: Madrid). 
Platón (1988a), Diálogo V: Parménides, Teeteto, Sofista, Político, ed. Gredos, trad. Álvaro Vallejo Mª. 

Isabel Santa Cruz, Néstor Luis Cordero (Madrid). 
Platón (1988b), República, ed. Gredos, trad. Conrado Eggers Lan (Madrid). 
Vernant, J.-P. (1975), 'Image  et  apparence  dans  la  théorie  platonicienne  de la mimêsis', Journal de 

Psychologie normale et pathologique, 2, 133-160. 
Virilio, Paul (1997a), El cibermundo, la política de lo peor, trad. Mónica Poole (Madrid: Teorema). 
Virilio, Paul (1997b), Un paisaje de acontecimientos (Buenos Aires: Paidós). 
Virilio, Paul (1998a), La velocidad de la liberación (Bueno Aires: Manantial). 
Virilio, Paul (1998b), La máquina de visión, ed. Catedra, trad. Mariano Antolín Rato (Madrid). 
Virilio, Paul (2000), 'Un paisaje de acontecimientos', in Olivier Morel (ed.), (México: UAM-X), 243-255. 
Virilio, Paul (2003), Amanecer crepuscular (Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica). 
Virilio, Paul (2006), Ciudad pánico. El afuera comienza aquí, trad. Iair Kon (Buenos Aires: Zorzal). 
Virilio, Paul (2009), 'La ciudad sobreexpuesta', Lugar a dudas, 3. 

 




