ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Dialectique des effets d’insu

Didier Vaudéne

Université Pierre et Marie Curie, Paris VI
http://perso.numericable.fr/vaudene/index.html

Introduction
Pour une théorie de fondement
L’hypothése des processus inconscients
L’expérience du mensonge réussi

L’hypothese des effets d'insu
Premiere généralisation : le schéma des évanouissements
Seconde généralisation : les effets d'insu comme non avoir-lieu
L’incoprésentabilité et I'ouvert immanent

La double dialectique des effets d’insu
La dialectique des objections
L’idée de dépassement
Variations d’un bord de positivité
L’objection introuvable et la solidité superlative
La dialectique des dépassements

L’ombre blanche

A Carlos Lobo

Il y a le blanc d’avant 1'événement et le blanc d’aprés 1'événement : mais
qui saurait en faire la distinction?

Ainsi I'événement ne serait, peut-étre, que la brisure inattendue du blanc
dans I'espace indéfini du livre.

Edmond Jabes, Le livre des marges.
Introduction

Pour une théorie de fondement

I n’y a pas de fondement absolu. Cette décision de renoncer a toute éventualité
d’un fondement absolu rouvre la question des fondements : s'il n'y a pas de fondement
absolu (ni d’énoncés inconditionnés ou a priori, de plénitude de présence, de
certitude, etc.), comment pouvons-nous imaginer que des constructions discursives

67

Diciembre
2017



68

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

puissent tenir... au moins un peu? En quel sens entendre ce tenir? Mais peut-étre
certains interrogeront : faut-il qu'un discours tienne? Faut-il encore aujourd hui avoir
le souci de telles questions??

Cette décision initiale ne peut se dissoudre dans une diversité d’opinions
juxtaposables (I'un pense que..., 'autre pense que..., et moi je pense que...), car s'il y
avait un fondement absolu, ne serait-ce que pour un seul, il faudrait aussi qu’il
puisse valoir pour chacun ; elle ne peut consister a empécher ou interdire le recours a
un fondement absolu qu’on aurait déja atteint ou qu’on pourrait atteindre (ne serait-
il pas alors stupide de se priver d'un tel appui?); elle n"énonce pas non plus une
proposition dont il faudrait examiner la validité logique (relativement a quels
principes, regles et axiomes préalablement constitués?). Une telle décision est une
décision d’interprétation destinée a ouvrir un champ théorique. Dans cette décision
initiale, I'il n’y a pas n’agit pas comme une négation ordinaire, mais comme une
négation a effet de lieuw pour permettre d’en recueillir 'y, comme un 4, ce que laisse
entendre en frangais 1'équivoque d'un au lieu de ou d'un a la place de: au lieu du
fondement absolu (en remplacement de, aussi bien que la ou il aurait di prendre place, a
savoir 'y de il n'y a pas), il y a la question des fondements, et c’est cette question qui se
déploie en tant que champ théorique. En ce sens, la question des fondements se
substitue au fondement absolu qu’il n’y a pas; elle en prend la place, 1a ou il fait
défaut, comme si ce lieu n’était constitué que pour autant qu’il fasse défaut?. Il ne
s’agit donc pas d"une décision accomplie un jour, jadis peut-étre, une fois pour toutes
par quelqu'un et s"imposant désormais a chacun. Cette décision initiale doit étre ré-
accomplie par quiconque l’assume, chaque fois qu’il I'assume, et le champ théorique
de la question des fondements doit sans cesse veiller a préserver ce qui lui donne lieu

1. On trouvera dans ce texte différentes traces des premiers jalons concernant les effets d’insu qui

figurent dans une communication au colloque Psychanalyse et réforme de I’entendement (organisé au
College international de philosophie les 28 et 29 janvier 1995) publiée sous le titre «Ineffa[ca]ble,
In[aper]cu» dans les actes du colloque (Lysimaque, Paris, 1997). L’ensemble du texte présenté ici a été
re-rédigé en mai 2017.
2. Dans «L’enveloppe de l'objet (et la compacité du vide)» (in Eclats de I'objet, Campagne Premiere,
Paris, 2000, p. 163-171), Francois Baudry déplie divers aspects et ramifications de l'effet de lieu qui
peut étre tiré d'un il n'y a pas... L’idée que je développe ici de recueillir I'il n’y a pas [de fondement
absolu] comme le lieu du déploiement de la question des fondements est issue de cette analyse de
Baudry. Mais au lieu de rapprocher cette idée des propriétés de la compacité en topologie
mathématique, comme le propose Jacques Lacan, je la rapproche de l'idée d’effectivité dans son
rapport a l'écriture et aux régressions sans fin. Je n’ignore pas qu’il n'est guere d’'usage (au moins
depuis Aristote) de recourir a des régressions sans fin pour en faire jouer positivement les
potentialités et, comme je ne redéveloppe pas ici en détail 'approche théorique des régressions sans
fin et de leur mise en ceuvre, je renvoie le lecteur intéressé par cette problématique a 1'étude
synthétique que je présente dans «L’écriture au lieu de l'écriture» (a paraitre dans la revue Intentio,
n°1, 2017, et accessible sur Internet via ce lien). On y trouvera en outre une étude des médiations, en
particulier, la médiation de I'écriture, qui s’articule avec les régressions sans fin et la dialectique des
effets d’insu dans la théorie de fondement que je j'esquisse ici. Cette approche de I'il y a recroise en
outre a divers égards celle de Levinas (voir infra la note 38).


http://perso.numericable.fr/vaudene/articles/Vaudene_2016_AcheminementQuestionEcriture.pdf

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

— 1il n'y a pas [de fondement absolu] —, ce qui implique qu'une construction
discursive ne saurait revendiquer son appartenance a ce champ sans conserver
I'effectivité de cet il n’y a pas et en porter témoignage.

Remonter jusqu’au fil tranchant de la décision initiale, comme je le fais ici,
permet de situer la problématique du fenir, relativement a la question des
fondements, dans le contexte qui lui convient : I'ascese briilante d'un désert glacial
sans repere, 1'effondrement abyssal de tout socle, I'insomnie irrémédiable de tout
repos. «Retranche tout3». Cependant, n’est-ce pas montrer trop de zele pour une voie
négative que d’avoir ainsi tout supprimé — ou presque? Mais ai-je vraiment supprimé
quoi que ce soit? J'ai seulement veillé a éviter de recourir a ce que je n’ai jamais pu
atteindre ni obtenir des lors que je suppose qu’il n'y a pas de fondement absolu (le
désert de la question des fondements serait toujours déja trop fleuri) : retranche tout ce
que tu n’as jamais obtenu, arraisonné ou possédé. Je ne sculpte pas une tabula rasa ; je ne
cisele pas un principe premier ; je ne feins aucun doute hyperbolique. Faire halte en
un tel désert, c’est seulement s’astreindre a expliciter pas a pas — pour autant que
faire se peut — les décisions d’interprétation qui jalonnent 1'élaboration d"une théorie
de fondement.

Elaborer une théorie de fondement, c’est élaborer une théorie du tenir, théorie
conjecturale — donc révocable, et peut-étre dépassable — car 1'il n'y a pas [de
fondement absolu] n’accepte aucune exception. Aucune construction discursive, a
commencer par une théorie de fondement — charity should begin at home —, ne saurait
bénéficier a cet égard de quelque prérogative ou privilege que ce soit. Il n'y a donc
pour elle d’autre tenir concevable que celui qu’elle spécifie, de sorte qu’elle doit elle-
méme fenir au sens qu’elle donne a ce tenir :

Remarque n° 1. Une théorie de fondement doit étre applicable a «elle-méme».

Quand on imagine l'idée de fondement comme une affaire de socles et de granits,
d’inconditionnés et d’a priori, de certitudes, etc., on entendra peut-étre une telle
éventualité comme un cercle vicieux ou une pétition de principe. Mais la décision de
'il n’y a pas retourne la problématique : comprendre comment ¢a tient... au moins un
temps, c’est d’abord comprendre comment ca peut céder. A cet égard, I'exigence de
réflexivité rappelle au moins qu'une théorie de fondement ne bénéficie d’aucun
privilege et qu’elle doit donc porter témoignage, elle aussi, de la décision qu'il n'y a
pas de fondement absolu. *

3. ApeAe mavta, Plotin, Ennéades, V-3-17.

4.5l n’y a pas plus de premier ou de dernier discours, de métadiscours ou de métathéorie hors ou
au-dela du discours, du savoir, des sciences, etc., qu’il n'y a de fondement absolu, alors un discours
qui propose une idée de fondement et expose une théorie de fondement — ce qu’on pourrait peut-étre
dire un discours de fondement — doit étre un discours «comme les autres», c’est-a-dire un discours sans
prérogatives ni privileges extraordinaires. En particulier, il ne saurait jouir d’aucune garantie, qu’on
I'imagine transcendantale, ultra-mondaine, divine, etc. Toutefois, il est clair que la réflexivité de
I'applicabilité d'une théorie de fondement «a elle-méme» ouvre une régression sans fin: c’est tres
précisément cette régression sans fin que je vise ici a recueillir pour en comprendre le développement

69

Diciembre
2017



70

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

A peine esquissée, on peut observer quune théorie de fondement [ainsi
envisagee] est exposée a une double vulnérabilité : (1) parce qu’elle est placée sous la
dépendance de la décision initiale [qu'il n’y a pas de fondement absolu], décision que
chacun peut révoquer ou refuser d’assumer a tout instant, et (2) parce qu’elle doit
pouvoir céder, elle aussi, puisqu’elle ne saurait revendiquer pour elle-méme un
fondement absolu. Mais on aurait tort de croire que cette double vulnérabilité trahit
une faiblesse ou une imperfection, car une telle théorie ne saurait accorder a aucune
[autre] construction discursive un privilege auquel elle aurait di elle-méme renoncer
pour se constituer — la supposition d’'un fondement absolu, par exemple —, de sorte
que, relativement au champ théorique de la question des fondements, une théorie de
fondement n’est pas plus — mais pas moins — vulnérable que toute autre construction
discursive. Faudrait-il pour autant craindre que la décision de l'il n'y a pas ne
provoque la ruine des constructions que leurs auteurs ou commentateurs ont cru
devoir établir ou confirmer sur la supposition d’'un fondement absolu?

Remarque n°2. La supposition d'un fondement absolu (inconditionné, etc.),
qu’elle soit ou non explicitement formulée, doit étre regardée comme sans
efficience réelle [depuis la décision qu’il n'y a pas de fondement absolu].

En tant que décision, la décision initiale ne procede pas d'une réfutation de la
supposition ou de la possibilité d"un fondement absolu, et tout au plus laisse-t-elle
résonner le défi d'un contre-exemple : qu’on fasse donc ici valoir un fondement absolu !
Dire que le recours a la supposition d'un fondement absolu est sans efficience réelle
signifie que si on accorde qu'une construction discursive a quelque tenue, alors cette
tenue ne provient pas d'un fondement absolu [qu’il n'y a pas], quand bien méme
d’aucuns le croiraient, l'affirmeraient ou prétendraient 'avoir prouvé, mais doit
pouvoir étre comprise, traduite ou réinterprétée depuis la supposition qu’il n'y a pas
de fondement absolu. On ne s’attache donc pas a tenter de réfuter la supposition que
tel ou tel énoncé puisse faire office de fondement absolu® car on opere au moyen de
traductions ou de réinterprétations qui rendent inutiles de telles suppositions. En

inachevable comme une dialectique inapaisable d’effets d’insu, tandis qu'un effet d’insu est associé a
un arrét de cette régression sans fin (voir supra, note 2).

5. En recourant a quels principes, présupposés ou procédures d’argumentation préalablement
établis? Une telle entreprise comporte de nombreuses difficultés, au premier rang desquelles le fait
que les constructions discursives concernées en premier lieu sont précisément celles qui sont
étroitement liées a 1'établissement et a la recevabilité des procédures de réfutation. On connait le
neceud coulant exemplaire mis en ceuvre par Aristote dans la Métaphysique (Gamma, 1006a) ot il tente
de faire valoir que le principe de non-contradiction, pourtant indémontrable, se renforce a mesure
qu’on tente de le contester. Voir La décision du sens, par Barbara Cassin et Michel Narcy, Vrin, Paris,
1989 pour une analyse détaillée des probléemes que pose le livie Gamma de la Métaphysique en liaison
avec l'exigence de dire quelque chose de déterminé. Voir aussi, dans un autre contexte, 1'étude tres
fine de Frédéric Cossutta concernant le scepticisme et les argumentations des sceptiques : «Pour une
critique sceptique de la pragmatique transcendantale de K. O. Apel», Methodos, n° 3, 2003 (accessible
sur Internet via ce lien).


http://methodos.revues.org/118

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

contrepartie, une théorie de fondement doit étre mise a I'épreuve selon tous les
aspects, niveaux et perspectives que la décision initiale commande, c’est-a-dire que
doit étre mis a l'épreuve l'agencement de concepts, de principes, de regles
d’applications, etc.,, qu’elle propose pour procéder a de telles traductions ou
réinterprétations.

Remarque n°3. Aucune théorie de fondement (ni aucune autre théorie ou
construction discursive) ne peut étre recue comme absolument premiere
(inconditionnée, a priori, certaine, etc.).

Une théorie de fondement porte ainsi témoignage de la décision initiale ouvrant le
champ ou elle prend place; et puisque cette décision ne laisse espérer aucune
exception ou privilege, il en va de méme pour toute [autre] théorie ou construction
discursive®. Il doit demeurer concevable qu’il puisse y avoir de multiples théories de

6. 11 convient de souligner qu’une théorie de fondement, au sens que j'esquisse ici, ne détermine ni
une théorie de la connaissance, ni une épistémologie, ni une philosophie. Une théorie de fondement
est une théorie conjecturale trés peu déterminée qui est principalement intéressée a élaborer et a
étudier l'articulation entre les conditions de possibilités et les effets de limitations concernant les
noyaux fondamentaux des constructions discursives. Rapprocher la mise en ceuvre d’une théorie de
fondement de la mise en ceuvre d’une théorie expérimentale est au moins une maniere de dire que,
pour une théorie qui n’est ni inconditionnée ni a priori, a part la ruine ou I'oubli, il n'y a peut-étre pas
d’autre destin concevable que le dépassement par réinterprétation. J'accorde qu’il soit peut-étre
surprenant d’envisager une telle perspective a l'endroit de problématiques aussi fondamentales,
d’autant qu’une théorie de fondement n’est ni un psychologisme, ni un cognitivisme, ni un
formalisme, etc. Mais je n’entrevois guére d’autre éventualité des lors qu'on envisage 1’adaptation
inévitable de la conception que nous avons des fondements a l’évolution des constructions
discursives, en particulier les théories scientifiques. A cet égard, Bachelard a une position
particulierement radicale concernant [ce qu’il nomme] la raison: «En somme, la science instruit la
raison. La raison doit obéir a la science, a la science la plus évoluée, a la science évoluante. La raison
n’a pas le droit de majorer une expérience immédiate ; elle doit se mettre au contraire en équilibre
avec l'expérience la plus richement structurée. [...] La raison, encore une fois, doit obéir a la science.
La géométrie, la physique, I'arithmétique sont des sciences ; la doctrine traditionnelle d’une raison
absolue et immuable n’est qu'une philosophie. C’est une philosophie périmée» (Gaston Bachelard, La
philosophie du non (1940), PUF, Paris, 1973, p. 144-145). La formule «La raison doit obéir a la science» est
incontestablement spectaculaire (sinon provocatrice), mais ma pratique de l'interaction entre science
et philosophie (et psychanalyse, et droit, et littérature, et poésie, et cinéma, etc.) me suggere quelque
prudence, et préfere l'idée d'une co-élaboration réciproque plutot que celle d'un ascendant
d’assujettissement dissymétrique n’agissant que dans un seul sens (a moins, peut-étre, de supposer
que les sciences soient hors ou au-dela de la raison?). Et peut-étre s’agit-il moins d’instruire que de
critiquer, chacune instruisant et critiquant l'autre grace a ses propres impasses, butées ou
questionnements. D’autant que, dans le sillage de la décision de l'il n’y a pas, 'hypotheése des effets
d’insu exclut qu'un discours — méme scientifique, y compris la physique, y compris méme les
disciplines formelles — puisse se croire délié de I'éventualité des effets d’insu (voir infra). Il n’en reste
pas moins que le principe d'une théorie de fondement conjecturale, donc révocable et peut-étre
dépassable, va dans le sens indiqué par Bachelard. On pourra peut-étre aussi rapprocher le désert de
l'il n’y a pas, n’offrant aucun repérage, ancrage ou commencement absolu, d’une sorte d’exigence de
relativité. Dans La valeur inductive de la relativité (1929), Bachelard évoque I'éventualité d’apparenter le
principe de Relativité et le principe de raison suffisante dont il propose une formulation opérant

71

Diciembre
2017



72

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

fondement, c’est-a-dire de multiples manieres de déplier l'il n’y a pas [de fondement
absolu], ce qui rappelle que de telles théories doivent demeurer conjecturales, donc
révocables et éventuellement dépassables. Cette remarque se laisse ainsi déchiffrer
comme un corollaire de la décision elle-méme : l'aridité du désert de l'il n’y a pas
n’offre aucun ancrage, aucun repérage, ni aucune orientation qu’on pourrait recevoir
comme absolu, inconditionné ou a priori. Dans un tel désert, il est impossible de
commencer absolument.

Comment s’orienter dans un tel désert? L’impossibilit¢é de commencer
absolument ne signifie pas l'impossibilité de tout commencement; elle signifie
seulement que tout commencer attend une décision d’orientation qui apporte quelque
détermination d’orientation a ce commencer. Elaborer une théorie de fondement
[particuliere], c’est €élaborer et déplier une décision d’orientation [particuliere]. Ce
qui est étudié ici, a commencer par I'hypothese des effets d’insu, appartient au sillage
d'une telle décision d’orientation : au lieu de viser une solidification hyperbolique
des tenir, on congoit une tension dialectique entre tenir et céder, chacun conditionnant
et limitant l'autre, chacun excluant et retenant 1’autre. Que ¢a tienne, pourvu que ¢a
puisse céder de nouveau ; mais aussi que ¢a cede, pourvu que ¢a puisse tenir de
nouveau ! Entre le granit immuable d'un fondement absolu qu’il n’y a pas et la
menace inéliminable d’une ruine pulvérulente, il y a — c’est la décision d’orientation
proposée ici — la dynamique alternante d’une tension dialectique inapaisable entre
tenir et céder.

Chacun des deux pdles agit a I'égard de 1'autre comme un effet de limitation :
tandis que le céder empéche le tenir de virer a l'illusion du fondement absolu, le tenir
empéche le céder de virer a la ruine pulvérulente. Mais ces effets de limitation se
laissent déchiffrer en méme temps (indissociablement) comme des conditions de
possibilité : c’est grace a l'attente d'un céder qu'un tenir porte témoignage de la
décision initiale, c’est-a-dire conserve l'il n'y a pas qui lui donne lieu, et c’est aussi
grace a 'attente d’un tenir qu'un céder agit comme une relance dialectique et non
comme un effondrement irrémédiable. Ainsi approchée, cette tension dialectique
implique qu'un fenir est conditionné et limité aujourd’hui par l'attente d'un céder,
lequel ne pourra se produire — s’il se produit — que demain. Comment imaginer
qu'un tenir puisse étre conditionné par un céder a venir? Si on accentue un peu le
trait, on pourra questionner : comment concevoir qu'un tenir soit confirmé dans sa
tenue du fait méme que le céder s’accomplisse? Un pas de plus, et 'on demandera :
comment comprendre que céder puisse aller jusqu’a prendre le statut d"une sorte de

comme un principe d’exclusion : «Il ne faut pas qu’on puisse trouver dans un phénomene quelconque
une raison suffisante pour spécifier un systeme de référence» (Vrin, Paris, 2014, p. 208), principe que je
proposerais volontiers de transposer dans le contexte de la question des fondements telle que je
I'aborde ici : il ne faut pas qu’on puisse trouver dans un énoncé quelconque une raison suffisante pour
spécifier un fondement, un principe, un énoncé, un commencement, etc., [qu'on pourrait croire]
absolu. Et c’est une autre maniére de dire la décision qu’il n'y a pas de fondement absolu.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

«preuve dialectique» rétroactive de la tenue d’'un tenir? Ca tenait [hier] de ce que ¢a
cede [aujourd’hui]! L’orientation proposée ici comprend la tension dialectique
tenir/céder comme rapport a un ouvert immanent. Le fenir ne tient que pour autant
que l'ouverture demeure cachée, abritée, voilée, indécelable, hors d’atteinte, etc.;
inversement, le céder ne cede que pour autant qu'une ouverture devient manifeste,
désabritée, dévoilée, décelable, accessible, etc. La dynamique de la tension
dialectique tenir/céder se laisse alors déchiffrer comme une dynamique de la
conservation de l'ouvert, lequel ne doit ni demeurer absolument abrité (le tenir
virerait a l'illusion du fondement absolu), ni se désabriter absolument (tout serait
donné ou achevé tout d"un coup). L’ouvert doit demeurer inépuisable, et c’est encore
une maniere de rendre témoignage de la décision initiale qu’il n'y a pas de
fondement absolu’.

Dans ce qui suit, j'introduis 1'hypothese des effets d’insu pour articuler la tension
dialectique tenir/céder au savoir. La dynamique de cette articulation prend la forme
du dépassement par réinterprétation. Je ménage la progression de deux étapes
d’analyse préalables: 1'hypothese des processus inconscients et l'expérience du
mensonge réussi.

L’hypothese des processus inconscients

Ce n’est pas une nouveauté d’accorder que certains processus ou activité
mentaux puissent échapper a la conscience: il y a du non conscient, de diverses
manieres et de diverses especes. J'aborde l'hypothese qu’il y a des processus
inconscients sous le trait minimal que de tels processus ne sauraient s’accomplir que
se dérobant a la conscience qui en assume les effets. La forme progressive se dérobant
souligne que, pour de tels processus, le dérobement appartient a I’accomplissement
(ils sont indissociables). Ce trait est minimal en ce sens qu’il ne précise aucune autre
détermination spécifiant de tels processus ; corrélativement, ’hypothese est peut-étre
plus générale (plus large) que ce qui est compris comme processus inconscients au

7.La dynamique de la tension dialectique tenir/céder est a rapprocher de la dynamique des
articulations celer/déceler, voiler/dévoiler ou émerger/se-cacher. A propos du fragment 123
d'Héraclite pvoig kovmreoOat PiAel (la nature aime a se cacher), Heidegger souligne : «L’émergence
comme telle, en toute circonstance, incline déja a se fermer. C’est dans cette fermeture d’elle-méme
qu'elle demeure a l'abri. KovmteoOal, en tant que se retirer vers l'abri (Sichver-bergen), n’est pas
simplement se fermer, mais c’est une mise a l'abri (ein Bergen), en laquelle demeure réservée la
possibilité essentielle de I'émergence et ou1 I'émergence comme telle a sa place. C’est le se-cacher qui
garantit son étre au se-dévoiler. Dans le se-cacher domine, en sens inverse, la retenue de I'inclination a
se dévoiler. Que serait un se-cacher qui, dans son inclination a émerger, ne se contiendrait pas? / Ainsi
dvoLc et kgUTTECOaL ne sont pas séparés I'un de I'autre, mais tournés et inclinés I'un vers I'autre. IIs
sont la méme chose. C’est seulement dans une telle inclination que chacun accorde a l'autre son étre
propre. Cette faveur en elle-méme réciproque est I'étre du piAeiv de la pAia» («Alethéia», in Essais et
conférences (1958), tr. fr. par André Préau, coll. Tel, Gallimard, Paris, 1988, p. 329). Voir aussi infra la
note 40.

73

Diciembre
2017



74

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

sens de la psychanalyse freudienne. Il s’ensuit cependant que la conviction que nous
pouvons éprouver que nous sommes pleinement conscients de ce que nous savons
(ou disons, ou faisons, etc.) ne constitue pas une preuve (un témoignage, une
confirmation, une corroboration, etc.) qu’il n'y a pas de processus inconscients ; et
j'ajoute aussitot que cette conviction ne constitue pas non plus une preuve qu’il y en
ait. J'ajoute encore que cette méme conviction ne saurait non plus réfuter, ni
I'hypothese qu’il y en a, ni I'hypothese opposée qu’il n'y en a pas. L’hypothese des
processus inconscients ouvre ainsi une situation remarquable impliquant, a 1'égard
de chaque conscience, considérée individuellement et supposée en assumer les effets,
une absence simultanée de preuve et de réfutation pour 1'hypothese et pour son
opposée. Je veille cependant a éviter de réduire cette situation a une formalité
logique afin de tenter d’en reconstituer le mouvement a travers quatre remarques.

La premiere remarque concerne l'extréme fragilit¢é de 1’hypothese, non
seulement parce qu’elle n'est avancée que démunie de tout étayage direct
(témoignage tangible, preuve, corroboration, etc.) de nature a consolider sa
pertinence ou sa validité ; mais aussi parce qu’elle n'a méme pas la force de
s'opposer directement a son opposée, au point que la différence (c’est-a-dire la
négation) qui les lie parait s’évanouir, car si la différence entre ’hypothese et son
opposée est formellement incontestable, les effets apparents qu’elles induisent
demeurent cependant indiscernables: de ce qu'une conscience n’éprouve
I’'accomplissement d’aucun processus inconscient comme tel, cette conscience ne
peut rien conclure de certain : soit elle n’a rien éprouvé parce que ces processus n’ont
pas eu lieu, soit elle n’a rien éprouvé parce qu’ils ont eu lieu, quoiqu’elle ne saurait
les éprouver des lors qu’ils sont supposés inconscients.

La deuxieme remarque concerne l'extréme résistance® que cette hypothese [qu’il
y a des processus inconscients] tire de sa propre fragilité ; car, tout en s’avangant
démunie pour elle-méme de tout étayage (preuve, corroboration, etc.), elle destitue
cependant son opposée du statut d’évidence insoupgonnable qui lui avait été
jusqu’alors conféré, pour la réduire a une hypothese [qu’il n'y a pas de processus
inconscients] elle aussi, désormais, démunie de tout étayage venant la consolider. Et
ce qu’aucun assaut frontal ne parviendrait a entamer — parce que 1’absence d’étayage
est égale de part et d’autre — vient a fléchir jusqu’au dénuement par l'effet de cette
extréme fragilité. Certes, aucune des deux ne saurait I'emporter sur l'autre dans le
champ clos des preuves et des réfutations; mais, du seul fait d’étre avancée (ou
seulement prise en considération), 'hypothese des processus inconscients devient
inéliminable [au regard de son opposée], dans le méme temps qu’il est désormais
exclu de tenir son opposée pour une évidence allant de soi.

La troisieme remarque, qui prolonge la précédente, concerne l'irruption de
I'hypothese des processus inconscients. Cette hypothese n’est pas une proposition

8. J'oppose ici la résistance, qui est liée a la dynamique d’une dialectique associée a I'hypothese des
processus inconscients (et, plus généralement, a I'hypothese des effets d’insu), et la solidité, figure
nostalgique du roc immuable de la supposition d'un fondement absolu.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

qui viendrait paisiblement se ranger a coté de son opposée, attendant peut-étre qu'un
jugement vienne trancher la tension contradictoire; car, des que prise en
considération, cette hypothese extrait de sa propre fragilité la force de s'imposer
comme inéliminable. Il s’ensuit que le basculement majeur n’est pas le passage de
I'hypothese qu’il n'y a pas de processus inconscients a celle qu’il y en a (parce qu’on
ne saurait nier qu’il y ait des processus inconscients sans évoquer I'éventualité qu’il y
en ait, et ipso facto rendre cette derniere éventualité inéliminable), mais le passage
d'un paysage théorique ou aucune des deux hypotheses opposées n’était [encore
sérieusement] évoquée ou prise en considération®, a un paysage théorique ou
I'hypothese qu’il n'y a pas de processus inconscients se trouve démunie de toute
possibilité d’éliminer son opposée. On observe ainsi deux mouvements corrélés :
tandis qu'on passe d'un non encore dit a un dit en quelque maniere redoublé
(I'hypothese des processus inconscients et son opposée), 1'évidence insoupgonnable
d"une conscience souveraine est destituée au rang d’une simple hypothese, pire, au
rang d’une hypothese qui se voit contrainte de recourir a la négation de son
inéliminable rivale pour se vétir d’'une formulation.

Enfin, la quatrieme remarque concerne le fait que ce débat sur les deux
hypotheses opposées demeure indépendant du fait qu’il y ait ou qu’il n’y ait pas de
processus inconscients ; car il ne suffit pas d’opter pour I'hypothese qu’il y en a pour
qu’il en ait, «parce que» il ne suffit pas non plus d’opter pour I'hypothese qu'il n’y en
a pas pour qu’il n'y en ait pas. La fragilité est égale de part et d’autre. Les deux
hypotheses opposées sont donc moins a référer a une «réalité» (ou a une «non-
réalité») de processus inconscients, qu'a des clés de voflite de constructions
interprétatives différentes. Sans doute, lorsque les constructions interprétatives
concordent de maniere satisfaisante avec les champs auxquels on les applique, en
vient-on, par insouciance ou comme une fagon de parler, a faire passer 'efficience
des hypotheses retenues pour une sorte de «réalité» de ce qu’elles visent — et parfois
méme n’en vient-on pas a croire a ces «réalités» au point d'y adhérer fortement? —; ce
n’est jamais qu'un abus de langage, ou une évidence aveuglante.

Dans ce qui précede, j'ai laissé flotter le mot conscience. J'ai fait allusion a ce
quon éprouve (ou non), c'est-a-dire a wune conscience vécue, considérée
individuellement. Toutefois, dans un contexte de problématiques fondamentales,
«conscience» suggere moins la référence a une conscience vécue qu’a une sorte de
conscience théorique, assujettie a certaines propriétés, elles aussi théoriques, et liée aux
constructions interprétatives: sous certaines conditions, ce que nous éprouvons
individuellement au titre de notre conscience peut donner chair (correspondre,
convenir, conférer «réalité», etc.) a ce qu'une construction interprétative énonce, pour

9. Le «encore sérieusement» signifie au moins qu’on ne confére pas le méme statut aux deux
hypotheses. Avant l'irruption de I'hypothése des processus inconscients, il aurait été sans doute
quelque peu maladroit (mais certainement prophétique) de formuler la supposition d’une conscience
souveraine et sans ombre sous la formulation «il n'y a pas de processus inconscients».

75

Diciembre
2017



76

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

sa part, au titre d"une conscience [théorique]. Si la concordance est suffisante, un effet
d’adhérence peut se produire, et il peut alors sembler que ce que nous éprouvons
(conscience individuelle vécue) «est» (ou est suffisamment adéquat a) ce qu'une
construction interprétative en dit (conscience théorique), au point que la distinction
en vienne a s’estomper pour venir se fondre dans le glissement
conscience/conscience, c’est-a-dire dans une «la conscience» ou, en quelque maniere,
les vécus bruts jouent le role d’une chair pour la conscience théorique.

Suspendons un instant 1’hypothese des processus inconscients : I'expérience
dans laquelle nous éprouvons (conscience vécue) la conviction que nous sommes
maitres de ce que nous disons (savons, faisons, etc.) concorde avec l'idée d'une
conscience souveraine dépourvue d’ombre en son principe (conscience théorique).
Réactivons maintenant I’hypothese : il est devenu impossible de continuer a accorder
— surtout a titre d’évidence - que l'expérience d'une conviction de maitrise
(conscience vécue) soit mise en concordance avec le principe d'une conscience
souveraine (conscience théorique). L’irruption de l’hypothese des processus
inconscients ne récuse pas 1'éventualité d'une conscience théorique souveraine ; elle
éveille seulement un soupgon ineffagable.

L’expérience du mensonge réussi

Raisonner sur des processus inconscients et des consciences suscite de
nombreuses difficultés dans la mesure ou les vocables «inconscient» et «conscience»
s‘entendent de multiples manieres dans des contextes eux-mémes divers
(philosophiques, politiques, cognitifs, thérapeutiques, etc.). Cette polysémie tend a
brouiller et a compliquer la compréhension de la problématique des effets d’insu,
d’autant qu’est mise en question 1'évidence d’une souveraineté de «la» conscience.
Avant de procéder a une généralisation, je voudrais dégager plus clairement les
articulations principales de la problématique des effets d’insu en la traduisant dans
un contexte qui se préte aisément a I’expérimentation.

Le noeud de l'argumentation que je viens de développer tient au fait que
I’évidence de la souveraineté (la conviction que j’éprouve — ou que je n’ai méme pas
besoin d’éprouver comme telle — de savoir ce que je dis ou sais) peut aussi étre
déchiffrée comme l'expérience méme du dérobement s’accomplissant ou déja
accompli. Un analogue de cette évidence est la confiance aveugle de celui qui est visé
par un menteur dans le cas d'un mensonge réussi. ]'entends par mensonge réussi un
mensonge qui s’accomplit en se dérobant a la vigilance de son destinataire comme
confiance insouciante ou aveugle, que le destinataire ne saurait formuler comme telle
(«j’accorde ma confiance a...») — ni méme effectuer — pour la raison qu’il n’en a méme
pas idée. Chacun peut expérimenter une telle situation, qu’il élabore de tels
agencements en role de menteur (chacun dispose de l'instrumentation appropriée
dans l'intimité de son «laboratoire portatif personnel»), ou qu’il en soit victime en
role de destinataire.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

De maniere synthétique, on peut identifier trois moments principaux dans le
développement d’'un mensonge réussi. Le premier moment est celui de la réussite du
mensonge liée a la confiance aveugle du destinataire (analogue a la croyance en une
souveraineté de la conscience). Le deuxieme moment (s’il a lieu) est celui du
soupgon, lorsque le destinataire soupgonne l'éventualité qu’il soit pris dans les rets
d’un mensonge. Le troisieme moment (s'il a lieu) est celui de la réinterprétation,
lorsque le destinataire tente de reconstituer tout ou partie de l’agencement
mensonger pour réinterpréter rétroactivement sa confiance aveugle du premier
moment comme le dérobement, a ses yeux, de cet agencement.

Le mensonge bascule dans le deuxieme moment avec l'irruption du soupgon*
qui évapore la confiance aveugle et cristallise un doute vigilant. Ce doute vigilant est
comme le fléau d’une balance en équilibre sur le fil de son couteau. De ce que je ne
décele rien, je ne peux rien conclure de certain : soit je ne décele rien parce qu’aucun
mensonge me visant n’est en cours, soit je ne décele rien parce qu'un mensonge me
visant est en cours quoique son agencement soit parfaitement dérobé a mes yeux.

Le menteur du logicien est toujours déja démasqué : seul un mensonge raté
(non réussi) ou déja éventé ouvre au destinataire I'éventualité de constater des dits
incompatibles entre eux ou en désaccord avec des faits, et de les formuler en termes
de propositions jugées fausses ou contradictoires. Mais le mensonge réussi, qui
s’accomplit avant le soupgon, dans 'ombre portée de la confiance aveugle, n’est pas
décelable aux yeux du destinataire, lequel ne saurait donc avoir 1'idée™ de convoquer
la logique pour examiner s’il serait ou non possible de formuler des propositions
fausses ou contradictoires pouvant étre interprétées comme autant d’indices d'un
mensonge. Autant la logique peut combattre le mensonge déja éventé comme une
ombre noire qu’il convient d’éliminer, autant elle redoute en silence le mensonge
réussi comme une ombre blanche lui rappelant I'une de ses conditions de possibilité
— se laissant aussi déchiffrer comme une limitation —, qui est une exigence de
positivité, a savoir quun raisonnement logique requiert que tous les principes,
regles, axiomes et propositions qui y interviennent (1) soient explicitement énoncés,
(2) appartiennent a un méme univers et (3) y soient présentables en méme temps. 12

Mais le menteur du mensonge réussi — le menteur des interpretes — ne clame
pas son mensonge a la cantonade, car 'agencement qu’il élabore, il l'adresse a
quelqu’un™®. C’est un dialecticien qui raisonne sur la connaissance qu’il acquiert au

10. Dans le contexte de I'hypothése des processus inconscients, I'irruption de I'hypothese qu’il y a
des processus inconscients correspond a l'irruption du soupgon.

11. Je remercie Serge Hajlblum d’avoir attiré mon attention sur je n’'ai pas l'idée de...
12. Je reviens en détail sur ce troisieme aspect, présentables en méme temps, avec 1'étude des effets
d’insu.

13. Concernant I'adresse d'un mensonge, voir en particulier Jacques Lacan, «Le séminaire sur “La
Lettre volée”» (1955), in Ecrits, Seuil, Paris, 1966, p. 11 sqq. Dans le cours de son analyse de la nouvelle
d’Edgar Poe, Lacan rappelle I'histoire juive mentionnée par Sigmund Freud dans Le mot d’esprit dans

ses rapports avec 'inconscient (1905), pour souligner en particulier la relation du signifiant a la parole et

77

Diciembre
2017



78

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

sujet du destinataire, et plus particulierement sur les failles et points aveugles qu'’il
décele dans le savoir et les procédures d’interprétation de ce destinataire. Il peut
ainsi éviter d’éveiller les soupgons du destinataire et, partant, effacer toute trace du
mensonge aux yeux de ce destinataire, en repliant avec soin I’agencement mensonger
qu’il élabore dans I'ombre portée de ces points aveugles. Ce menteur met en jeu une
différence entre son point de vue, ou il se voit n’étre pas vu, et celui du destinataire
que ce menteur comprend comme celui qui ne voit pas qu’il ne voit pas. Lors du premier
moment de la réussite du mensonge, la confiance aveugle équivaut a un dérobement
au deuxieme degré, c’est-a-dire au dérobement d'un dérobement. L’irruption du
soupgon (si elle a lieu) conduit au moment du soupgon dans lequel le fléau de la
balance est en équilibre entre deux hypotheses opposées, a savoir entre I"hypothese
de la présence d'une trace indécelable (je ne vois rien parce qu’il y a un mensonge qui
me vise et qui est dérobé a mon regard) et 1'hypothese d'une absence de trace
indécelable (je ne vois rien parce qu’il n'y a pas de mensonge qui me vise et que rien
n’est dérobé a mon regard). Le soupgon ouvre la voie a un doute sans repos. Ce n’est
qu’au troisieme moment (s’il a lieu) que le destinataire peut en venir a reconstituer et
a analyser I’agencement mensonger, ce qui pourra le conduire a devoir déceler en lui
les points aveugles auxquels le menteur avait accroché sa construction, et ainsi
réinterpréter rétroactivement la confiance aveugle dont se nourrissait la réussite du
mensonge.

L’expression confiance aveugle qui caractérise le premier moment doit étre
entendue avec réserve car le destinataire n'est le siege d’aucun processus,
accomplissement, ou effectuation d’aucune sorte qui réaliserait ou effectuerait une
telle confiance. Cette confiance doit étre comprise comme un non avoir-lieu,
relativement au destinataire, en ce sens qu’elle correspond a ce dont lui-méme, le
destinataire, n’a pas idée; elle n’est appréciable, au titre d'un effet [de confiance],
qu’'aux yeux du menteur qui voit, comme un dérobement au deuxieme degré, que le

le role de I'adresse pour que le mensonge soit constitué, non moins que la vérité : «Pourquoi me mens-
tu — s’y exclame-t-on a bout de souffle — oui, pourquoi me mens-tu en me disant que tu vas a Cracovie
pour que je croie que tu vas a Lemberg, alors qu’en réalité c’est a Cracovie que tu vas?». On pourra
rapprocher cet apologue de ce passage d’Edmond Jabes : «[...] car la vérité passe par le mensonge qui
la fonde; a telle enseigne que I'on pourrait sans hésitation en déduire que la vérité se dit par le
mensonge qu’elle dénonce en ne dénongant qu’elle-méme comme apothéose du mensonge porté a son
plus haut degré de perfection» (Le soupgon le désert, Gallimard, Paris, 1978). On reverra aussi City lights
(Les lumieres de la ville) de Charles Chaplin (1931), en particulier la scene dans laquelle Charlot
rencontre la fleuriste aveugle, ou le spectateur voit la confiance aveugle de la fleuriste en tant qu’il
voit que la fleuriste ne voit pas (premier degré), et surtout «ne voit pas» (n’a pas l'idée, au second
degré) que celui qui lui a donné une piece n’est pas '’homme riche qu’elle croit.

14.La situation est régressive, et rien n’exclut l'éventualité qu'un menteur soit lui-méme
destinataire d’un mensonge réussi agencé par un autre menteur, etc., ou méme qu’un destinataire
ayant repéré le mensonge qui le vise fasse croire au menteur qu’il n’a encore rien vu. La situation que
jétudie ici est le motif de base le plus simple. Mais les variations sur le theme du mensonge n’ont
d’autres limites que celles de 'imagination et du registre symbolique.



J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

destinataire ne voit pas qu’il ne voit pas. En revanche, le dérobement au premier degré
s’accomplit effectivement en tant que le menteur met en jeu les failles et les points
aveugles qu’il a décelés chez le destinataire. Je veux insister encore: la confiance
aveugle n'est pas une maniere de processus qui, ayant détecté la visée d'un
mensonge au moyen dun sonar approprié, fabriquerait une certaine quantité de
confiance diffusée dans 1'organisme a la maniere d"une substance anesthésiante ou
psychotrope 5.

Dans le point de vue du menteur, cette confiance du destinataire — clé de la
réussite — se déplie en une négation sans fin : il ne voit pas qu’il ne voit pas... qu’il ne
voit pas’®. Ainsi est aper¢u comme régression sans fin, depuis le point de vue du
menteur, ce que le destinataire ne peut ni dire ni méme penser, qui n’est pourtant pas
silence ni réticence — c’est méme une absence de silence ou de réticence —, parce
qu'un tel dire ou une telle pensée ne deviendrait possible que depuis le soupgon qui
dévoilerait la confiance aveugle comme confiance apercue. J'imagine que j’assume le
role du destinataire. Comment pourrais-je dire, avant le soupgon : «je n’ai pas l'idée
de soupgonner»? Oxymore? Contradiction pragmatique? Ou inachevable
effacement : je n’ai pas 1'idée que je n’ai pas l'idée... de soupgonner?

L’hypothese des effets d'insu

Ce que jai esquissé précédemment comme conscience théorique m’a permis de
situer provisoirement ce au regard de quoi pouvait s’apprécier 1'indiscernabilité liée
a un dérobement. Mais, dans une perspective fondamentale, il convient de ne pas
s’attarder a de telles consciences, surtout considérées isolément, pour généraliser
I'idée des dérobements en un schéma des évanouissements, schéma qui intéresse les
fondements et la constitution des constructions discursives, quelles qu’elles soient, et
qui ouvre sur une articulation entre une ouverture immanente inépuisable, coté
origine, et une filiation inachevable de dépassements et de réinterprétations, coté
déploiement.

Premiére généralisation : le schéma des évanouissements

La premiere étape de généralisation consiste a creuser la figuration en termes
de processus et de dérobements, qui laisse trop facilement imaginer une sorte de
«réalité» sous-jacente, de maniere a dégager le schéma des évanouissements, schéma

15.11 se peut que, dans certaines situations et dans certains contextes psychologiques, certaines

personnes puissent faire confiance pour des raisons trés diverses (manipulations, subjugations,
fascinations, fantasmes, etc.). L’expérience du mensonge réussi, du moins dans 1'étude simple qui est
proposée ici, ne concerne pas ces situations.
16. Ce développement de la négation «il ne voit pas» recroise la problématique de I'articulation entre
une négation «infinie» et une maniere de «compacité» développée par F. Baudry (voir supra, note 2).
Dans cet exemple, ce il ne voit pas, qui est moins la négation de quelque chose que l'affirmation d'un
non avoir-lieu (affirmation d'un il n’y a pas), a pour «équivalent théorique» un développement sans fin.

79

Diciembre
2017



80

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

d’articulation ou guide d’interprétation, ou «évanouissement» — vocable emprunté a
Leibniz dans le contexte du calcul différentiel — s’entend d’abord ici dans un contexte
de différences discretes. L’évanouissement articule une provenance supposée (au
niveau de P dans la figure ci-dessous) et un seuil d’évanouissement (au niveau de s),
lorsque les deux termes d’'une différence, au niveau de la provenance supposée
(différence entre h et h” au niveau de P), deviennent indiscernables au niveau du seuil
d’évanouissement (en e au niveau de S) :

bord de positivité,
S e seutl d’évanouissement
évanouissement | | interprétation
dérobement | | déploiement

\
)’

P ¢ .

hypothése hypotheése provenance supposee
H ~H

Fig. 1 - Le schéma des évanouissements.

Au mouvement de I'évanouissement (de P vers S), correspond le mouvement inverse
d’une interprétation (de S vers P) qui décide de faire la différence, a partir de rien de
décelable (en e au niveau du seuil S), pour constituer une provenance supposée
(différence entre h et h” au niveau de P) qui soit en mesure de s’évanouir comme ce
rien (en e au niveau de S). Si les deux mouvements de l’évanouissement et de
lI'interprétation s’accomplissent en sens inverse I'un de l’autre, ils jouent cependant
des roles tres différents: 1'évanouissement efface des différences et diminue Ia
détermination (ce qui est discernable au niveau de P devient indiscernable au niveau
de s), tandis que le mouvement inverse de l'interprétation décide de faire des différences
et accroit la détermination. En tant que guide d’interprétation, le schéma ne décrit
aucune «réalité» particuliere; il n’est applicable que lorsqu’on procure une
interprétation a chacune des places et relations qu’il expose. Ainsi, par exemple, si
jassocie a la différence h h’ I'opposition entre 'hypothese H de la présence d'une
trace indécelable, et l'hypothese ~H d'une absence de trace, je comprends
I'indiscernabilité des effets apparents (en ¢) comme corrélative de 1'évanouissement
de la différence h h’ entre les deux hypotheses opposées H et ~H."”

17. Dans cet exemple, la différence entre les deux hypothéses opposées se laisse déchiffrer comme une
négation. Je ne développe pas ici les implications potentielles d'une telle remarque qui laisse supposer
la possibilité de maintenir des tensions contradictoires ou antagonistes comme si elles étaient «en
solution» dans des constructions discursives, y compris formelles, a la conditions qu’elles y
demeurent évanouies, a la maniére de cristaux de sel dissous dans de l'eau. En outre, dans la
dissymétrie entre les deux mouvement inverses de I’évanouissement et de l'interprétation, il convient
de souligner que le mouvement de linterprétation (déplier I'évanouissement, faire la différence,
apporter de la détermination, etc.) n’est pas homogéne ni réductible a une déduction : il s’agit toujours
de décider [l'interprétation], décision qui n’est d’aucune maniére contenue ou présente «dans»
I'évanouissement (au niveau du seuil S), et qui implique toujours un apport exogene de détermination
de la part de l'interprete.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

On peut alors figurer un évanouissement au deuxieme degré (I'évanouissement
de la différence entre la présence d'un évanouissement et une absence
d’évanouissement) en explicitant la distinction des niveaux :

bord de positivité A
denxciéme degré

évanouissement | | interprétation

premier degré

&
<

provenance supposée

hypothése  hypothése
H ~H

Fig. 2 — L’évanouissement au deuxieme degré.

L’évanouissement au premier degré est l'évanouissement de la différence hh’
(niveau de provenance Po) en eo (niveau d’évanouissement So). L’évanouissement au
deuxieme degré est I'évanouissement de la différence eo e’o (niveau de provenance P1)
en e: (niveau d’évanouissement Si), ou eo correspond a la présence d'un
évanouissement et e’ a 'absence d’un évanouissement. Le niveau intermédiaire joue
un double rdle, celui d'un seuil d’évanouissement S0 a 1'égard de la premiere
provenance Po, et celui d’'une provenance [supposée] P1 a I'égard du deuxieme seuil
d’évanouissement si. Interprété en termes de traces, I'évanouissement au deuxieme
degré se comprend comme wune trace indécelable e: correspondant a
I'évanouissement entre une trace indécelable eo (elle-méme associée ici au premier
évanouissement) et une absence de trace en e’. Cette figuration rend sensible le fait
que le schéma d’évanouissement est reproductible sans fin: au niveau
d’évanouissement S, la trace indécelable e: est indiscernable d’une absence de trace
e’1, ce qui permet de formuler I'évanouissement de cette différence e1e’s pour un
nouveau seuil d’évanouissement S, etc. 18

18. Dans I'expérience du mensonge réussi, le mouvement d’évanouissement au premier degré (Po vers
So) correspond d’abord au travail d’élaboration du menteur, lequel agit depuis le niveau des
provenances pour que l'évanouissement se produise aux yeux du destinataire. Inversement, le
mouvement d’interprétation du premier degré (So vers Po) correspond d’abord au travail du
destinataire lorsque, une fois le mensonge soupgonné (s’il I'est), ce destinataire tentera de reconstituer
le dispositif mis en place par le menteur. L’évanouissement au deuxieme degré (P: vers S1) peut se
laisser déchiffrer de diverses manieres: comme la différence évanouie entre la présence d'un
évanouissement (présence d'une trace indécelable, voir rien, etc.) et une absence d’évanouissement
(absence de trace indécelable, ne rien voir, etc.). Dans le cas du mensonge réussi, cet évanouissement
correspond au fait que le menteur est parvenu, sans éveiller les soupgons, a faire en sorte que le
destinataire ne voie pas qu’il ne voit pas, tandis que l'interprétation correspondante (S1 vers P1)
correspondra, pour le destinataire, au surgissement du soupgon (suis-je ou non pris dans les rets d'un
mensonge?). J'étudie ici principalement le schéma des évanouissements dans le contexte des effets
d’insu ou 'accent est mis sur des différences qui sont des déclinaisons de I'opposition entre il y a et il
n’y a pas (ou entre la présence et l'absence d’'une trace indécelable). Mais le schéma des
évanouissements convient a des différences quelconques, pouvant comporter deux termes ou plus.

81

Diciembre
2017



82

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Seconde généralisation : les effets d’insu comme non avoir-lieu

La seconde généralisation applique le schéma des évanouissements aux
constructions discursives en tant que telles, c’est-a-dire quelles que soient leurs visées
(philosophiques, analytiques, scientifiques, juridiques, etc.), ce qui me conduit a
formuler I'hypothese qu’il y a des effets d’insu qui sont corrélatifs de différences qui
s’évanouissent dans les constructions discursives (assujetties de ce fait a ces effets). Je
ne re-déplie pas en détail les raisonnements déja menés pour 1'hypothese des
processus inconscients et pour I'expérience du mensonge réussi, car le schéma des
évanouissements est simplement une maniere de traduire que, a I'endroit d'un seuil
d’évanouissement, il y a absence simultanée de preuve (démonstration,
corroboration, etc.) et de réfutation (démonstration, contre-exemple, etc.) pour
I'hypothese et pour son opposée. On comprendra donc, en particulier, que le fait
qu'une construction discursive ne se reconnaisse pas assujettie a un effet d’insu
(qu'une telle éventualité soit ou non évoquée) ne constitue ni une preuve ni une
réfutation de la supposition que cette construction soit ou ne soit pas assujettie a un
effet d’insu.

A ce stade, I'hypothése des effets d’insu n’est encore qu'une hypothése
particulierement fragile puisqu’elle est avancée sans aucun étayage (raisonnement,
preuve, étude, expérimentation, corroboration, etc.) qui conviendrait a une
perspective aussi fondamentale et a un tel degré de généralité. Mais le seul fait
d’évoquer une telle hypothese agit comme l'irruption d"un soupgon : le fléau de la
balance est en équilibre sur le fil de son couteau, car I'opposition entre 1"hypothese
qu’il y a des effets d'insu et 'hypothese opposée qu’il n'y a pas d’effets d’insu est, a
ce stade, évanouie, et ce n'est qu'au troisieme temps — s’il a lieu —, celui de
lI'interprétation, qu’il conviendra de tenter de constituer ou reconstituer ce qui est
supposé s’étre évanoui. Pour I'heure, au deuxieme temps, celui du soupgon, il suffit
de formuler l'éventualité qu’il y en ait pour que cette éventualité s’avere
inéliminable. J'insiste ici : ¢'est I"éventualité [des évanouissements ou des effets d’insu]
qui est inéliminable (et non la «réalité» qu’il y en ait), car il faudrait effacer jusqu’a la
tension entre I'éventualité et I'absence d’éventualité ; on ne pourrait étre assuré qu'’il
n'y a ni évanouissements ni effets d’insu qu’a la condition qu’il n'y ait pas
I'éventualité qu’il y en ait .

19. On recroise ici ce que jai précédemment esquissé concernant la logique lors de l'étude du
mensonge réussi : 'exigence de positivité quant aux principes, aux axiomes et aux énoncés exclut que
la logique puisse avoir prise sur ce qui se soustrait a cette positivité parce qu’évanoui, tandis qu’elle
exclut aussi qu'une telle logique puisse récuser I'éventualité d’évanouissements et d’effets d’insu, y
compris pour ce qui concerne son propre exercice. Plus généralement, on n’apercoit pas assez, me
semble-t-il, que l'exigence de positivité (énoncés explicités, traces, mesures, observations, etc.)
implique une contrepartie qui agit comme un effet de limitation : le schéma des évanouissements est
indissociable des médiations impliquées par cette exigence. On recroisera encore ce théme avec l'idée
des objections introuvables (voir infra).



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Au demeurant, les discours ne sont pas donnés immeédiatement (c’est-a-dire
sans le secours d'une médiation, écrite, orale ou autre), et nulle part ils ne sauraient
subsister per se. Laisser imaginer, comme je viens de le faire, qu'un discours serait
une maniere de personne morale, assujettie en tant que telle a des effets d’insu,
releve de l'allégorie. Un discours est d’abord une pratique, et n’est effectif (ne prend
effet) qu'a travers ceux qui portent attention aux paroles et aux écritures qui le
propagent, et qui, au moins dans une certaine mesure, l'interpretent, en prennent
acte et agissent en conséquence. Il échoit corrélativement a quiconque soutient un
discours quant a sa face sue d’assumer les éventuels effets d'insu qu’il implique, a
son insu s’il le faut. Autant 'hypothese des processus inconscients et I’expérience du
mensonge réussi concernent, au moins en premiere approche, des consciences
individuelles, autant I'hypothese des effets d'insu est d’emblée intersubjective (inter-
consciences, etc.).

L’extréme insistance avec laquelle je fais intervenir l'expression «effet d'insu»
(et non pas la forme substantivée «un insu») est destinée a souligner deux traits
fondamentaux qui ne vont pas de soi: (1) I'hypothese des effets d’insu n'implique
pas l'idée de l'articulation de «un insu», qui serait substantivé ou chosifié, avec un
processus, et encore moins avec un organe, de sorte que (2) un effet d'insu n’est pas
le fruit de I'oubli ou de la dissimulation (occultation, effacement, biffure, grattage,
etc.) de quelque su déja constitué. En d’autres termes, un effet d’insu n’est d’aucune
maniere comparable a un palimpseste ; ce n’est pas non plus une sorte de pellicule
ou de voile recouvrant un su déja constitué et qu’il suffirait de retirer ; enfin, il n'y a
ni menteur, ni complot, ni malin génie, ni dieu trompeur, etc., qui agencerait ou
fomenterait dans 'ombre de tels effets®. Ce que 'expérience du mensonge réussi
apercoit comme confiance aveugle est maintenant généralisé comme un effet d’insu,
c’est-a-dire comme un savoir qui fait défaut, un savoir qu’il n’y a pas — affirmation
d"un non avoir-lieu plutét que négation d’existence —, équivalent d’un point de vue
théorique au développement inachevable d"une régression sans fin : je n’ai pas l'idée
que je n’ai pas l'idée... de ce dont je n’ai pas idée. Quand surviendra le soupgon (s’il
survient), je pourrai dire : j'ai l'idée (je soupgonne) qu’il y a peut-étre quelque chose dont
je n’ai pas idée (que je ne sais pas). Ce n’est qu’au troisieme moment de I'interprétation
(s'il survient) que je pourrai tenter de constituer (ou reconstituer) 'effet d'insu, c’est-
a-dire ce que je reconnaitrai ou supposerai rétroactivement avoir fait défaut. Et
comme les effets d’insu seront liés au rapport que chacun, pour autant qu’il aura
soutenu un discours, aura entretenu avec [chaque aspect de] ce discours, il faut
imaginer corrélativement que les effets d’insu liés a un méme discours peuvent étre
variables d’un aspect a un autre, d’'une personne a une autre, d'un moment a un
autre, d'une époque a une autre.

20.11 se peut que, dans certaines situations, des personnes mal intentionnées ou des groupes de
pression peu scrupuleux élaborent et diffusent des informations incorrectes ou fausses en vue de
tromper telle ou telle communauté. Je n’étudie ici '’hypothése des effets d’insu que dans le contexte de
la question des fondements.

83

Diciembre
2017



84

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Ainsi généralisé, le schéma des évanouissements peut concerner divers aspects
des constructions discursives, infimes ou importants, locaux ou globaux, et
fondamentaux. On ne peut donc écarter I'éventualité que les principes les plus
fondamentaux de ces constructions — méme portés par les consensus les plus
unanimes — n'impliquent des effets d’insu. Et puisque les effets d’insu ne sont pas
circonscrits aux constructions mettant en jeu des expérimentations, leur éventualité
atteint aussi tout ce qui intervient pour I’élaboration des constructions, y compris les
constructions que certains pourraient comprendre comme reposant sur la
supposition d'un fondement absolu, d’énoncés inconditionnés, d’énoncés de
certitude, de jugements ou de propositions a priori, etc.,, d’axiomes, de principes
formels, etc.

L’incoprésentabilité et 'ouvert immanent

Le schéma des évanouissements (et par suite I’hypothese des effets d’insu)
introduit un espacement? qui est irréductible — sauf a détruire I"évanouissement lui-
méme —, espacement qui correspond, dans les figures déja proposées, a 1'écart
irréductible entre la provenance supposée et le seuil d’évanouissement : on ne peut
pas en méme temps et a la fois faire la différence (niveau de la provenance supposée)
et ne pas faire la différence (niveau du seuil d’évanouissement). L’étude du
mensonge réussi a clairement montré I'exemple d'un tel écart : le menteur n’éprouve
pas la confiance aveugle qui est le fait du destinataire, tandis que le destinataire
insouciant ne voit pas I’agencement trompeur qui le vise mis en place par le menteur.
La figuration du schéma des évanouissements est trompeuse a cet égard si on
imagine qu’elle représente les deux points de vue a la fois, car elle est dressée depuis
le point de vue du menteur, qui est aussi celui auquel parvient le destinataire (s'il y
parvient) une fois le mensonge reconstitué. A cet égard, la formulation «on ne peut
pas en méme temps et a la fois faire et ne pas faire la différence» concernant le
schéma des évanouissements, qui semble présenter le méme motif que «une chose ne
peut pas étre a la fois blanche et non-blanche», est aussi trompeuse que la figuration
du schéma des évanouissements car les points de vue sont incoprésentables.

Reprenons un instant I’'exemple du mensonge réussi pour raisonner. Pour qu’il
y ait mensonge, il faut que le menteur et son destinataire appartiennent au méme
monde, de sorte que leurs points de vue doivent étre compossibles (au sens de
Leibniz) ; en revanche, on ne saurait dresser un catalogue unique, dont les deux
partenaires d’'un mensonge réussi (c’est-a-dire avant le surgissement du soupgon)
pourraient prendre connaissance, et ou seraient collationnés les énoncés caractérisant
les deux points de vue a la fois: ou bien la caractérisation du point de vue du
destinataire, comme confiance aveugle, requiert l'effacement des énoncés spécifiant
I’'agencement mensonger, ce qui revient a effacer le point de vue du menteur, ou bien
le destinataire doit prendre connaissance de ’agencement mensonger quand il prend

21. Le vocable «espacement» est emprunté a Jacques Derrida.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

connaissance du catalogue, et c’est son point de vue comme confiance aveugle qui
s’évapore. En d’autres termes, la compossibilité — qu’on pourrait dire réelle — du
menteur et du destinataire, condition de possibilité de la réalisation d’'un mensonge
réussi, n’entraine pas la coprésentabilité mutuelle de leurs points de vue, qu'on s’en
tienne a ce dont chacun des deux a conscience a I'égard de I'autre, ou qu’on exige la
positivité d'une formulation explicite.

Comme je I'ai déja souligné, ce qui est inéliminable n’est pas le fait qu’il y ait
des effets d’insu, mais seulement I'éventualité qu’il y en ait. Ce qui provoque le
soupgon n'est donc pas le fait qu'on aurait décelé une trace indécelable, un
évanouissement, un effet d’insu, etc., mais seulement le fait de prendre acte que leur
éventualité est inéliminable. L’étude au deuxieme degré a montré que le schéma des
évanouissements est régressif en ce sens qu’il reproduit les conditions de son
applicabilité a chaque application: une interprétation ne peut pas faire valoir un
évanouissement sans que soit reconduite I'éventualité d'un autre évanouissement au
niveau de la provenance ainsi constituée. Il suffit donc d’évoquer l'éventualité qu'un
énoncé fondamental implique des évanouissements (donc des effets d’insu) pour que
cette éventualité puisse étre développée sans fin a mesure que des interprétations
feront valoir des évanouissements (donc des effets d’'insu). Le fait qu'un tel
développement doive donc demeurer sans fin souligne qu’il s’agit d'un trait de
structure qui prend effet dans la finitude inachevable (ce sont des théories et des
discours effectifs qui sont en jeu, et la considération de l'infini n'y est d’aucun
secours), et rappelle surtout que si ce développement pouvait trouver un terme, on
pourrait alors se procurer des énoncés déliés de toute éventualité d’évanouissements
(et d’effets d’insu), ce qui est exclu par le principe méme du soupgon : nul ne peut se
procurer (hier, aujourd’hui ou demain, ici ou ailleurs) la garantie (preuve,
démonstration, témoignage, expérimentation, etc.) qu'un énoncé (principe,
hypothese, conjecture, axiome, formule, etc., fondamental ou non, formel ou
langagier, qu’il soit voisé, signé, etc.) soit délié de I'éventualité d'un évanouissement
ou d'un effet d’insu. Qui, des lors, pourrait recevoir comme fondement absolu (ou
comme €énoncé ou principe inconditionné, ou comme certitude apodictique, etc.), un
énoncé exposé a l'éventualité d'un évanouissement ou d'un effet d’insu, ou un
énoncé qui ne serait promu a un tel statut que sous condition de la garantie —
impossible a obtenir — qu’il serait délié d"une telle éventualité?

Dans le paysage du fondement absolu, la solidité superlative est imaginée comme un
ici granitique (dans la finitude ordinaire) qui a pour corrélat I’éloignement absolu d’une
limite dans le tout autre ordre d’une perfection hors d’atteinte (infinitude d’un la-bas ou
d'un la-haut), ce qui fait de la finitude ordinaire une déchéance, un déchet ou un
simulacre approximatif et grimacant de la perfection, une «finitude finie», comme un
jardin clos par les hautes murailles infranchissables de infinitude. Avec le
renoncement a la solidité superlative, 1'ici est irrémédiablement vulnérable et fragile
(car exposé aux évanouissements et aux effets d'insu), mais il est aussi,

85

Diciembre
2017



86

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

indissociablement, ouvert immanent : il n'y a certes pas moins inachevabilité, mais la
limite demeure au plus proche, abritée dans l’ici, comme reste et réserve inépuisable du
sans fin grice a quoi I'ouverture ne cesse de demeurer possible. Sans socles ni murailles,
cette finitude-la est une «finitude inachevable», que rien ne saurait arréter ni excéder,
tandis que chaque ici est un «quelque part dans l'inachevé ??».

On peut maintenant esquisser le mouvement de la tension dialectique tenir/céder a
I'endroit du savoir. Le tenir est maximal quand l'effet d'insu est lui aussi maximal ; et
c’est aussi le moment ou la fermeture de 'ouvert est elle aussi maximale : je n’ai pas
l'idée de ce dont je n’ai pas l'idée. La tenue d’un savoir est comme une confiance
aveugle, car son appui le plus ferme est un non avoir-lieu, un savoir qui lui fait défaut,
comme une condition de cette tenue. Et aussi comme ce qui la limite. Que le soupcon
fasse irruption, qu’un évanouissement soit dévoilé, constitué ou reconstitué, et I’'ouvert
s’entrouvre, et la tenue cede. Effet d'insu décelé au futur antérieur : ce dont je n’aurai
pas eu l'idée. Et I'ouvert se sera déja refermé. Quelque confiance que j'accorde a l'idée
qui est venue, je ne saurais la délier du risque d'un effet d’insu, aussi doit-elle prendre
place, a son tour, dans le défilé régressif. Le mouvement de ce développement est donc
sans fin, et I'hypothese des effets d’insu differe sans fin 'espoir d'un savoir ultime,
c’est-a-dire un savoir qui serait ultimement délié de I'éventualité d’évanouissements ou
d’effets d’insu. Et cette différance s’accomplit comme temporalisation .

Aussi loin qu’on aille dans ce développement, il doit demeurer un reste, un retrait,
comme corrélat, conservation et témoignage de 1'il n’y a pas. Les effets d’insu sont une
dimension d’espacement, et l'espacement est une maniere de comprendre ce qui empéche

22. Rainer Maria Rilke, Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge (1910), Les cahiers de Malte
Laurids Brigge, tr. fr. de Maurice Betz (1910), éd. Emile-Paul fréres, Paris, 1926, p- 182.
23. Le vocable «différance» est emprunté a Jacques Derrida. Cette temporalité n’est pas le temps lisse
et linéaire de la positivité scientifique, car elle appartient a l’articulation entre les conditions de
possibilité et les effets de limitations, au degré le plus fondamental, comme une sorte de vestige fossile
ou d’éclat du lieu. Le développement régressif qui charpente cette temporalité provient de
I'application réflexive de la théorie de fondement a elle-méme (voir supra la remarque n°1),
temporalité qui n'est pas sans affinité avec celle que Vladimir Jankélévitch identifie comme saisie
réflexive de la pensée : «Le temps a devancé le travail préparatoire de la catharsis, le raisonnement et
le discours ; le temps est déja 1a, sous la lampe, assis a notre table ; il est déja la, pensée pensante en
train de penser. Il est déja 1a, et, comme I'humour, il n’est déja plus la ; et par exemple, en ce moment
méme il s’écoule... Ironie des ironies ! Sainte pétition de principe ! C’est dans le temps que je cherche
ce qu’est le temps. Ou plutot (car la préposition dans est encore trop spatiale) : c’est temporellement que
je médite sur le temps. Le travail philosophique est un cercle ol 'on tourne sans fin, courant derriere
le temps qui fuit. Objet prévenant, englobant, objet évasif, rebelle a toute spatialisation, objet décevant,
objet qui est encore le sujet! [...] Penser le temps, c’est accomplir un voyage irréversible au cours
duquel il faut que la pensée se saisisse elle-méme; penser le temps, c’est penser réflexivement
I'opération de la pensée ; si bien que l'intuition ne se situe ni au bout du livre, ni au terme du discours,
ni a la fin du temps.» (Vladimir Jankélévitch et Béatrice Berlowitz, Quelque part dans l'inachevé,
Gallimard, Paris, 1978, coll. Folio Essais, p. 29-30).



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

que tout soit donné tout d’'un coup?. Ce reste — ou plutot, le mouvement de ce reste —
est 'ouvert immanent. Mon sol est cet ouvert, cet abime.

Accordons donc toute notre attention au granit fondamental le plus fermement
établi, a la certitude hyperbolique la plus constante, au consensus le plus largement
partagé, au miroir vertigineux de la paroi de marbre parfaitement lisse: la git
I"évanouissement et 'effet d’insu, la git aussi I'ouverture. Sublime ironie des effets
d’insu. «Tout cede et rien ne tient bon*>».

24. Je rapproche ici 'espacement de ce que Bergson dit du temps : «[...] le temps est ce qui empéche
que tout soit donné tout d'un coup. Il retarde, ou plutdt il est retardement. Il doit donc étre
élaboration» («Le possible et le réel» in La pensée et le mouvant (1938), PUF, Paris, 1990, p. 102). J’ai forgé
le vocable «incoprésentabilité» pour approcher cette troisieme «dimension d’espacement» — si du
moins on comprend les deux premieres comme spatialité et temporalité — qu'on peut comprendre
comme une dimension de niveaux: il n'y a distinction de niveaux [en ce sens] que sous condition
d’incoprésentabilité de leurs caractérisations ou descriptions positives. A cet égard, on pourra dire
que l'incoprésentabilité est cette dimension d’espacement qui empéche que les niveaux soient donnés
tout d'un coup ; on ne peut espérer les apercevoir ou les «feuilleter» que dans un déploiement ou un
parcours a la fois spatial (forcage d’une mise a plat) et temporel (ordre de parcours, interprétation
d’évanouissements, etc.). Corrélativement, l'incoprésentabilité complique l'exigence de positivité,
laquelle n’est plus circonscrite aux deux seules dimensions de la spatialité et de la-temporalité. L'idée
de «dimensions d’espacement» ne fait pas allusion aux diverses acceptions de «dimension» en
mathématiques, de sorte que ces trois dimensions d’espacement ne sont comparables (du moins
directement et trivialement) a aucun systeme de coordonnées, base vectorielle, etc. En revanche, le
recours au vocable «dimension» retient l'idée d'une solidarité indéfectible des dimensions et d'une
irréductibilité mutuelle de ces dimensions les unes par rapport aux autres: dire qu’il y a trois
dimensions d’espacement signifie qu’il y a trois espéces d’espacements, a la fois distinctes et
indissociables — temporalité, spatialité et incoprésentabilité —, aucune des trois n’étant réductible a
I'une (ou a une combinaison) des deux autres, aucune des trois ne pouvant étre présentée sans les
deux autres. Cet espacement n’est aucun espace géométrique ou physique, ni aucune forme a priori
d’intuition sensible, de perception ou de donation. Pour ce qui concerne la positivité actuelle, en
particulier la positivité scientifique, cet espacement nous donne a comprendre aujourd’hui comment
ce qui se déchiffre au recto comme conditions de possibilité de cette positivité se laisse en méme temps
déchiffrer au verso comme effets de limitation : si nous comprenons que 1'espacement est ce grdce a quoi
il y a positivation (donation, apparaitre, manifestation, trace, etc.), nous devons comprendre aussi
qu’il est, indissociablement, ce qui empéche que tout soit positivé (donné, apparaissant, manifesté, tracé,
etc.) tout d’'un coup. Bref, on comprend que la limitation empéche un acces ultime ou immédiat a ce
qui est rendu possible du fait méme de cette limitation, de sorte qu’on pourra aller jusqu’a dire que c’est
la méme limitation qui agit au recto en role de condition de possibilité et au verso en role d’effet de
limitation. (Ne pourrait-on relire autrement — fiit-ce seulement partiellement, quitte peut-étre a en
dépasser la visée — les formes a priori de la sensibilité de Kant, si du moins on accepte de les arracher a
I'espace et au temps physico-mathématiques du XVIIIe siecle? Que tout ne soit pas donné tout d'un coup...,
n’est-ce pas I'un des traits de la finitude? Manquerait, alors, dans ce contexte, la troisieme dimension
de lincoprésentabilité. A moins peut-étre qu’elle ne soit repliée a labri des a priori, des
inconditionnés et du transcendantal?) Ces trois dimensions d’espacement ne son attachées a aucun
systeme de perception, a aucune sensibilité ou intuition ; elle caractérisent — a mon sens — I'un des
traits majeurs de la médiation de I'écriture (et son dépassement comme information au sens de
Uinformaticien). Voir, a ce sujet, «L’écriture au lieu de l'écriture», op. cit., et supra la note 2.

25. [Tavta xweel kal oLdEV uével, Héraclite, fragment A6 Diels-Kranz, tr. fr. Marcel Conche, Paris,
PUF, coll. Epiméthée, 1986, p. 463.

87

Diciembre
2017



88

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

La double dialectique des effets d’insu

Dans la perspective de la question des fondements, comme je I'ai déja remarqué
(voir supra la remarque n° 2), le recours a la supposition d'un fondement absolu doit
étre compris comme sans efficience réelle, car une construction discursive ne saurait se
procurer quelque solidité ou appui que ce soit aupres d'un fondement absolu qu’il
n'y a pas. Ny aurait-il alors aucun fenir concevable? Ce qui précede permet au
contraire d’apercevoir que des effets d'insu puissent s’avérer extrémement résistants,
de sorte qu’on peut comprendre qu'un fondement puisse se montrer résistant dans
I'exacte mesure ou 1'idée de ce qui pourrait le faire fléchir fait défaut ou ne parvient
pas a s'imposer. D’ou la traduction proposée : la supposition d'un fondement absolu
ou la solidité superlative dont on crédite ordinairement les fondements ne seraient en
somme qu’'une sorte de confiance aveugle, comme une brume abritant un effet
d’insu.

Jusqu’a présent, j’ai abordé le développement régressif des évanouissements et
des effets d’insu in abstracto ; mais la mise en ceuvre de I'hypothese des effets d’insu
au degré le plus général suscite plusieurs questions et difficultés. Si on accorde
qu'une conscience, méme théorique, ne peut confectionner [consciemment] un
évanouissement pour se 1’adresser et produire sur elle-méme un effet d'insu (je me dis a
moi-méme que je l'ai pas l'idée de...), comment sont produits et d’ou proviennent ces
évanouissements et ces effets d'insu? Sachant en outre que j’aborde les constructions
discursives comme des pratiques (et non comme des instances abstraites), quel
agencement de pratiques pourrait étre de nature a conduire certains
évanouissements et effets d’insu jusqu’a étre partagés au sein de consensus parfois
étendus et durables? Enfin, puisque les effets d’insu ne résultent pas de processus
qui s’accompliraient — a la maniere d’un malin génie dissimulant quelque su déja
constitué —, faudrait-il imaginer un agencement de pratiques dont résulterait, si 'on
peut ainsi dire, du savoir qui fait défaut, c’est-a-dire du non avoir-lieu? Plus
précisément, puisque je raisonne principalement ici au plan des discours et de leurs
fondements, la question devient: quel agencement de pratiques intersubjectives,
qu’il est plausible d’imaginer intimement lié a la constitution des discours, pourrait
étre de nature a conduire chacun de ceux qui soutiennent un discours a serrer au
plus pres ce dont nul d’entre eux n’a [encore] idée quant aux fondements de ce
discours?

Je propose de comprendre un tel agencement comme la dynamique alternante
de deux dialectiques : une dialectique des objections, qui tend a accroitre la solidité
d'une construction a l'objection (résistance d'un tenir), et une dialectique des
dépassements, qui tend a déplier des évanouissements (vulnérabilité d"un céder).

La dialectique des objections

La dialectique des objections ne cesse de relancer le débat, de tenir la question
en éveil et de solliciter I'objection jusqu’a ce qu’elle tarisse, au moins pour un temps,



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

faute d'un argument qui ferait relance. De ce qu'une telle objection fasse défaut ici et
aujourd’hui, on ne peut rien conclure de certain : une telle objection fait-elle défaut
parce qu’il n’y a pas une telle objection (nul ne I'a encore trouvée ni ne la trouvera
jamais), ou bien faut-il différer encore un peu et chercher plus avant jusqu’a ce que
quelqu'un en trouve une qui puisse convenir? Ce qui procure une stase provisoire,
un peu de repos au sein de cette turbulence dialectique, prend ainsi la forme dun
évanouissement.

Le principe d'une dialectique des objections, qu’il convient d’abord de
comprendre comme une pratique intersubjective de dialogue, appartient a un
héritage qui concerne autant la politique et la philosophie que les sciences, et bien au-
dela. Aucune construction discursive ne peut s’y soustraire?, fiit-elle une logique,
tht-elle mathématisée ou mathématique, f(it-elle méme conforme aux exigences de la
rigueur formelle la plus stricte. Outre que la logique peut intervenir dans
I’élaboration, 1’acceptation ou le rejet de certaines objections, cette dialectique ne se
réduit cependant pas a des démonstrations. Quand elle s’applique a des
constructions logiques ou mathématiques, cette dialectique n’a pas pour objet de
remplacer le vrai par le faux (ou vice versa) ou le démontré par le non-démontré (ou
vice versa), mais de contribuer, par exemple, a 'examen des conditions de possibilité
et des limitations de ces constructions, a la critique des interprétations associées aux
énoncés formels, a I'élaboration des systemes d’axiomes, etc., et par conséquent aussi
a I'élaboration des logiques. A cet égard, la pratique d’une dialectique des objections
inclut le principe des tentatives permanentes de réfutation proposé par Karl Popper,
mais sans pour autant se réduire a des réfutations factuelles ou expérimentales, car la
dialectique des objections intéresse aussi 1’élaboration et la critique des principes
fondamentaux, quelles que soient les constructions concernées, expérimentales ou
non, y compris les constructions formelles, y compris les regles et protocoles de mise
en ceuvre de la tentative permanente de réfutation, y compris aussi les regles et
protocoles de mise en ceuvre de la dialectique des objections elle-méme %

26. Dire qu’aucune construction discursive ne peut étre soustraite a la dialectique des objections est
encore une maniere de rappeler la décision initiale qu’il n'y a pas de fondement absolu. Pour autant,
cela n'implique pas que chacun soit obligé de consentir a entrer dans le jeu dialectique visant un
discours qu’il soutient.

27. Voir supra la remarque n°1 concernant l'applicabilité réflexive d'une théorie de fondement
comme témoignage de la décision initiale. ]'ai évité le recours a certains vocables, comme réfutation ou
falsification, par exemple, qui sont trop marqués par les oppositions vrai/faux, vérité/fausseté et par le
contexte des démonstrations, pour préférer le vocable plus neutre d’objection : ce que jintroduis
comme dialectique des objections peut concerner des problématiques tres diverses qui n’ont pas toujours
pour visée une «réfutation», d’autant qu’il s’agit plus de déplier des évanouissements que de passer
d’une thése a sa négation. Dans le chapitre «Retour aux présocratiques» de Comnjectures et réfutations
(1963, tr. fr. par Michelle-Iréene et Marc de Launay, Payot, Paris, 1985), Popper fait remonter
I’émergence de la tradition rationaliste critique a I'Ecole ionienne (Thalés, puis Xénophane) : «<En tout
état de cause, la conjecture selon laquelle Thales encourageait de fagon active la critique chez ses
disciples permettrait d’expliquer que l'adoption d’une attitude critique a 'égard de la doctrine du
maitre ait pu devenir partie intégrante de la tradition observée par I'Ecole ionienne. [...] Le fait

89

Diciembre
2017



90

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Toute question n’intéresse pas les fondements d’une construction, et toute
objection prise en charge n’induit pas un remaniement fondamental. Mais il est clair
qu'une construction ne saurait fenir... au moins un temps si cette dialectique ne
conduit pas, au moins pour un temps, a une stase pendant laquelle les principes
fondamentaux sont stabilités parce que nul ne parvient a concevoir ou a faire valoir
une objection qui provoquerait un réexamen de ces principes. Plus une construction
perfectionne ses principes fondamentaux et/ou plus la stase se prolonge, plus la
question de leur solidité se précise et prend de l'acuité, et plus l'étau se resserre
autour de cette solidité. Au fur et a mesure que les objections présentées sont prises
en charge, la construction est modifiée et perfectionnée en conséquence, ce qui doit
normalement renforcer la validité de la [partie apparente de la] construction et
améliorer sa solidité. Mais lorsque les objections tarissent, cette solidité apparente
déja constituée se trouve en quelque sorte soutenue et augmentée par le fait qu’il y a
défaut d’une objection. De ce qu’une telle objection fasse défaut aujourd’hui, on ne
peut rien conclure de certain aujourd’hui : soit il y a une telle objection quoique nul
n‘en ait encore l'idée aujourd’hui, soit il n’y a pas une telle objection, et on ne la

historique demeure : c’est dans le cadre de 'Ecole ionienne que, pour la premiére fois, des disciples
ont, génération apres génération, critiqué leurs maitres. [...] L’ensemble de cette démarche conduit,
par une sorte de nécessité, a une prise de conscience : nos tentatives pour saisir et découvrir la vérité
ne présentent pas un caractere définitif mais sont susceptibles de perfectionnement, notre savoir, notre
corps de doctrine sont de nature conjecturale, ils sont faits de suppositions, d’hypotheses, et non de
vérités certaines et dernieres ; enfin, la critique et la discussion sont les seuls moyens qui s’offrent a
nous pour approcher la vérité. On aboutit ainsi a une tradition qui consiste a formuler des conjectures
hardies et a exercer la libre critique, tradition qui a été a l'origine de la démarche rationnelle et
scientifique et, partant, de cette culture occidentale qui est la ndtre et la seule qui soit fondée sur la
science (méme si, de toute évidence, ce n’est pas la son seul fondement). [...] Voila ce qu’affirme, me
semble-t-il, la véritable théorie de la connaissance (que je soumets a votre critique), ce qui ressort de la
description authentique d’une pratique qui a vu le jour en Ionie et que la science moderne a intégrée
(méme s’il y a encore bien des savants pour croire au mythe baconien de I'induction) : la connaissance
opere par conjectures et réfutations.» (p.228-230). L’idée générale d'un tel rationalisme critique
s’accorde tres bien a la décision qu’il n’y a pas de fondement absolu et a 'idée d'une dialectique des
objections. Mais I’extension qu’on accorde a la mise en ceuvre d’une telle idée peut faire difficulté, car
tout ce qui pourrait se trouver soustrait a une telle entreprise critique pourrait se trouver crédité d'un
«caractere définitif>. On comprend donc que, de proche en proche, toute construction ou
considération qui intervient directement ou indirectement dans 1’élaboration de connaissances
soumises a une telle critique doit elle-méme étre soumise a une telle critique, ce qui renvoie, par
exemple, aussi bien a la question de I'application réflexive de l'entreprise critique a elle-méme, qu’a la
question des rapports turbulents entre science et raison (voir supra la note 6 concernant Bachelard).
Mais on comprend aussi, parce que la critique requiert la positivité des énoncés a critiquer, que ce dont
nul n’a idée soit soustrait — «par nature», pourrait-on presque dire — a I'entreprise critique et puisse
donc se trouver en quelque maniere abrité sous le vétement d'un «caractere définitif» : 'entreprise
critique agit alors comme un frein extrémement puissant qui bloque I’entreprise critique et produit un
effet de solidité superlative (voir infra ce qui concerne I’objection introuvable). Il en va du rationalisme
critique comme du doute hyperbolique : qui pourrait effectivement critiquer ou mettre en doute ce dont
il n’a méme pas idée? Faudrait-il y voir 'une des raisons qui aurait pu motiver la défiance de Popper a
I'égard de la psychanalyse?



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

trouvera jamais. L’évanouissement qui fait stase — il y a/il n'y a pas [une telle
objection] — correspond a un effet d'insu lié a une résistance. La ou, pour un temps,
I’objection fait défaut, la s’établit, pour un temps, le consensus qui fait d’autant plus
aisément valoir a tous la solidité superlative de la face sue qu’il prend appui sur la
résistance que chacun assume pour sa part — a son insu s’il le faut — en tant
qu’objection qui fait défaut, parce qu’il n’en a pas — lui non plus —l'idée.

Accorder qu’aucun énoncé n’est délié de l'éventualité d’évanouissements et
d’effets d’insu conduit a concevoir que les énoncés fondamentaux (aussi bien que les
consensus qui les reconnaissent et s’en portent garants) sont en quelque maniere a
double face : une face sue, qui correspond a ce qui est positivement accordé, énoncé,
compris, etc., qui constitue la part apparente des constructions, et I’autre face, qui est
liée a I'ouverture immanente, donc a d’éventuels évanouissements et effets d’insu.

Peut-étre n’apercevons-nous pas toujours avec une acuité suffisante le caractere
surprenant — sinon extravagant au premier abord — de pratiques (la dialectique des
objections, mais aussi la logique) qui visent l'obtention d'une fermeté par le détour
d’une recherche et d'une exposition inépuisables de la vulnérabilité des constructions,
étant remarqué que ces pratiques sont elles-mémes vulnérables car elles ne dépendent
d’aucun principe ni d’aucun protocole de mise en ceuvre inconditionnellement
déterminé (si du moins on accorde qu’il n'y a pas de fondement absolu), et ne sont
accompagnées d’aucun moyen ou dispositif contraignant. Au demeurant, la formulation
proposée ici pour cette dialectique n’est qu'une esquisse d’articulation, le contour d'une
idée dont chaque mise en ceuvre doit, dialectiquement, élaborer et préciser le sens et
"usage.

Le défi implicite ou explicite que cette dialectique adresse a tous ceux qui en regoivent
'appel porte la vulnérabilité a son plus haut degré, comme si le suffrage du consensus
valait lapidation pour ce qui fait défaut, part maudite (mal dite) dont chacun doit ré-
accomplir le sacrifice en contrepartie de son adhérence au consensus?. Sublime et

28. Certains traits constitutifs des consensus liés a des effets d’insu sont peut-étre a rapprocher
d’autres dispositifs ou institutions via des traductions et des transpositions appropriées. Dans Rome, le
livre des fondations (Grasset, Paris, 1983) ou il commente le récit de la fondation de Rome par Tite-Live
dans la perspective des theses de René Girard, Michel Serres souligne la succession de meurtres et de
viols qui jalonnent «la» fondation de Rome, ou plutot ses multiples étapes et strates de fondation car
«Rome ne cesse d’étre fondée» (p. 116). En particulier, la disparition de Romulus : «Romulus tenait
assemblée au marais de la Chévre, quand, tout a coup, tonnerre, éclairs, éclata un violent orage. Des
troubles prodigieux, dit-on; une nuit noire descendit au milieu du jour, sillonnée de foudre et de
vents impétueux. Le roi disparut aux regards, sous un épais nuage. Quand revint la lumiere,
tranquille et sereine, le trone royal était vide. Romulus n’était plus la. Stupéfaction muette de tous.
Alors des cris s’élevent, de la bouche de quelques-uns, tous enfin acclament a I'envi le roi devenu
dieu, fils de dieu et pere de Rome. C’est un récit d’apothéose. L’apothéose est ici le passage de la
violence, orage, au sacré : Romulus est dieu. Or Romulus était loup, fils de louve, il était violent, fils
d’un viol. [...] On dit aussi tout bas, et comme un grand mystere, que le jumeau a été mis en pieces
par les Peres, de leurs propres mains. Chacun d’eux, ajoute-t-on, en a pris une partie dans les plis de
sa robe et 1’a emportée. [...] Chacun sait, par soi-méme, ce que tout autre cache. Chacun sait, grace aux
autres, ce qu’il se cache a lui-méme. [...] non, ce n’est pas leur somme qui produit le Sénat ou

91

Diciembre
2017



92

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

violente alchimie des effets d’'insu qui retourne la vulnérabilité en résistance pour
'exposer en pleine lumiere sous le fard de la solidité.

L’idée de dépassement

Le destin des constructions discursives peut étre divers. Les unes s’effondrent
et tombent en poussiere, d’autres s’évaporent, disparaissent ou sont oubli€es,
d’autres encore meurent ou se pétrifient, et restent figées, immobiles comme des
statues dans un musée. Qu'une construction soit munie d"une assise trop rigide, elle
tiendra jusqu’a ce qu'un séisme plus violent que les autres ne vienne la lézarder et
provoquer son écroulement ; mais le premier coup de vent balaiera une construction
trop légere, produite au moindre effort dans la hate, et c’est encore la ruine. Les
«crises de fondement», les «révolutions scientifiques» et autres «changements de
paradigmes» appartiennent normalement a la dialectique des objections, dont ils sont
en quelque maniere des ponctuations, comme autant de séismes qui liberent sur une
tres courte durée I'énergie colossale accumulée dans le temps par la compression
continue de plaques tectoniques immenses pourtant animées d'un mouvement
imperceptible.

N’y a-t-il donc pas quelque génie parasismique des constructions discursives qui
permette d’éviter a chaque fois de «[reJcommencer tout de nouveau des les
fondements?»? N’y a-t-il jamais aucune espéce de survivance, de legs ou d’héritage?
Certes, pendant les stases, la résistance que procure l'effet d’insu enveloppé dans
'objection qui fait défaut vaut bien un fondement absolu qu'il n'y a pas. Mais comment
comprendre la tension dialectique alternante entre tenir et céder, comment éviter la
ruine quand vient le temps o le tenir cede? 1l faudrait pouvoir changer de stase, passer
d’un tenir a un autre, trouver un pont ou un passage, il faudrait que tout ne soit pas
perdu et qu’au lieu de la ruine, ce soit l'occasion favorable d"un nouveau départ ou d’un
prolongement, la possibilité de différer encore une fois, pour un temps, la catastrophe
irrémédiable. Sans doute une part devra-t-elle étre sacrifiée, comme témoignage de la
conservation du fondement absolu qu’il n'y a pas; mais le reste de la construction
pourra étre en quelque maniére «sauvé», au sein de la nouvelle stase, éventuellement
apres réinterprétation, comme furent sauvés de la submersion les deux temples d"Abou-
Simbel, découpés, transportés puis reconstruits plusieurs dizaines de metres plus haut,
préservés des eaux du barrage d’Assouan.

Le principe des dépassements revient a apercevoir que, lorsquun
évanouissement est décelé, ce a cause de quoi ¢a cede peut se comprendre en méme
temps comme ce grice a quoi tout ou partie de la construction qui cede - la
construction dépassée — peut étre en quelque maniere récupéré (sauvé, légué,

I'ensemble des Péres. C'est la trace de sang au revers de leur toge.» (p. 95, 107 et 111 ; concernant
I’articulation entre suffrage et lapidation, voir p. 123 sqq.).

29. René Descartes, Méditations métaphysiques, AT IX, 13.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

transmis, etc.) pour étre intégré, apres d’éventuelles réinterprétations, dans une
nouvelle construction — la construction dépassante —. Comment comprendre cela?

Au sein d’une construction, et pour un évanouissement donné de la différence
entre deux hypotheses de la forme générale il y a/il n'y a pas, le domaine d’invariance
est constitué par tous les éléments (aspects, traits, énoncés, interprétations, faits,
écritures, etc.) qui ne font pas la différence entre les deux hypotheses, c’est-a-dire qui
demeurent globalement invariants, qu’on opte pour 1'une ou pour l'autre hypothese
(on notera qu'il est certain qu'un tel domaine n’est pas vide, faute de quoi il n'y aurait
aucun évanouissement a faire valoir). Partant, constituer (ou reconstituer) les
hypotheses de l'évanouissement et constituer (ou reconstituer) le domaine
d’invariance sont deux aspects d'un méme mouvement d’interprétation et de
réinterprétation.

On peut maintenant articuler l'idée de dépassement et le schéma des
évanouissements : dépasser une construction consiste a €laborer et a faire valoir un
évanouissement (ou un agencement d’évanouissements) au sein d’une construction
(la construction dépassée) pour €laborer une nouvelle construction (la construction
dépassante) en réinterprétant tout ou partie de la construction dépassée selon 1'une
des hypotheses mises en jeu dans 1'évanouissement. Les éléments de la construction
dépassée qui se trouvent dans le domaine d’invariance déterminé par
I'évanouissement peuvent étre conservés tels quels, ou récupérés via une
réinterprétation, dans la construction dépassante, puisque globalement invariants
par rapport a I'évanouissement. Les éléments qui ne sont pas invariants doivent faire
I'objet d"'un examen individuel : les uns seront écartés, d’autres amendés, modifiés,
transformeés, reconstruits, etc.

On comprend que la constitution du domaine d’invariance soit le cceur et
I'enjeu d'un dépassement. Plus 1'élaboration de 1'évanouissement progresse et se
précise, plus se révelent rétroactivement les plis divers qui procuraient 1’abritement
grace auquel l'évanouissement demeurait insoupgonnable dans le domaine
d’invariance : traces indécelables, éléments indiscernables, ambiguités, glissements,
confusions, paradoxes, indéterminations, etc. Un évanouissement qui intervient de
maniere a la fois fondamentale et transversale peut conduire a un dépassement qui
opere d'un seul coup une réinterprétation globale de la construction dépassée.
Procéder a un dépassement est particulierement utile (sinon parfois incontournable)
quand on critique une construction pour la récuser alors qu’on requiert son acquis
pour mener la critique a son terme. Situation qui n’est pas rare dans l'histoire des
sciences, méme s’il y a de nombreux degrés dans les dépassements selon la nature et
I'étendue de ce qui est récupérable (crises, ruptures, révolutions, etc.) .

30. Les dépassements intéressent surtout les concepts, principes et énoncés fondamentaux des
constructions, en particulier dans le domaine scientifique (y compris formel et informationnel) et, a
certains égards, dans le domaine du droit et des institutions. Toutefois, il est concevable que certaines
constructions s'immobilisent, sans virer a la ruine ni survivre via un dépassement. Pour alléger le

93

Diciembre
2017



94

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

J'ai initialement approché l'idée de dépassement a travers la réflexion menée par
Albert Einstein sur la physique et sur la possibilité de procéder a la réinterprétation
globale d’une théorie, pourtant créditée d'une solidité superlative acquise au fil de plus
de deux siecles d’améliorations et de corroborations, a partir de la réinterprétation totale
ou partielle de ses principes et présupposés (éventuellement non formulés) les plus
fondamentaux. Qui pourrait jamais vraiment «commencer tout de nouveau des les
fondements» s’il n’y a pas de fondement absolu? Et la ruine n’est pas non plus la seule
issue. En mathématiques, c’est sans doute ’élaboration des géométries non-euclidiennes
qui se comprend le plus manifestement comme un dépassement, bien qu’il me semble
que diverses constructions d’objets ou de théories mathématiques puissent étre aussi
comprises comme des dépassements, méme si ce n’est pas la maniere habituelle de les
présenter.

Mais je n’aurais sans doute jamais élaboré le schéma des évanouissements pour
généraliser le principe des dépassements si je n’avais apercu a quel point l'informatique
procede de maniere tres systématique a des réinterprétations dans un contexte encore
plus contraint que celui de la formalité mathématique, a savoir les traitements
d’information et les processus d’interprétation qui leur sont liés. Il me restait a trouver
la jonction entre la perspective einsteinienne (domaine expérimental), et les processus
d’interprétation informatiques (domaine de l'écriture et de l'information), pour obtenir
une généralisation du principe des dépassements qui convienne au moins a ces deux
domaines et, partant, aux théories assujetties a une formalité. La double analyse du
schéma des évanouissements que j'ai suivie ici, selon les effets d'insu et selon les traces,
indique l'orientation de la généralisation que je vise, a savoir qu’il suffit de recourir a la
médiation de la parole ou a la médiation de ['écriture pour ouvrir l'éventualité
d’évanouissements et, partant, I"éventualité d’effets d’'insu, de traces indécelables, de
réinterprétations, de dépassements, etc. Le renoncement (tel que proposé ici) a toute
éventualité d’un fondement absolu, d’énoncés inconditionnés, de certitudes, etc., est
ainsi directement lié au fait de recourir a ces médiations.

Variations d'un bord de positivité

Dans la figure du schéma des évanouissements, j'ai suggéré une articulation
entre le seuil d’évanouissement et [ce que j’ai nommé] un bord de positivité (et non pas le
bord de Ila positivité). Un tel seuil est comparable a un bord en ce sens qu'il
détermine la limite a partir de laquelle plus rien n’est positivement décelable
relativement a ce qui s’évanouit en ce seuil. Cela ne signifie pas qu’il n'y a plus rien, mais

texte, j’ai globalement raisonné avec la supposition de l’évanouissement d’une [seule] différence,
sachant qu'un dépassement peut mettre en jeu un agencement éventuellement complexe
d’évanouissements ou les différences ne se réduisent pas toujours au cas simple de I'opposition de
deux hypothéses. En outre, j'ai raisonné directement au degré le plus fondamental des constructions,
étant entendu qu’on peut a fortiori appliquer les mémes considérations a des parties, régions, aspects,
coupes, etc., des constructions.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

seulement que tout ce qui se trouve pris dans le cone de l'ombre portée de
I’évanouissement demeure indécelable3!.

Dans le cas des constructions qui sont articulées avec une phénoménalité
mondaine (par exemple, les théories impliquant des observations et des mesures), la
remarque concernant le fait que les énoncés et principes [fondamentaux], aussi bien
que les consensus, soient a deux faces se prolonge au bord de positivité (qui joue en
fait le role d’'une médiation). Tandis que la part apparente des constructions (face
sue) doit étre articulée avec la part positive de la manifestation, articulation qui peut
étre soumise a la dialectique des objections (autant qu’a des procédures et a des
dispositifs de corroboration), sur l'autre face, c’est la part inapercue de la
manifestation, comme reste insoupgonné, qui doit étre recueillie comme trace
indécelable sur le bord de positivité, et qui doit étre ajointée, coté construction, avec
ce dont on n’a pas idée, c’est-a-dire un effet d'insu.

On comprend qu'un bord de positivité puisse étre déplacé par 1'effet d'un
déplacement des seuils d’évanouissement (changement de regard induit par le
dépliement d'un évanouissement, coté construction) tout autant que par l'effet de
modifications ou d’innovations dans le domaine des appareils d’observation, du coté
de la phénoménalité (qu'on songe, par exemple, aux incidences philosophiques et
scientifiques induites par les télescopes et les microscopes au XVII© siecle).

Sans re-déplier ici en détail la problématique des médiations®, je me bornerai a
souligner que le bord de positivité articule I'ouverture immanente inépuisable (coté
constructions) avec une manifesteté positive non moins inépuisable (coté phénoménalité
mondaine). L'écriture, méme entendue au sens le plus commun, peut jouer le role d’'un
tel bord médiateur dans diverses constructions, en particulier formelles ou formalisées.
Le renoncement [tel que proposé ici] a toute éventualité d’un fondement absolu emporte
avec soi le renoncement a toute éventualité d’une immeédiateté, qu’on veuille ['opposer a
la médiateté de la manifestation, ou qu’on imagine 'imposer a l'intériorité d'un ego,
d'un sujet, ou d'une conscience (fussent-ils transcendantaux). Des lors que la
dialectique des objections — pratique intersubjective — est convoquée dans les procédures
de constitution de la face sue des constructions, comment pourrait-on éviter de
provoquer en méme temps les effets d’insu impliqués par cette dialectique (méme
question pour la constitution d une objectivité, d'un consensus, etc.)?

31. Transposé au cas d'un mensonge réussi, cela signifie que lorsqu’on ne soupgonne pas un
mensonge, on n’a pas non plus idée — a fortiori — du détail des articulations du mensonge.

32. Pour un apercu rapide des médiations dans le contexte des disciplines expérimentales, voir
«Conditions de possibilité et effets de limitation dans les théories et les modeles», 2016, in Eikasia,
n°72 (accessible sur Internet via ce lien). Pour une approche plus détaillée des médiations et de la
question de I'écriture, voir «L’écriture au lieu de I'écriture», op. cit.

95

Diciembre
2017


http://revistadefilosofia.com/72-04.pdf

96

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

L’objection introuvable et la solidité superlative

Je reviens un instant sur les implications de la dialectique des objections. Plus
une construction parvient a prendre en charge les objections dont elle subit les
assauts, plus elle conduit ceux qui la soutiennent ou 1’élaborent a serrer au plus pres
I’argument dont nul d’entre eux n’a idée ou qu’aucun n’est en mesure de faire valoir
de maniere convaincante. C’est la maturité pendant laquelle la construction se
perfectionne tout en accumulant les résultats et les témoignages qui corroborent sa
solidité sur sa face sue. Sans doute comprendra-t-on que plus une construction s’est
perfectionnée grace aux objections qu’elle est parvenue a prendre en charge, plus il
devient difficile d’en faire valoir de nouvelles, a cause de la finesse ou de la précision
requise pour de telles objections, a cause de la complexité des raisonnements et des
argumentations, etc. Sans doute aussi invoquera-t-on que de nombreuses autres
raisons — sociologiques, culturelles, politiques, philosophiques, épistémologiques,
psychologiques, etc. — peuvent encore accroitre les difficultés pour faire valoir
certaines objections. Mais s’en tenir a de telles considérations, pour pertinentes
qu’elles soient, serait manquer le nerf structural des objections introuvables qui articule
la dialectique des objections et le schéma des évanouissements.

Lorsqu’une construction se stabilise sur un évanouissement (qui peut étre un
agencement complexe d’évanouissements), toutes les différences et oppositions entre
les objections ou hypotheses alternatives qui sont prises dans 'ombre portée de
I’évanouissement (et qui seraient comprises comme distinctes ou opposées si
I'évanouissement était déplié, niveau P des provenances dans le schéma)
s’évanouissent au regard de la construction concernée (a l'endroit du seuil
d’évanouissement S), ce qui détermine le domaine d’invariance associé a cet
évanouissement. Partant, la dynamique de la structure évolue vers une tension
maximale : plus la dialectique des objections est exercée de maniere rigoureuse, et
plus l’évanouissement est finement ciselé, et plus, par conséquent, il est
rigoureusement cohérent qu’on ne parvienne pas a faire aboutir des objections ou
des hypotheses alternatives concernant cet évanouissement au regard d’'une
construction dont le tenir est porté par cet évanouissement, et aussi longtemps qu’on
n’examine les incidences de ces objections que dans le domaine d’invariance. En
d’autres termes, les objections introuvables ne proviennent pas d'un défaut, d'une
imperfection ou d’'une manque de rigueur dans la mise en ceuvre de la dialectique
des objections, car c’est au contraire la rigueur d’une telle mise en ceuvre qui
implique qu’il y ait des objections introuvables.

C’est encore une maniere d’apercevoir le motif de la dynamique alternante
tenir/céder : la tension vers l'affermissement maximal du tenir (dialectique des
objections) est en méme temps élaboration et ciselage d’objections introuvables
(attente et abritement d"un futur céder). Il convient au demeurant de souligner que ce
qui est proprement introuvable, c’est 1'objection qui prendrait une valeur décisive
parce qu’elle parviendrait, a 'endroit du seuil d’évanouissement et dans le domaine



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

d’invariance (c’est-a-dire au regard de la construction concernée), a faire la différence
entre les effets pourtant indiscernables d’hypotheses certes distinctes (au niveau P
des provenances) mais prises dans l'ombre portée de 1'évanouissement (seuil S
d’évanouissement). Pour autant, cela ne signifie pas, tant s'en faut, que nul n’ait
aucun soupgon ou pressentiment d’objections concevables, mais seulement que de
telles objections ne peuvent aboutir de maniere décisive dans le cadre strict du
domaine d’invariance d’une construction dont le tenir est dépendant de
I’évanouissement associé.

Replacée dans le contexte de la décision qu’il n'y a pas de fondement absolu, le
trait de structure de I'objection introuvable se montre ambivalent. D’une part, c’est
une sorte de suintement du céder au sein de la solidité d"un tenir, de sorte que l'idée
d’objection introuvable — c’est-a-dire 1'idée qu’une objection décisive fait défaut —
prend paradoxalement le sens d'un futur céder (paradoxe qui n’est qu’apparent des
lors qu’il n'y a pas de fondement absolu: aucun tenir ne peut étre soustrait a
I'éventualité d'un céder). Mais, d’autre part, ce méme trait de structure, surtout
quand on l'accentue comme le défaut d'une objection décisive, provoque une
hypertrophie du tenir procurant l'illusion d’une solidité superlative. Pour autant
quon s’en tienne rigoureusement a la construction dont le tenir est porté par
I’évanouissement, il se produit un blocage, relativement a la dialectique des
objections, qui peut conduire certains a glisser le défaut d'une objection décisive —
deéfaut qui est relatif a un seuil d’évanouissement particulier — sur la I'affirmation ou
la croyance qu’il n’y a absolument pas d’objection concevable — ce qui reconduit plus
ou moins directement a la supposition d’un fondement absolu —, glissement d’autant
plus inaperqu que l'idée des évanouissements et de leur articulation aux objections
introuvables n’aura méme pas été soupgonnée .

Dans ce qui précede, j’ai veillé a souligner que c’est en tant que décisives qu’il y
a des objections introuvables impliquées par des évanouissements. Cela ne signifie
pas qu'on ne puisse pas avoir idée de certaines objections, parfois méme tres
précocement, quand bien méme on ne pourrait les faire aboutir. Corrélativement, il
convient de comprendre qu’il y a plusieurs degrés et plusieurs stades dans
«]’élaboration» et le «ciselage» d'une objection introuvable ou d’un blocage3*. On
peut dégager synthétiquement trois stades dans un telle «élaboration», que je
présente ici sous les traits du blocage.

33. Un tel glissement suggere une idée que je n’ai pas développée ici, a savoir que la supposition qu’il
n'y a pas de fondement absolu peut étre comprise comme un dépassement de la supposition qu’il y a
un fondement absolu. La remarque n° 2 (voir supra) concernant la non efficience de la supposition
qu’il y a un fondement absolu est alors une maniere de formuler le domaine d’invariance de ce
dépassement.

34. Les guillemets autour de élaboration et ciselage rappellent que tout ou partie de ce travail ne sera
apercu et reconnu que rétroactivement, une fois I'évanouissement déplié, au titre d'un effet d’insu.

97

Diciembre
2017



98

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Le premier stade de blocage est celui de I'exigence de positivité inhérente a tout
dialogue : on ne peut pas [tenter de] faire valoir une objection qu’on ne serait pas en
mesure d’énoncer. En I'occurrence, on ne peut pas énoncer une objection dont n’a
pas idée, et encore moins la faire valoir de maniere convaincante pour la faire
reconnaitre par un consensus.

Mais il ne suffit pas de supposer un évanouissement, encore faut-il étre en
mesure de le faire valoir. Le passage du premier soupgon a une compréhension
convaincante pour autrui des articulations, tenants et aboutissants d'un
évanouissement peut requérir beaucoup de temps et de travail. D’ou un deuxieme
stade de blocage, qui ouvre sur une large gamme de nuances, et qui correspond a
une exigence de pertinence : une objection qui reste sans effet (qui ne conduit a
aucun changement ou qui ne procure aucun gain notable) ne peut étre recue comme
une objection [a proprement parler]. Cette exigence de pertinence releve du bon sens,
surtout quand il s’agit de principes fondamentaux: a quoi bon bouleverser une
construction pour la mettre sous une forme qui ne procure aucun (ou presque)
avantage notable [aujourd’hui]? On peut remarquer que plus un évanouissement est
pressenti, plus de telles objections vont affleurer, puisqu’un évanouissement se laisse
d’abord apercevoir comme une invariance, c’est-a-dire comme la possibilité
d’interpréter les mémes faits ou énoncés selon plusieurs approches ou hypotheses.
D’autres objections peuvent intéresser des considérations a plus long terme, par
exemple la minimisation, la simplicité ou méme l’esthétique des noyaux de principes
fondamentaux ; c’est un domaine difficile ou des remaniements fondamentaux ne
peuvent intervenir sans de solides raisons et, surtout, sans des prolongements ou des
applications en-dehors ou au-dela du domaine d’invariance.

Un troisieme stade de blocage, qui prolonge le précédent, est lié a 1’obstacle des
réinterprétations partielles. Le domaine d’invariance associé a un évanouissement ne
couvre pas, en général, la totalité d'une construction : lorsqu’on envisage de déplier
I’évanouissement, certains aspects de la construction ne sont pas invariants et
doivent étre pris en charge (écartés, modifiés, etc.) par une extension appropriée ou
par le dépliement d’autres évanouissements (peut-étre encore inapergus). Il se peut
donc qu’on ne puisse faire valoir un évanouissement parce que la réinterprétation
choisie aurait, au-dela du domaine d’invariance associé a cet évanouissement, des
incidences qu’on ne saurait pas [encore] prendre en charge. 3

35. Peut-étre 'une des aventures les plus étonnantes, dans le champ scientifique, est-elle celle du
mouvement, ne serait-ce que dans la période qui s’étend de 1’Antiquité grecque jusqu’a Einstein (et
sans doute cette aventure n’est-elle pas terminée). Ainsi, par exemple, pour parvenir a faire valoir le
rejet de la these du géocentrisme, il fallait affirmer que la terre était en mouvement, au moins tournant
sur elle-méme et autour du soleil, et il fallait au moins, par conséquent, élaborer une construction
théorique dont 'une des résultantes majeures soit de rendre compte du fait que ces mouvements
fussent demeurés inapercus de tous. Pourrait-on imaginer un consensus plus massif et plus
unanimement partagé que celui-la? Sous cet aspect (qui n’épuise pas le probleme, loin s’en faut), on
reconnait le schéma de raisonnement qui tient en équilibre le fléau de la balance depuis Galilée : de ce
qu’aucun habitant de la terre ne percoit la terre comme étant en mouvement, on ne peut rien conclure



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

La dialectique des dépassements

de certain : ces habitants ne percoivent aucun mouvement soit parce que la terre n’est animée d’aucun
mouvement (géocentrisme, absence de trace), soit parce que la terre est animée d’'un mouvement,
quoique ce mouvement se manifeste «come nullo» pour ces habitants (non-géocentrisme, présence
d’une trace indécelable). Quiconque a contemplé et pris le risque d’affronter une telle muraille
comprend tres bien Koyré quand il écrit : «Galilée n’ignore pas 1'énorme difficulté de sa tache. Il sait
trés bien qu’il se trouve en face d’ennemis puissants : I'autorité, la tradition et — le pire de tous - le
sens commun.» (Alexandre Koyré, «Galilée et la révolution scientifique du XVIIc siecle» (1955), in
Etudes d’histoire de la pensée scientifique, Gallimard, Paris, 1973, p. 209). Galilée, tout comme Copernic
avant lui, raisonne [encore] dans le cadre aristotélicien de l'opposition entre les «mouvements
naturels» (tels les mouvements circulaires des astres) et les «mouvements violents» (requérant un

“

«moteur») : «Pour Galilée, le mouvement du navire est “comme nul”, non pas parce qu’il est
uniforme, mais parce qu’il s’effectue a vitesse constante, sur un arc de cercle du globe terrestre, et que
selon lui le vrai mouvement nul est le mouvement circulaire. Il ne faut d’ailleurs pas chercher la raison
de ce choix dans la seule crainte des foudres de I'Eglise: Pour Galilée, élevé selon la doctrine
aristotélicienne, le mouvement circulaire uniforme, qui est également le mouvement des astres, est le
mouvement le plus “naturel”, le moins “violent” et, par la méme, le seul susceptible d’étre “comme
nul”.» (Frangoise Balibar, Galilée, Newton lus par Einstein, PUF, Paris, 1984, p. 30-31). Copernic avait déja
développé une argumentation complexe, liée aux mouvements naturels du cadre aristotélicien,
concernant I'indécelabilité du mouvement de la terre : «Il [Copernic] ne veut pas montrer que la Terre
se meut, mais avant tout que son mouvement est possible et nécessairement que ce mouvement
possible nest pas a priori perceptible. Ce qui veut dire qu’il ne produit aucun effet. / La Terre est en
mouvement parce que son mouvement ne se percoit pas. Elle est donc en mouvement parce qu’il n’est
pas possible de démontrer qu’elle n’est pas en mouvement. Mais pas non plus qu’il n’est possible de
démontrer qu’elle l'est. C’est l'indistinction qui est premiere.» (Jean-Jacques Szczeciniarz, «La
rhétorique de Copernic», in Césure n°2, 1992, p.230). On reconnait dans le motif de cette
«indistinction» le principe d’un évanouissement. Mais il faudra encore plusieurs étapes pour résorber
les difficultés, tandis que le blocage durait depuis I’Antiquité. Au III* siecle, Aristarque de Samos avait
proposé une hypothese héliocentrique qui n’avait guére eu de succes : «On a dit parfois que l'idée du
mouvement de la Terre contredisait trop fortement les conceptions religieuses des Grecs. Je pense que
ce sont plutot d’autres raisons qui ont déterminé l'insucces d’Aristarque, les mémes sans doute qui,
depuis Aristote et Ptolémée jusqu’a Copernic, s'opposent a toute hypothese non géocentrique : c’est
I'invincibilité des objections physiques contre le mouvement de la terre.» (A. Koyré, «Les étapes de la
cosmologie scientifique» (1948), in Etudes d’histoire de la pensée scientifique, op. cit., p. 91). Ces objections
sont nombreuses, concernant 1’astronomie autant que les conséquences attendues du mouvement de
la terre, effet centrifuge ou encore le déplacement du sol : «C’est pourquoi une pierre tombant du haut
d’une tour ne tomberait jamais a son pied, [...] puisque, pendant le temps de sa chute [...] cette place
aurait été “rapidement retirée d’en-dessous et se trouverait ailleurs.”» (A. Koyré, «Galilée et la
révolution scientifique...», op. cit. p. 203). Koyré poursuit (p. 203) : <Nous ne devons pas nous moquer
de cet argument. Du point de vue de la physique aristotélicienne, il est tout a fait juste. Si juste méme
que, sur la base de cette physique, il est irréfutable. Pour le détruire, nous devons changer le systeme
tout entier et développer un nouveau concept de mouvement : justement le concept de mouvement de
Galilée». Parvenir a faire valoir une hypothese peut nécessiter beaucoup de travail et de temps,
surtout quand cette hypothese porte atteinte aux principes fondamentaux relativement auxquels sont
jugées les objections a I’hypothese : «<On a quelquefois dit du mal de Ptolémée, et 'on a cherché a le
rabaisser par rapport a ses prédécesseurs : je crois que c’est sans raison. Ptolémée a fait ce qu’il a pu;
s’il n’a pas inventé, il a développé les idées astronomiques de son époque ; il a calculé d'une facon
admirable les éléments du systeme. Et s’il a rejeté la doctrine d’Aristarque, il I'a fait pour des raisons
scientifiques.» (A. Koyré, «Les étapes de la cosmologie scientifique», op. cit., p. 91).

99

Diciembre
2017



100

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

La dialectique des objections ne peut demeurer seule car n’elle n’agit sur
I’élaboration des constructions que dans la mesure ou, dans le méme temps, elle
conduit ces constructions vers un blocage. On peut comprendre que cette dialectique
opere a plat, c'est-a-dire relativement a une stase, en ce sens qu’elle contribue a la
détermination d’une stase tout en tendant a bloquer le changement de stase. De
maniere imageée, cette dialectique est efficace étage par étage, mais elle n’est adaptée
ni aux escaliers, ni aux ascenseurs. Comme je 1’ai déja remarqué, lorsqu’on interprete
le schéma des évanouissements dans la perspective des effets d’insu, il se produit un
espacement entre deux points de vue qui sont certes compossibles (au sens ou ils
doivent appartenir au méme monde), mais cependant incoprésentables. Il convient
donc d’associer la dialectique des objections a une autre dialectique — la dialectique
des dépassements — qui soit adaptée aux évanouissements et aux réinterprétations.
Le motif de base de cette dialectique est donné par le schéma des évanouissements
lui-méme, a savoir le dépliement d'une trace indécelable en une différence, avec
réinterprétation corrélative de la construction.

Il ne s’agit pas d'une dialectique ou I'opposition entre une these et une antithese
serait résolue ou relevée en une synthese de degré supérieur. Il ne s’agit pas non
plus, a l'inverse, d'une unité qui se diviserait en deux aspects contradictoires ou
opposés. La dialectique des dépassements est avant tout une dialectique
d’interprétation dont le point de départ est quelque chose d’indécelable et dont le
travail va provoquer une division ou un éclatement de cette trace indécelable. C’est
donc aussi une dialectique de changement de niveau.

La dialectique des objections est soumise a une exigence de positivité, car les
objections doivent étre effectivement énoncées pour qu’elles puissent produire leurs
effets, mais elle conduit aussi au défaut d'une objection décisive qui fait échec a cette
positivité (c’est le principe des objections introuvables). Inversement, la dialectique
des dépassements prend son départ sur ce qu'on ne saurait qualifier de positif (au
sens de ce qu’exige la dialectique des objections), et qui peut prendre l'allure de
I'indécelable, de l'indéterminé, de I'ambigu, du confus, etc., mais elle conduit a
différencier, a discerner, a distinguer, a lever des ambiguités, a supprimer ou
diminuer des indéterminations, etc., c’est-a-dire a rendre positivement décelable
relativement a un niveau plus déterminé (niveau des provenances supposées P dans le
schéma des évanouissements) ce qui demeure indécelable relativement au niveau
initial moins déterminé (seuil d’évanouissement S) ou la dialectique des objections
exerce sa pression en a-plat. Ces deux dialectiques complémentaires operent en
alternance et constituent ce que je nomme, de maniere imaggée, la forge dialectique.

L’idée que la dialectique des objections conduit a serrer au plus pres 1’objection
qui fait défaut prend ici tout son sens puisque 1'objection n’est introuvable sur la face
sue que dans la mesure ou elle est atteinte et conservée, mais sur 1'autre face, comme
une résistance liée a un évanouissement. La dialectique des objections avait bien
conduit la construction a obtenir progressivement un acquis positif solide (recto de la



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

face sue) par ses propres moyens ; mais l’allure superlative de cette solidité venait en
fait de la vulnérabilité conservée comme résistance sur le verso évanoui. Lors d'un
dépassement, la dialectique des dépassements relaie la dialectique des objections, de
maniere a ouvrir, au verso, l'interprétation de ce qui ne pouvait s’inscrire au recto
(sinon comme trace indécelable) : la solidité éclate car c’est I'évanouissement [que le
dépassement déplie] qui détermine le domaine d’invariance, c’est-a-dire le domaine
de l'acquis positif qui peut étre récupéré dans la construction dépassante. Ce qui
n’appartient pas a ce domaine d’invariance doit étre écarté ou reconstruit, et perd
évidemment sa réputation de solidité. En revanche, ce qui appartient a ce domaine
d’invariance est légué par la construction dépassée a la construction dépassante qui
en hérite : ce legs constitue l'acquis positif que la construction dépassante, parce
qu’elle en reconnait la dette, établit rétroactivement dans sa fermeté.

Il n'y a pas d’instant de dépassement qu’on puisse assigner a une chronologie
déterminée. Les constructions discursives sont des pratiques intersubjectives, et les
dépassements aussi! Un dépassement est d’abord un discours, exposant une
interprétation et un récit, que 'auteur (ou les auteurs) élabore(nt) rétroactivement
pour présenter et légitimer leur entreprise de dépassement. C’est ensuite une tache
de compréhension et de réinterprétation que chacun est convié a effectuer, s’il y
consent.

Comme je I'ai indiqué, un dépassement est requis pour éviter la ruine complete
des constructions dépasseées, surtout si la nouvelle construction doit prendre des
appuis sur certains acquis de I’ancienne construction. Le trait de structure sur lequel
jattire I’attention consiste en ceci que le dépassement met en ceuvre un «en méme
temps» singulier : tandis qu’il rend la construction dépassée caduque, en méme
temps (et indissociablement) il confirme la fermeté (ou la légitimité) de I'acquis légué
(domaine d’invariance associé a l'évanouissement maintenant déplié). Si le
dépassement brise la solidité superlative (c’est le devenir-caduque de la construction
dépassée), il constitue en méme temps la fermeté de 1'acquis légué. Le legs du
domaine d’invariance a la construction dépassante est une reconnaissance rétroactive
de la fermeté de cet acquis légué : le dépassement peut alors se comprendre comme
une sorte de «preuve rétroactive» de la fermeté de cet acquis légué. On peut ainsi
comprendre que la solidité superlative ne semblait un granit indéfectible que par la
procuration d’un effet d’insu, et qu’elle attendait en quelque maniere d’étre déliée de
cette obligation pour laisser place a une fermeté rétroactivement légitimée. 3¢ Peut-

36. Dans une conférence prononcée en 1941, Max Planck souligne avec force son étonnement : «Ces
deux faits [la vitesse de la lumiere dans le vide et le réle du quantum d’action dans les événements
atomiques], et bien d’autres encore, ne sauraient étre incorporés dans la peinture classique du monde
et conséquemment cette représentation classique doit céder la place a une nouvelle image du monde. /
Cela déja suffit en soi a provoquer la surprise. Mais, la circonstance qui dfit susciter en nous un
étonnement perpétuel et beaucoup plus grand encore — car elle n’est a aucun degré une chose qui va
de soi —, c’est que le nouveau tableau du monde n’efface pas l'ancien : il lui permet au contraire de
subsister dans son intégrité et il lui ajoute simplement une condition particuliére. Cette condition
particuliere fait surgir une certaine limitation, mais, a cause de ce fait précisément, I'image du monde

101

Diciembre
2017



102

Diciembre
2017

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

étre faut-il aller jusqu’a comprendre que les plus grandes «révolutions» sont d’abord,
au moins pour partie et dans certains cas, des «déplacements sur place», parce qu’il
faut peut-étre autant «sauver les phénomenes» que sauver les constructions
dépassées de la ruine, au moins partiellement.

Dans la perspective du renoncement au fondement absolu et des dépassements,
ce sont ainsi moins des constructions discursives individuelles qui sont considérées,
que des filiations de constructions discursives ou chaque changement de stase au plan
fondamental (dépassement donnant lieu a un progres fondamental, ou progres
rétrograde non cumulatif, si 'on préfere) est conditionné par une réélaboration ou
une réinterprétation approprié€e de ce qui fait origine pour 1'ensemble de la filiation,
avec réinterprétation corrélative de tous les autres éléments de la filiation
conformément a cette «<nouvelle origine».

Ne doit-on pas reconnaitre le schéma des évanouissements comme une sorte de
pharmakon ¥ a plusieurs facettes, plusieurs fois poison et remede, mais a chaque fois sacrifié,
pour que l'apaisement de la stase éteigne la crise, pour un temps, sous le suffrage du
consensus et de la solidité? Etonnante pharmacie de la raison. Et pourtant, n’est-ce pas
'extréme compression produite par la dialectique des objections qui aura lentement taillé et
ciselé dans 'ombre des objections les facettes de I"évanouissement jusqu’a l'instant cristallin —
et pourtant déja obscur — o, pour chacun, s’accomplira la reconnaissance du dépassement?

Il convient de ne pas sous-estimer la problématique du legs dans la perspective d'un
fondement absolu qu’il n’y a pas, et l'indication allusive a une question de légitimité — donc
de legs de légitimité — peut intéresser autant les constructions philosophiques et scientifiques
que les constructions juridiques et institutionnelles (la dialectique des objections hérite autant
de la logique d’Athenes que de la science de la procédure de Rome). La question de la chose —
causa — se pose en particulier pour l'élaboration des commencements et des fondations : s’il
n'y a pas de fondement absolu, comment une tradition peut-elle [se] constituer la dette qu’elle
doit [se] transmettre lors du «premier legs»? La fermeté, des lors, est différentielle, entre le
«premier legs» (la dette des commencements) et le fondement actuel. L’abime est sans fin, et la
dette des commencements est d’abord témoignage et conservation du fondement absolu qu’il
n'y a pas, tandis que la construction actuelle attend d’étre dépassée pour se doter d'une

s’en trouve considérablement simplifiée. Pratiquement, les lois de la mécanique classique continuent
de se montrer satisfaisantes pour tous les processus ou la vitesse de la lumiere peut étre considérée
comme infiniment grande, et le quantum d’action infiniment petit.» (Max Planck, «Sinn und Grenzen
der exakten Wissenschaft» (Signification et limites de la science), 1947, in Autobiographie scientifique
(1945), tr. fr. d’André George, coll. Champs, Flammarion, Paris, 1991, p. 143-144). Mais sans doute est-
ce Einstein qui synthétise le mieux — a mon sens — l'enjeu et I'intérét des dépassements : «C’est le plus
beau destin [schénste Los] d'une théorie physique, que de montrer elle-méme le chemin pour la mise
en place d'une théorie qui la contient et au sein de laquelle elle survit comme cas limite» (Albert
Einstein, Uber die spezielle und die allgemeine Relativititstheorie, Brunswick, Friedrich Vieweg & Sohn,
1917, p. 52 ; passage cité par Gerald Holton, L’imagination scientifique, tr. fr. par Jean-Frangois Roberts,
Gallimard, Paris, 1981, p. 221). Ce que j'ai proposé ici est une maniéere d’en généraliser le théme sans le
restreindre aux seules théories physiques : c’est le plus beau destin d’une théorie quelle qu’elle soit...

37. Voir Jacques Derrida, «La pharmacie de Platon», La dissémination, Le Seuil, Paris, 1972.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

fermeté qu’elle n’entr’apercoit encore que mélée a la solidité et soutenue par l'effet d’'une
vulnérabilité qui tarde encore un peu a se manifester. Autant le dépassement est espéré parce
qu’il confirmera, autant il est redouté parce qu’il récusera. On peut dire, a cet égard, que le
fondement est toujours a venir.

L’ombre blanche

Revenir jusqu’a la décision initiale du renoncement au fondement absolu, comme j’ai veillé
a le faire ici, n’a d’autre visée que la détermination d'une décision d’orientation particuliere
dans le désert de l'il n'y a pas ouvert par cette décision : un développement régressif sans fin
d’évanouissements provoquant des effets d'insu®. L’exigence d’inachevabilité attachée a ce

38. L’analyse que je propose ici de maniere explicite en termes de développements régressifs permet
d’apercevoir l'affleurement d'un fil d’Ariane aux multiples ramifications labyrinthiques et
fondamentales. Ainsi, par exemple, dans Totalité et infini, Emmanuel Levinas critique le cogito cartésien
quant a I'arrét du doute : «Il y a dans le cogito cartésien, certitude premiére (mais qui, pour Descartes,
repose déja sur l'existence de Dieu), un arrét arbitraire, qui ne se justifie pas par lui-méme. Le doute
au sujet des objets, implique 1'évidence de I'exercice méme du doute. Nier cet exercice, serait encore
affirmer cet exercice. En réalité, dans le cogito, le sujet pensant qui nie ses évidences, aboutit a
I'évidence de cette ceuvre de négation, mais a un niveau différent de celui ot il a nié. Mais surtout il
aboutit a 'affirmation d’une évidence qui n’est point affirmation derniere ou initiale, car a son tour,
elle peut étre mise en doute. C’est a un niveau encore plus profond que s’affirme alors la vérité de la
deuxieme négation, mais, une fois de plus, comme n’échappant pas a la négation. Ce n’est pas
purement et simplement un travail de Sisyphe, puisque la distance chaque fois parcourue n’est pas la
méme. C’est un mouvement de descente vers un abime toujours plus profond et que nous avons
appelé ailleurs il y a, par-dela l'affirmation de la négation. C’est en raison de cette opération de
descente vertigineuse vers I’abime, en raison de ce changement de niveau que le cogito cartésien n’est
pas un raisonnement au sens courant du terme, ni une intuition.». (Totalité et infini, 1971, coll. Le livre
de poche, p. 93-94). On apercoit, dans ce passage, l'affinité entre 1'il y a, les régressions sans fin et la
spéléologie abyssale explorant 1'épaisseur feuilletée d'un il y a qui scintille ici dans 1l’obscur
rayonnement du doute hyperbolique. Ce raisonnement (qui n’est certes pas courant, comme le
souligne Levinas) est un schéma d’interprétation qui fonctionne comme une sorte de «pince
méthodologique» visant a saisir une singularité comprise comme un arrét du développement, et plus
particulierement, puisque le développement est sans fin en son principe, comme l'effet de reste lié a cet
arrét (la part non développée de la régression sans fin). Ce que Descartes congoit comme certitude
apodictique, Levinas le saisit comme arrét, toujours provisoire et révocable, dont l'effet de reste peut
étre développé sans fin par changement de niveau, ce qui recroise l'idée d’incoprésentabilité. Mais
c’est alors aussi I'apodicticité qui est emportée dans la tornade du soupgon. C’est un tel changement
de perspective fondamental que Levinas expose dans «De la conscience a la veille (a partir de
Husserl)» (in De Dieu qui vient a I'idée, Vrin, Paris, 1998), via un dialogue incisif avec les Méditations
cartésiennes de Husserl (1929, tr. fr. G. Peiffer et E. Levinas, Paris, Vrin, 1986). Le cogito ne peut valoir
comme certitude apodictique qu’a étre affirmé comme a la fois unique et massif (inéclatable,
infragmentable, indéveloppable, etc., sans en-deca ni abime régressif, etc.); quant on feuillette les
stratifications de l'effet de reste qu’elle abrite, une telle «certitude» imaginée se dissout dans ce que
Levinas nomme la veille, comprise comme un incessant réveil : «Ne faut-il pas admettre que
I'indubitabilité spécifique et exceptionnelle de I'apodictique se réfere — sans se laisser s’en abstraire — a
la situation unique du Cogito-Sum? Cette situation définirait 'apodicticité, ce n’est pas un critere
quelconque, extérieur a cette conjoncture, qui le rendrait apodictique. “Nier 'apodicticité du je suis,
n’est possible que sil’on se borne a des arguments (scil. : aux arguments en faveur du doute renaissant

103

Diciembre
2017



104

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

développement wvaut conservation de ['hypothése des effets d'insu qui inaugure le
développement et le maintient comme toujours possible ; elle vaut donc aussi conservation de
ce renoncement-la a toute éventualité d’'un fondement absolu. Chaque interprétation qui fait
valoir un évanouissement ou un effet d'insu au plan fondamental contribue a ce
développement et ré-accomplit hic et nunc la décision initiale du renoncement, portant ainsi
témoignage, a son tour, qu’il n’y a pas de fondement absolu.

Commencement, fondement, origine. Le commencement est au milieu. Commencer serait
I'acte de conjoindre un recto inachevable (le déploiement de la face sue) et un wverso
inépuisable qui n’est pas tourné vers nous (l'origine comme ouverture immanente).> Un

dans I'évidence du je suis) d’une maniere toute extérieure” (MC, p. 19). Et cependant, la nécessité de
soumettre a la critique (apodictique, elle aussi) 'apodicticité de 1’expérience transcendantale (MC,
pp- 25, 129) dans une réflexion sur la réflexion, n’est pas contestée. On nous dit méme qu’elle ne
menerait pas a une régression a l'infini (MC, p. 130). Or, on ne peut s’attendre a quelque intuition
adéquate pour arréter cette régression. Seule 1'évidence d’'une idée “au sens kantien du terme”
pourrait rendre pensable cet infini de la critique. L’apodictique de la Réduction transcendantale sera
donc une réflexion sur la réflexion ne rassemblant que dans une “idée au sens kantien du terme” un
processus sans achévement de la critique de la critique. L’apodicticité du Cogito-Sum repose sur l'infini
de I'“itération” [renvoi a Totalité et infini, p. 93, op. cit., passage cité supra]. L’indubitable apodictique
ne vient d’aucun trait nouveau de 1'évidence qui lui assurerait une meilleure ouverture sur l'étre ou
une nouvelle approche. Il ne tient qu’a I'approfondissement de I'évidence, a un changement de niveau
ot, de l'évidence qui I'éclaire, le sujet se réveille comme d'un “sommeil dogmatique”. Dans la
“présence vivante du Moi a lui-méme” (MC, p. 19) I'adjectif “vivant” ne désigne-t-il pas cette veille
qui ne se peut que comme incessant réveil?» (De Dieu qui vient a I'idée, op. cit., p. 45-46). A la fin de ce
passage, Levinas laisse affleurer le motif d’une articulation entre la «vivance» (je me garde bien,
surtout ici, d’'imaginer une «présence», quelque «vivante» qu’on la dise, sous les traits d'une maniere
de biologie ou d’équivoque vie) et la veille comme incessant réveil. ]'y reconnais, pour ma part, sans
pour autant en épuiser le sens, I'effectivité requise par l'effet de reste d’'un développement régressif
arrété (voir dans «L’écriture au lieu de l'écriture», op. cit., le principe d'une équivalence théorique
entre niveaux de détermination et effectivité), tandis que les stases liées aux évanouissements et aux
effets d’insu ne sont pas sans évoquer une maniere de somnolence, parfois dogmatique, qu'un
dépassement viendra peut-étre réveiller. De la conscience a la veille: n'est-ce pas une maniere de
dépasser la supposition d'une apodicticité massive et inéclatable du cogito, et d’en traduire
l'inefficience comme incessant réveil?

39. L’image du recto et du verso d’un feuillet souligne I'indissociabilité et 'incoprésentabilité de I'en
méme temps des deux faces (a moins de demander a Alphonse Allais qu’il nous procure des feuillets ne
comportant qu’un recto sans verso, ou un verso sans recto, ou méme sans l'un ni l'autre), et ce feuillet
est comme un trait, mais tracé dans les trois dimensions d’espacement, figure de la décision
d’orientation dans le désert initial de la question des fondements, comme une incision de l'il n'y a pas :
un feuillet d’abime. Méditant sur la promesse de Cézanne «Je vous dois la vérité en peinture, et je vous
la dirai» (lettre & Emile Male, 23 octobre 1905), Derrida déplie diverses ramifications de la question du
trait autour du trait [d’esprit] de Cézanne «la vérité en peinture» : «La peinture de la vérité peut étre
adéquate a son modele, en le représentant, mais elle ne le manifeste pas lui-méme, en le présentant. Mais comme
le modéle est ici la vérité, c’est-a-dire cette valeur de présentation ou de représentation, de dévoilement ou
d’adéquation, le trait de Cézanne ouvre I'abime. (Heidegger, dans I’Origine de 'ceuvre d’art, nomme le “trait”
(Riss) qui n’ouvre pas seulement au-dessus du gouffre mais tient ensemble des rives adverses.) A entendre le
mot de Cézanne, la vérité (présentation ou représentation, dévoilement ou adéquation) doit étre rendue “en
peinture”, soit par présentation, soit par représentation, selon les deux modeles de la vérité. La vérité, le modele
du peintre, doit étre rendue en peinture selon les deux modéles de la vérité. Des lors, 'expression abyssale



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

fondement, on I'a vu, est compris ici comme effet de résistance impliqué par un effet d'insu,
stase temporaire, quelque part dans l’abime de l'origine. Ouverture immanente. Et réserve
inépuisable. *0

“veérité de la vérité”, celle qui aura fait dire que la vérité est la non-vérité, peut se croiser avec elle-méme selon
toutes sortes de chiasmes, selon qu’on déterminera le modéle comme présentation ou comme représentation. |...]
Un trait n’apparait jamais, jamais lui-méme, puisqu’il marque la différence entre les formes ou les contenus de
Uapparaitre. Un trait n’apparait jamais, jamais lui-méme, jamais une premiére fois. Il commence par se retirer.
Je suis ici la conséquence de ce que j'avais appelé, il y a longtemps, avant d’en venir au tour de la peinture,
I'entame de l'origine: ce qui s’ouvre, d'une trace, sans initier.» (J. Derrida, La vérité en peinture,
Flammarion, Paris, 1978, p. 10 et p. 16). Relativement aux trois dimensions d’espacement (spatialité,
temporalité et incoprésentabilité), un feuillet d’abime est encore un «trait» ; il n’advient pas entre les
formes et les contenus de l'a-plat de la spatio-temporalité, mais il ouvre, dans la «verticalité» de la
dimension d’incoprésentabilité, un feuilletage abyssal de I'il n'y a pas o chaque feuillet d’abime tient
ensemble le recto d'un déploiement inachevable, qui est tourné vers nous, et le verso d'un ouvert
immanent et inépuisable, qui n’est pas tourné vers nous (expression empruntée a André du Bouchet
dans son recueil Qui n’est pas tourné vers nous, Mercure de France, Paris, 1972). Si I'incoprésentabilité
joue le role fondamental et transversal que jindique, on peut s’attendre qu’elle affleure ou se
manifeste dans différents domaines, selon diverses traductions, transpositions ou interprétations (le
schéma des évanouissements, comme j'ai précédemment souligné, n’est qu'un schéma d’interprétation).
L’affinité particuliere que l'incoprésentabilité entretiendrait avec le dessin tiendrait peut-étre au fait
qu’elle conserve I'abime comme inépuisable tout en procurant un «effet de fond» (stases provisoire).
L’effondrement (absence ou défaut de fondement absolu) n’est pas écarté, et a cet égard plus rien ne
peut faire fond, ni valoir comme fond, pas méme le support d'un feuillet, d'une toile ou d’un granit ;
mais en tant qu’elle empéche qu’il s’accomplisse tout entier tout d’un coup, 'incoprésentabilité differe
sans fin I'effondrement (et le fond qu’il n'y a pas), de sorte que le fond [qu’il n’y a pas] peut prendre
les traits d’une attente qui acquiert une sorte d’épaisseur feuilletée, que le fond [qu’il n'y a pas]
remonte en quelque maniére comme surface, ou qu’'on s’achemine vers lui par incisions successives
des surfaces dans une maniere de spéléologie abyssale. Dans «L’impropriété du dessin» (revue
Appareil, n° 17, 2016, accessible sur internet via ce lien), Lucien Massaert écrit (les références figurant
dans le passage cité renvoient au texte de Pierre Fédida, «Le souffle indistinct de 'image», revue La
Part de I'CEil, n° 9, 1993, texte repris dans Le site de I'étranger, Paris, PUF, 1995) : «Pour avoir acces au
dessin comme réserve “en son fond blanc”, il faut échapper a I'enfermement dans l'image, a sa
capture ou son effet hypnotique (ibid., p. 47). [...] Mon action ne porte plus au jour un trait ou une
figure dans un face-a-face, mais fait se lever une “géologie de la surface” (ibid., p. 46), une tectonique
des couches a partir d’'un support d’altérité. La surface inductive du dessin laisse venir au jour les
potentialités de figuration du support lui-méme. Au carrefour de l'insurrection du subjectile, de la
montée du fond et du silence du blanc, le dessin serait-il ce lieu du systéme des arts, des disciplines,
de la pensée du médium qui induit leur ouverture, comme une case vide qui vient introduire du jeu
dans le systéme, ou1 a la fois le systeme se défait mais dans le méme temps se reconstitue et permet son
évolution?». Fond/surface/support, un trio turbulent qui se joue des évidences et des certitudes pour
laisser entrevoir une articulation problématique : «Il s’agira pour l'artiste d’“effectuer une surface du
fond” pour reprendre I’heureuse formulation de Pierre Fédida. L’on se trouve en quelque sorte devant
une alternative : soit selon les termes nietzschéens de Deleuze, le fond remonte, soit dans les termes
heideggériens, le fondement infondé est sans fond, est abyssal, ces deux formulations se renvoyant
dos a dos par un recours encore trop marqué a la représentation la o1 'on pourrait, comme Mallarmé,
évoquer “quelque surface vacante”.» (L. Massaert, «D’une surface vacante, d'un discours déja-la», La
Part de I'CEil, n° 17-18, 2002, p. 147).

40. L’inépuisabilité de 1'ouvert est directement corrélative de la structure régressive impliquée par le
schéma des évanouissements. L’ouvert n’est rien d’immense ou d’infime (ce n’est pas un espace ou

105

Diciembre
2017


https://appareil.revues.org/2315

106

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Je reviens a la question : comment des constructions discursives peuvent-elles tenir? Il n’y
a pas plus de réponse ultime a une telle question qu’il n’y a de fondement absolu, de sorte

une quantité) ni d’infini ('ouvert ne procede pas d'une intégration ou d’une totalisation), car son
inépuisabilité est une inépuisabilité de structure, qu’on peut aussi comprendre comme l'invariant d’une
transformation ou d'une traduction. Il est inépuisable parce que chaque pas qui, au recto, pourrait
nous rapprocher d’un terme ultime, est parcouru, au verso, comme reconduction de la possibilité de la
réserve, de sorte que c’est I'approcher lui-méme, en tant qu’effectué, qui garde a distance d’un éventuel
épuisement (I'articulation entre approcher et garder a distance est 'une des figures de la tension
dialectique tenir/céder). L’inépuisabilité se comprend — et ne se comprend que — dans la finitude,
comme ce qui garde 'écart a I'ultime [qu’il n'y a pas] ; elle est tout le contraire d'une infinitude qui
laisse imaginer une transgression de cet écart pour donner corps a la fiction de l'ultime comme
totalisation ineffectuée. L’inépuisabilité n’est donc pas a comprendre comme un parcours «infini»
(mais interminable dans la finitude) au sein d’une totalisation «infinie» par avance constituée et
peuplée d’'une «infinie» quantité de déja-la, car I'effet d’ouvert et les effets d’insu sont de la méme
étoffe, a savoir du non avoir-lieu, de sorte que le schéma des évanouissements n’autorise la
détermination d’aucun «contenu» particulier quant a ce qui pourrait étre imaginé comme «résidant»
ou «s’abritant» en cette réserve, laquelle, en tant que non avoir-lieu, ne saurait proprement rien
«contenir» ni «héberger». Je me suis attaché ici a tenter de montrer comment il est concevable de
rendre effectives, au sein de la finitude inachevable, l'inépuisabilité de l'ouvert immanent et
I'inachevabilité du déploiement, sans recourir a la fiction d’une infinitude ineffective : 'ouvert et le
déploiement sont a regarder comme un effet de 1'exercice [effectif] de certaines pratiques discursives, en
I'occurrence la double dialectique des objections et des dépassements, en tant qu’assujetties a des
médiations (langage et écriture). Ce point d’interprétation étant précisé, 1'articulation proposée ici
entre inépuisabilité, évanouissements et effets d’insu n’est pas sans évoquer certains traits de structure
que Heidegger souligne concernant I'aléthéia (voir supra la note 7) et penser : «Ce qui nous fait ce don
[Gabe], le don de ce qu’il y a proprement a penser, nous le nommons ce-qui-donne-le-plus-a-penser
[Bedenklichste]. / A la question, “qu’est-ce donc que cela: ce-qui-donne-le-plus-a-penser?”, nous
répondons par cette affirmation: “Ce-qui-donne-le-plus-a-penser, dans notre temps qui donne a
penser [bedenkliche], c’est ce que nous ne pensons pas encore”. / Cela ne tient jamais cependant
simplement ni primitivement au fait que nous, les hommes, ne nous tournons pas suffisamment vers
ce qui donne proprement a penser, mais cela tient au fait que ce-qui-donne-le-plus-a-penser se
détourne de nous, et méme s’est détourné depuis longtemps de 'homme. / Ce qui se retire d’une telle
facon retient et déploie I'incomparable proximité qui lui est propre. / Lorsque nous somme rattachés a
ce qui se retire, alors nous sommes en mouvement vers ce qui se retire, vers les approches pleines
d’énigmes, et donc changeantes, de son appel.» (M. Heidegger, Was heisst Denken (1954), tr. fr. Aloys
Becker et Gérard Granel, PUF, Paris, 1999, p.91, traduction modifiée). On pourrait également
apercevoir certains traits de l'idée de dépassement dans le rapport d’'une pensée a l'impensé:
«L’impensé [Ungedachte], dans une pensée, n’est pas un manque qui appartienne au pensé. L’im-pensé
n’est chaque fois tel qu’en tant qu’il est im-pensé. Plus une pensée est originelle, plus riche devient son
impensé. L'impensé est le don le plus haut [hichstes Geschenk] que puisse faire une pensée.» (p. 118,
traduction modifiée). Le don superlatif (hichstes Geschenk) de 'impensé n’est pas sans évoquer le
destin superlatif (schénste Los) qu’Einstein assigne aux théories [physiques] (voir supra la note 36),
destin qui se noue dans la tension entre une réfutation et une confirmation indissociables : «Une seule
chose est nécessaire pour dialoguer avec les penseurs, c’est que la clarté soit faite sur facon dont nous
les rencontrons. Il n’y a ici dans le fond que deux possibilités : d’abord aller a la rencontre, ensuite,
aller contre. Si nous voulons aller a la rencontre de la pensée d'un penseur, nous devons agrandir
encore ce qu’il y a de grand en elle. Alors nous parvenons dans l'impensé de sa pensée. Si nous
voulons aller seulement contre la pensée d'un penseur, il faut que par cette volonté nous ayons déja
rapetissé ce qu’il y a de grand en elle.» (p. 118-119, traduction modifiée).



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

qu’une proposition de réponse a cette question est — et doit demeurer — sans ultime garantie
d’aucune sorte (la question de la garantie n’est pas close). 1l n’y a pas d’autres réponses (au
pluriel) que les tentatives d’exploration du désert de l'il n'y a pas, ouvert par le renoncement
au fondement absolu, aventures historiales qu’on ne peut ultimement délier du risque de
Uerrance ou de la folie. La forge dialectique ou s’articulent les deux dialectiques
complémentaires des objections et des dépassements se comprend comme une telle tentative,
tandis que l'intervention du schéma des évanouissements précise une orientation de mise en
euvre en termes de dépassements et de filiations. Le fait que cette forge ne soit caractérisée ici
que de maniere assez minimale (c’est moins une définition qu’une indication d’orientation et
de méditation) est aussi une maniere de faire 'expérience de l'ouvert pour le laisser s’ouvrir,
et laisser ainsi I’humain «se» décider.

S'il n’y a pas plus d'ultime garantie qu’il n’y a de fondement absolu, rien ne saurait tenir
sans la confiance accordée par chacun au discours qu’il soutient. Sous cet angle, faudrait-il
comprendre (ou rappeler?) que les fondements des discours — y compris dans le cas des
théories scientifiques — sont des constructions fiduciaires? (Les interprétations paranoides ont
quelque raison de parvenir a s’infiltrer dans ces constructions, et le soupcon d'un complot
n’est peut-étre que la grimace du linceul froissé ou git cette confiance (Les constructions
institutionnelles ne sont pas a l'abri d'une telle question, et l'on sait ce qu’il en coiite de
laisser des gangsters s’installer aux places fondamentales de ces structures))

Qu'il puisse arriver qu’une conscience, peut-étre souveraine en son principe, ne parvienne
pas a étendre son pouvoir sur toute l'étendue de sa juridiction n’est pas une nouveauté, et
I’humanité n’a pas attendu Freud pour s’en apercevoir. Elle n’a pas non plus attendu Aristote
pour raisonner. L’hypothese des processus inconscients ne considere ce qui échappe ni comme
accidentel, ni comme un défaut qu’il conviendrait d’éliminer, ni comme une imperfection liée
a la finitude humaine, ni comme l'effet de quelque tromperie malveillante, mais bien comme
une hypothese a laquelle nul ne saurait se soustraire, hypothese fondamentale pour I'analyse —
c’est l'apport majeur de Freud a cet égard — dont l'exercice implique un reste a la fois
inéliminable et inanalysable. Mais I’hypothése des processus inconscients est a double-fond 4!
en ce sens qu’elle articule divers traits de structure, dont la portée excede considérablement la
clinique analytique *>, et qui appartiennent a un réseau d’articulations fondamentales
questionnant la tenue des constructions discursives quelles qu’elles soient. Des lors que le
schéma des évanouissements est dégagé de maniere minimale comme je l'ai fait, on peut
apercevoir ses multiples facettes comme autant de ramifications et d’articulations au sein de
ce réseau fondamental. La difficulté, on le comprend, tient a ce que ces facettes sont
indissociables et qu'il suffit de tenter de faire la lumiére sur l'une pour que les autres se
mettent aussitot a scintiller. L'une des clés majeures est sans doute l'idée de niveaux

41. Cet effet de double-fond est a mettre en rapport avec le dédoublement du nceud borroméen
proposé par F. Baudry : «<En méme temps (sur l'acte analytique)» (Actes du colloque «Psychanalyse et
réforme de 'entendement», op. cit., p. 217 sqq.) et «Double mise en jeu du réel en psychanalyse» (Les
carnets de psychanalyse, n° 5-6, 1994). Ces deux textes figurent aussi dans le recueil Eclats de I'objet, op.
cit.

42. Voir, par exemple, Jacques Lacan, «La science et la vérité», in Ecrits, op. cit., p. 855 sqq.

107

Diciembre
2017



108

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

incoprésentables ; son inconvénient, non moins majeur, est d’étre en role d’objection
introuvable a I'égard de la positivité ordinaire* : les lettres de l'écriture, les mots du langage,
les idéalités des mathématiques, les étants des ontologies, etc., chacun de ces univers est «a
plat» en ce sens que les éléments qui le peuplent sont supposés mutuellement
coprésentables *4.

L’hypothese des processus inconscients, parce qu’elle porte atteinte a la supposition d'une
souveraineté de la conscience, porte aussi indirectement atteinte a toute construction
discursive dont la solidité est gagée sur une telle supposition. Apres les blessures narcissiques
infligées par Copernic et Darwin, Freud précise celle qu’il inflige a son tour : «Un troisiéme
démenti sera infligé a la mégalomanie humaine par la recherche psychologique de nos jours
qui se propose de montrer au moi qu’il n’est seulement pas maitre dans sa propre maison,
qu’il en est réduit a se contenter de renseignements rares et fragmentaires sur ce qui se passe,
en dehors de sa conscience, dans sa vie psychique» *. Doit-on pour autant accorder qu’au plan
transcendantal, les sujets et les consciences, parce qu’ils y sont dispensés de psychisme, sont
aussi dispensés d’une telle blessure? Sans hésitation, on peut répondre oui : leur dispense de

43. Je ne peux déplier ici en détail les incidences de cette indication. Je me bornerai a indiquer que la
théorie des dépassements proposée ici, qui donne un sens a I'idée d’objection introuvable, est [a mon
sens] requise pour rendre compte de certaines «difficultés» qui affleurent en informatique (mais peut-
étre de telles «difficultés» affleurent aussi dans d’autres champs) et dont l'allure pour le moins
paradoxale tient au fait qu’elles ne trouvent d’autre statut que celui d’objection introuvable au regard
de la positivité scientifique actuelle. Dans le cas de l'informatique, la «difficulté» est d’autant plus
délicate a aborder qu’elle met en jeu un conflit entre des considérations liées a la formalité logico-
mathématique et des considérations liées a l'information, de sorte qu’il s’agit d’'une objection
introuvable relativement aux présupposés (éventuellement implicites) desquels dépendent les
pratiques d’usage de l'écriture dans le cadre cette formalité, ce qui requiert une théorie des
dépassements qui soit au moins applicable a cette formalité. Je me permets de renvoyer le lecteur
intéressé par I'étude d’une telle problématique de niveaux a ma thése (en particulier la partie IV) : Une
contribution a I'étude des fondements de l'informatique, Paris, 1992 (accessible sur Internet via ce lien).

44. Peut-étre I'idée d’incoprésentabilité avancée ici est-elle a rapprocher, au moins sous certains
aspects, d’'une «diachronie», indiquée a plusieurs reprises par Levinas, quand il refuse le «en méme
temps» impliqué par la logique et la thématisation : «L’autrement qu’étre s'énonce dans un dire qui doit
aussi se dédire pour arracher ainsi l'autrement qu’étre au dit ou l'autrement qu’étre se met déja a ne
signifier qu'un étre autrement. [...] Ce dire et ce se dédire peuvent-ils se rassembler, peuvent-ils étre en
méme temps? En fait, exiger cette simultanéité, c’est déja ramener a l'étre et au ne pas étre, l'autre de
I’étre. Nous devons en rester a la situation extréme, d'une pensée diachronique. Le scepticisme, a
I'aube de la philosophie, traduisait et trahissait la diachronie de cette traduction et de cette trahison
mémes. Penser l'autrement qu’étre exige, peut-étre, autant d’audace qu’en affiche le scepticisme qui ne
redoute pas d’affirmer I'impossibilité de I'énoncé tout en osant réaliser cette impossibilité par I'énoncé
méme de cette impossibilité. Si apres les innombrables réfutations “irréfutables” que la pensée logique
lui propose, le scepticisme a le front de revenir (et il revient toujours en enfant légitime de la
philosophie), c’est que, a la contradiction que la logique entend en lui, manque le “en méme temps”
des contradictoires — qu'une diachronie secréte commande ce parler ambigu ou énigmatique et que,
d’une facon générale, la signification signifie par-dela la synchronie, par-dela I'essence.» (Autrement
qu’étre ou au-dela de I’essence, Martinus Nijhoff, 1978, coll. Le livre de poche, p. 19-20).

45. Sigmund Freud, Introduction a la psychanalyse (1916), 1I-18, tr. fr. S. Jankélévitch, coll. «Petite
Bibliotheque», Payot, Paris, 1975, p. 266-267.


http://perso.numericable.fr/vaudene/articles/Vaudene_1992_TheseFondementsInformatique.pdf

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

tout psychisme effectif les soustrait ipso facto a I’hypothese des processus inconscients, mais...
— la phrase n’est pas terminée —, en tant qu’'imaginés, élaborés et régis par des constructions
discursives, ils se trouvent ipso facto directement ou indirectement assujettis a I’hypothese des
effets d'insu qui s'impose a ces constructions. (La mise entre parentheses du psychisme ne
procure pas le granit d’une certitude, pas méme au plan transcendantal, et la troisieme
blessure narcissique est elle aussi a double fond)

L’hypotheése des processus inconscients comporte encore un trait de structure remarquable,
a savoir qu’elle vient en installant les conditions de sa propre possibilité, comme l'indique
Freud dans I’Esquisse : «Or, comme ce conscient ignore tout de ce que nous avons admis
jusqu’a présent — les quantités comme les neurones — il convient que notre théorie puisse
expliquer jusqu’a cette ignorance elle-méme»*. On reconnait dans le souci d'une telle
explication le principe méme d'un dépassement. En ce sens, I’hypothése des processus
inconscients conduit Freud a proposer un dépassement de la conception ordinaire de la
conscience [psychique], laquelle est sauvée quant aux faits de conscience (c’est le domaine
d’invariance du dépassement), mais pour l’essentiel réinterprétée de fond en comble (les faits
de conscience sont désormais compris autrement). Ce n’est certes pas le premier dépassement
d’importance, mais celui que Freud accomplit, parce qu'il porte atteinte a la supposition d une
souveraineté de la conscience [psychique], frole au plus pres les problématiques fondamentales
liées a la tenue des constructions discursives, comme Lacan l'a souligné. L’idée d'une
structure a double fond s’applique a ce frolement : la généralisation ne consiste pas — c’est du
moins ce que je propose ici — a généraliser la réduction de toute construction discursive aux
lois d'un psychisme inconscient ou a celles de toute autre théorie psychologique, cognitive,
neurologique, etc., quelque scientificité qu’on leur reconnaisse®, mais a transposer le double
fond de la structure au plan fondamental qui convient, a savoir celui de I’articulation entre les
conditions de possibilité et les effets de limitation concernant les constructions discursives
quelles qu’elles soient.

Et c’est aussi un dépassement. Le principe de ce dépassement repose sur l'idée que le
schéma des évanouissements et I’hypothese des effets d’insu, en tant que demeurés inapercus,
sont eux-mémes évanouis, et qu’ils peuvent donc jouer le role d’une objection introuvable au
regard de la positivité ordinaire ainsi dépassée. Au degré le plus fondamental, le dépassement
consiste alors a déplier, depuis la positivité ordinaire, le principe du schéma des
évanouissements et des effets d'insu. Cet évanouissement installe ainsi sa propre possibilité
dans une antériorité qu’on pourrait dire immémoriale, c’est-a-dire hors de toute chronologie

46.S. Freud, «Esquisse d'une psychologie scientifique», in La naissance de la psychanalyse, op. cit.,
p. 327.

47. Comme je l'ai déja souligné, s’il n'y a pas de fondement absolu, il n'y en a pour aucune
construction, méme scientifique, de sorte qu’aucune construction ne peut prétendre jouir d'un
quelconque privilege a cet égard (voir supra la note 6). En outre, si c’est bien l'exercice de la
dialectique des objections qui intervient dans la régulation des disciplines positives, c’est aussi cette
dialectique qui produit I'objection introuvable au regard de son propre exercice, objection qui est
pourtant la clé d'un dépassement. C’est le mouvement de la tension dialectique tenir/céder, comme
temporalité de I’abime, qui fait chemin et acheminement.

109

Diciembre
2017



110

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

assignable : le schéma des évanouissements n’est inéliminable ici et aujourd’hui que s’il I’est
aussi ailleurs, hier et demain, sans exception ni réserve. Ce dépassement ne provoque aucune
ruine ou effondrement ; au pire, certaines constructions sont seulement «dépossédées» de ce
qu’elles n'ont en fait jamais pu se procurer effectivement, un fondement absolu ou une
conscience absolument souveraine, qu’elle soit transcendantale ou non, par exemple.

1l y a toujours eu de l"'ombre. Mais il s’agit d'une «ombre noire». Erreurs, défaillances,
obstacles, méconnaissances ou ignorances toujours a réduire, a éliminer ou a rectifier ;
finitude ou imperfection a I'égard de quelque instance ou horizon en-dehors ou au-dela de la
conscience ou du monde, I’'ombre demeure noire, non seulement a cause de son chromatisme
négatif, mais aussi parce qu’elle n’avait d’autre destin que l’élimination. L’idée des effets
d’'insu ne supprime pas l'ombre noire; mais |'évanouissement est une ombre blanche,
inéliminable, figure de 'attente et de la réserve, scansion qui témoigne de ce dont nul n’a idée
ou ne sait faire valoir. L'ombre blanche est la temporalité de |’abime.

Que I'attention accordée a I’hypothese des processus inconscients conduise, via I’hypotheése
des effets d'insu, a renouveler 1'idée méme de positivité montre a quel point la structure a
double fond de I'hypothese peut se propager dans de nombreuses directions, bien au-dela du
champ analytique lui-méme. Que I'on veuille bien considérer que cette structure apporte avec
soi une généralisation de l'idée de dépassement, et l'on apercevra sa facture parfaitement
«classique», je veux dire d’un classicisme revisité par sa propre irruption. (En ce sens, la
psychanalyse aurait inauguré et commencé de défricher pour elle-méme ce classicisme
renouvelé, comme ayant été la premiere théorie «a effet d'insu», et a entendre cet effet en un
sens fondamental 48)

48. Juste apres le passage précédemment cité de l'Introduction a la psychanalyse, Freud poursuit : «Les
psychanalystes ne sont ni les premiers ni les seuls qui aient lancé cet appel a la modestie et au
recueillement, mais c’est a eux que semble échoir la mission d’étendre cette maniére de voir avec le
plus d’ardeur et de produire a son appui des matériaux empruntés a I'expérience et accessibles a tous.
D’ou la levée générale de boucliers contre notre science, I'oubli de toutes les regles de politesse
académique, le déchainement d’'une opposition qui secoue toutes les entraves d’une logique
impartiale».





