ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

A scuola senza muri. Lettere da Rimini

Vincenzo Aulizio, Fabrizio Loffredo (Istituto Tecnico Economico Statale “Roberto
Valturio”, Rimini, Italia)

Contenitivi e divisori, chiamati “della vergogna” e “della salvezza”, politici e
sociali, lunghi e corti, giovani e vecchi; e soprattutto tanti, pit di quanti potremmo
immaginarci.

Sono i muri.

Poche nazioni possono vantarsi di esserne immuni.

La civilissima Europa ne conta 99 solo a Belfast: dividono i cattolici dai
protestanti.

Ci sono muri da Guinness dei Primati: il pitt antico, tra le due Coree, esiste dal
1953 (ben 63 anni!); il piu lungo, tra India e Bangladesh, misura 3000 km (e al ritmo
di espansione attuale tocchera presto i 4000 km); tra Gorizia e Nova Gorica vi € un
muro che costituiva l'ultimo baluardo della Guerra Fredda, (smantellato
definitivamente nel 2004); il piu giovane, quello tra Ungheria e Serbia, e stato eretto
appena un anno fa.

Ci sono poi le gated communities: grosse zone residenziali con un cancello di
ingresso e spesso sorvegliate da uomini armati, con veri e propri muri che dividono,
in questo caso, strati diversi di una medesima societa. Stati Uniti e America Latina
sono i migliori costruttori di questa specialita, anche se I'Europa cerca di non farsi
lasciare indietro: a Parigi vengono chiamati ilots sécurisés e la nostrana situazione di
via Anelli a Padova sembra potersi leggere come un esperimento sociale di tal fatta.

Altri ancora hanno nomi altisonanti: “della vergogna”, “salva vita”, “di Bush”.
E concludiamo la nostra lista con alcuni di quelli che stanno per nascere: uno al
Brennero tra Italia e Austria (una barriera semi-costruita che minaccia la frontiera
italiana), un secondo (figlio della Brexit) a consolidare le recinzioni e i fili spinati che
gia recintano la jungla di Calais, senza contare 1'ormai celebre muro fra USA e

Messico che ha costituito un punto-cardine della corsa presidenziale di Trump.

163

Diciembre
2017



164

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Abbiamo ancora negli occhi le immagini della Berlino del 1989: sembrava il
traguardo di una gara difficile, 1'happy ending di una pellicola ricca di suspense e di
orrore. Il novecento calava il sipario con alcune certezze, sembrava che avessimo
capito che i muri non servono, anzi sono nocivi.

Eppure, dal 1989 ad oggi, i muri sono cresciuti e proliferano in ogni parte del
pianeta.

Perché? Hobsbawm ne Il secolo breve, mentre il mondo festeggiava la deflagrazione
sovietica e la conseguente fine della Guerra Fredda, intuiva l'alba di un periodo
storico poco chiaro e sicuramente complesso e ci avvisava quindi riguardo ai pericoli
della fine del mondo bipolare. Lo storico inglese presagiva una fase politica mondiale
priva di certezze e sicurezze, quelle sicurezze che il controllo bipolare, per quanto
odioso e ottundente, aveva dato al mondo nella seconda parte del novecento. E
quella sicurezza perduta e stata dipinta sui muri del mondo contemporaneo. Infatti
sullo scacchiere internazionale, che alla fine del ventesimo secolo perdeva 1'Unione
Sovietica e con essa il suo delicato equilibrio, non ci sono piu solo gli USA, che con
Barack Obama stavano ridimensionando la loro attitudine a gendarmi del mondo e
che ora, invece, conoscono una forma ibrida e piuttosto aggressiva di protezionismo,
ma anche la Cina e la schizofrenica Unione Europea. Insieme a queste quasi-super-
potenze vi sono inoltre importanti comprimari che rendono non solo complessa la
decifrazione delle dinamiche politiche, ma anche incerte le scelte dei governi degli
stati nazionali, che davanti all'aleatorio scenario internazionale tendono sempre di

piu a mostrare i muscoli - pardon - i muri.

E quindi? E allora? Perché parlarne?
E davvero cosi importante sapere quanto il mondo si sia sforzato negli ultimi
decenni a innalzare barriere? E cosi rilevante conoscere i numeri, le date, le

caratteristiche dei numerosissimi muri esistenti?

Nel 2017, in cui ricorrono fatalmente i cent'anni trascorsi dalla Rivoluzione
d'ottobre che fu un accadimento-cardine per la storia di numerose divisioni e
altrettanti antagonismi, scontri e muri, una linea di condotta politica tesa a cercare

nel vicino di casa il capro espiatorio per tutti i guai interni appare come la classica



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

foglia di fico per uomini e idee ormai superate che coi muri, appunto, sperano di
celare le loro vergogne: in primis l'incapacita di capire 1'inevitabile complessita di un
periodo storico che - e sotto gli occhi di tutti - gioca una partita nuova con dinamiche
e soggetti che non rispettano pit1 i canoni novecenteschi.

Osservando il mondo che ci circonda sembra evidente che fare affidamento
sulle figure politiche che fondano il loro successo sulla costruzione di barriere
significa sperare di arginare un inevitabile tsunami solamente con qualche mattone
ammassato ad altri. Avremmo invece bisogno di trovare nuove forme di
contenimento e gestione delle energie inedite sprigionate dal nostro tempo.

Lo tsunami, tornando alla metafora precedente, dovremmo piuttosto gestirlo e
incanalarlo, trasformandolo da onda distruttrice in nuova linfa per le aride praterie,
le quali troppo spesso divengono sfondo di nazionalismi e xenofobie.

Sarebbe importante che fosse 1'Europa di Schengen, ma anche di Belfast,
Nicosia, Ceuta, Melilla, Budapest, e di tutti gli altri luoghi che rischiano di rimanere
celebri soltanto per i muri che ospitano, a fare il primo passo verso l'abbattimento
delle barriere.

Ad ogni modo, in un cammino tanto difficile, il punto d’inizio non puo che
trovarsi cominciando a smontare un altro muro: il paradigma filosofico occidentale
basato su teorie troppo esclusivamente eurocentriche, tipico dei due secoli precedenti
al nostro, per iniziare a pensare - e quindi a vedere - senza lenti deformanti I"“altro”,
il non europeo, il “barbaro”.

Solo conoscendo e comprendendo le sfide da affrontare, nel bene e nel male, si
avra la possibilita di creare un diverso momento politico e sociale e si riuscira a
trastormare I'UE, che sta velocemente diventando un’enorme gated community,
trincerata dietro frontiere sempre piu chiuse e difesa da guardie sempre piu
sospettose (e armate), in un esperimento umano e sociale che si possa

definitivamente riconoscere come un prodotto del ventunesimo secolo.

Another Brick in the Wall e un progetto nato dalla collaborazione tra due
insegnanti di scuola secondaria e scaturito proprio dall’esigenza di tentare una
risposta a domande come quelle poste sopra, avvertendo nella societa — e anche,
drammaticamente, nelle scuole — 1'urgenza di un tema destinato a dividere I'opinione

pubblica e che certamente merita, anche per la sua pericolosita, di essere

165

Diciembre
2017



166

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

accuratamente analizzato. Quando abbiamo iniziato a lavorare al progetto non
avevamo idea di quello che avremmo trovato e dunque, spinti dalla frenesia e dalla
curiosita siamo salpati per gli affascinanti pelaghi del web e abbiamo cercato di
reperire piu informazioni possibili sfogliando periodici italiani e internazionali,
sitografie e blog senza mirare ad una vera e propria rotta, navigando a vista.
Improvvisamente, invece, riemergendo dal nostro lavoro ci siamo risvegliati in un
mondo diverso, diviso. Cosa era successo?

L’indagine ci aveva condotti davanti a una costellazione di muri che appariva
infinita e ancora pitt complesso e sfaccettato si presentava l'universo di pensiero a
monte, rispetto all'ideologia e alla fortuna della loro costruzione. Il progetto si
poneva I’ambizioso obiettivo di realizzare un incontro-laboratorio aperto a chiunque
volesse prendervi parte (nell’ambito del Festival del Mondo Antico della citta di
Rimini) ma rivolto in modo speciale ai giovani delle scuole. A questo punto il nodo
della questione ruotava attorno al “come” presentare in maniera efficace argomenti
cosi vasti e irti di “trappole” ideologiche ad un gruppo che avrebbe potuto
comprendere ragazzini di 12 anni.

Infine, la nostra scelta e stata quella di orientarci partendo dall’esperienza
diretta che viviamo quotidianamente in classe: il percorso che abbiamo deciso di
articolare, prima di approdare allo spazio dedicato alla discussione e alle riflessioni
dei ragazzi (che avrebbero costituito il cuore dell’incontro), ha affrontato per primo il
tema della dualita “noi”/ “altri” nell’antichita, in una serie di brevi spunti che
prendevano le mosse dalla civilta babilonese fino a toccare l'epoca medioevale
nell’Asia orientale, passando naturalmente per la cultura greca e romana, che
offrivano un campo privilegiato per lavorare su alcuni stereotipi che permeano
spesso il nostro modo di pensare. Soltanto in un secondo momento abbiamo passato
in rassegna, uno per uno, gli esempi pitt famosi o eclatanti (talvolta per il loro essere
rimasti sconosciuti alla gran parte dell’opinione pubblica) di muri costruiti nei cinque
continenti. Il discorso che riguardava direttamente i muri, infatti non poteva
prescindere da un breve flashback sul passato e, soprattutto, sulle immagini che
comunemente pensiamo di attingere dalla storia per giustificare una presa di

posizione sul presente, le quali, se analizzate in maniera piu critica e lucida, rivelano



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

un quadro assai piu frastagliato e sono in grado di porci davanti agli occhi anche la
complessita delle situazioni a noi contemporanee.

A innescare la miccia di questo meccanismo a rebours, dal quale ha poi preso il
via l'incontro-laboratorio, e stata una delle domande che sentiamo rivolgere piu
spesso dagli studenti durante le lezioni di storia romana: “Prof, quando e successo
che abbiamo perduto tutto?”. Con essa i ragazzi intendono chiedere quando I'impero
romano ha iniziato a sgretolarsi, perdendo via via tutti i territori che prima gli erano
assoggettati. Questa domanda nasconde in sé alcuni addentellati assolutamente
cruciali. Innanzitutto, chi la formula parla dell'impero degli antichi romani come di
qualcosa di proprio, che appartiene alla cultura di cui sente di far parte a un livello
tale da indurlo a utilizzare il “noi”, proprio come se stesse parlando della squadra di
calcio della citta in cui e nato e cresciuto. Oltre a cio, ponendo l’accento sul momento
in cui I'impero romano avrebbe “perduto tutto”, il nostro giovane studente ci svela
tanto sul modo in cui considera il “prima” e il “dopo” di quella frattura temporale. In
altre parole, egli pare guardare favorevolmente all’epoca in cui i romani erano
padroni di buona parte del mondo allora conosciuto, implicitamente considerandola
un periodo di stabilita, contraddistinto dal governo indiscusso di un’autorita che
deteneva il potere sopra un insieme piuttosto indistinto di altri popoli e territori. Per
quanto pertiene al “dopo”, invece, cosi com’e formulata la domanda sembra
implicare un giudizio negativo riguardo alla fase in cui i romani hanno perduto i loro
domini. E chiaro che I'opinione sui diversi momenti presi in considerazione risulta
condizionata proprio dal fatto che lo studente, pit o meno consapevolmente,
identifica se stesso con il soggetto storico dell’impero romano: piu esso era forte e
potente, maggiormente sara gratificante per lui pensarsi come un diretto erede di
quell’entita. E evidente: stiamo ricavando da una semplice e legittima questione,
sollevata in classe da un alunno al suo docente di storia, una serie di considerazioni
che con tutta probabilita spiazzerebbero lo stesso studente autore della domanda;
non e tuttavia fuori luogo tentare di scavare un poco al di sotto di frasi simili, dal
momento che e proprio l'ingenuita di chi le pronuncia a renderle una cartina
tornasole affidabile per osservare qualche significativo luogo comune diffuso nella
nostra societa. In tale modo di guardare la storia, infatti, si annida anche la
convinzione che gli imperi siano istituti stabili, omogenei al proprio interno quanto

eterogenei rispetto al mondo esterno, una sorta di organismi viventi caratterizzati da

167

Diciembre
2017



168

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

una nascita, una durata e una fine determinabili con precisione. “Quando e successo
che abbiamo perduto tutto?” equivale in un certo senso a dire “prima che lo
perdessimo, tutto era nostro: apparteneva a noi e non agli altri e cio era giusto in
quanto tutto ci spettava di diritto”. Una rigida distinzione fra “noi” e “loro”, ossia fra
“noi” e “tutti gli altri”, e la condizione necessaria per pensare il concetto stesso di
impero quale territorio comprendente soggetti etnico-politici diversi unificati
(solitamente a forza) sotto un’autorita centrale e delimitato da confini ben precisi. Di
qui, eccoci arrivare ai muri. Oltre il confine, lo sanno tutti, vivono i barbari: secondo
una maniera piuttosto consolidata di studiare l’antichita, i romani avrebbero
“perduto tutto” appunto perché “gli altri” - che a dispetto di ogni legge e giustizia
hanno oltrepassato il confine — li avrebbero invasi rubandone i territori e alterandone
irrimediabilmente I'identita.

Rispondere con esaustivita alla domanda del nostro studente richiederebbe
davvero numerose ore di lezione e, soprattutto, lo sforzo di mettere in discussione
prassi di pensiero che hanno radici profonde, piantate ben oltre quell’attualita che
troppo spesso ne fa germogliare impulsi all’intolleranza e all’indifferenza. La storia ci
racconta che societa immuni da ibridazioni e promiscuita non sono esistite in alcuna
epoca, neppure nel cuore di isole remote, e che ciascun istituto umano conosce si cicli
di nascita, sviluppo e conclusione, ma sempre nel contesto di scambi continui fra
interno ed esterno e a partire da trasformazioni lente e graduali. Queste ultime
costituiscono forse l'unica realta irriducibile degli eventi storici, i quali mal
sopportano le convenzionali date di cesura e discontinuita (che altro non sono se non
frutti particolarmente vistosi di processi di pit lunga durata) utili per una
periodizzazione a grandi linee ma talvolta fuorvianti. Ogni volta che ci sentiamo in
diritto di innalzare un muro a difesa di un confine, il nostro pensiero — senza quasi
accorgersene — corre al limes danubianum dove orde di barbari fanno irruzione nel
perimetro civile e ordinato dell'impero romano. Probabilmente e questa I'immagine
che in tanti vorrebbero scongiurare dal nostro presente: invasioni barbariche di un
altro diverso da noi che, senza averne alcun diritto, valica il confine di una terra che
non gli appartiene. Simili immagini derivano tuttavia da un modo eccessivamente
schematico di pensare e insegnare la storia, a partire da quella antica fino al

contemporaneo. Trascuriamo spesso di approfondire, ad esempio, il fatto che quei



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

barbari si trovavano gia da secoli al di qua, e non solo al di la, del limes, in quanto
I'impero aveva gia incorporato abbondantemente elementi di origini non romane e
anzi, com’e noto, le alte sfere della politica (come anche dell’esercito) avevano cessato
da lungo tempo di provenire esclusivamente da Roma. Contemporaneamente,
dimentichiamo che quel territorio recintato dal limes era stato conquistato dalle
legioni romane con metodi in fondo non dissimili da quelli impiegati dai cosiddetti
“barbari” fra IV e V secolo, strappandolo ai popoli che vi abitavano in precedenza, e
che dunque risulterebbe piuttosto complicato stabilire dal punto di vista del diritto
chi ne fosse il legittimo possessore. Potremmo continuare a lungo: se dietro agli
innumerevoli muri che affollano il pianeta si cela, come uno spettro di Banquo, l'idea
di proteggere un confine dal barbaro che preme per invaderlo, dobbiamo riconoscere
almeno che tale idea e alimentata da una serie di stereotipi non suffragati dal quadro,

ben pitt complesso, della realta storica.

E cosi tutto ruota intorno ad un termine: “complessita”. L'arma piu
formidabile, ma anche la piu difficile da maneggiare per scardinare i luoghi e i muri
divenuti tanto comuni: Edgar Morin la pone addirittura sull’altare della conoscenza.

E chi puo e dovrebbe maneggiare questa incredibile arma?

Innanzitutto l'insegnante.

Il nostro caro amico scrittore/professore Eraldo Affinati adopera una metafora
che ci piace ricordare nei momenti piu turbolenti (e sono tanti) del nostro lavoro: il
professore - dice - € come uno stuntman, ossia fa un lavoro difficile e pericoloso
(I’educazione alla complessita) che il resto della societa teme di affrontare oppure, a

sua volta, non ha pitt imparato a fare.

169

Diciembre
2017





