ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

La maleta del sujeto dehiscente.
Liminalidades y demas movedizas fronteras en el paso en falso

interdiscursivo del Arte y la Literatura.

Alejandro Arozamena. Universidad de Granada
https://alejandroarozamena.wordpress.com/

Ni omphalos, ni umbillicus, ni antifaz ni qué ocho cuartos... Largamos, aqui, aun
sustrayendo al tiempo que sublimamos en la lentificadora medida de nuestros
imposibles (jclaro!), una basa a punto ya de suspension, o quiza de blocao —;quién
demonios sabe?-, dentro de nuestra tesis doctoral al fin sostenida. Dicha tesis,
recientemente defendida en la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de
Granada, se disponia sobre tres piedras en bruto (siendo de temer, lastimosamente,
que ninguna de ellas se halle, todavia, demasiado pulida a estas alturas). A saber, no
obstante: 1) la piedra fundamental, indicial, que supone la an-arquitectonica, 2) una
piedra angular cuya funcion sustenta la a-sistematica y, por ultimo, 3) un par de
piedras de clave en que vienen a consistir, inmisciblemente, la a-critica y la a-
tematica.

Como se sabe, todo empieza o acaba siempre con un titulo (o bien con un sans
titre-untitled, cuando se toman aires modernos, pero eso también es un titulo), al que
le sucede un texto de tantas o cuantas paginas, con tantos o cuantos paratextos, de
menos en menos, subsumidos a la indignidad de la verdadera obra de arte: si se
escribe a través de esa indignidad, la “cochonnerie” artaudiana o la “Porcile”
pasoliniana, es por ver de encontrar un tema, o un sujeto, no indigno de ser
traspuesto por escrito. En este caso, y no se puede ser mas descriptivo, tendriamos
una parte ex-tésica, pretextual, de la tesis (un descriptor que se titulaba, no por
casualidad sino por reduplicacion de sentido, “des(pres)criptor”), colocada justo
después del indice y antes de un pro-logos, también pretextual, dispuesto en
precedencia a la an-arquitectonica, que da paso a la a-sistematica, la a-critica y la a-
tematica, para ir a desembocar a un epi-logos final, pero no en posicion de cierre
categorial, recorrido este por el que discurre el texto tésico. Solo que a ello se adhiere
en postexto la parte documental Ilamada autobibliografia, ordenada

cronoalfabéticamente y que, en este caso, pues es trata aun de materia viviente, roza

279

Diciembre
2017


https://alejandroarozamena.wordpress.com/

280

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

!
dimensiones anti-monumentales. Esa tltima parte estd hecha a base de referencias
bibliograficas que, en la realidad, se corresponden con libros y articulos cientificos
que, con todo el sincretismo del mundo, estan contenidos en todas y cada una de las
frases que hacen los parrafos, que hacen las paginas que componen el texto de la
tesis!.

Semejante tesitura, cuya maquinacidén conspiramos a fin, tal vez, de volverla
ligeramente contagiosa —-merced, como si dijéramos, a cierta pulsion mimética—, se
vino a desplegar luego en cuanto asistematica, lo que no significa, de ningtin modo,
que se prescindiera de método. Muy al contrario, utilizabamos (j'y suis! j'y suis
toujours!), he ahi un &pice de nuestro optimismo epistemologico, un “método”
igualitario que se apoya en la estricta logica de la no-relacion (una “ménada”, por

tanto), y que es lo que nos va a permitir no llegar antes ni después, sino mas bien

siempre demasiado pronto a un tiempo que demasiado tarde, a través de los

! Materia viva, una primera version (mucho mas parcial y sin ampliar, hélas!) de esta seccion
bibliografica salié publicada, hacia finales de 2015, en la colecciéon “logaritmo amarillo” de Brumaria.
Vio la luz, por aquel entonces, bajo forma de autoficcion, sin apenas paratexto (salvo una brevisima
nota explicativa titulada, adrede, “Pararrayos”), con lo que pretendiamos inaugurar un nuevo género
literario: la, asi llamada, ficcion autobibliografica. De hecho, se podria argiiir que el brio de esa nueva
antigualla descansaba en elevar el paratexto mismo a la indignidad, si no del propio texto, al menos si
del origen del mundo o de la originariedad en la obra de arte. Ahora bien, desde que saliera a la calle
Bibliografia para “El desastre del sujeto” (ese fue el titulo del mas que plausible worst-seller), habran sido,
ni que decir tiene, escasisimos quienes hayan apostado por la diseminacién de su progreso (lo cual,
para cualquier autor que se precie, no deja de resultar inciertamente amargo, pues un libro que no se
abre corre el peligro de convertirse, tarde o temprano, en un libro sagrado). Comoquiera que, en este
sentido, nos dejamos llevar por un impulso epistemolédgico igualitario antes bien que por un “parler
boutique” demasiado en boga académicamente, quisimos presuponer, al nivel mas basico de cada
frase o posicién estrictamente tésica, el conocimiento, por parte de todo el mundo, no de todos los
libros del mundo (lo cual seria inhumano, cuando no, en el fondo, auténticamente democratico), pero
si, al menos, de todos los que aparecian en esa seccion final, con mucho la mas exhaustiva de la tesis
de marras. Dicho conocimiento, lo apuntaremos un poco de pasada, comporta a la vez lecturas, no-
lecturas y toda una infinita panoplia de tabtes, imposiciones, deposiciones e imposturas
generalizadas entre medias. Es en los versements, prélévements y retournements escriturales (estando o
no referenciados los nombres que siguen en el aparato de notas o en el cuerpo de texto) donde se
quiso brufiir su necesario sincretismo en excepcién no orientable aunque, sin embargo, mucho nos
tememos que inmanente. Por lo demas, there are no errors in this book, except this one. El resto sigue
perteneciéndole al Angel de la Historia que, con todo y con eso, no deja de ser un semimundano
mundaneum. Démoslo, pues, por un documento experimental (otra, esta vez definitiva, experiencia de
lo inexperimentable). Por otro lado, dejo, asimismo, las sefias de mi tesis doctoral para allanar un poco
el camino de los distraidos mas monomorfos: “El desastre del sujeto”. Literatura, procedimientos de verdad
y orientaciones del pensamiento en el régimen estético del arte (Balzac, Flaubert, Proust, Joyce y Beckett),
Universidad de Granada, 2017.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

diversos logos (el pro-logos y el epi-logos), istmos, lagos y meandros, hasta esa
“cosidad” genérica (a-critica y a-tematica, expuesto sea de pasada) de un tal Beckett2.

Dédbamos el nombre de anarquitectdnica, asi pues, al método asistematico,
acritico y atematico que conjuga las orientaciones de pensamiento perimplicando, en
su inmanencia e igualdad misma, los dispositivos de verdad, los singletones
acontecimentales, epénimos de las verdades que incorporan como sujetos, en
definitiva, un buen pufiado de nombres innombrables para la Politica, el Amor, la

Ciencia y el Arte (vid. el, asi llamado, esquema P-A-C-A)3. A mas, se manifiesta

2 En resumen, esa tesis que primero desprescribimos —o vale decir, asimismo, que prepresentamos o,
incluso, anteprologamos—, se escribié al bies de 5 nombres acontecimentales (un quintuor de
singletones o singuletes) que hacen los sujetos del caso: Balzac-Flaubert, Proust, Joyce y Beckett; 3
orientaciones del pensamiento implicadas y no aplicadas (el ternario es fundamental): la dialéctica
renovada, la fenomenologia refundida y el psicoandlisis releido o reinventado; y 4 procedimientos de
verdad (que a la manera de un cuarteto musical, ahora bien, admiten las mas variopintas
instrumentalizaciones): politica, amor, ciencia y arte que urden, segin nuestra hipoétesis, la trama
histérica del relato beckettiano, pretexto indicial para aquella misma escritura tésica y, eso intentamos,
para cualquier tipo de escritura genérica que en lo sucesivo nos procuremos. Ya el gran B. S. Johnson
se desgafiité interpelando a los cuatro vientos como podia seguir escribiéndose como si Joyce, por no
mentar El Innombrable, jamas hubiese sucedido. Empero, ni que decir tiene, nadie quiso escucharle. Y
eso que fue, de veras y en todos los sentidos, grande, muy grande... de los mas, sin duda alguna, en
ese Siglo que no deja permuta, habiéndole tocado en niimeros romanos el XX. De modo que no todo
van a ser pomadas, bonbons, caramels, esquimaux, chocolats. Quedaria la construccion de una especie de
poética cuantica que traiga la creacion de un espacio sin frontera que fuera, en un mismo movimiento,
un espacio de igualdad indeterminado, un horizonte basado en el pensamiento indisplinario, el
comunismo genérico...

3Vid. Arozamena, Alejandro; “Richir con Beckett. Para un pre-esquicio de cuestiones richirianas
implicadas en la inescritura genérica de Beckett”, in: Eikasia. Revista de Filosofia, n® 66, Septiembre de
2015, pp. 265-276; y para un primer borrador del pro6-logos tésico: Arozamena, Alejandro;

“Escalaborne. Jaculatorias misticas a favor (y en contra) del Arte y la Literatura”, In: Eikasia. Revista de
Filosofia, n® 55, Marzo de 2014, http://www.revistadefilosofia.org/55-03.pdf El propio indice tésico
(que, a todo esto, ya me habra sido plagiado anticipadamente por un tal Clive Bell, a la sazén cufiado

de Virginia Woolf) y todo el aparataje paratextual y liminar de notas a pie, etcétera, quiza pudiera
resultar, pienso, bastante elocuente respecto al tema fronterizo. Comprobémoslo: 0.
DES(PRES)CRIPTOR. INCLUDE ME OUT, 1. INTRODUCCION O, POR MEJOR DECIR; PRO-
LOGOS; 2. LAS TRES ORIENTACIONES DEL PENSAMIENTO. AN-ARQUITECTONICA: 2.1 El
desastre literario, la escritura y la Historia; 2.2 El libro, la obra, el discurso y el sujeto; 2.3 Las tres
orientaciones. Las verdades, el Acontecimiento, el sintoma, lo real y el sentido; 2.4 Bajo las especies de
una eternidad transitoria: la Verdadera Vida Ausente; 3. UNA PRIMERA LOGICA DE CASOS. La
literatura en el REA (Régimen Estético del Arte) y la implicacion de las orientaciones del pensamiento.
A-SISTEMATICA: 3.1 Algunas figuras de la modernidad: el REA; 3.2 Dialéctica y Literatura (Balzac y
Flaubert); IMPROMPTU: Balzac precursor de la instalaciéon y Flaubert atontador de la nada; 3.3
Fenomenologia y Literatura (Proust); IMPROMPTU: Proust iniciador del MacGuffin; 3.4 Psicoanalisis
y Literatura (Joyce); IMPROMPTU: Joyce epifanizador del lenguaje; 4. NUESTRO CASO. Beckett y la
(in)escritura de lo genérico. A-CRITICA Y A-TEMATICA: 4.1. A-CRITICA; 4. 1. 1 Beckett y la
dialéctica; 4.1. 2 Beckett y la fenomenologia; 4.1. 3 Beckett y el psicoanalisis; 4.2 A-TEMATICA; 4.2.1

281

Diciembre
2017


http://www.revistadefilosofia.org/66-14.pdf
http://www.revistadefilosofia.org/55-03.pdf

282

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

innegable (aun cuando fuera de sentido o, incluso, de significante) el hecho de que lo
real, las verdades y la nada como fenomeno vindican dichas orientaciones del
pensamiento en tanto —jy en cuanto!- que cuales. De todos modos el prefijo “an-"
funciona, por asi decir, como privativo para el “-arché”, pero no necesariamente para
una tectonica o teoria de los niveles*. Asimismo prescindiremos, ni que decir tiene,
de toda aquella tactica que no comporte cuarenta pares de guantes en su tacto. Pero,
vamos, que eso lo echaremos a ver en el tango (es decir, en el tactum presentificado de
la primera persona del verbo tangere).

Conque se dio pie, alli mismo, al pensamiento y el wesen salvaje, a lo que se

allegara el excurso y la cita in extenso5, el {borrowing)inFiterature, los “cut-ups” y

Beckett y la ciencia; 4.2.2 Beckett y el arte (EXCURSUS: Beckett en lo contemporaneo); 4.2.3 Beckett y
el amor; 4.2.4 Beckett y la politica; 5. EPI-LOGOS: IN GUISE OF FORECLOSURE; 6. AMPLIACION
AUTOBIBLIOGRAFICA CRONOALFABETICAMENTE ORDENADA.

¢ También denominada, brillantemente, por el maestro Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina,
“estromatologia”. Para las sutilezas fenomenoldgicas que tal teoria comporta remitimos al que, sin
duda, es y sera uno de los mejores libros de filosofia nunca publicados en el gentrificado desierto del
pensamiento patrio. Nos referimos, obviamente, a la Estromatologia. Teoria de los niveles fenomenoldgicos,
coeditada por Brumaria-Eikasia en Madrid, cuando transcurria el afio 2014 de la llamada “era
comun”. Nosotros aqui, lamentablemente, no podemos detenernos, aunque nos encantaria, en mas
disquisiciones, conque tendremos que darlo todo, a la fuerza, en estallido y meta-estable movimiento.
En la inelegancia del esquematismo salvaje. Por lo demas, la protréptica, tal y como se desprende de lo
hasta ahora expuesto, sera casi siempre negativa. Jean Claude Milner, en La Obra Clara, resume muy
bien en que consistiria esta protréptica negativa: “incitar al sujeto a arrancarse de la doxa regafiandolo.
La técnica no es nueva: los cinicos la habian practicado; se la encuentra en Lewis Carroll, donde la
excelente Alicia, amable y desvaida, portadora de la mas victoriana opinién, no cesa de hacerse
propiamente insultar por los representantes del nonsense, que es sintoma de lo real; se la encuentra,
por ultimo, en los surrealistas y en Groucho Marx”. Y que, por supuesto, se halla igualmente en
Beckett, sobre el que se prepara precisamente esta tesis. Comparemos, si no, el “hay que continuar, no
puedo continuar, voy a continuar” con la protréptica aristételica: “O hay que filosofar o no hay que
filosofar. Si hay que filosofar, hay que filosofar. Si no, hay que filosofar”. Al igual que Lacan decia de
Platon que era lacaniano, y no se trata simplemente de una boutade tal y como podria pensarse a
primera vista, podemos decir de buena gana que Aristdteles era jperfectamente beckettiano! Vid.
Milner, J-C; La obra clara. Lacan, la ciencia, la filosofia, Manantial, Buenos Aires, 1995.

5 Las citas se esgrimen, son pruebas, suponen un documento (de cultura jesa barbarie!). Dan
testimonio. Un testimonio, como se sabe, es un lugar de lo impensable: cuando “el nunca mas esto” se
nos transforma, bajo nuestras propias narices, en el “siempre es el mismo eso”. Al igual que dan
testimonio los silencios, la palabra militante, los sintomaticos momentos del decir en la Verdadera
Vida Ausente. Pero, sobre todo, se trata de un testimonio para nuestro presente en el que “todo”
deberia, incluso so pena de hundirse en el desarraigo o la inconsistencia, volver a ser cuestionado. Eso
es, al menos, lo que pensaba alguien como Simone Weil. Y sin duda, también, eso fue de lo que ella
misma nos dio testimonio: “No hay eleccion. Sélo hay un remedio posible. Una tinica cosa que hace
soportable la monotonia. Es una luz de eternidad. Es la belleza”. He ahi una aspiracion, es decir
también, un soplo. Wish: that all the fiction of lies be put to bed. Por eso el arte mismo, a su vez, habria de
dar testimonio. Tal y como proclama Jean Borreil: “el arte es, asi, el espacio de un acontecimiento. Pero
espacio paradojico: una institucion de si mismo como “desobramiento” y un llamamiento sin



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

“fold-ins”, la instalacion balzaquiana (adorable plagio a lo contemporaneo) en sus

esculturas narrativas, el collage6, metacollage, rollage, bricolage, quiasmage, inter-

destinatario —una botella en el mar— en lo multiple de todos. Un llamamiento tal ocupa el lugar del
testimonio. ;De qué da testimonio un testimonio? De un singular que vive una experiencia sobre un
borde, en su paso al limite y de que al mismo tiempo, sin embargo, esta experiencia no le pertenece
como propia, sino que es comun. De te fabula narratur: esa es la razén por la que leemos el “mensaje”
que encierra la botella en el mar. La potencia de la desvinculacidn, los filésofos cinicos lo demostraron
en acto, es un “ex-ponerse”. Lo que se “ex-pone” se pone dos veces fuera, a saber: fuera del ser en
conjunto por la exposicion misma que separa del comun; y fuera de si como ese arriesgarse en el cual
yo me someto al juicio de todos. Doble ex-clusion, pues. Tal es el testimonio del artista. Testimonio, en
efecto, y no paradigma. Si el “desarraigo” es el destino de la humanidad, si en toda vida humana hay
una “persona desplazada”, el artista no sabria ser ni un paradigma ni un modelo. Es un ejemplo
contiguo a otros ejemplos sobre la linea de los ejemplares, en el sentido distributivo del término, en el
sentido en que se dice “los ejemplares de un libro”, ejemplares multiples, a condiciéon de pensar estos
ejemplares como semejantes y diferentes. Los ejemplos son como las lenguas: se traducen, no se
copian, pues no hay original. El devenir-extranjero del artista es el ejemplo de que la desvinculacion
puede ser tragica, pero también puede ser “dichosa”, y que tiene sentido deshacer el consenso y las
comunidades. Puesto que es en la defeccion de las comunidades donde se puede hacer surgir la
incompletitud de toda comunidad, de naturaleza o de nacién, de cultura o de clase, y devolver su
dignidad de testimonio a ese ejemplo que es el reverso del artista, 0 mas bien su vertiente desdichada:
el proletario o, en Occidente hoy, el “trabajador inmigrante”, es decir la figura “moderna” de la
exclusién social”. Vid. para este fragmento: BORREIL, Jean; La raison nomade, Payot, Paris, 1993.

6 Pero el collage aqui se usa, no como una técnica, sino un modo de la visién. Es decir que
depende de lo real y no de la realidad que es el Estado (esta pues del lado del étant donée, incluso
duchampiano, y no del état actuel). No obstante Le Bot, en su apunte para el dia 15-10-87, nos regalaba
algunas imagenes fractales, impagables como cura, sin duda, en cuanto a los embelecos del collage.
Comienza por las expresas reticencias que Boulez demostraba en ese punto, y dice asi: “[...] Pierre
Boulez est réservé a l'egard des manipulations de machines. Il veut qu'en cours de travail
interviennent des « courts-circuits », des « interférences » entre diverses « périodicités » qui sont le
matériau sonore de la composition (il s'agit bien, sans doute, sous ces termes, du méme processus que
Holderlin nomme « catastrophe »). Mais en matiére de courts-circuits, dit Pierre Boulez, les machines
sont avares. On en revient toujours a ceci: avec de tels « automatismes » ou avec autre chose, le
compositeur compose. Il compose en deux sens de ce terme. L'outil informatique est celui d'une
technique ; il est aussi le symptome concret de 'existence d'un systéme de rapports sociaux qui traite
chacun de ses termes comme les « données » d'une combinatoire : le musicien compose avec cet ordre
social, il passe un compromis avec lui. On ne peut que composer avec l'ordre des choses ol on est,
méme si c'est sur le mode des affrontements, des violences catastrophiques. Et l'artiste compose donc
son ceuvre en fonction de cette réalité-la qui est la sienne; il le fait, dans le cas présent, par
combinaisons d'éléments « donnés » : ici donnés par des « automatismes » machiniques. Dans 'art du
siecle ce procédé a pour nom générique : le collage. Le collage a commencé d'étre systématiquement
employé en littérature : les mots-valises de Lewis Carroll et de James Joyce ; et Sigmund Freud qui
propose une théorie du mot d'esprit. Rappel sans doute, du fondement de la pensée : le mouvement
de la métaphore. Le collage, dans une logique de la combinaison de tout avec tout, se dévoie bientot
vers le défi absurde: un bricolage qui n'aurait pas de fin utile pour le bricoleur. La réunion du
parapluie et de la machine a coudre sur la table de dissection provoque une stupéfaction qui est un
point de blocage, non une relance pour la pensée. Le collage des peintres cubistes, vers 1912, ouvre au
non-sens insolent des ready-made de Marcel Duchamp. Il s'ensuit aujourd'’hui le n'importe-quoi,
pourvu que ¢a colle ; et la colle devient en effet 1'essentiel du collage. Je parle du liant social que sont
les mouvements de mode et les fourretout des médias... ”. De modo hay que tener cuidado, ponerle

283

Diciembre
2017



284

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

collage, prollage y anti-collage, asi como ese precollage estético que es el pastiche
proustiano, el estiloso idiotismo internacional (que es un ideolecto) flaubertiano e
incluso, de cuando en cuando, al insublime “cutting and pasting” o la “swimming in
motion” joyceana; se usara también, la combinacion articulada [Gliederung] e incluso,
un poco musicalmente, se recurrird al impromptu, viéndonoslas asimismo con el
contrabando, esa traslatio studiorum de la que proceden los dificiles y rebuscados
establecimientos (ex situ y los correlativos exilios in situ), y en fin, a la contrahechura,
la Bildung sin concepto y la deformadora cohesidn zigzageante: pues, sin duda, es
preciso un reencantamiento dialéctico, fenomenolodgico y psicoanalitico del estado
del arte, que es el estado de lo real. Habra también, en la medida de este mismo
atechnon: vestigios coyunturales, aperturas multiples, intuitivos estallidos de las
“matematicas severas” (Lautreamont), en fin, la maraviglia de los “sofismas magicos”
(de nuevo Rimbaud, pero también Breton) del amor, los saludos al plagio por
anticipacion (OuLiPo), las demostraciones sin mas transposicion que la del puro arte
(es el tinico atajo cudntico) y las hipdtesis y lugares de igualdad provenientes de la
emancipacion politica subjetivante, siempre contemporaneamente prehistorica.

Por lo demas, en aquellas, lo apostabamos todo a esta estricta ldgica de casos,
singuletes o singletones. S0lo que, como todo lo que es el caso, a decir verdad por ser
todo antes que por ser caso, fracasa, cabe preguntarse antes que nada si el fracaso de
esta logica del caso puede establecer alguin real, infructuoso a mas no poder, para los
hechos. Y a eso es a lo que llamabamos, basicamente, a-sistematica. Por supuesto que
el analisis continuard, no queda otra, siendo lo de siempre: un desanudado. Ese y no

otro es el significado de la palabra desde los griegos: analizar quiere decir desanudar.

atencion, no caer en lo maquinico del “siendo dado” que al cabo significa “siendo Estado”. Al dia
siguiente, 11.11.87, contintia la diatriba, el collage ha de ser un trabajo de duelo : “L'art du collage va
de pair avec la logique sociale de la combinaision de tout avec tout, du changement des rdles, de la
circulation rapide des informations sur des réseaux ou étres et choses sont des nceuds et des relances
de la communication. C'est ainsi. C'est ¢a qui est a vivre. Baudelaire en annoce I'événement : c'est le
temps de la « modernité ». Les flux de la communication ont des allures de marées, du moins quand
l'art s'y laisse porter. Ca va ca vient. L'innovation recycle le passé. On cite. Certains sont dits ou se
disent peintres « citationnistes ». Ils couplent un bout de Manet avec un bout de Goya ; ils peignent
salopement pour dire qu'ils ne sont pas dupes. J'essaye, quand je cite, de ne pas oublier. Je me
souviens qu'on oublie. Citer n'est pas une connivence ; pas méme l'appel a une autorité. C'est un
travail de deuil, comme toute écriture. On interpréete encore ce dont on sait que le sens est déja perdu”.
El olvido, como fundamento infundado, es mil y una veces anterior al distraido recuerdo.
Acordémonos del olvido, asi pues. Y, por fin, concluye el 12.11.87 : “L'interactivité serait le nom
convenible d'un régime actuel du savoir”. Vid. Le Bot, Marc; Une blessure au pied d’Oedipe, Plon, Paris,
1989, pp.162, 164 y ss.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Mais de l'écrire, c’est une autre affaire. Y a ese “affaire” nosotros le haremos
salvajemente a-critico, a-tematico, borromeo?.

Y por ello mismo tuvimos que, atrapando al vuelo esos cuarenta pares de
guantes que aparecian mas arriba, echar mano de todo aquello que, rumbo al Cross-
cap, viene al antedicho caso, desde la causa o la cosa, prescindiendo muy
exhaustivamente del orden explicador, y haciéndolo, ademds, a cada paso que
damos. En una palabra: el método es el trabajo. Se trata, como intentdbamos precisar
a su debido tiempo, de una an-arquitectonica. Lo cual, a falta de nada mejor, es
sencillamente peligroso. Nada se solaza sin ningin merecimiento, pero nada se
presupone de antemano. He ahi un coupling incipiente. Sin correlacion necesaria.
Aun con creces. Cosa que, justamente, acarrea multiples escollos, supone una
complejidad infinita, no ya azarosa sino constelada: una libertad cristalizada al
precio, por supuesto, del estallido. No hay fondo del fondo. El fondo es sin fondo. El
fundamento, infundado. Si la felicidad no tiene historia, la Historia no es mas que un
pensamiento de la infelicidad mas remota. Y “echar mano” quiere, en esta ocasion al
menos, decir que se sustraera, se suspendera y se implicard, como venimos haciendo
incorregiblemente (a base de meta e hipertraducciones), en los rodeos y meneos de
esta escritura faltante, toroidal, borromea, dehiscente, pero siempre haciéndose en su
futuro anterior.

Es decir, siempre en metonimia o retdrica transfinita, a contracronotopo, en
veinte mil leguas de viaje subfrasico, lo que alli brindamos, o al menos escandimos,
en una palabra, no era mas que su fronteriza teoria, asi como una plausible poética
de su lectura haciéndose, id est, en estado naciente, una sucesion anarquitectonica (no
aprioristicamente ordenada) de imagenes, voces, fantasmas, frases en fase de
distante sincretismo, insoluble enigma, sintesis disyuntiva y desfiguracion figurada.
To not emerge already constructed, already decided, preordained. Lo que conlleva trabajar

con encarnizado empecinamiento en la composicion de un solo punto de vista.

7 See sun, and think shadow, por consiguiente. Cumplia establecer —o cuanto menos resultaba
bastante oportuno— una anarquitectonica borromea: pues hace falta por demas, una cierta, aun
huidiza, deformadora y zigzagueante “luz coherente” (Hegel, otra vez), una labil cohesion
zigzagueante, pre-reflexiva quizas (aunque, sin duda, reflectante) y, las mas de las veces, puede
que hasta sin concepto... y eso es, de resultas todo lo imprepensablemente Aiifklarer, a buen
seguro, que estaremos dispuestos a transcender, al menos, por de pronto. Es decir, en el estado
actual del arte que es el estado actual de lo real.

285

Diciembre
2017



286

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Dedicado a ti que, como es habitual, no me escuchas ni con el rabillo del ojo salvaje
de tu inconsciente. Eso seria, también, el pro-logos que a esto iba a suceder y
publicado en filigrana, de entrada, aqui en Eikasia: un ojo negro, en estado salvaje, a
instancias de una mirada paciente que se echara a faltar como denominador comtn,
descriptor, rasgo unario, singleton que, ex [libris, diera acceso a una tesis muy
complicada y cuyos estares en falso abundan multiplemente, como abundan,
asimismo, en ese rasgo unario que es, irreductiblemente, el Inconsciente (Das
Unbewusste >< L 'Une-Bevue)?®.

Pero, ;no serd ese, ya, un archivo otro, desplazado? Sin duda todo parece
indicar, fronterizamente, “eso” y, al mismo tiempo, su contrario (no el “yo” sino el
“ello” mismo):

Archivists speak about the archive as a body — a corpus of records. To Léon
de Laborde, head of Napoleon III's Imperial Archives, the following statement is
attributed: A library is something, archives are someone. This something can be
distributed, cut up, parcelled out according to all bibliographical systems ... It is
quite otherwise with that someone that lives and breathes; do not dismember him; it
would be far too cruel to rob him of his head in order to put it in this room, to tear
off his arms and legs to scatter them elsewhere, because the heart only beats on the
condition that one respects the entire body. This concern for wholeness stems from
the fact that archives tell stories through their forms, structures and relations, as
well as their content. The order in which individual records accumulate in a file tells
us something about the matter being documented and the way it is being handled.

8 Que el psicoandlisis no es un saber, o no lo es en el sentido clasico del término (id est: apropiacion
constitutiva de la verdad que, en la ideologia y el sistema humanista, subyacente todo lo menos hasta
Heidegger, no pasan de adecuaciones sujeto-objetales), Lacan se encargd de demostrarlo de una vez
por todas, digamos (por puro optimismo) que para siempre: lo tinico que un analista debe saber no es
mas que ignorar lo que sabe. En este punto, psicoanalisis, fenomenologia y dialéctica renovada
despuntan, en sus relecturas escriturales mas actuales, como la trinidad discursiva de nuestra mas
irreductible inservidumbre (sic) voluntaria: unos discursos que, precisamente, no esconden el hecho
de que no hay discurso que no sea de semblante. Vayamos, si no, a Lituratierra, aunque solo sea para
ver: “la frontiere certes, a séparer deux territoires, en symbolise qu’ils sont mémes pour qui la franchit,
qu’ils ont commune mesure. C’est le principe de I'Umwelt, qui fait reflet de I'Innenwelt. Facheuse,
cette biologie qui se donne déja tout de principe : le fait de 'adaptation notamment ; ne parlons pas de
la sélection, elle franche idéologie a se bénir d’étre naturelle. La lettre n’est-elle pas... littorale plus
proprement, soit figurant qu'un domaine tout entier fait pour l'autre frontiere, de ce qu’ils sont
étrangers, jusqu’a n’étre pas réciproques. Le bord du trou dans le savoir, voila-t-il pas ce qu’elle
dessine. Et comment la psychanalyse, si, justement ce que la lettre dit « a la lettre » par sa bouche, il ne
lui fallait pas le méconnaitre, comment pourrait-elle nier qu'’il soit, ce trou, — de ce qu’a le combler, elle
recoure a y invoquer la jouissance ? Reste a savoir comment l'inconscient que je dis étre effet de
langage, de ce qu’il en suppose la structure comme nécessaire et suffisante, commande cette fonction
de la lettre. Qu’elle soit instrument propre a I'écriture du discours, ne la rend pas impropre a désigner
le mot pris pour un autre, voire par un autre, dans la phrase, donc a symboliser certains effets de
signifiant, mais n’impose pas qu’elle soit dans ces effets primaire. Un examen ne s’impose pas de cette
primarité, qui n’est méme pas a supposer, mais de ce qui du langage appelle le littoral au littéral”.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Individual files accumulate in an order that can tell us how they relate to other files
and the organisation and processes of their creator. Archival theory has evolved to
support the preservation of these connections. It is a theory that privileges
wholeness. From this perspective, the displacement of archives can be conceived of
as the disfiguration of an organic whole — the removal of part of a body. As Charles
Kecskeméti stated in 1977, ‘It is the duty of archivists to safeguard the integrity of
the national heritage but irregular accession to the archives are just as contrary to

s

the concept of integrity as are “amputations” ’. And there is a correspondence

between the violated corpus of the archive and human bodies®.

Fuera de ello (es decir, del lenguaje estructurado en archivo de los
inconscientes, lo cual, convenimos, no pasaria de pura propaganda lingtiistica de si
mismo) solo resta el acontecimiento: algo del orden, no ya sélo de un drgano sin
cuerpo, sino de la subjetivacion proviniente y el sitio en el vacio como modo de
organizacion subjetivante, ese no-lugar o lugar inefable donde, en palabras de Rilke,
“la pura escasez incomprensiblemente se transforma, se vuelve abundancia vacia
(pues: Armut ist ein grofler Glanz aus Innen)”. Conque, a decir verdad, lo que no hay
es sistema. Unicamente, bien es cierto, la compania de esos dichos e “inedichos” en
huecos sildbicos, en balbuceos o casi, que componen una miriada de palabras en su
significante insignificancia, paginada, puesta en tesis, como un martillo sin duefio y
que rozan el entredos, los bordes del habla, el fuera de literatura y de lenguaje. A
vortex of words very much (for your irreverence and desire/ extremity/ courage and good

humorous/ subversiveness splendorous / Yes you do). Las propias liminalidades de

9Cf. LOWRY, James; Displaced Archives, Routledge, Nueva York, 2017. Ahora bien, la desplazada
biblioteconomia fantastica, en lo que a nuestra deshabitada modernidad se refiere, iria de Lewis
Carroll hasta, lo menos, R. G. Brautigan, Foucault y Deleuze, Bob Cogging o Goldsmith, pasando
desde luego por Flaubert, Musil y Borges. En cuanto a la literatura de frontera podriamos citar, de J.
Conrad al tocayo de Lowry (esta vez Malcolm) o W. S. Burroughs. Y mads cercana a nosotros: la
produccién poética de Alejandro Ruiz Morillas que va desde su poemario Ciudad Refugio (accésit del
premio «Impresor José Andrade Martin») a 18013, Diputacidon Provincial de Granada, Granada, 2005,
pasando por Alicia_hot, Esdrtjula, Granada, 2015 o Las Mujeres no existen. Pero nos lo dicen dulcemente,
Diesem Editor, Madrid, 2009, donde las ciudades-fronteras llegan a ser lo que precisamente ya eran en
su origen: espacios de la mercancia desnuda y de lo mas abyecto de la explotacion, al igual que las
“zonas” o los “campos”, por supuesto: abject spaces are those in and through which increasingly distressed,
displaced, and dispossessed peoples are condemned to the status of strangers, outsiders, and aliens (e.g., refugees,
unlawful combatants, insurgents, and the conquered) and stripped of their (existent and potential) citizenship
(rights of becoming political) in various emerging frontiers, zones, and camps around the world. There has been
a veritable outcry against the fact that these people have been reduced to a status without human rights. Yet
their being human has not seemed to matter much to the states and their laws that have condemned them to
these states of inexistence. (Cf. “Abject Spaces: Frontiers, Zones, Camps, Engin F. Isin and Kim Rygiel.
181-205 pp). Al fin y al cabo, nunca dejara de sorprendernos lo que puede enterrarse en los lugares
mas éxtimos.

287

Diciembre
2017



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

nuestra tesis (des-prescriptor, pro-logos y epi-logos, antes que nada) dieron buena
prueba de ello. DIVUS LEOPOLDUS IN VORTEX GAUDIER-BRZESKA.

Una escritura es, por asi decir, como la masa negativa de Ea Literatura
y, a partir de Joyce, se convierte en puro peso muerto, ciertamente. Escritura ser3,
entonces, el pliegue/despliegue/repliegue de la Cosa en la letra, desbordante

interpelacion al no-yo, no-tt, no-€l, sino al ello. Escribe Philippe Boyer :

Et ce n'est pas un vain mot que de nommer ainsi celui qui, par pratique de
littérature, en maintient sa défense contre la folie que d'un mur de papier. Car ce mot-la
ne fait que témoigner de ce qu'il dit littéralement, a savoir que la question de la
littérature dans ses rapports avec la folie, c'est justement la question de I'écrit-vain. Lui
qui, a bien considérer ce qu'il vient d'écrire sur la page blanche, peut en mesurer tout a
loisir la vanité a ce que, traversé des effets de fiction - du récit du Fou - I'écrit soit
devenu tout a fait méconnaissable. Qui a écrit le livre? C'est bien ce a quoi il ne peut pas
répondre. [...] Mais le mot se fait encore porteur d'un autre effet. Ou plutot d'un reflet.
Le désir narcissique s'inscrivant littéralement de ce que 1'écrivain se regardant dans le
miroir de la page blanche s'y voit enfin comme tel : écrit-vain. Inutile de dire qu'il ne se
fait pas trop d'illusions sur la validité de sa contemplation. Lui qui justement ne s'y
retrouve pas. Et c'est bien pour cela qu'il continue a écrire. Car si son entreprise est
vaine il n'en reste pas moins qu'il a d'assez bonnes raisons pour se contenter d'un mur
de papier a défaut d'un autre - quand c'est la folie qui frappe a la porte. L'écrivain
mesure donc la vanité de sa pratique a devoir laisser 1'écriture poreuse a la fiction. C'est-
a-dire : a la fois cloison, mur, fGt-il de papier, opposant encore assez de résistance pour
barrer l'acces a la jouissance, et filtre assez lache en méme temps pour laisser la voie

288 libre au désir. Ce qui n'est peut-étre pas sans rapport avec la peau en ce qu'elle n'est pas
seulement cloison poreuse a la transpiration mais bien aussi, littéralement, aux
inscriptions du plaisir. C'est dans 1'écart entre ces deux discours, entre ces deux séries,

Diciembre narration et inscription, que se joue et se noue la pratique littéraire : dans ce trou qu'elle

o vise a combler d'une lettre sans en occulter pour autant la béance. Le littéral, c'est la
qu'on peut le repérer : en toute inscription visant a combler les écarts dont la littérature
fait sa matiere premiere; en toute inscription visant a maintenir les écarts ou la
littérature localise son échec. Ecarts qui de toute maniére restent irréductibles entre un
pur récit et un pur écrit. Quand d'un mot a l'autre il s'en faut justement d'une lettre
déplacée. On pourrait encore au passage en déplacer une autre. Et introduire comme un
événement du conte la tres belle formule de Lacan : belle en ce que tout au contraire de
se refermer sur la cléture d'un savoir, elle s'ouvre grande a la question du désir telle
qu'on la peut poser dans le champ littéraire : disant que « le littéral il est peut-étre a
fonder dans le littoral ». On ne saurait mieux définir le lieu de la littérature comme non-
lieu, et le discours littéraire comme étant dans sa nature méme un discours
irrécupérable par celui qui le produit. Le littoral étant « ce qui pose un domaine tout
entier comme faisant a un autre frontiere. Ils n'ont rien en commun. Méme pas une
relation réciproque ». Ainsi viendrait s'inscrire sur le sable, c'est-a-dire sur la p(l)age, la
marque d'un parcours et d'un discours dont la fragilité se mesure a ce que cette page de
sable ou1 I'enfant en ses jeux d'été a tracé ses premieres lettres ne soit déja plus la terre
ferme ot I'on sait a quoi s'en tenir et pas encore la mer sans limites, espace des voyages
sans retour. Le littoral ne se laisse circonscrire d'aucun repere stir. On ne le posséde pas.
On ne l'habite pas. Il est seulement le lieu des allées et venues de la mer. Tantot le texte
vient sur la page et tantdt la page est a nouveau blanche. Le texte est toujours perdu
d'avance, ne laissant traces que d'archivage. Comment 1'écrivain dans ces conditions



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

resterait-il insensible a la tentation de fuir ce lieu toujours menacé de ces allées et
venues de la mer, venant effacer a mesure les inscriptions portées sur le sable, de ce lieu
ou l'écrit est a l'avance toujours déja perdu? Et la tentation d'échapper a ce lieu
inhabitable de la littérature, elle vient aussi bien d'un c6té que de l'autre, méme si les
deux c cOtés : peuvent présenter en apparence des caractéristiques radicalement
contradictoires : du coté de la terre ferme ou de la mer, de la science ou du délire, de la
raison ou de la folie, du savoir ou de la jouissance. Entre la jouissance et le savoir la
lettre ferait le littoral: ce paysage du littoral, il est par excellence un paysage de fiction.
Ce qui veut dire qu'il est a situer dans 1'imaginaire, en cet imaginaire qui se repere a ce
que le réel y produise ses effets de rupture. Et 1'écrit qui s'y inscrit littéralement est
comme traversé dans sa diagonale, ou coupé, par la narration, la fiction littorale. En ce
lieu ou l'écrivain se trouve mis dans une position intenable, la lettre dont il fait sa
matiére de travail s'inscrit et s'efface selon la scansion des marées. Ou encore, selon le
mode des présences et des absences de la mer. Ce qui ne va pas sans rappeler d'autres
allées et venues, celles dont I'enfant a pu prendre prétexte d'articuler de deux signifiants
sa premiere expérience langagiere, scandant du fort-da les allées et venues d'une
bobine. Et des lors n'y aurait-il pas encore quelque analogie a établir entre le fort comme
parole du narrateur et le da comme écriture, reprise et maitrise de ce que la fiction
dérobe? Avec le fort, I'enfant (se) raconte une histoire. Il a en quelque sorte déplacé
I'absence de la mére du réel dans l'imaginaire la ou il peut la faire revenir a son gré,
d'un da justement qui vient inscrire la bobine comme fiction de la mere dans la regle
d'un jeu, c'est-a-dire dans un texte. Le texte dans cette perspective se trouve placé par le
jeu (de littérature) dans une position analogue a celle de la bobine : il est l1a a la place
d'autre chose. Et ceci de deux maniéres qui ne s'accordent que de leur opposition. De
méme que la bobine en sa reprise simule un retour qui n'a lieu que dans un non-lieu, le
texte échu sur la page peut matérialiser la reprise de la langue maternelle, cette langue
d'avant la Loi du Pére, c'est-a-dire d'avant la castration. Dans cette perspective le texte,
comme la bobine, vient obturer un manque dans le champ du réel : la ot la mere a fait
défaut. Mais peut-étre aussi la ol s'est donné a voir le défaut de la mére, ce manque
dont elle marque sa différence avec le pére. En d'autres termes le jeu fonctionne comme
évitement de la castration. La jubilation de I'enfant au retour de la bobine, de l'écrivain a
la (re)lecture de son texte, ce serait sans doute du c6té de la jouissance qu'il faudrait
I'entendre. Mais en méme temps, du fait qu'il s'agit d'un jeu dont pas davantage l'enfant
que l'écrivain ne sont dupes, jeu qui se signale d'un déplacement du réel dans
l'imaginaire, alors il ne peut étre question que d'un semblant de jouissance qui n'en
maintient pas moins la possibilité d'acces au désir. Parce que ce jeu-la, il ne peut se
mettre en place qu'a partir du moment ou I'enfant sait qu'il ne jouira pas de la mere
réelle, ou l'écrivain sait qu'il ne récupérera pas le texte perdu. L'écart entre le fort et le
da, entre le récit et 1'écrit, entre le Fou et le Roi, en son irréductibilité méme, rétablit
quelque chose de I'ordre de la différence des sexes c'est-a-dire de la castration, et par
conséquent l'ouverture au désir. Tout cela, on s'en doute, Freud l'avait déja dit : « Ne
devrions-nous pas rechercher, chez l'enfant déja, les premieres traces de l'activité
poétique? L'occupation préférée et la plus intensive de l'enfant est le jeu. Peut-étre
sommes-nous en droit cte dire que tout enfant qui joue se comporte en poete, en tant
qu'il se crée un monde a lui, ou, plus exactement, qu'il transpose les choses du monde
ou il vit dans un ordre nouveau tout a sa convenance. Il serait alors injuste de dire qu'il
ne prend pas ce monde au sérieux; tout au contraire, il prend tres au sérieux son jeu, il y
emploie de grandes quantités d'affect. Le contraire du jeu n'est pas le sérieux, mais la
réalité. Le discours littéraire ne soutient sa position paradoxale que dans la mesure ot il
se dérobe au principe de réalité. Ce qui ne veut pas dire que le réel ne fasse pas retour
ici par effet de rupture, dans cette pratique d'écrire qui n'est pas, loin s'en faut, une

289

Diciembre
2017



290

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

simple partie de plaisir. Il suffit a cet égard de s'interroger un instant sur le désir d'écrire
et ce qui le supporte, étant entendu qu'il n'est pas de désir possible hors du champ de la
castration et du principe de réalité posé par la Loi du Pere. La littérature nous ferait
penser que si le désir d'écrire est une sorte de sublimation du désir inconscient, ce n'est
généralement pas une sublimation complete, a supposer que cela existe, et quelque
chose de non sublimé dans le désir inconscient s'y manifeste aussi. Autrement dit, le
désir d'écrire est aussi, plus obscurément, désir d'écrire sur le désir - au fond : désir
impossible d'écrire sur le désir impossible. Désir impossible, peut-étre. Mais c'est
pourtant bien sur ce désir-la que va se fonder le discours littéraire comme défense
contre la folie qui le borde. [...] Mais dans un cas comme dans l'autre on est sorti de la
littérature - et du jeu. Et pour la méme raison. Car si le discours littéraire vise a un
évitement de la castration, on a vu qu'il ne pouvait s'agir que d'un simulacre. Tandis
que le discours de la science a ceci au moins de commun avec celui de la folie que la
castration y est forclose. Ainsi la pratique littéraire tendrait a établir un systeme de
défense contre la folie dont les éléments seraient a rechercher du c6té de la folie elle-
méme : la ol, de la castration, il n'est en effet plus question. Une telle défense se
constitue d'abord d'un déplacement ou1 la métonymie va pouvoir mesurer ses limites.
Car si la formule du corps d'écriture peut s'entendre comme une fausse métaphore, elle
ne saurait pour autant étre prise, a la lettre, pour une vraie métonymie. Le narrateur a
cet égard, c'est le grand escamoteur, celui qui ne peut tenir sa place, comme sujet d'une
parole sur le désir, qu'au prix de berner tout le monde. Un des aspects de cet
escamotage serait peut-étre en méme temps un des éléments du mécanisme de la
sublimation. Quand le passage d'un lieu a un non-lieu ne vise qu'a maintenir en sa
place ce qui, a la lettre encore, et par nature, ne tient pas en place. Dans la mesure ou
I'élément fondateur du désir qu'est la castration se voit forclos de l'ordre symbolique,
c'est dans l'imaginaire qu'il va tenter de se rétablir par le détour d'un jeu de différences
qui ne saurait étre au bout du conte qu'un jeu de dupe - par écriture interposée. Et ceci
pour veiller au grain doublement. D'abord pour tenter de neutraliser ce qui, pour étre
forclos du symbolique, ne va pas manquer, comme on sait, de réapparaitre dans le réel.
Mais aussi parce que maintenir dans 1'imaginaire I'ouverture a ce qui ne saurait étre
qu'un certain désir (ou il faudrait réintroduire les effets de la sublimation), c'est bien
faire écran a ce qui, du c6té du réel, interdirait plutot I'acces au désir pour l'ouvrir a la
jouissance - et a la folie. [...] Et il en sait quelque chose, 1'écrivain, de cela dont
précisément il ne veut rien savoir. Ce qui tout naturellement l'incite a chercher un lieu
plus stir que cet inhabitable non-lieu du littoral littéraire : qu'il aille aussi bien, encore
une fois, vers la terre ferme (o, pour savoir a quoi s'en tenir, il peut au moins s'en tenir
a cela que de la castration il puisse simuler de ne rien savoir) que vers la mer, y
trouvant, d'un libre acces a la jouissance, 'assurance de ne jamais manquer de rien. Ce
qu'il y a de commun entre la terre et la mer, entre le savoir et la jouissance, c'est donc un
effet de forclusion. « La délimitation d'un champ de savoir procéde toujours de quelque
chose qui ressemble de trés pres a un proces de forclusion ». Ce que Freud avait déja
repéré : « La science est apres tout le renoncement le plus complet au principe du plaisir
dont notre activité psychique soit capable ». Ol il apparait bien que la forclusion, en ce
qu'elle signale d'une structure psychotique, on ne la trouve pas seulement du coté de la
folie. Et pourtant, si en méme temps qu'il est tenté d'en sortir I'écrivain s'y tient si bien, a
ce littoral ou il inscrit la lettre de son désir, c'est qu'il peut mesurer, de ce non-lieu peu
rassurant, ce qu'en d'autres lieux il aurait a perdre : oli pour n'avoir plus rien a perdre,
ce serait alors l'essentiel qui viendrait a faire défaut, a savoir que justement ¢a ne puisse
plus faire défaut nulle part. La oil comme on dit la mesure est comble, quand, du savoir
ou de la jouissance, on ne peut étre que démesurément comblé. Si en effet le proces de
simulation peut étre entendu d'abord comme métaphore, c'est bien finalement de la



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

métonymie qu'il se garantit de n'étre pas un proces de dissimulation. [..] Le
déplacement de la Loi inaugure la dimension du jeu d'échecs. Le mur de I'écrit a ceci de
remarquable qu'il ne se maintient que de la fiction du récit. La Loi dont l'écrivain
maintient 'ouverture au désir ne serait alors rien de plus qu'une regle du jeu. Une Loi
qui n'opére que dans l'imaginaire. Illusion de maitrise tendant a répéter la scéne qui
n'aura jamais lieu, a réécrire le texte perdu. Il s'agit donc bien pour I'écrivain de s'en
tenir au champ de l'imaginaire, le réel apparaissant « comme devant étre maintenu
inaccessible ». Reste a voir selon quels modes spécifiques la loi du hors-la-loi, I'écrit de
l'écrit-vain, va pouvoir assurer sa fonction de limite. Si 'on admet I'hypothese que le
discours littéraire développe une intention légiférante, rien n'interdit de le soumettre
comme tel aux propositions que S. Leclaire avance a propos de textes plus
exclusivement légiférant comme ceux du législateur lui-méme, ou ceux de 'homme de
science : « il s'agirait la de la reprise - comme on dirait reprise en main - d'une tentative
de maitrise redoublée, elle aussi réassurance de la fonction littérale considérée aussi
bien dans un aspect de fermeture, c'est -a-dire de défense contre la jouissance, que
d'ouverture, c'est-a-dire dans sa fonction de maintien de la possibilité du désir ». Quant
aux modes propres selon lesquels va pouvoir se faire cette reprise, S. Leclaire en
propose deux axes possibles : « je dirais que cette reprise peut se faire en gros dans deux
perspectives différentes : soit une sorte de perspective paranoiaque, soit une sorte de
perspective perverse ». Perspectives qui ont au moins ceci de commun que dans un cas
comme dans l'autre, il s'agit bien tout a la fois de mettre en place le mur qui assure le
double mouvement d'ouverture au désir et de fermeture a la jouissance, et d'éviter le
champ de la castration, ou du moins d'en modifier singulierement les contours. Double
mouvement dont la contradiction ne peut se résoudre que par une opération de clivage
au sens strict de la Spaltung freudienne : « ce n'est pas a proprement parler une défense
du moi, mais une fagon de faire coexister deux procédés de défense, I'un tourné vers la
réalité (déni), I'autre vers la pulsion »'0 ...

10 Cf. Boyer, Philippe “LE ROI DU FOU, LE FOU DU ROI”, in Change n® 12, pp. 177-201, septiembre
1972. Y mas alla, en otra entradilla de un articulo otro, sostiene muy oportunamente Boyer:
“L'évidente impossibilité de rendre compte de ces forces sourdes qui travaillent sous la peau (a fleur
de peau), qui flechent trés secretement le parcours a suivre pour que surgisse (a quel détour
imprévisible?) ce « plus-de-jouir» dont on sait assez qu'il n'est pas de tout repos, cette impossibilité
finalement a dire quoi que ce soit, hors I'annonce problématique du cri, tend ici le texte jusqu'a sa
limite de rupture -le bande comme la corde de I'arc, comme le sexe de 'homme, au point que c'est cela
seulement qui reste a entendre (ou a voir :voir cela dont le regard ne peut que se vider) : le souffle, la
respiration haletante et dévastée d'un épuisant corps a corps dont I'écrit donne a mesure la plus exacte
traduction. Corps désiré. Corps désirant. C'est de leur mélée que surgit la fiction fable circulant
comme la seve sous 1'écorce craquelée de I'écrit, dans le tissu de chair et de mots mélés. Fable broyée
dans la répétition du désir, emportée par la vague d'un mot a mot déferlant d'écume blanche, de ces
mots percés par le fond qui perdent le sens a mesure qu'ils s'énoncent, comme le corps écorché perd le
sang. Le travail d'écriture qui se propose ici a I'ceil du lecteur, on pourrait le repérer au plus pres du
lieu du corps ot il s'enracine, comme réalisant- par ou le réel fait violence -1'exacte mise en fiction d'un
orgasme”. O sea que el trabajo de una escritura, en la hipofisis de su propia flor de piel literaria,
equivale a la exacta puesta en ficcion de un orgasmo... Y, sin duda, sucede que ka Literatura ha
devenido, porque lo fue desde siempre, tan viscosa como un liquido no newtoniano (como el jabén o
la pasta de dientes, como la mantequilla, el queso, la mermelada, el ketchup, la mayonesa, la sopa, el
chicle y el yogur, como el magma, la lava y los extractos de vainilla, como la sangre, la saliva, el
semen, la mucosa y el liquido sinovial, como el lodo y el cemento, como la mayonesa...) pero, al
mismo tiempo, hay una cosa que se llama plasticidad de la libido (Plastizitat der Libido, aunque
también, al menos Freud asi la codesignaba: libre movilidad, freie Beweglichkeit) y que puede

291

Diciembre
2017



292

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Que se nos excuse la macrocita. Aunque, desde luego, también habria que
tener por cierto que no somos ninguin dechado de virtudes plusvalicas, es decir, por
cuanto a nuestro hinc et nunc se refiere: teologales. Eso cuanto menos... Bordes de
forma, bordes de obra se descubren, asimismo, la enfermedad y el arte, la locura y el
crimen, puesto que todos ellos resultan, de algin modo, fronteras de lo humano.
Veamos, ;por ddnde ibamos? Imprepensablemente siempre es nuestro fantasma
quien funda lo verosimil: Lilliputian Boat-Lake. Central Park (24.5.90) (De William
Merrit Chase). El agua del lago era también un lugar del Inconsciente. Il y a dans la
langue des tourbillons d’eaux sonores, des vols aléatoires d'oiseaux. Des bourdons musicaux,
des vibrations de violoncelle, de contrebasse. Hay litorales. La belleza de la locura (esa
permanente virtualidad lacustre abierta en la falla humana, ese querer otra cosa que
lo que es y, en el limite, quererse otra cosa que lo que se es) es lo que condena a
Edipo al fin del mundo, es decir, ahora, no a Colona sino, mas bien, a nuestro mundo
(el de la modernidad policiaca): Edipo el primer capitalista simbdlico. Amongst the
company, all literary men, sate a murderer. Edipo el ciego, el del pie dolorido, es el
verdadero padre de la Historia, de ahi que la mayor de las corrientes, la mas ciega y
patosa de la que podamos percatarnos, haya sido precisamente, en estas gélidas

aguas del cdlculo egoista, la de la prehistoria del presente!!.

considerarse como una propiedad inversa de la viscosidad. Ocurre que a la realidad uno se enfrenta a
pelo escritural, es decir con aparatos de angustia o de goce y, siendo o no siempre demasiado sélida,
la libido no deja de dar el callo, echa el resto...

11 La ciencia en teoria describe, al menos eso es lo que ella dice de si misma, pero siempre a condicion
de prescribir(se) al mismo tiempo: lo que técnicamente opera pero calla. El signum harpocraticum forma
parte integrante y fundamentalista de su practica, tanto como la creatividad extorsionada lo forma del
nuevo proletariado sin prole globalmente precarizado (hijos de la obsolescente clase obrera, ahora en
vias de extincion multitudinaria), o como el miserable otium forzado de centro comercial, campings o
glampings, drones y videojuegos de guerra, centros turisticos y vacacionales, de fitness, spa, esquis,
etcaéteri (figuras posmodernas todas, pero respondiendo al mismo irresistible y simétrico patron: el
del campo de concentracién) lo forma de la pequefioburguesia asalariada, consumidora que consume
consumiciones... mientras que de los banales habitos, distinciones, gustos de la guapa y cada vez mas
tonta (porque ella lo plusvale, naturalmente) alta lumpemburguesia, mejor no hablamos. Digamos tan
solo que el Ideal del Bien, el fair-play y la haute-couture se cuentan ya, si no lo hicieron desde siempre,
entre la moral del criminal (Verbrechermoral) y la cutrez infinita. La perspectiva es hoy, en efecto, tan
depravada que no paramos de movernos, cuasinomadicamente, entre la catastrofe real y la catastrofe
imaginaria a condicion de no librarnos nunca, tamafia es su portabilidad, de nuestra inagotable
miseria simbolica. En una palabra: cualesquiera y comoquiera que pinten las practicas utopicas que en
lo sucesivo tengan a bien (o no) en darse y se inventen, aquellas presuponen siempre determinados
sistemas; se trata, en la ocurrencia, de artes sistematicas. Quiérase o no, siempre seran arquitectdnicas,
incluso en el mas palido de sus ensayos. Nada mas lejos, en realidad, de la historicidad desde el punto



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Y no se trata de que la Historia se haga, patidifusamente, imaginaria. Muy al
contrario: de lo que se trata es, antes bien, de atrapar en marcha el gesto mismo con
que el Inconsciente (Das Unbewusste, unconsciousness, pero también L Une-Bevue)
funda la Historia y la pone en movimiento. Mejor dicho: en una mouvance cuya
matriz misma sigue restando en la mitica eficacia de la frase, la voz, el fantasma, la
imagen sin imdagenes, la eversion, el suefo, el testimonio, los desechos, en una
palabra, la obra, la desobra, las obras, los obrajes, cuya teleologia no es mas que la
tautologia del tiempo recobrado precisamente como tiempo perdido, ya sea en su
flujo discursivo o bien en su pulsion textual (o relatante). Tautologia de cuya
ocurrencia nunca habrd habido autoconcepto ni supraconcepto (aqui no hay
Gramatica-M ni K-teoria, por cierto, que valgan: jlastima!). Aunque todavia nos
queden, haciendo buen uso de lo impensado del pensamiento, ciertas estrategias
alusivas al respecto. Let me recite what history teaches history teaches. Por lo demas el
Yo, hoy, agoniza de aburricion, si no ha muerto ya, hace muchisimo tiempo, junto
con las Musas, Dios y el Hombre.

En efecto, hoy, poéticamente, solo habita el mundo Ea Economia. Y, puesto
que la economia no existe, esa representacion lo tnico que traduce, materialmente,
no es sino la Verdadera Vida Ausente. Asi las cosas, estas se deberian expiacion
mutua en virtud de su injusticia adrede. Llamémosla, a esta injusticia que contagia
hasta el tuétano del analisis concreto de la situacion concreta, el business-as-usual.
Como hemos dicho no todo son profiteroles. Bruno Bettelheim lo descubria muy
exactamente en su prologo a Auschwitz: “In the deepest sense, the walk to the gas
chamber was only the last consequence of the philosophy of business as usual”. Ni
que decir tiene que, las consecuencias de esa frase, dejan fuera de combate, para

siempre, a cualquier ilusion deconstructiva, por muy fashionable que se quiera. Al

de las verdades, una historicidad que aqui ensayamos a base, precisamente, de an-arquitecténica, la
cual pasa no sdélo por los susodichos procedimientos de verdad, que son los lugares del pensamiento
primero, es decir de produccién, creacién y presentacion de posibles, sino también por las
orientaciones del pensamiento, que son el pensamiento segundo o pensamiento del pensamiento, es
decir, reproduccion, recreaciéon y representacion de imposibles, salvo que, aqui, se encuentra
implicado y en lugar de igualdad genérica. Por lo que se funda, diriamos que de rebote, una historia
verdadera, sintomatica, fenomenologica, dialéctica en tanto en cuanto epopeya de la fision de una
ficcion: cambiar de época, dandoles un poco de cuerda, a los Inconscientes (inconscientes que,
incumbe la redundancia, son epocales y, por consiguiente, anahistoricos).

293

Diciembre
2017



294

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

chiste mas fuera de género (Ausch-witz) en la Historia es a donde van a parar, desde
hace casi un siglo de musa fascista, todas nuestras iura regalia, derechos en
prerrogativa, estancos, monopolios, efigies y acufiaciones en motocultivo. Un camino
que se habra surcado, de la manera mas infame, bajo la égida de esa
indeconstructible canteria de royalties. La caraba, en suma plusvalica, de todos los
hechos inimaginables de cuerpo y lenguaje, eso es Auschwitz'.

Ahora bien, la manera mas sencilla que existe para definir un discurso,
cualesquiera que fuere, sigue consistiendo en sostener que es, muy precisa y
efectivamente, todo aquello que discurre (lo que, ad hoc, no implica de un modo
necesario el hecho de que se piense). Es decir, que se trata de eso que se mueve de un
lugar a otro, de un punto a otro y, asi pues, de una posicion a otra. Incluso, en el
grado cero, de una letra a otra o de un silencio a otro. jEl acto fallido supone siempre
el colmo del discurso exitoso! Y, reciprocamente, el éxito de uno cualquiera de esos
cotidianos pasos al acto nuestros puede resultar, casi siempre, en el mas mayestatico
y siniestro de nuestros fracasos discursivos. Kolyma, Auschwitz, Hiroshima, Gaza,
Srebrenica, Sarajevo, Bagdad, Alepo... habran sido, en efecto, destrucciones
narrativas pero también, por supuesto, narrativas de la destruccién. Y siguen
repitiéndose tout court; o sea, que siguen historidndose, una y otra vez, natural, por

tanto, impunemente en nuestros acordeonados vaivenes discursivos'.

12 Asi se entiende que la pintura de Rothko, para G. Wajcman, no sea sino la “tltima pantalla antes de
la nada, es decir, “la tultima frontera antes del horror”. Prosigue el citado Wajcman: “Lo
comprendamos o no, Rothko abandona la figura tras la guerra, en 1948 —y con ello, a mi juicio, en
lugar de abandonar lo real, lo que hace es, muy al contrario, zambullirse en él de lleno. Rothko, que es
judio, es entonces un Botticelli de después de los campos: al pintar el velo, levanta un velo sobre el
nacimiento de la Belleza, como si fuera el justo después y el justo antes del horror. Rothko cumple lo
mas aproximadamente posible el proyecto de su arte, que es el proyecto de dar acceso a lo que no
sabria verse, y llega lo mas cerca posible del hecho, de lo inobservable del hecho. En este sentido la
pintura de Rothko es la forma mas exacta de la pintura en la historia del siglo XX. Vid., pues:
WAJCMAN, Gérard; “La imagen y la verdad”, in El arte no es la politica / la politica no es el arte.
Despertar de la Historia, Brumaria, Madrid, 2015. (La traduccién es mia: A. Arozamena).

13 Rossellini, Resnais, Fellini, Godard, Lanzmann, Pasolini, Bertolucci, Antonioni, Angelopoulos,
Wenders, etc., son sélo algunos de los nombres mas cinematograficos de esas narrativas. Sin embargo,
en su “Historia natural de la destruccién”, se preguntaba Sebald: “How ought such a natural history
of destruction to begin? With a summary of the technical, organizational, and political prerequisites
for carrying out large-scale air raids? With a scientific account of the previously unknown
phenomenon of the firestorms? With a pathographical record of typical modes of death, or with
behaviorist studies of the instincts of flight and homecoming?” Su rapida conclusion seria, a renglén
seguido, la siguiente: “The same may be said of Nossack’s account of the destruction of the city of
Hamburg, which is unique even in his own work. The ideal of truth inherent in its entirely
unpretentious objectivity, at least over long passages, proves itself the only legitimate reason for



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Sin mistificar ni un apice: ;qué es lo que se dio, pues, en Auschwitz? El
desenlace de la mas banal de las novelas familiares, el deseo inelucidado al discurso
de la canallada, si no del anonimato al servicio del desarrollo (explotacion) mas
mortifero e industrial de las fuerzas productivas, lo menos de cosmopolitismo, en un
palabra... jla Abbau heideggeriana, por fin, con todo incluido, &c., &c...! Y la verdad
es que, después de eso, se diga lo que se diga (las mas de la veces simplemente por
decir algo), “eso” compone nuestro mdas insuperable Monte de Piedad
deconstructivo.

Lo mas sagrado es siempre lo mas masacrado, por supuesto. De ahi, también,
el que la vida (la vie) se presentifique siempre en el anadido del oclusivo vacio (le
vide), y que el vocablo (la mot) se perciba inseparable, al menos en la vibrante adicion
fonética, de la muerte (la mort). Aunque nada nos impide pensar, reciprocamente,
que la vida es la pérdida consondntica del vacio y que lo mismo ocurre entre el
vocablo y la muerte. Sintoma de lo real mas voraz es la aféresis. Pues lo real procede,
las mas de las veces, por la inusitada visitacion de la aféresis. El vocablo (mot) es la
presencia de una ausencia (mort). Vedamoslo en una transposiciéon, mas o menos,

artistica:

continuing to produce literature in the face of total destruction. Conversely, the construction of
aesthetic or pseudo-aesthetic effects from the ruins of an annihilated world is a process depriving
literature of its right to exist”. Pues bien, comparémosla inmediatamente con esta frase de Le Brun: “es
precisamente lo que pasé el 6 y el 9 de Agosto de 1945 con los primeros bombardeos atomicos que
revelaron sin contestacion posible la catastrofe inimaginable, no ya como un hecho de Dios o de la
Naturaleza, sino como un hecho humano. Del tal suerte que ello vuelve a poner en cuestion lo
imaginario por completo y, con ello, la posibilidad de un suefio de catastrofe que pudiera ayudar,
como en el siglo XVIII, a considerar la condicion humana como mas alld o mas aca del bien y del mal”.
Entre medias, casi se deja ver que la lucha de clases existe siempre pero, naturalmente, sélo tiene lugar
entre capitalistas. Y es que la destruccidn, la revolucion, el lenguaje o ka Literatura nada tienen, al
igual que el “ser humano” por otra parte, de natural. En este sentido se podria considerar, sin que
sirva de precedente, que es M.B. Kacem quien, tal vez, vaya a dar mas en el clavo: “L’appropriation-
vie fut un événement, que «consacra» pendant des centaines de millions d’années le régne simplement
animal. Par 13, - en méme temps que 1'ame, les sens, le plaisir, la jouissance, et la conscience -,
surgirent la souffrance, la maladie, la cruauté et la mort. L’homme, par l'astuce technologique,
surenchérit donc sur l'appropriation animale et suscite le Mal proprement dit : 'expropriation
planétaire, la torture et non plus la « simple » cruauté prédatrice du plus fort, I'agonie interminable
comme ranc¢on du « Bien » qu’est la médecine comme telle, la guerre et non plus seulement les micro-
conquétes territoriales, etc. Remonter a la trace premiére d'un événement est comme enquéter sur un
crime - nous rencontrerons Edgard Poe plus d"une fois le long de notre mini-golf conceptuel”. Vid., en
fin, respectivamente, Sebald, G. W.; On the Natural History of Destruction, Hamish Hamilton, Londres,
2003; Le Brun, Annie; Perspective dépravée. Entre catastrophe réelle et catastrophe imaginaire, La Lettre
volée, Bruselas, 1991; y Belhaj Kacem, Mehdi; La Transgression & I'Inexistant, Meta, Paris, 2015.

295

Diciembre
2017



296

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

MOT. Les mots n’ont pas d'envers. On les dispose de gauche a droite, on invente les
palindromes, les anagrammes. [On écrit en miroir]. Le dos de I'ecriture reste illisible. MORT

Por tanto la muerte contiene a la palabra. Siempre en el entredds, que es
Gefahre, vaivén, meneo, pero también “clignotement”, parpadeo, centelleo. Violenta y
vertiginosa sutileza'%.

En este sentido, el texto es posinaugural y el discurso preforcluido, avatares
cosicos, por tanto ya no-objetales, del todo y la nada. La triste aventura, por asi decir,
de un personaje convertido en personalidad: el sujeto, el desastre, el texto de lenguaje

(iazykovoi tekst, que diria Lotman)'. Los discursos se nos hacen pasar por formaciones

14 De todos modos conviene no confundir mot con mu. Como se sabe la “mot” francesa quiere decir
“palabra, vocablo”. “Mu”, en cambio, es, a nuestro entender, uno de los ideogramas mas hermosos del
japonés (y que, segin parece, se corresponde con el “wu” chino): el simbolo del vacio, o mejor: la
hiante fisura misma de lo simbolico. El vacio constitutivo de una verdadera escritura, el vacio del que
parten los violentos y dulces trazos, los gestos, las rostridades y las pérdidas de rostro... Toda la
cosidad de un trampantojo reside, curiosamente, en que no sea tramposo. En una palabra : que la
ilusion sea dada como ilusoria. Por ejemplo, dice la leyenda que Wu Tao -tzu, pintor chino de la
dinastia Tang, desaparecio entre la bruma del paisaje maritimo en jade azul que acababa de pintar. Lo
raro es ese saber otro: en palabras borgianas, los cuadros como aquel ya serian ficciones porque, en
ellos, el viento sopla. Luego esta la radical extrafieza que hay, la hiancia, en el entredds del nombre
propio. El Tao que él mismo portaba como apellido significa, en los trazos de su ideopictograma en
chino, lo mismo que la doctrina taoista : « ir de cabeza ». Lo que, un poco mas precisamente, podria
traducirse mejor como « experiencia del vacio ». Sin duda Beckett fue uno de los mayores genios del
siglo XX en ello, a saber : el arabesco de blanco sobre blanco, la aféresis de la aliteracion, la
organizacion del vacio, el cuasi-tocar lo real, que es el « eso » y el «hay» de lo que no tiene nombre en
ninguna lengua, pero que siempre ocupa su lugar dentro y fuera de lenguaje, en ellas. Hay
acontecimiento cuando, ante un cuadro, un libro, una instalacién de arte contemporaneo, &c.,
podemos decir « hacia un viento como para llevarse a un congreso entero de filatélicos ». He ahi el
trampantojo : Partager les dépouilles objets qui deviendront admirer l'usure, la patine sujets de théses. Les plus
beaux, symboles de leur propre destruction en supprimer beaucoup - organiser le vandalisme - encheres de
monter se réduisant a un seul (1) : piéce a conviction de génocide. Croire rendre la monnaie de la piéce (soit : ni
croix ni pile) en exploitant. (1) Précieux a regarder en transparence. Pleins donnant de par la matiere méme bloc
de quartz bleuté, cristal de roche l'illusion de creux imbriqués de vides d’extérieurs internes : lignes saillantes,
arétes luisantes glacées s’entassant les unes sur les autres s'entrecroisant en une infinité de figures géométriques
englobant tous les jeux de perspective jetant clarté dans les ténébres. Trompe-1'@il. Verdad de la apariencia o,
por mejor decir, de la aparecencia. Triunfo, sobre el ojo, de la mirada.

15En Lotman, por cierto, es muy recurrido el concepto de frontera. Ofreceremos aqui, a propdsito,
algtin extracto: “Uno de los conceptos fundamentales del caracter semidticamente delimitado es el de
frontera. Puesto que el espacio de la semiosfera tiene caracter abstracto, no debemos imaginamos la
frontera de ésta mediante los recursos de la imaginacion concreta. Asi como en la matematica se llama
frontera a un conjunto de puntos perteneciente simultdneamente al espacio interior y al espacio
exterior, la frontera semiodtica es la suma de los traductores-«filtros» bilingiies pasando a través de los



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

sociales, asi quienes los textualizan no son otros que sujetos, incorporados o no a los
distintos procedimientos de verdades. En realidad, se trata, pues, de mociones
textuales. Motion occurs either in discrete steps or continuously. If motion occurs in
discrete steps, then the moving element vanishes in one place and reappears in a separate
place with no intervening process or phase. Pero quien corre entre dicha cadena de
contradicciones, de fenomenos, de significantes no es otro que, a la deriva, el deseo,

es decir “...un poco de vida, un poco de sangre y mucho de muerte”'.

He ahi la Wiederholungszwang. Pero, en otro sentido, puede considerarse al
discurso como pretextual, paratextual, endotextual y exotextual, o sea, que se trata, a
un tiempo, del contexto del texto a punto incluso de metatexto. El discurso vuelve,
pues, palimpsestuoso al propio texto. Aporta la facilitacion, si no la creacién misma,
de la intertextualidad del texto. A lo que hay que anadir que, plausiblemente, sera
discursivo, asimismo, el resultado postextual. Y lo dejamos ahi, por no caer, ain mas,
en el facil pantextualismo. Porque los textos no hablan de si mismos sino hablando

(y/o callando) siempre de otra cosa: eso es el discurso.

De un modo andlogo a la cinta de Moebius, el discurso se acomodaria en una

especie de espacio no orientable donde ya no va a existir la diferencia entre adentro y

cuales un texto se traduce a otro lenguaje (o lenguajes) que se halla fuera de la semiosfera dada. El
«caracter cerrado» de la semiosfera se manifiesta en que ésta no puede estar en contacto con los textos
alosemioticos o con los no-textos. Para que éstos adquieran realidad para ella, le es indispensable
traducirlos a uno de los lenguajes de su espacio interno o semiotizar los hechos no-semioticos. Asi
pues, los puntos de la frontera de la semiosfera pueden ser equiparados a los receptores sensoriales
que traducen los irritantes externos al lenguaje de nuestro sistema nervioso, o a los bloques de
traduccion que adaptan a una determinada esfera semidtica el mundo exterior respecto a ella”. Cf. a
este respecto: LOTMAN, Yuri M.; La semiosfera III, Fronesis-Catedra, Madrid, 2000; LOTMAN, Yuri
M.; Cultura y explosion, Gedisa, Barcelona, 1999; LOTMAN, Yuri M.; La semiosfera II, Fronesis-Catedra,
Madrid, 1998; LOTMAN, Yuri M.; La semiosfera 1, Fronesis-Catedra, Madrid, 1996; LOTMAN, Yuri M,;
Estructura del texto artistico, Itsmo, Madrid, 1988.

16 Le debemos, una vez mas, a nuestra gran amiga Montserrat Rodriguez Garzo, el habernos
deslumbrado en mitad de alguna conversacién con estas ineludibles palabras de Althusser. Aparecen
en los “Escritos sobre psicoanalisis” pero, en realidad, le pertenecen a las “Lettres a Franca”. Se trata,
mas exactamente, de la carta enviada por Althusser a Franca Madonia el sabado 15 de febrero del 64.
La frase en cuestion dice asi, en el original: “[un article écrit (se refiere, obvio, al “Freud et Lacan”]
avec un peu de vie, un peu de sang, et beaucoup de mort.”. Y luego anade: “Todo esto se paga, te lo
digo porque sé que me comprendes, profundamente, mas que profundamente”. En esa misma carta,
al despedirse, menciona a Beckett, puesto que ambos lo adoraban en comtin [“moi si je suis dans les
brumes, quand elles se leveront je ne serai plus dans les brumes. Il y a quelque chose de ce langage
dans Beckett de ton (mon) coeur”]. Vid. asi pues: Althusser, Louis; Lettres a Franca, Stock/Imec, Paris,
1998 y Rodriguez Garzo, Montserrat; Esquizofrenias y otros hechos de lenguaje. De la clinica analitica del
Macba (2002 — 2013), Brumaria, Madrid, 2015.

297

Diciembre
2017



298

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

afuera o, mas exactamente, donde cualquiera de sus puntos estaran, a la vez, dentro
y fuera. Ahi es donde el sujeto se articula, la verdad se instaura y la demanda evoca
la falta en ser mediante tres figuras: la nada (que en el fondo constituye la demanda
de amor), el odio y lo indecible. En substancia el texto no es mas que el
“market(h)ing” del discurso. El mercado (market) de la gerundia cosa (thing). Una vez
mas, la aféresis es crucial. En ella se diluye, blanco sobre blanco, negro sobre negro,
la aliteracion de lo real, lo real en agujero®.

Si bien, en el psicoandlisis lacaniano, disponemos del ternario: (1) “la lengua”
(o sea lo simbdlico), (2) “el lenguaje” (lo imaginario) y (3) “la lalengua” (lo real); en la
fenomenologia richiriana obtendremos las coiteraciones de (1') la “lengua” (es decir,
la institucion simbolica del lenguaje), (2") el “lenguaje” (es decir, el lenguaje en tanto
que fendmeno, y mas en concreto, lo que depende del sentido haciéndose en la
palabra misma), y (3') el “fuera de lenguaje” (el fendmeno de mundo o el
inconsciente fenomenologico); asi como en Badiou estaran (1") “los cuerpos y
lenguajes”, pero también las verdades (2") (o sea, 1"+2" = los seres) y el
acontecimiento (3"). No siendo, asi pues, del todo insondable el que resultaran
congruentes. Pues, de buenas a primeras, ya hay algo que comparten: sustraer,

suspender y emancipar de la plusvalia, la tonteria, la canallada... jla Historia!*.

17 Volviendo a nuestra tesis: si partimos de dos extimidades primarias como pudieran ser Stendhal y
Woolf (aunque en este sentido también cumpliria, igualmente, Gertrude Stein), uno precluido de la
posicion inicial y la otra (o las otras) poscluidas de la final, tendriamos la siguiente secuencia: Virginia
detestaba a James, porque a este le repugnaba Proust que, a su vez, amorodiaba a Flaubert que
repudiaba a Balzac que forcluyé a Stendhal. Siendo el contenedor de toda esa “litter” el caso aparte,
aqui bajo cobertura de Vorbild, que llamaremos Beckett. Es decir, asimismo: Beckett como tipping point.
Claro que, para competir con el realismo burocratico balzaquiano, asi como contra la tonteria
impersonal flaubertiana, se postuld insolentemente el realismo capitalista de Gerard Richter.
Repasemos algunos de sus titulos: O por poner otro ejemplo posclasico acerca del cual, quiza en otra
parte, podamos extendernos como sin duda seria debido: la escultura en ceramica vidriada de Richard
Deacon titulada Border Traffic. Se trata de un trabajo suyo del 2004, cuya traducciéon, mas o menos
rapida, nos podria dar algo asi como: Vadeo fronterizo. Incluso podriamos hablar de transito si el paso
no fuese de ambladura y, por supuesto, en falso. He ahi el discurso capitalista embotellado en Klein,
encintado en Moebius. Mas auratica a nosotros mismos, casi diriamos que a nuestro lejano lado, los
cuadros de Angela Brun (asi como sus instalaciones y demas soportes) también tienen lugar en el no-
lugar, en liminales puestas de tierra con aterrados cielos de justo antes (o justo después) de la venida
del Angel de la Historia... Estando, a pie de obra, la verdad, el mundo y el fenémeno de mundo en si
mismo, esto es, en excepcién inmanente. Por si alguien no nos cree, dejamos el enlace:
https://angelabrun.com/

18 En aleman eso debe ser a todas luces imposible, desde luego, dada la existenciaria univocidad del
Sprache. Y es que esa parece, sin duda, la paradoja n® 1 de la lengua: ni en correspondance biunivoque avec
le réel, ni en correspondance nulle avec lui- construite comme lui sur les frontiéres, sans qu’aucune raison ne


https://angelabrun.com/

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Pero, ;cémo salir sin salir, si el metaconfin tampoco es una salida ? El discurso
acarrea, quiérase o no, el horizonte de indeterminacion extratextual desde su punto
mismo de partida (Ausgangpunkt que tiene, en realidad, todo el aire de un
Knotenpunkt): uno encara ahi, misma y otramente, la borradura de los confines, el
desarraigo intervalario del umbral, el desastre al fin del sujeto en cuanto que tal, la
desorientacion organizada de la realidad, su radical y contemporanea
prehistoricidad, su extrana familiaridad, la eternulidad de su extimidad, la
feminalidad y externidad de la Verdadera Vida Ausente. Por eso, entre otras cosas, se
la difama. Eradicatus faciebat. La lengua sélo presupone un infinito concreto del

pensamiento’’.

puisse se trouver ni des frontiéres ni des principes de la correspondance. Nos extenderiamos gustosamente
en la aproximacion fenomenolégica y, mas en concreto, en la richirana. S6lo que debido a motivos de
tiempo y espacio y otras categorias fundamentales de la estética kantiana, remitiremos a los trabajos
mas relevantes que, en este sentido, conocemos. Cuales son: Carlson, Sacha; “Un cuadruple
, in El arte no es la politica / la politica no es el arte. Despertar de la Historia,
Brumaria, Madrid, 2015; Carlson, Sacha; “Aproximaciones richirianas a la fenomenologia del
lenguaje”, in: Eikasia. Revista de Filosofia, 47, 2013, pp. 363-388; Carlson, Sacha; De la composition
phénoménologique. Essai sur le sens de la phénoménologie transcendantale chez Marc Richir, Tesis doctoral
codirigida par Michel Dupuis y Guy Vankerkhoven, Université Catholique de Louvain-La-Neuve,

”

pistoletazo de salida

2012; Mesnil, Joélle; “La désymbolisation dans la culture contemporaine”, in Eikasia n® 66, 2015, pp.
525-864, “La cuestion de la desimbolizacion”, Eikasin n°68, 2016, pp. 33-66; “Aspects de la
phénoménologie contemporaine. Vers une phénoménologie non symbolique”, in L'art du comprendre

N°3, juin1995; MESNIL, Joélle; “Symbolique et phénoménologique. Une distinction organisatrice dans
I'architectonique de Marc Richir” in Eikasia Vol. 57, 2014. http://revistadefilosofia.com/57-16.pdf;
Mesnil, Joélle; Un néo-nominalisme exubérant. Eikasia 47 (enero, 2013); J. Mesnil, “La pulsién en Marc
Richir”. Eikasia 67 (junio, 2016), MESNIL, Joélle; “La pulsion chez Marc Richir”, in Eikasia n® 47, 2013.
http://revistadefilosofia.com/47-27.pdf, POSADA VARELA, Pablo; “Irréductibilité et dépendance. De
la réduction méréologique comme phénoménalisation de l'altérité” in Acta Universitatis Carolinae.
Interpretationes. Vol. VI/ N 1-2/ 2016. pp. 13-28; Posada Varela, Pablo; "Tracages, forgages,
revirements. D’un usage architectonique de la méréologie" in Eikasia n®72, 2016, pp. 401-421; Posada

Varela, Pablo. "Quelques réflexions sur le fourvoiement présomptueux comme forme manquée de la
présence”, publicado en Eikasia, n°53, diciembre de 2013, pp. 75-96; Posada Varela, Pablo;
“Concrétudes en concrescences. FEléments pour une approche méréologique de la réduction
phénoménologique et de I'époché hyperbolique”, in Annales de Phénoménologie, N°12, p. 9.

19 He aqui, a su manera, una confesién gracquiana a escala de autor que lo confirma: “Entre l'année
1972 et I'époque oli, dans les années 20, j'ai découvert la littérature, il s'est écoulé autant de temps
qu'entre cette époque et la publication de 1'Education Sentimentale ou des Poémes barbares. La vie d'un
écrivain s'étire au travers de trois ou quatre eres littéraires, au moins, qui lui semblent pourtant un
paysage fixe. Comme les vrais prédateurs qui sont casaniers, rien n'a bougé vraiment pour lui, sa vie
durant, dans le territoire tres circonscrit ou il chasse, et dont il a jalonné les frontieres de ses
excrétions. La cohérence de son oeuvre est au prix d'un certain privilége qui lui est imparti, a la fois
d'exterritorialité et d'extemporalité. Exterritorialité: I'écriture est un enclave, qui met souverainement
(sans garantir contre les risques) hors la loi: le royaume des fins particulieres dont les exigences la
régissent en connait ni la nationalité, ni la citoyenneté, ni méme aucune des morales recues.

299

Diciembre
2017


http://www.revistadefilosofia.org/66-25.pdf
http://www.revistadefilosofia.org/68-01.pdf
http://revistadefilosofia.com/57-16.pdf
http://www.revistadefilosofia.org/47-20.pdf
http://revistadefilosofia.com/71-03.pdf
http://revistadefilosofia.com/71-03.pdf
http://revistadefilosofia.com/47-27.pdf,
http://revistadefilosofia.com/47-27.pdf,
http://revistadefilosofia.com/72-19.pdf
http://revistadefilosofia.com/72-19.pdf
http://www.revistadefilosofia.org/53-05.pdf
http://www.revistadefilosofia.org/53-05.pdf

I‘ n
REVISTA DE FILOSOFIA

Queremos no descreer, en este sentido, que valdria la pena estudiarlo en

esquema:

DISCURSO A

TEXTO
ENUNCIADOS
PARRAFOS
ORACIONES
FRASES
SINTAGMAS
PALABRAS
MONEMAS

300

Diciembre
2017

Como puede apreciarse, aqui, se da el grafo (o escultura narrativa)
bidimensionalmente. A la hora de pasar ese rectdngulo a una cinta de Moebius
propiamente dicha, bastaria con tomar las aristas denominadas A y hacerlas coincidir
con las asi llamadas A', de manera tal que las flechas acaben apuntando en el mismo
sentido. Si uno considera el texto en cuanto unidad auténoma —es decir, como unidad
cualquiera con propiedades no cualesquiera—, tendria que hacer lo mismo con el
discurso, ya que lo textual, en tltima instancia la textualidad del vinculo, supone el

soporte formal de todo discurso, en sus distintas incursiones, excursiones,

Extemporalité: elle porte avec elle un monde, le monde qui lui est consubstantiel, et, 'espace de toute
une vie, le conserve étanche aux caprices du calendrier”.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

subversiones y expulsiones. Digamos que se trata del malquisto Es gibt, el “es dado
asi” o el “hay”, del discurso (cuyo Gibt por cierto se deja entender, a un tiempo, como
pharmakon, potlatch envenenado, don y veneno). En este sentido, importa poco su
actualidad o virtualidad, pues el hecho es que siempre se tratard de un texto, tejido
en entredos de lo visible e invisible. En teoria podrian existir, asi pues, tantos textos
como discursos, que de lo real no son mds que semblantes, saberes, plusvalias
relativas. Puede haber, por acaso, textos literarios, juridicos, periodisticos, politicos,
cientificos, amorosos (p. €j. una carta o un poema de amor), etc. Etc. Y el que los
haya, no deja de tener que ver con la plurivocidad del verbo “leer”, pues no es lo
mismo leer un poema que una féormula matematica, como tampoco es igual leer el
genoma humano a leer el periddico, ya sea en su formato tradicional o en Internet (la
unica diferencia cualitativa, o al menos la Unica no despreciable, entre un texto
literario y todos los demds consiste en que siempre resulta mas interesante releido
mafana que hoy). Pero esa es una cuestion que en si misma es, ya también, muy otra.
Y ello es debido, fundamentalmente, a que el discurso capitalista se ha hecho el relato
y el texto tinico de toda esta pesadilla histdrica entre dos muertes: la vida o, por decir
mejor, la Verdadera Vida Ausente.

Recordemos el remasterizado nominalismo exhuberante de Humpty Dumpty

en A través del espejo:

[...] There’s glory for you!” “I don’t know what you mean by ‘glory’,” Alice said.
Humpty Dumpty smiled contemptuously. “Of course you don’t — till I tell you. I meant
‘there’s a nice knockdown argument for you!” ”. “But ‘glory” doesn’t mean ‘a nice knock-down
argument’, ” Alice objected. “When I use a word”, Humpty Dumpty said, in rather a scornful
tone, “it means just what I choose it to mean — neither more nor less.” “The question is”, said
Alice, “whether you can make words mean so many different things.” “The question is”, said
Humpty Dumpty, “which is to be master — that’s all.

20Y es que si hay un personaje que encarne a la ovoide frontera de cuerpo y lenguaje ese habra sido,
sin duda, Humpty Dumpty. Por lo demas, la rima es una frontera del verso. El signo, frontera del
vocablo. La verdad posee como frontera al saber y al sentido. Entrelineas y fronteras de frases, de
lenguas, transcurre la lectura limite, primaria y final a un tiempo, de la que minimalistamente habla el
texto, como si comprendiera su propia escritura in fieri, antes de la diferencia, antes de la frontera,
antes incluso de su propio nacimiento. La nueva salvajeria de cualquier camino de ronda que
tomemos tendra, asimismo, por punto de contacto a todos sus puntos como frontera. De modo que en
la coloquial interjecciéon: “Su-puta-madre”, aunque no lo parezca, ya hay alguna suputacion. Por otro
lado se ve, en fin, que ensayamos lo que T. E. Lawrence ya denominaba “a stingless form of speech”,
refiriéndose con ello a una variedad no urticante del discurso donde, al menos en principio, todo
estaria permitido (desde el insulto mas amigable hasta la obscenidad y la blasfemia mas homoeroética)
muy propia de un “nosotros” en camada de la verdadera igualdad cuyo solo mecanismo de defensa

301

Diciembre
2017



302

Diciembre
2017

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

En esta onda, tendremos que arregldrnoslas con el siguiente comentario
de Macherey: “Si un texte est toujours vis-a-vis de soi dans un rapport d’autocitation,
il en va de méme en ce qui concerne sa relation a d’autres textes. On n’écrit jamais,
sinon en réve, sur une page completement blanche : la réalisation d'un texte s’appuie
nécessairement sur la reproduction de textes antérieurs, auxquels elle se réfere
implicitement ou explicitement. Chaque livre contient en soi le labyrinthe d'une
bibliotheque. De ce point de vue, la littérature elle-méme, dans son ensemble,
pourrait étre considérée comme un seul texte, indéfiniment varié, modulé et
transformé, sans qu'un seul de ses états puisse une fois pour toutes étre isolé et fixé.
On écrit sur de l'écrit, c’est-a-dire aussi par-dessus : le palimpseste ne doit pas étre
seulement considéré comme un genre littéraire, permettant de rendre compte de la
constitution de certaines oeuvres, mais il définit I'essence méme du littéraire, qui
coincide avec le mouvement de sa propre reproduction. L’article que Proust a
consacré au style de Flaubert introduit cette idée sous la forme d’une théorie du
pastiche : la seule lecture authentique d"un texte étant celle qui s’appuie sur la saisie
de ses anomalies stylistiques, elle donne lieu inévitablement a la réalisation d’autres
textes développant, comme en écho, leurs nouvelles singularités. Proust dévoile ainsi
ce qui donne leur principe négatif aux faits littéraires: il n'y a pas de regles
universelles du beau, ou du bien dire, ancrées dans les structures stables d’un monde
esthétique définitivement ordonné. A l'opposé d'un universalisme intemporel,
I'expérience stylistique, telle qu’elle est partagée par 1'écrivain et par son lecteur,
s’appuie sur cette épreuve du singulier, disons méme de l'irrégulier, qui ouvre dans
les textes le champ indéfiniment ouvert de leurs modifications. Et ceci résulte du fait
qu’il n’y a pas d’écriture premiere qui ne soit aussi une réécriture, comme il n'y peut-
étre pas non plus de lecture qui ne soit déja une relecture. Sa forme authentique, le
texte littéraire ne la garde donc pas en arriere de soi comme un trésor, ou une sorte
de lettre cachée, dont I'intangibilité devrait étre a tout prix préservée. Mais il la porte
en avant de lui-méme, en ouvrant le champ de ses propres modifications, et de leur
exubérante prolifération. Ainsi, sa figure premiere, ce qu’on appelle communément

son “original”, ne serait elle-méme que brouillon ou document, c’est-a-dire avant-

tiende siempre a devolvérsela, como un resorte, a esa desigualdad que se nos trasparenta impuesta,
como realidad o estado de las cosas, desde lo mas inmemorable de un siempre a posteriori.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

texte. Et il n’y aurait texte seulement que des lors que serait amorcé le processus de
sa reproduction, avec I'apparition des variantes qui dessinent au fur et a mesure sa
structure en la déformant et en la reformant a nouveau. Et, pour penser ceci, on ne
peut faire mieux qu’évoquer le modele musical de la variation, et ce qui constitue
I'un des sommets de cette forme : les variations Goldberg de Bach, ou un aria initial
s’absorbe et se prolonge, comme a l'infini, dans le cycle de ses transformations, pour
resurgir a la fin, non plus tel qu’il était au commencement, mais comme s’il résultait
de tout ce travail interne au cours duquel il semble s’étre lentement élaboré, de
maniere a n’émerger que lorsque ce travail aurait atteint son terme, et lorsqu’il se
serait lui-méme trouvé, connu, rencontré. Mais cette fin n’est elle-méme que relative,
puisque le cycle en s’achevant et en se refermant sur lui-méme s’ouvre a nouveau
comme s’il se relangait vers d’autres cycles, eux-mémes en résonance avec le
précédent. A travers de telles analyses, ce qui est en question, c’est la notion méme
d’oeuvre littéraire. En effet, la littérature ne consiste pas en une collection d’oeuvres
achevées, produites tour a tour, puis enregistrées définitivement dans un répertoire,
pour étre ensuite offertes a la consommation de lecteurs auxquels serait réservé le
soin d’en assurer la réception. Mais elle est constituée de textes qui, dans les limites
qui les spécifient, portent, comme des dispositifs a géométrie variable, frappée en eux
la marque conduisant a leur réinscription dans de nouveaux contextes, ou ils
tigureront eux-mémes comme de nouveaux textes. On pourrait méme dire que, de ce
point de vue, la Littérature n’existe pas comme telle, sinon au titre d’une fiction
historique, suscitée par ce genre littéraire qu’est elle-méme la Critique. Mais ce qui
existe, et ceci de facon parfaitement réelle, c’est le littéraire, en tant qu’il forme un
corpus en état de permanente réévaluation, qui a chaque époque se redéfinit dans
des conditions différentes: le littéraire, c’est-a-dire non pas un ensemble de
monuments, ou de choses achevées, dont la nature n’aurait plus qu’a étre recensée
comme une réalité de fait purement empirique, mais un complexe de processus,
articulant dynamiquement entre eux le travail de I'écriture et celui de sa
reproduction, et ceci indépendamment d’un idéal normatif qui tenterait de substituer
a ce mouvement sans cesse poursuivi l'illusion d'une identité, d’une stabilité ou

d’une permanence”?. Lo que existe, asi pues, es ya casi literario en su misma

21 Cf. MACHEREY, Pierre; “Pour une théorie de la reproduction littéraire” in Comment la

303

Diciembre
2017



304

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

materialidad ideal, y lo que hay, eso mismo, parece cosico, escritural, tan sélo en su
abolida inanidad plusvalica. De lo contrario no seria mds que el avatar econdmico de

la pura mercancia, su demarcaciéon inmaterial.

littérature agit-elle?, Centre de recherches sur la lecture littéraire de Reims, éd. Klincksieck, Paris, 1994,
p. 17-28. En efecto, Ea Literatura no consiste, al menos basalmente, sino en ese complejo conjunto de
procesos entre la escritura del desastre del sujeto y su reproduccion o, por decirlo de otro modo, no
hay literatura que valga sin el desastre del sujeto y, por afiadidura, sin el desastre de su escritura. Lo
cual, histéricamente, habra requerido de todo un arte, incluso anteriormente de todo un Sistema de las
Bellas Artes que sera puesto en un brete, a morir de dulce muerte, precisamente, por este (asi llamado)
Régimen Estético del Arte en sus traviesos avatares que irian del Salén y lo “pompier” de la Academia
a los iconoclastas Estados Unidos del Arte (digamos desde el Armory show y el “descubrimiento”
americano del arte moderno en 1913) y, de ahi, al perverso “Financial Art” actual que campa hoy, por
doquier, a sus anchas, todavia bajo cobertura ubiestética, desde el seno mismo del Sistema de Arte
Global (SAG). Es el mas sublime lavadero de dinero negro (y no hay otro), hoy, el Arte. Muy cerca
estamos del nomadismo duty-free, claro, y un poco mas alejados del Grand Tour y las “promenades”
decimondnicas. Aunque, quiza, no tanto. Tomemos como punto de no retorno, a boleo, la Bienal de
Venecia en 1980, que es cuando Achille Bonito Oliva y Harald Szeemann presentan el “Aperto”. Tema
de la Biennale: ni mas ni menos que el “arte después del 68”. Director del Sector de Artes Visuales:
Luigi Carluccio. ;Quién asisti6o? Pues, de momento, quedémonos con el desahogo de Ph. Lacoue-
Labarthe que fue uno de los que se pas6 por alli: “J'ai un temps imaginé, brievement (c'était au retour
de Venise: une réverie d'autoroute, lointaine, sans conséquence), qu'il était possible de réactiver, a
moitié par ironie, un genre ancien: le Salon, par exemple, ou la Promenade. Projet, si jamais, c'en fut
un, évidemment intenable. Mais pourquoi? Rien dans la chose elle-méme ne l'interdisait, au
contraire : le modele de la Biennale ne peut guere passer pour tres nouveau et l'extension de
I'Exposable aux dimensions du marché mondial ne date pas d'hier (impression peut-étre non fondée,
mais tenace, qu'il s'agit en réalité d'une survivance). Rien par conséquent, dans les genres en question,
ne risquait vraiment d'étre en porte-a-faux. D'autant que la Promenade — qui appelle Iltalie, le
parcours urbain, la nonchalance curieuse, le pur loisir — est el genre méme, dans I'ordre des discours
sur l'art, de I'amateurisme (et non de la compétence critique, pour laquelle je n'ai strictement aucun
titre) ; et qu'il y a dans la réthorique du Salon celle de Baudelaire au moins, qui est une rétorique
conjointement de la description froide et de I'estimation passionné (N° tant : Monsieur Untel, qui nous
avait depuis longtemps habitué a des ceuvres facétieuses ol l'ignorance satisfaite se plasisait encore a
reconnaitre, quelque soixante années apres les premieres provocations de Dada, lirruption du
Moderne dans l'art, présente aujourd'hui, des I'entrée du Pavillon central, dans une vaste salle toute a
sa disposition, un piano de concert, un escabeau, quelques bassines remplies d'eau, avec torchons et
serpillieres, etc., etc.), il y a, dans cette rhétorique, de quoi exprimer, presque idéalement, la colére,
l'agacement, la lassitude, l'indifférence, la jubilation nihiliste : bref, a peu pres tous les sentiments que
les trois quarts de la production exhibée a Venise pouvaient susciter. Je révais méme, au fond, d'un
mixte des deux genres. Ou plut6t, deux textes, alternativement, se pronongaient en moi: l'un qui
flanait, a la Stendhal, parmi les signifiants italiens et les ceuvres « de qualité », qui relevait des
moments de grace ou faisait le décompte de mes émotions ; l'autre, héroiquement fastidieux, tirant
d'ailleurs vers Flaubert, qui cataloguait avec obstination, jusqu'a I'écoeurement, l'inanité modernistte
et faisait avec scrupule (ou rage) linventaire de la « pacotille »”. Cf. Philippe Lacoue-Labarthe,
“Venise, légendes”, in Ecrits sur I’art, Les presses du réel, Ginebra, 2009. pp. 91 y ss. La academia ideal
se compone, realmente y a la verité -dado que, en cierto sentido, versa como la tinica cuestion a tachar
de radicalmente estructural- de bomberos que, en efecto, no hacen sino aparentar pironamanias de
semblante. En fin que los pirémanos, sobre todo en Chicago y esos lares cuya reputacion en incendios
permanece intachable, siempre acaban siendo bomberos, al igual que los anarquistas siempre se
descubren como policias en la novelas de Chesterton.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Ahora bien, las unidades arriba consideradas (por ejemplo: el enunciado,
parrafo, oracion, frase, el sintagma, la palabra y el monema, etc.) no son, necesaria ni
rigurosamente, homogéneas (se podria considerar a la Cultura mon cul! en su
totalidad, sin embargo, como un conjunto cualesquiera o no-cualesquiera de
enunciados), es decir que muy bien pueden ddrsenos mediante saltos
epistemologicos y bucles dindmicos; cuales son, por ejemplo, aquellos que puedan
ofrecerse entre oracion y frase, asi como entre ambas y el sintagma, etc. La word in
prospect, por lo demds, conlleva un work in progress que despliega ya un world in
process. De todos modos, comoquiera que nuestro planteamiento tampoco se quiere

exactamente ultralingiiistico??, sustituiremos al monema por el “significante amo” vy,

22 Para una avanzadilla ultracientifica en los estudios lingiiisticos mas rigurosos, deben consultarse sin
falta los trabajos de nuestro buen amigo Diego G. Krivochen. Ahora bien, nosotros aqui, aun a
expensas de una verdadera creacidn cientifica por nuestra parte, puesto que no disponemos de los
medios, recursos, ni mucho menos del tiempo necesario, nos conformamos con la defeccion filosdfica
(ese transparéntesis). Y, por afiadidura, con un cierto conocimiento transpuesto (el nico atajo en la
ocurrencia) que habria de reconocerse, igualitariamente, en el arte, la politica y el amor en tanto que
procedimientos de verdad genérica. Lo cual no prescinde, en absoluto, de todo el rigor del mundo,
solo que se trata ahora de un rigor otro: retozén, divertido, jugueton. Les concepts surviennent au passage
— philosophiques et scientifiques tout a la fois : point matériel, inertie, quantité de mouvement, force vive, champ
gravitationnel, théorie quantique des champs... Ces jeux d'enfants s’amusent de enjeux graves, plantea
irresistiblemente Faye en su “Diario del Viaje Absoluto”. Y, atn asi, el planteamiento, a fuer de
inmanencia cudntica, se nos hara anti-hilozoista, desalmado, en la naturaleza del juego y el puro
vitalismo de la Verdadera Vida Ausente. En cuanto a este punto en concreto se puede consultar la
espléndida tesis doctoral de Quentin Meillassoux, “La inexistencia divina”. Sobre los Arcana
Mathematica Imperii que nos gastamos, se usaran, en fin, siempre al son de un “allegro force mistico”
jcomo el de un Ballet mecanico legeriano! Lo matematico aqui no es mas que otro antipatico pathos, o
por decirlo de otro modo: un calculo siniestro. Por lo que nos concierne, de aqui en mas, son
guardianas de voces y frases las lenguas, y ya esta: solo se trata de eso, fundamental y
exclusivamente. Tampoco merece la pena expandir mucha solicitud al respecto. Por otro lado, vendria
mejor no equivocarse : el mundo de hoy esta escrito no en lenguaje matematico, sino en el lenguaje
pornografico de la mercancia. Lo explica muy bien Pleynet : “;Qué es, pues, la pornografia? ;qué es
esa cuestion que preocupa a nuestras sociedades? ;Qué es lo que se esconde bajo la forma que ha
despertado esta cuestion: la proyeccién cinematografica? ;Qué es la pelicula pornografica que incita a
la identificacién del espectador? Practicamente no hay dialogo (los coitos casi siempre son mudos),
una musiquilla sin caracter marcado, vacua, musica de ambiente por asi decir y, con la mediocre y
fantasmatica excusa de los cuerpos, grandes miembros y orificios: falo-boca-vagina-ano. Las
demostraciones y posturas son pre-perversas (digamos que de prepadres) asi como, por lo general,
“normalizadoras” -lo cual vale, asimismo, para el porno homosexual-; en resumen: no se mezclan los
géneros. Ello nos llevaria a pensar, a redropelo de la opinién mas corrientemente extendida, que no es
la virilidad del hombre lo que organiza la pornografia (la escritura de la prostitucion) sino la
denegacion de su impotencia, algo, en efecto, que pertenece al orden del cortante paso de la
insuficiencia a la anticipaciéon. Ahi, en ese impasse, se entalla el cuerpo propio de estos recuerdos
mnémicos que hacen de la estructura de la represiéon vinculo social, pornografia y arte. Jamas
saldremos de esta historia, la nuestra, y de la manera en que se establece en el “vinculo social” una

305

Diciembre
2017



306

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

aqui, funcionaremos a partir de €l (sobre todo a nivel de andlisis borromeo),
discurriendo por afiadidura a base de palabra en fase de frase (y es que la frase ya no
tiene sentido discursivo)®. En efecto, el sujeto de la Verdadera Vida Ausente es
entredos de significante y fenomeno: he ahi su desastre, pero también es, por eso
mismo, sintomadtica, fenomenoldgica y dialécticamente capaz de verdades
encarnadas en el impropio y extrafio cuerpo externo del lenguaje, sea con toda su
fuerza rupturista, o sea con toda su cotidiana insublimidad y animalidad humana, es
decir, ora transpasible ora transposiblemente puesta en obra, en gesto si no en acto y
procedimiento, mediante el pensamiento. ;Quién decide en esta Narratio mentalis, en
este multiple de narracion sin uno? En una palabra, la frase: telle cette déposition par
courants indécis dont la seule ponctuation marque, encore que faiblement, la linéarité du sens
dans Finnegans Wake. Y la frase, en una palabra: « ... Stalks ali over the page broods
sensationseeking an idea, arnid the verbiage, gaunt, stands dejectedly in the diapered
window margin, with its basque of bayleaves ali allutter about its forksfrogs, paces
with a frown, jerking to and fro, llinging phrases here, there, or returns inhibited,
with sorne hald-halted suggestion, dragging its shoestring; the curious warning sign
before out protoparent's ipsissima verba ... ». Ahi lo tenemos: ventana, margen y
frases.

La gran modestia y, sin embargo, la no menos grande ambicion de lo que
estaba en juego en nuestra apuesta tésica reside, justamente, en la pretextual
salvajeria (casi hablariamos, en este punto, de un cierto aristocratismo proletario:
High Entropy Workers Unite!) de ese minusculo, y sin embargo no por ello menos

minucioso, proposito nuestro: organizar una mirada, una voz, la sintomatica travesia

determinada estructura de la represién que, de la idolatria a la religién, marcaria sus cualidades, sus
capacidades para la sublimacién. Lo que, a dia de hoy, surge para nosotros, en nosotros, desde la
cuestion de la pornografia se halla ligado a la crisis religiosa y a las nuevas relaciones sociales que
buscan ocupar su lugar; esperando, y cdmo, para ornamentar apresuradamente el martilleo obsesivo:
enloquecimiento, coleccion, fetichismo, idolatria (jalgo de esto ya saben los que se interesan en la
pintura y el arte!)”. Vid. a este respecto: Pleynet, Marcelin; Art et Littérature, Seuil, Paris, 1977. Etc.

2 Suspenderemos, pues, de antemano pero solamente por el momento, cualquier conato de Larvatus
prodeo para intentar una transmision lo mas sencilla y directa posible. Ahora bien, el hecho de que la
transmision se intente hacer sencilla, no quiere decir que ello sea una operacién simple. Lo que, en
nuestra tesis doctoral, sigue en punto al discurso capitalista, no obstante, fue publicado en su version
primera en la revista Errata# bajo autoria conjunta a Dario Corbeira. He aqui sus sefias bibliograficas
exactas: Arozamena, Alejandro y Corbeira, Dario; “La metastasis del valor. El sistema del arte global
en el bucle dinamico de la subsuncion formal/real del capital y mas alla”, In: Errata# revista de artes
visuales, nimero 11, Revistas: Debate critico y tedrico, Julio-Diciembre 2013.




| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

de un fantasma, una metaforalogia contra el estado (el estado de animo, el estado de
las cosas, el estado de la cuestion, el estado del cielo, el estado del arte, el estado de
de la salvacidn en general, el estado de las prosas, el estado de lo real &c. &c.). Todo
a base de agujeros silabicos, palabras, frases en paralaje. Del método a la metafora.
De la angustia al lenguaje. De la metafora al método. Y, asi, sucesivamente... jdel
lenguaje al desguace!

En lo que respecta, un poco estenograficamente, a las dimensiones inestéticas
que pudieran surgir del asunto, se puede decir que toda obra es, trascendiendo o no
su verdad inmanente, sentido in progress; verdad in process; y, en relacion al
acontecimiento, podriamos considerarla como real on course; en una palabra:
temporalizacién y espaciamiento a contracronotopo, in subject. Ahora bien, sea
igualmente cual fuere la obra del arte, no cabe duda de que se estructurara, si o si, en
Moebius, y de que, por aniadidura, las mas de las veces, sdlo se nos deja descubrir en
sinécdoque. No comunicando lo mas feo del suceso, precisamente, sino el mundo
como Estado y mercancia, o sea, el mundo tal cual es. Lo cual no sélo produce
descontento, sino también y sobre todo, se regodea en displaceres. Y contra ese
discurso tenemos, a modo de minimo comun multiplo, a guisa de subcomtn si se
prefiere, también la necesaria libertad de la obra (ese indecidible ethos de la otredad)
y la resistencia del texto en praxis (jes la “lituraguerra”!), asi como la reguardante
mirada del cuadro (en sus, a menudo, respectivos malestares).

Por eso, para nosotros la frase, que viene del fantasma, sin el cual se conviene
del todo imposible acceder a lo real, es como el cuadro, o sea, una pintura de letras,
en el campo de una realidad que no funciona sino para obstruir a esa misma pantalla
fantasmatica. En cuanto al esquivo S.K. Beau, ;cudl podria, precisamente, venirnos al
pelo como escabel que produzca eso que sea bello? La respuesta se halla, una vez
mas, sublimada en obra, es decir puesta en peana y, en cuanto a Ea literatura, en ese
apuesto pedestal que es su puesta en libros, cuya cosa, por lo general, no pasa de
pura banalidad de base: autoria y expulsion a lo real que es, sin mas, ahora, lo basal,
lo primordial, la horadada madre de y en el texto. Pero: ;qué madre? La Virgen
Madre, por supuesto, hija de su hijo en su inmaenculada (sic) concepcion. Vergine
Madpre, figlia del tuo figlio, umile e alta piti che creatura, termine fisso d’etterno consiglio, tu
se’ colei che I'umana natura nobilitasti si, che ‘'l suo fattore non disdegno di farsi sua fattura.

Ese era Dante, pero nuestra virgen inmanentista es, mas bien, no ya la de un Hegel

307

Diciembre
2017



308

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

sino, como hemos visto, la joyceana “ipsissima verba” con la castracion, es decir la
autogénesis, en linea directa. La cosa es lo mas abyecto de la relacion sujeto-objeto y
por eso, asimismo, este infantilismo siempre incluido en toda sublimacion.

(Qué es aqui, pues, una obra? Lo que sea una obra no sera mas, en suma, que:
la Cosa de ver, la Cosa de escuchar, la Cosa de tocar... y para nosotros, sobre todo, la
Cosa de leer. Cosas todas susceptibles de devenir, si no lo eran ya en su infundado
abismo, fenocosas, psicosas, diacosas. Luego una obra se emprende, siempre, como
locura de la Cosa. Incluye toda la Verdad que por definicion es no-toda. Tal como
escribia el yo poético mallarmeano: J'ai troué dans le mur de toile une fenétre. Pues bien,
esa tela seria, a un tiempo, cuadro (Bilder) de un tejido de hecho(s) y Modell
(transposicion) de las claves, cuya escritura no es sino “mano que tiembla”?...

El cuadro es ya una mirada, el libro es ya una lectura, la representacion o la
danza es ya una presentacion encarnada en el texto y/o la carne de los actores y
personajes, la musica una escucha del silencio tocandose, la arquitectura un

espaciamiento del vacio, lo que el espectador, el lector, el receptor, en fin, aportan, es

2 Efectivamente, de primeras esa ventana mallarmeana que, luego pasara a Joyce (atn hoy resulta
gracioso ver su retrato fotografico de Zurich, 1918, dandoselas de poeta maldito) y que ya procedia de
Rimbaud (Parez-vous, dansez, riez. — Je ne pourrai jamais envoyer I’ Amour par la fenétre) es como un o0jo
anarquitecténico para aquella casa cuyo mapa nunca es, o no del todo, necesario conocer a fin de no
impedir el darse cabezazos contra las paredes. Y, en efecto, de segundas, aquella actividad humana
que consiga hacerse cuadro del mundo, ya habra cambiado un poco los parametros de la realidad
ideoldgica dentro del sistema de la representacion en presencia. Y, en efecto, asimismo, cuando uno se
pone manos a la obra siempre puede llegar a ver a Dios -0 a la Cosa Misma- hasta en las cacerolas,
como Santa Teresa. De postre tendremos, asi, a quien en realidad se nos habia dado como entremés
inicial, a saber, Leonardo da Vinci: la nada tiene una superficie comun con la cosa y vice. No hay
abolido limite, ni tope, que insepare las cosas, ningtin uno que sin furor se separe. Y es que, por poco
que fuere, la mano siempre tiembla esencialmente. El temblor es la automocién del artista, temblor es
el nombre del pensamiento-mano, temblar es el movimiento propio del arte (C'ha I'abito dell’Arte e man
che trema). Las consideraciones de Maldiney se perfilan, a este respecto, esenciales: “Comprender el
arte a partir de las obras es comprenderlo en su punto mismo de partida: si, en el estado naciente, no
se les da la luz, no se esclarecen en su resplandor, su llegada al dia estara forcluida para siempre. Sin
embargo, el arte no esta ya ahi antes de la obra, a disposiciéon de un artista en las claras manos, tan
limpias, como dice Péguy, que no son ni manos. Dante lo dijo inolvidablemente: el artista es aquel
“C'ha I'abito dell'Arte e man che trema” que tiene el habitus del arte y la mano que tiembla. El tipo de
todo esto es Cézanne. Ahora bien, son los artistas de hoy los que vuelven a poner en tela de juicio este
temblor de certidumbre, este temblor de rectitud que testimonia una separacion entre el arte y la obra.
Lo que comprendemos a partir de las obras, declaran, no es el arte, sino lo que corrompe la pureza de
su concepto. “Lo que es una obra de arte lo comprendemos a partir de la esencia del arte”. Esta
compre(he)nsion hace al artista. Artista es quien posee, en si mismo, el concepto del arte y es el
instigador de su esencia, en tanto que se despierta a través de su decision. Tal es, en la cuestion del
arte, la segunda respuesta: la del arte conceptual”. Vid. Maldiney, Henri; “Originariedad de la obra de
arte ”, in El arte no es la politica / la politica no es el arte. Despertar de la Historia, Brumaria, Madrid, 2015.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

decir aplican cuando la obra misma no se lo impide, es su vision que es mirada por el
cuadro, una escritura implicada en esa lectura haciéndose que es el libro en si mismo,
&c. &c. Una ventana al vacio, por asi decir, en profunda interioridad externa, a lo
real de la Historia. Un libro, una obra, un sujeto no son mas que agujeros del interior
“extimo” meo, una perforada agalma discurriéndonos hasta en “gravitational
shielding”, multiversalmente, incluso hecha Brillo Soap Pads Box, si eso se quiere.
Un trou c’est un trou apres tout. Saledizo es el sintoma, lo real, el sujeto como agujero
de la verdad, la falla en discurso... el pain, digdmoslo asi, que acttia en la raiz del
painting.

En principio todo texto es tan propia como impropiamente, pongamos que de
un modo inescrutable (el desastre que es también el desétre, que es el Verwessen, y
que, en algun sentido, estribaria en la apropiacion general o el agenciamiento, pues
la injusticia consiste, es preciso decirlo, en usurpar particularmente un lugar, p. ej., el
del enunciado sin enunciacidén), susceptible de levantar las madas variopintas
cuestiones dialécticas, fenomenoldgicas, analiticas. Sostendremos, asi pues, que
cualquier texto puede ser considerado ad litteram en cuanto diatexto, fenotexto o
psicotexto. Parece, a simple vista, un planteamiento la mar de sencillo pero, al igual
que los lemas, teoremas, corolarios, etc., al igual que la creacion de nuevas
intensidades perceptivas en el arte, al igual que los encuentros amorosos o las
secuencias politicas y las aventuras de la emancipacion, depende de una decision
indecidible, aunque, por supuesto, demostrable. Las hipodtesis son preposicionales,
las tesis proposicionales, las sospechas suposicionales, las opiniones deposicionales.
Y lo que aqui nos proponemos es del orden, estrictamente hablando, de la ex-
posicion. Toca, en rigor, a un saber decididamente expuesto. La deduccion falsea la
induccion que falsea la abduccion que provoca la deliciosa seduccion de las

verdades25.

%5 En este sentido se puede, y por tanto se debe, jugar mas y mejor al cambio de autor. Digamos que
tan sélo se trata, en una palabra, de darle un sesgo divertido y practico a algo de lo que ya avisaba B.
V. Tomachevski, a saber: jque el texto de una obra es algo cambiante, movedizo! {Como una frontera!
Y si lo es el texto, ;qué no sera su firma? Mas recientemente, Nathalie Heinich, esta vez en sentido mas
histérico, estudid el caso en otra parte: “se podria demostrar como juega el arte contemporaneo con la
firma, conforme a su logica de transgresion de las fronteras, los codigos, las reglas. Obviamente, la
ausencia de firma o su ambigiiedad, no depende en tales casos de un proceso de “desartificacion” de
las artes plasticas. Muy al contrario, da testimonio de la libertad que puede conferir una artificacién
tan conseguida que los practicos de esta actividad pueden permitirse jugar con esa convencion

309

Diciembre
2017



310

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Todo afelio, circunvolucionado, sin querer llegara a perihelio. De ahi que
cualquier discurso se muestre, incluso por defecto, como un mecanismo de defensa
contra (y de) lo real. Y de ahi asimismo que, antes incluso de cualquier otra cosa haya
siempre distintas discursividades, regimenes de la verdad y subsunciones del
discurso, pero también procedimientos a través de los cuales, y por no se sabe qué
necesaria contingencia, vienen a inscribirse historica y originariamente los sujetos o,
mas exactamente, sobrevienen a ser en ellos, se articulan?. De manera que, por un
lado, no hay realidad pre-discursiva que valga, como tampoco hay metalenguaje ni,
por supuesto, simulacro del simulacro. Lo que si va a haber, en cambio, es
espectaculo del espectaculo. Sin parar. Eso estd mds que garantizado. El propio
situacionismo habra resultado, a este respecto, fundamentalmente espectacular. Por
otro lado, sdlo lo real (o lo real solo) pasara por la esencia de lo inesencial, es decir,
también, por la esencia de lo mas precioso, dado que en una situacion cuantica no es
ya el futuro, sino también y sobre todo, el pasado lo que no deja de ser imprevisible.
Tiens, revoila... Respecto a una plausible politica de lo real, sin embargo, tendriamos
que ir a buscarla en una incierta dialéctica de las verdades, una fenomenologia de las
apariencias, una implicacion analitica y, en eso, una vez mads, siempre nos habra

llevado la delantera el arte:

En la experiencia estética el arte nos lleva al limite, al limes, cuando la identidad se
desvanece y lo que esta en juego es el sentido in fieri: el sentido de lo humano. Es, como diria
Richir, el momento de lo sublime, la experiencia en torno a la frontera, tras la cual todo se

decididamente constitutiva de toda accesion al rango de arte: la firma”. Vid. “Firma y artificacién”,
articulo aparecido en las Publications de la Sorbonne, Hypothéses, Paris, 2005. [La traduccién y el

establecimiento al espafiol es mia (A. Arozamena)].

2 O sea que, al comienzo, no hay nada mas que el comienzo y al principio... sencillamente, era el
principio. A fin de cuentas, volens nolens, las suposiciones, de ser necesarias, siempre pueden devenir
incesantes y los redondeles indestructibles. No obstante, sélo conocemos tres discursos, lo ternario
siempre es fundamental, que digan que todo discurso es de semblante incluyendo, a veces en
extimidad bien es cierto, el suyo propio: son los discursos que dependen de las refundiciones
marxistas, fenomenoldgicas y psicoanaliticas, como por ejemplo las del rien que signifiant lacaniano,
del rien que phénomene richiriano y del sinon qu’il y a des vérités badioudiano. Y seran, como puede
presuponerse, nuestras tres orientaciones en el pensamiento. Y es que, aunque sdlo fuera porque la
razon misma es ya una metafora de la sinrazon y lo infundado, pudiendo haber siempre todas las
razones que se quiera (y siempre mas astutas unas que otras) se nos podria conceder, por ejemplo
mediante un axioma de eleccién inusitado, que existe también la Razén radicalmente Otra, siempre
inhallable y perdida: hay lo inconsciente, las verdades y el acontecimiento, el fendmeno como nada
mas que fendmeno que es esencial e irreductiblemente entredds y parpadeo. Hay, pues, los
inconscientes: dialéctico, fenomenoldgico y psicoanalitico.



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

indetermina y bajo la cual (sub limen) todo empieza a configurarse, a escala del hombre. Lumen
y limen.?

La tela encuadrada, la pagina en blanco, el “white cube”, etc. también
suponen, como si dijéramos, especies de fronteras. Por lo que respecta al sujeto,
dehiscente a mas no poder, tal vez hiciera falta un esquema de agenciamiento
(Ordnungsschema)... En Moradas de otra parte, Serge Leclaire, utiliza los puzzles de
George Perec, en concreto el pouce-pouce aparecido en el Magazine Littéraire n® 193
de marzo de 1983, para hacer un acercamiento a la cuestion del sujeto. Nosotros, c’est
a nos tour y, ademas, nos viene de perlas, utilizaremos aqui a Leclaire para lo mismo.

Ofrecemos, asi pues, unos trozos de su proposicion. Dice asi:

El sistema de las representaciones inconscientes tiene un efecto: produce en los seres
vivos que hablan, debido a que el inconsciente existe, un sujeto. S es mi cifra para designar al
sujeto, y es también la inicial de mi nombre. Cuando se habla o cuando se juega con los
pequefios peones del sistema de las representaciones, esto produce un lugar o una funcion.
Cuando ustedes mueven el pedn, por lo menos hay un dedo que lo esta moviendo. Esto se
hace merced a la palabra, por la evocacién de las representaciones inconscientes. Una mano,
un objeto o nada, o todas las palabras que el padre debié decir constituyen al sujeto. En el
sistema de las representaciones inconscientes esto produce Yo [Moi], a saber: un lugar que
retine y produce la ilusién del individuo.

El sujeto del inconsciente no es lo mismo que el yo. Les he dicho que se trata de una
funcién que permite la relacion entre a, b, ¢, y todas las permutaciones.

27 Cf. Sanchez Ortiz De Urbina; Ricardo; “Filosofia en verano”, in Eikasia. Revista de Filosofia, afio VI,

34 (septiembre 2010), pp. 5-18. Y, la verdad, no se puede decir que hoy no se echen a faltar
experiencias estéticas verdaderamente tales. Nuestro maestro Juan Carlos Rodriguez lo descubria hace
ya algtin tiempo, cuando preguntado en entrevista sobre la escasa o nula necesidad de nuestro mundo
en cuanto al arte, respondia magistralmente: “Digamos que ha cambiado su sentido. Y ademas no
sabemos ver ni leer. Los textos no se pueden leer ingenuamente linea a linea, porque mienten. Hay
que buscarles su reverso en cada linea. La literatura y la filosofia mienten mas que hablan. Hoy la
literatura y la filosofia estan muertas porque hoy ese espacio que ocupaban estd muy bien suturado.
No se trata de una simple cuestion de mercado, es que la narracién del yo ya no es necesaria, ya
narramos nuestra vida legendariamente todos los dias. Hay una apelaciéon a ser auténtico. Nadie
puede ser auténtico, yo no sé lo que eso significa, no lo sabremos en nuestra vida, porque no sabemos
qué hay en nuestro inconsciente. Nadie sabe por qué hace cada cosa en la vida, por qué se enfado, por
qué...Ta no sabes las pulsiones que tiene tu inconsciente, pero en realidad es el sistema el que nos
narra. Y asi se han configurado la filosofia y la literatura. El sistema se ha aduefiado de todo, se ha
convertido en vida. La filosofia y la literatura son el mismo género, uno con apariencia de subjetividad
y otro de objetividad, en ese sentido atin miente mas la filosofia. Los anuncios publicitarios, el relato
comunicativo de la television o de Internet utilizan la literatura y la filosofia, pero éstas como materias
propias ya no son necesarias en su sentido de aura”. Vid., de todos modos, como minimo: Rodriguez
Goémez, Juan Carlos; Pensar la literatura. Entrevistas y Bibliografia (1961-2016), ICILe, Granada, 2016.
Aunque también se puede encontrar en: https://www.paralelo36andalucia.com/el-capitalismo-y-la-
soledad/

311

Diciembre
2017


http://www.revistadefilosofia.org/34-02.pdf
http://www.revistadefilosofia.org/34-02.pdf
https://www.paralelo36andalucia.com/el-capitalismo-y-la-soledad/

312

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Tienen aqui el dibujo de este pasatiempos.

Hay ntimeros o letras, y una casilla vacia que permite desplazarlos. El sujeto seria algo
asi como la casilla vacia que permite el desplazamiento. El problema sigue siendo saber de
qué modo el sistema de las representaciones tiene una relaciéon o una no-relacion con la “otra
cosa”, porque tal sistema no puede existir si esa “otra cosa” no existe. No hay movimiento si
no hay fuerza.

Para jugar, es preciso que el sujeto sepa donde radica la fuerza de la ley. Aqui (casilla
vacia). Es preciso, pues, que tenga una apertura hacia esa “otra cosa”, de lo contrario seria
simplemente una mdaquina o una computadora para resolver el problema. Pero algo se juega
para nosotros: el placer que hace que la maquina funcione. El sujeto, entonces, ha de poder
estar en relacion con la fuerza, con la otra cosa. Lo cual no puede acontecer sino por esta
puerta, que es la tnica relacién, la tnica via. La cuestidn es, pues, establecer o construir una
relacion entre el sujeto del inconsciente y la funcion de relacidn, que el sujeto encuentre la
puerta o haya algun sujeto que vaya hasta la puerta y tenga una relaciéon con la “otra cosa”
que le permita jugar este juego®.

28Vid. Serge Leclaire; Escritos para el psicoandlisis I, Moradas de otra parte, Amorrortu, Buenos Aires,
2000. Pero vayamos, si es que el ejemplo de Leclaire se nos queda corto, a las férmulas lacanianas mas
puras. Por dar una recopilacién de sus “hits” mas famosos: “Le sujet de l'inconscient est a situer
comme ex-sistant; c'est-a-dire situé a une place excentrique”, “C'est I'ordre symbolique qui est, pour le
sujet, constituant”, “Le sujet suit la filiere du symbolique”, “Le déplacement du signifiant détermine
les sujets dans leurs actes”, “Le signifiant est prééminent sur le sujet”, “Dans le parcours subjectif,
l'actualité du sujet a, dans son présent, le futur antérieur”, “L'homme a pu entrer dans l'ordre
symbolique, comme sujet, par la voie d'une béance spécifique de sa relation imaginaire a son
semblable”, “Le défilé de la parole se reproduit chaque fois que le sujet s'adresse a 1'Autre, comme
absolu”, “L'Autre peut annuler le sujet”, “C'est du champ de I'Autre que le sujet recoit son message
sous une forme inversée”, “Le proces de subversion de la fonction de l'image, chez le sujet, est
constitutif”, “L'identification est la transformation produite, chez le sujet, quand il assume un imago”,
“Par le langage, le je a fonction de sujet”, “L'action psychanalytique suppose un sujet qui se manifeste
comme tel a l'intention d'un autre”, “Seul un sujet peut comprendre un sens”, “Tout phénomene de
sens implique un sujet”, “Je ne se confond pas avec le sujet”, “L'identification du sujet infans a l'image
spéculaire est le modele du rapport fondamentalement aliénant ou 1'étre de 'homme se constitue
dialectiquement”, “L'entreprise du fou est insensée, en ceci que le sujet ne reconnait pas dans le
désordre du monde la manifestation méme de son étre actuel”, “Le transfert n'est rien de réel dans le
sujet”, “Il existe une frustration inhérente au discours du sujet”, “L'ego est frustration d'un objet, ou le
désir du sujet est aliéné”, “Plus I'ego s'élabore, plus s'approfondit pour le sujet l'aliénation de sa
jouissance”, “L'inconscient est cette partie du discours concret en tant que transindividuel, qui fait
défaut a la disposition du sujet pour rétablir la continuité de son discours conscient”, “L'inconscient
du sujet, c'est le discours de I'autre”, “Dans la folie, on rencontre un délire qui objective le sujet dans
un langage sans dialectique”, “Dans la folie, 'absence de parole se manifeste par les stéréotypies d'un
discours ou le sujet est parlé plutot qu'il ne parle”, “Dans les névroses, le symptome est le signifiant
d'un signifié refoulé de la conscience du sujet”, “Le sujet introduit la division dans l'individu”, “Pour
libérer sa parole, le sujet est introduit, par la psychanalyse, au langage de son désir”, “Need et
demand pour le sujet ont un sens diamétralement opposé”, “La parole, dans sa fonction symbolisante,
va transformer le sujet a qui elle s'adresse, par le lien qu'elle établit avec celui qui I'émet”, “La
responsabilité de I'analyste chaque fois qu'il intervient par la parole, est de reconnaitre ou d'abolir le
sujet comme tel”, “L'analyse a pour but la réalisation, par le sujet, de son histoire dans sa relation a un
futur”, “Le support du transfert est le sujet supposé savoir”, “Le désir du sujet cessant d'étre infans est
de devenir le désir d'un autre qui le domine”, “Le symbole se manifeste d'abord comme meurtre de la
chose, et cette mort constitue dans le sujet I'éternisation de son désir”, “La personnalité du sujet est
structurée comme le symptome qu'elle ressent comme étranger”, “Le Moi n'est toujours que la moitié



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

du sujet”, “La parole suppose un sujet”, “Un acte suppose un sujet”, “Le discours vrai est constitué
par la connaissance du réel, en tant qu'il est visé par le sujet dans les objets”, “Le sujet vrai est le sujet
de l'inconscient”, “Si I'analyste a affaire avec l'ego du sujet, c'est qu'il sert alors de support a 1'alter ego
du sujet”, “L'expulsion primaire définit le réel comme extérieur au sujet”, “Ca est das, et non pas Es”,
“Le sujet est responsable de la dette symbolique, en tant que sujet de la parol”, “Le sujet est serf du

”voou

langage, et encore plus, serf d'un discours”, “La névrose est une question que 1'étre pose pour le sujet
“de la ot il était avant que le sujet vint au monde”, “La chaine des signifiants subsiste dans une altérité
radicale par rapport au sujet”, “Dans la psychose, toute 1'épaisseur de la créature réelle s'interpose
pour le sujet entre la jouissance narcissique de son image et l'aliénation de la parole”, “La métaphore
est un certain passage du sujet au sens du désir”, “Le désir résulte pour le sujet de la nécessité de faire
passer son besoin par les défilés du signifiant”, “La résistance du sujet quand elle s'oppose a la
suggestion, n'est que désir de maintenir son désir”, “Le sujet avant sa naissance est un pole de

V7]

signifiants plus ou moins liés en un discours”, “C'est seulement l'action qui dans le sujet engendre la
certitude”, “Le sujet ne désigne son étre qu'a barrer tout ce qu'il signifie”, “Le sujet comme 1'Autre,
pour chacun des partenaires de la relation sexuelle, doivent tenir lieu de cause du désir”, “Le sujet ne
désigne son étre qu'a barrer tout ce qu'il signifie”, “Le sujet qui parle ne se soutient que du discours”,
“l'Urverdréangung désigne la réduplication du sujet que le discours provoque”, “Dans le sujet, sa
relation au signifiant détermine le manque a étre”, “C'est dans le redoublement du sujet de la parole
que l'inconscient, comme tel trouve a s'articuler”, “Le sujet se constitue comme signifié d'une relation
du moi a l'autre, puis a 1'Autre”, “L'idéal du moi se forme avec le refoulement d'un désir du sujet”,
“Désir n'est pas sujet”, “Le plaisir a pour terme I'évanouissement du sujet”, “La douleur a pour terme
I'évanouissement du sujet”, “La psychanalyse reconnait dans le désir la vérité du sujet”, “Le sujet de
I'énonciation se reconnait dans le ne explétif”, “La coupure de la chaine signifiante est la seule a
vérifier la structure du sujet comme discontinuité dans le réel”, “C'est de I'Autre que le sujet recoit le
message qu'il émet”, “Le sujet tient du signifiant une marque invisible”, “L'inconscient est un concept
forgé sur la trace de ce qui opere pour constituer le sujet”, “L'effet du langage, c'est la cause introduite
dans le sujet”, “La cause dans le sujet, c'est le signifiant”, “Sans le signifiant, il n'y aurait aucun sujet
dans le réel”, “Le sujet, c'est ce que le signifiant représente pour un autre signifiant”, “Le sujet, on ne

/7 voou

lui parle pas”, “Le sujet traduit une synchronie signifiante”, “Le Witz éclaire la division du sujet avec

/a7

lui-méme”, “Le sujet n'est rien que le trou par quoi tout Autre est séparé de la jouissance”, “Un objet

Vi

perdu est la cause de la position du sujet que subordonne le fantasme”, “L'étre du sujet est la suture
d'un manque”, “Le signifiant est ce qui représente un sujet pour un autre signifiant”, “la castration est
une incarnation du sujet”, “Dans l'acting out, ce qui dit n'est pas sujet, mais vérité”, “Il n'y a pas
d'autre mode d'entrée pour le sujet dans le réel que le fantasme”, “L'acte porte sur un dire dont il
change le sujet”, “L'acte psychanalytique destitue, en sa fin, le sujet méme qui l'instaure”, “Le
fantasme tient, pour le sujet, la place du réel”, “Il y a de I'inconscient veut dire qu'il y a du savoir sans
sujet”, “Il faut étre un sujet pour faire usage du langage”, “Le sujet ne peut étre pensé, si ce n'est
comme structuré par le langage”, “Il arrive que ¢a pense, la ou il est impossible que le sujet articule
‘donc je suis"”, “La logique du sujet est une logique étirable”, etc. Como decimos se trata de una
recoleccion extraida, en su mayor parte, de los Escritos y no de los Seminarios. Dejamos la breve
bibliografia de la que dependen y el resto podra consultarse en ampliacion autobibliografica: J. Lacan;
Ecrits, Le Seuil, Paris, 1966; “Réponse a des étudiants en philosophie sur I'objet de la psychanalyse”, in
Cahiers pour 1'analyse, 3, mai 1966; "De la psychanalyse dans ses rapports avec la réalité”, in Scilicet,
1:51-60, 1968; “De Rome 53 a Rome 67: La psychanalyse. Raison d'un échec”, in Scilicet, 1:42-59, 1968;
“La méprise du sujet supposé savoir”, in Scilicet, 1:31-41, 1968; “Proposition du 9 octobre 1967 sur le
psychanalyste de I'Ecole”, in Scilicet, 1:14-30, 1968; “Radiophonie”, in Scilicet, 2-3:55-99, 1970;
Lituraterre, in Littérature, 3:3-10, octobre 1971; “L'Etourdit”, in Scilicet, 4:5-51, 1973; Télévision, Le Seuil,
Paris, 1974; “...ou pire”, in Scilicet, 5:5-10, 1975.

313

Diciembre
2017



314

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

En una palabra: jque el sujeto estd por ver en todas partes! Asi pues, la
subjetivacion proviniente se umbilica en las indecidibles coupures del “rien que
signifiant”, del “rien que phénomene” y del “mais aussi que vérités”. Ese y no otro es
el corte que opera la obra de arte con respecto a la cultura (o sea la Ideologia) que es
la norma, mientras que el arte es su excepcion. De ahi que siempre interese establecer
—digamos que a fortiori resulta un tanto intempestivo— una anarquitectonica
borromea, es decir, como todo aquello que esta fuera de sentido, como todo lo sin
ley: pura dispersion diseminada, por consiguiente. Pues lo que se ha venido
designando, hasta ayer mismo, mediante el termino “estructura”, al menos en sus
planteamientos mds serios, no era otra cosa que eso, a saber: lo real, la dispersion
pura. De modo que la pulsién de esta anarquitectonica, de un lado, no podria ser
sino mimética. S6lo que, aqui, esa mimesis a lo real se dara en fase de frase, es decir,
en fase creadora, en procedimientos de verdad, haciendo surgir el amor con todas
sus patologias. Y la verdadera creacion (incluso la mas increativa de ellas) es, ante
todo, andmica, aun partiendo de las mads sutiles restricciones.

Desbaratadas a dia de hoy, o al menos desgastadas hasta las trancas (el otro
nombre de la Grundstruktur), las tradicionales retdricas modernas desde sus écarts
estilisticos y close readings novocriticistas hacia la todavia faltante —mas que nada
por innecesaria a estas alturas— deconstruccion de las postrimerias deconstructivas
mismas, pasando por las —jenhorabuena! — automatizadas y, por lo tanto, fuera de
combate poéticas formalistas asi como sus encubridoras —mas que descubridoras—
estructuralistas (todavia resuenan las palabras enviadas por carta de Shklovski a
Jakobson: “Nosotros, yo y ta [sic], fuimos como dos émbolos en un solo cilindro... T,
payaso pelirrojo, dime, ;por qué tienes que ser un académico?”), neutralizadas a
mansalva, también, las semiologias y semidticas culturales en todas sus semiosferas,
nucleos, fronteras, vacios activos y hegemonias dialogicas, desarticulado el ardid del
postestructuralismo (pseudoinventor del estructuralismo que, a todos los efectos, se
destapd como el pseudodoinventor del formalismo, etc.) en sus indeseables y
logrados devenires académicos, recuperadas la narratologia y las semicruciales
estéticas de la recepcion (estetizadas anteayer hasta decir basta) por medio de las
pamplinas burocraticas universitarias, capitalizados —jy hasta qué punto!— los
historicismos, multiculturalismos, etc., canonizados incluso los feminismos mas a

ultranza (incluidos, es lastima, los estudios queer, poshumanos o cyborg) y



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

bloomificadas a tope las teorias del canon (cuyo supuesto criticismo Kermode, el
Clint Eastwood de la teoria literaria, dejo a la altura del betin inquisidor a su debido
tiempo), hoy, tal despunta la magnitud fisica del estado de hecho (en su punto de
historicidad triple, a saber, solido, liquido y gaseoso a un tiempo) entonado hasta la
saciedad con falsete zarzuelero de catastrofe u opereta (Europereta, por decirlo bien),
se advierte, sin embargo, un brutal abandono y multiple renegacion con respecto a
las verdades procedimentales, los fenomenos como nada mdas que fendmenos, lo
sintomatico real del acontecimiento; ex-sistimos, pues, defenestrada hace décadas
cualquier subjetivacion minimamente emancipadora, en el sintoma de la Verdadera
Vida Ausente.

En efecto, Ea Literatura es un conducto de pulsiones y flujos, deseos
escriturales, mecanismos de defensa sin duda, aparatos de goce. Su escritura, como
cualquier escritura, es pasion por lo real. Entre los siglos XIX y XX el sistema se
desbarata y, entrando en el postrero umbral finisecular del XX, en transito a lo que
llevemos de XXI, no supone ya mas que otro de sus fetiches mercantiles para
vejestorios. Pero la desvalorizacion forma, y no poco integrante, parte fundamental
del valor: el placer literario, si alguna vez lo hubo (pues mads bien se trata de lo
contrario, angustia y displacer), deviene plus-de-goce estético, a golpe de click entra
cada dia, asimismo, aunque bien es cierto que inanemente, id est, pasando a engrosar
una sectorialidad menor y absolutamente marginal, en el régimen de visibilidad
plusvalico. De modo que, Ea Literatura, ese “bibelot” de inanidad plusvalica, se
disuelve como un pez soluble en las aguas del Sistema Global del Arte. Las
desembocaduras del rumor son las embocaduras del secreto, del sucio secretito, en
su labor limae.

Hoy se escribe, bien es cierto. Quiza mas (y peor) que nunca. Pero lo no escrito
que, sin embargo, tal vez fuera lo que se haya pretendido decir, pisa los talones de
aquello que estoy escribiendo realmente. Ea Literatura, por muy en boga que se crea
hoy dia, estd mas que en liquidacion total. Sélo que una escritura otra siempre estara
al acecho nuevamente. Aun en su devenir genérico, no institucional, indrganico, si se
quiere.

Entonces, pero sdlo entonces, vislumbremos que si la Ideologia es redonda y

se mueve, como la Tierra, solamente era por una suerte de anamorfosis

315

Diciembre
2017



316

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

“hormosexual”, es decir cilindrica. Y ello muy a pesar, seguramente, del

(pseudo)sublime posmoderno®.

2 Se le debe a Lacan, sin duda, el haber levantado la liebre a propdsito de la “asamblea de pedorras”
(buena traducciéon para el “assemblée de vieilles tantes” que encontramos en La Transferencia) que
viene a significar cualquier Banquete, del platénico (es decir, el banquete de los filésofos-reyes) al
propiamente lacaniano (o sea el de los analistas). No por nada uno de sus mas famosos logiones se
enuncio, en la época, del siguiente modo: “Platon era, digamoslo todo, jlacaniano!” (Véase el
Seminario 19, de 1971-72, titulado “Ou pire”. Dejamos el extracto: Le pas de Platon, c’est différent,
c'est de montrer que dés que on essaie de le dire d'une fagon articulée, ce qui se dessine de la
structure, comme on dirait dans notre... ce que j'ai appelé tout a I'heure notre rude langage — le mot
structure ne vaut pas mieux que le mot d’associations libres — mais ce qui se dessine fait difficulté, et
que le Réel, c’est dans cette voie qu’il faut le chercher. Eidos, qu’on traduit improprement la forme, est
quelque chose qui déja nous promet le serrage, le cernage de ce qui fait béance dans le dire. En
d’autres termes, Platon était, était pour tout dire lacanien. Naturellement il pouvait pas le savoir. En
plus, il était un peu débile. Ce qui ne facilite pas les choses, mais ce qui sirement I'a aidé. J'appelle
débilité mentale le fait d’étre un étre parlant qui ne soit pas solidement installé dans un discours. C’est
ce qui fait le prix du débile. Il n'y a aucune autre définition qu’on puisse lui donner sinon d’étre ce
qu’on appelle un peu a coté de la plaque, c’est-a-dire qu’entre deux discours, il flotte.). Ahora bien, si
seguimos al gran Pierre Guyotat, una antepornomujerona ilustrada, veremos que segun él, y con
razon, la Ideologia, sin mas, debia ser considerada como una relaciéon homosexual que nos religa
inconscientemente y donde la Universidad no es mas que la escenografia politica de la dialéctica de la
Prostitucién. ;Y estamos hablando de 1972! Vid. “Langage du corps”, texto leido por el autor en el
coloquio de Cerisy-la-Salle de ese afio, posteriormente retomado en Guyotat, Pierre; Vivre, Folio-
Gallimard, Paris, 2003, pags 11-35.





