ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Le dedans entamé. Enjeux et paradoxes du frontalier

contemporain
Pablo Posada Varela

Unversité Paris — Sorbonne. Bergische Universtit Wuppertal

Sommaire

L. Le frontalier contemporain : pistes et ouvertures phénomeénologiques

1I. Le transcendantal et le viscéral : dépendances et non coincidence

III. Devancement algorithmique, désancrage kinesthésique et étouffement synesthésique : vers
[’éviction du dedans transcendantal

1V. Le danger d’'une ergonomie parfaite

Notre vivre, notre faire sens se fait, aujourd’hui, en situation de mondialisation. Cette
nouvelle donne, tant juridico-économique que technologique, ne va pas sans un certain
délitement des frontiéres ou, pour le moins, un réaménagement spécifiquement contemporain
du frontalier. Frontiére est a prendre ici dans le sens le plus large du terme. Apres avoir posé,
dans D’article qui précede, quelques jalons concernant la frontiére, et concernant tant son
inscription bio-topologique que son inscription transcendantale, nous nous proposons, dans
les lignes qui suivent, d’examiner 1’effet d’une certaine donne contemporaine sur le double
versant, transcendantal et viscéral, de la frontiere chez I’humain. Il s’agit de capter le
phénomene dans toute son ampleur mais aussi dans son caractére matriciel, non pas pour y
opposer un quelconque jugement de valeur, mais d’abord pour en exhiber les paradoxes, voire
les embiiches et les entraves. Il y va, au fond, de gagner des pans de lucidité quant a notre
situation contemporaine, désormais pressante. Soyons plus précis : en effet, si, du fait de cette
spécificité contemporaine du frontalier — spécificité technologique et juridico-économique —
entraves et embiches il y a, il est a se demander, trés concrétement : entraves a quoi ? Et

surtout, entraves a qui?

413

Diciembre
2017



414

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

1. Le frontalier contemporain : pistes et ouvertures phénoménologiques

Nous pensons que la perspective phénoménologique a ici son mot a dire. Elle situe
dans un irréductible «dedans» transcendantal le foyer du sens et, somme toute, le foyer de
I’humain. La frontiére prend ainsi un tout autre sens depuis la phénoménologie. Le «dedans»
transcendantal (nous en avons longuement trait¢ dans un autre travail contenu dans ce méme
numéro) s’écarte — reste a voir en quoi et comment — de I’idée de frontiére interprétée depuis
une topologie propre a I’attitude naturelle et, en gros, depuis la topologie inhérente a un
espace isotrope, a celui que nous a 1égué la science moderne. D’ailleurs, il n’est pas inutile de
signaler tout de go la différence entre Lebenswelt' et attitude naturelle : cette différence se
recoupe, justement, avec la différence a laquelle nous venons de faire allusion. Mais avant
d’en venir a ces problématiques, demandons-nous: quelle est la nature de l’injonction
phénoménologique ? A quoi est-ce qu’elle nous oblige, et quelle forme prennent, dans le cas
concret de notre thématique, les directives analytiques qui en découlent ?

Au fond, nous nous devons, malgré la spécificité des intrications technologiques,
¢conomiques et juridiques contemporaines, de ré-con-duire tout sens a son foyer, c'est-a-dire,
«au-dedansy» de I’expérience qui le sous-tend. Ce fait — le fait de /’a priori de corrélation — n’a
pas d’age. Autrement dit: on pourra inventer toutes les prothéses et médiations
technologiques que 1’on voudra, jamais on ne pourra faire I’économie de I’expérience vécue
d’un (ou plusieurs) sujet(s). Nous avons affaire, ici, a ’instance irréductible du sens : une vie
incarnée et vécue du dedans. Or justement — et c’est la raison profonde de la précédente
occurrence syntaxique de ce «malgré» — le brouillement contemporain des frontiéres nous
enjoint de penser ces lieux d’expérience du sens comme étant a cheval entre les fronticres
telles qu’on avait coutume de les placer. Les transformations qui pointent a 1’horizon sont
certes énormes, les inerties qu’elles mettent en place semblent inarrétables et incontrdlables.
C’est en convoquant la question de la frontiere depuis la phénoménologie que nous aurons
une chance d’en mesurer la portée, et de le faire d’une fagcon concreéte, c’est-a-dire, de le faire
a fleur de peau, loin de tout sociologisme désincarnée.

Il y a — disait-on — une vérité indéclinable de 1’a priori de corrélation : quoi qu’il en
soit de ces brouillages contemporains que nous évoquerons a 1’instant, I’expérience du sens
est toujours le fait d’un étre humain, incarné ici et maintenant, et ce bien que les lieux et

temps de ces foyers de sens connaissent aujourd’hui des bouleversements inouis : nous

" Concept husserlien essentiel pour toute perspective décoloniale.



. .
EIKddld

sommes sujets a des virtualités de toute espece, au caractére instantané des communications,
et a des affranchissements (relatifs) de 1’espace et du temps. Toutefois — il convient d’insister
sur ce point — ces affranchissements sont nécessairement vécus du dedans d’une subjectivité
transcendantale incarnée nécessairement nimbée par ici et un maintenant absolus. Autrement
dit : I’ici et le maintenant qui se trouvent en coalescence avec le «dedansy transcendantal sont,
eux aussi, transcendantaux. Ce sont des moments non indépendants mais nécessaires
contribuant a la concrescence du vécu transcendantal lui-méme’. C’est donc a I’aune de ces
bouleversements, mais depuis les enseignements de la phénoménologie, qu’il nous faut
reprendre ce que nous suggérions plus haut quant a la nouvelle donne frontaliére propre au
contemporain et nous demander a nouveau: entraves a qui ? Entraves a I’étre humain dans sa
complexité et complétude. Entraves a quoi ? Entraves a son humanité.

Les avancées technologiques de 1’époque que nous vivons recelent un faux
¢panouissement, une pseudo-liberté qui, bravant les limites entre les dedans et les dehors
facticiels et suspendant leurs découpages classiques, finissent par avoir raison d’'une humanité
de ’humain en passe de se déliter, de partir en vrille. Au sein d’un champ kinesthésique
décuplé, mais aussi déporté et éclaté, comprimé et virtualisé¢, I’humain semble ne plus se
rejoindre. Sa vie, de plus en plus écorchée de protheses technologiques, présente ’aspect
d’une fuite en avant devenue incontrdlable.

Sans proner pour autant un retour au «monde d’avant», il nous faut repenser le rapport
entre I’humain (et le nouveau statut de son «dedans» transcendantal) et le frontalier, car il y a
une «viscéralité» du rapport entre I’humain (comme foyer du sens) et la fronticre,
«viscéralité» entendue en un sens bien plus littéral qu’on ne pourrait le supposer. Le «dedans
transcendantal» ne se recoupe pas avec le «dedans viscéral»’, cependant, il y a nécessairement
des conditions de possibilité factuelles au déploiement du transcendantal. En d’autre termes :
si le dedans viscéral de I’étre humain est trop empiété par le dehors des prothéses et des
algorithmes, le dedans transcendantal ne peut pas se déployer. Cependant, il n’en reste pas
moins qu’il est impossible de déterminer par avance quelles avancées technologiques
¢toufferont sans retour le foyer du sens, le dedans transcendantal. En tout cas, celui-ci, bien

qu’il soit différent du dedans viscéral, non réductible a ce dernier, n’en est pas moins

? La science-fiction produit des déclinaisons extrémes de cette vérité. Elle est pourtant toujours vraie. L’analyse
philosophique de certains cas est ici extrémement pertinente. Cf. Pierobon, Frank, Le symptéme Avatar. J. Vrin,
Paris, 2012 ou bien Badiou, Alain et al. Matrix. Machine Philosophique, Ellipses, 2003.

3 Cf. dans ce méme numéro, notre article : «Le viscéral et le transcendantal. Préliminaires phénoménologiques
sur la frontiérey.

415

octubre
2017



416

Diciembre
2017

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

dépendant. Si le dernier subit des modifications, des entames, des infiltrations (par ex. des
puces sous la peau), le premier n’en sort pas indemne.

Retenons qu’il ne faut pas oublier, dans I’effervescence technologique (plissant
I’espace et le temps, bientot les corps, d’une fagon inédite) de ré-con-duire tout sens a son
foyer, c'est-a-dire, «au-dedans» de 1’expérience qui le sous-tend : a la base d’'une machine ou

d’un algorithme il y a toujours un faire-sens vécu, depuis un dedans transcendantal.
1I. Le transcendantal et le viscéral : dépendances et non coincidence

Toute la difficult¢é — on I’aura compris — est dans le caractére de plus en plus
introuvable de ce «dedans» transcendantal. Pensons par exemple a 1’atmosphérisation
croissante de la force de travail qui, hantée par les machines (machine outils physiques
extériorisant les opérations physiques, mais aussi algorithmes extériorisant les opérations
mentales*) pousse 1’humain dans les retranchements ultimes de la donation de sens et de la
créativité, plissant violemment le dedans transcendantal, matrice du jugement réfléchissant
(alors que les algorithmes peuvent parfaitement accomplir la partie déterminante des
jugements).

Mais entendons-nous bien : nous ne sommes pas en train de dire que I’extériorisation
des opérations du Leibkérper — déposées dans des machines — pousse le dedans transcendantal
de plus en plus a I’«intérieur» du Korper. Nous disons, surtout, qu’il est plus difficilement
localisable. Tout comme il peut étre «poussé dans ses retranchements» au moyen de la
technologie, il peut, tout aussi bien, subir des décuplements tout a fait intéressants. Ainsi, le
dedans, matrice transcendantale du sens, peut voir sa force et son effectivité, sa portée et son
extension démultipliées au moyen de la technique. En effet, les moyens techniques sont a
méme de modifier les possibilités de recouvrement et dépendance du transcendantal eu égard
a ’empirique.

Pensons, par exemple, a la confluence entre robotique et télécommunications
(permettant, par exemple, des opérations chirurgicales a distance) ou bien a cette nouvelle ére
militaire inaugurée par les drones: en un sens, ces technologies, couplées, bien sir, aux
télécommunications par satellite, auront produit un élargissement du champ kinesthésique.
Aussi, se pose la question de savoir si cet ¢largissement est ¢galement d’ordre synesthésique

(la fagon dont je sens mon dedans). En tout cas, le subjectif s’est vu déporté et éclaté. Un outil

* Voir sur ce point les travaux de B. Stiegler et de M. Serres.



£ikasia
comme skype permet, par exemple, des possibilités d’empathie sans que I’on se trouve rivés
au dictat de la contigiiité. Malgré le fait de ne pas partager un ici réel, il peut y avoir, parmi
les membres d’une communauté skype un certain engagement de Leiblichkeit. Quelque chose
d’immédiat peut prendre : un foyer de sens, un dedans transcendantal intersubjectif qui, grace
a la technique, s’exempte et s’émancipe en partie de la nécessité d’une co-présence
empirique.

Y aurait-il, néanmoins, des registres ou cette émancipation transcendantale de la co-
présence réelle serait impossible ? Bien qu’il soit parfaitement possible de réaliser des
interventions chirurgicales a distance, il est & se demander, par exemple, a quel point il est
possible de faire une thérapie psychiatrique a distance, en I’occurrence par skype. En effet, il
semblerait que la thérapie — son effectivité — nécessite justement la présence du corps du
thérapeute. La thérapie ne peut pas faire I’économie d’une contigiiit¢ des Leiber, d’une co-
présence effective, du partage d’un méme ici spatial et réel ou se rencontreraient deux ici
absolus.

Toutefois, cela ne veut pas dire qu’en psychiatrie (c'est-a-dire, dans 1’échange
psychiatrique ou thérapeutique) et, en un sens, contre toute apparence, I’empirique ait la main
sur le transcendantal. Non. Cela veut dire plutét qu’il y a quelque chose du transcendantal (de
ce foyer de sens irradié depuis I’immanence vécue d’une «donation de sens») qui est
justement de l'ordre d’une... facticit¢ transcendantale. Bien que cette «facticité
transcendantale» ne soit pas réductible a une simple «factualité», certaines «choses» qui sont
de I’ordre du sens ne peuvent passer — i.e. n’arrivent a s’incarner — que sous condition
d’effectivité, de présence effective.

Afin de mieux saisir ce qui est ici en jeu, notons que le concept husserlien, repris par
Marc Richir, de phantasia «perceptive» atteste cette dualité. Le perzeptiv de certaines
phantasiai n’est pas un pis-aller : il faut I’effectivité d’une réalité, sa consistance, pour qu’une
certaine phantasia puisse passer, puisse se faire espace. Il n’y a point de contradiction a faire
remarquer que cette consistance du réel serait, dans ce cas, non pas wahrgenommen (pergue)
mais perzipiert («percue»). Au fond, cela montre que les richesses du réel ne sont pas
exclusivement promises a un destin de «Wahr-nehmung». Le réel peut bifurquer et, depuis
son caractére «perzeptivy, amener d’autres concrescences, d’autres actes fondés (par exemple
une phantasia «perceptive»). Une possible confusion vient du fait que Wahrnehmung et
Perzeption ne s’opposent pas sur un méme pied d’égalité. En effet, ce qu’il faut comprendre,

c’est qu’elles se situent a des niveaux architectoniques différents. Ainsi, ce ne sont pas, stricto

417

octubre
2017



418

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

sensu, des termes en rapport d’exclusion réciproque, et comment le seraient-ils dés lors qu’ils
ne situent pas au méme registre architectonique ! Qui plus est, la Wahrnehmung se fonde sur
la Perzeption. La phantasia «perceptive». Or, toutes deux font un usage différent de cette
base «perceptive». En fait, Phantasia «perceptive» et Wahrnehmung sont deux fagons d’étre
en exces par rapport a une méme base de Perzeption.

Aprés cette parenthése visant a éclairer le concept, difficile, de «facticité
transcendantale» (en effet, le dedans transcendantal n’est pas éthéré, mais nécessité d’un

certain degré d’incorporation), revenons a la question de la frontiére.
b

1II. Devancement algorithmique, désancrage kinesthésique et étouffement synesthésique :

vers l’éviction du dedans transcendantal

L’humain, élagué par les prothéses permanentes de la technique, semble franchir les
frontieres, c’est-a-dire, les partages classiques entre le dedans et le dehors, le proche et le
lointain, I’instantané et le différé. Or ce franchissement se fait souvent, chez 1’étre humain, au
prix d’une rupture de ce que j’appellerai sa «sérénité synesthésique». Cette: sérénité est
constituée, en termes tres larges, d’une certaine unité, continuité et capacité de ressourcement.
Ces aspects sont certes en rapport avec ce que Winnicott appelait espace transitionnel. Il y va
ici, encore une fois, des conditions empiriques — non déterminables a priori, et pourtant bel et
bien existantes — du faire du sens. Le déploiement d’un espace transitionnel n’est donc point
indifférent aux circonstances empiriques de son incorporation. Ou encore : tout objet ne peut
pas devenir (encore moins pour le nouveau-né) «objet transitionnel» : un objet coupant ou
trop massif, un objet infime ou presque inconsistant, un objet réticent a toute prise, ne peut
pas offrir une assise et un répondant kinesthésique suffisants au déploiement de son possible
caractére transitionnel. Cependant, encore une fois, la plasticité du transcendantal, dans la
mesure ou elle communique avec sa propre transpassibilité, nous interdit de dresser du dehors
une liste des caractéres empiriques aptes a accueillir une donation de sens. Or, qu’on ne
puisse pas cerner le contenu de cet a priori empirique ne veut nullement dire qu’il n’existe pas
comme condition indéterminée (et, partant, susceptible d’historicité dans son contenu
concret).

Voila qui nous suggére une facon de poser la question du frontalier contemporain :
quelles nouvelles formes prend, aujourd’hui, 1’espace transitionnel, et a quel point est-il

menacé ? L humain, éclaté dans tout genre de prothéses, semble ne plus pouvoir se rejoindre.



EIKddld
C’est bien pour cela que nous pensons que cet excés de protheses technologiques (allant dans
le sens d’une extériorisation — et aliénation — croissante des opérations transcendantales du
sujet) entraine une crise du «synesthésique», c’est-a-dire, de la capacité a se sentir faire du
sens et a assister, du dedans, a un faire-sens a la premiére personne’.

Aujourd’hui, [D’extériorisation des opérations physiques et mentales semble
incontrolable. On assiste a un déport des kinesthéses dans les dispositifs. Les médiations
instrumentales et algorithmiques étant de plus en plus importantes, le kinesthésique est de
moins en moins en rapport avec ce qui est produit. Ainsi, souvent, loin de libérer I’esprit de
taches fastidieuses, il empiéte de plus en plus le synesthésique- Celui-ci tend a devenir, quant
a lui, superflu, non pertinent au regard de I’efficacité. Aujourd’hui, par exemple, il n’est plus
possible de réparer une voiture en ouvrant le capot. Cette marge kinesthésique a désormais été
¢touffée. Seule demeure la possibilit¢ d’avoir un effet sur la voiture réelle a travers
I’¢électronique.

Par ailleurs, le «produit» de 1’opération est, au demeurant, entierement formaté : il n’y
a plus d’espace ou d’aisance kinesthésique pour que nous opérions — et réparions — «a notre
facony». Le produit de nos kinesthéses est ¢loigné des kinesthéses elles-mémes (réduites a des
méta-manipulations — normalement avec la main — sur un clavier ou un panneau de controle).
Ledit produit est, par ailleurs, formaté. Il n’y a donc plus moyen de s’insérer vraiment dans le
processus de création de sens ou de production réelle depuis le recul d’un dedans
transcendantal a méme de se sentir lui-méme, de se tater du dedans, méme - voire surtout —
dans ses hésitations. Tout est ficel¢, toute manipulation algorithmisée (de telle sorte que, soit
dit en passant, les entreprises peuvent insérer dans I’algorithme lui-méme les parameétres qui
entérinent, désormais, 1’obsolescence programmée).

Le prix a payer est double : d’une part, le dedans transcendantal du sens est évacué, de
I’autre, le produit, formaté par des algorithmes, est le résultat exclusif d’opérations
nécessairement déterminantes. Dans la palette du kinesthésique, il y a de moins en moins de
place pour une opérativité réfléchissante (au sens de Kant). Le kinesthésique est ¢loigné de
son produit. Il agit a distance, sans frottements, en situation d’ergonomie quasi-parfaite. Le
tatonnement qui se cherche n’a plus lieu d’étre. Or c’est tout un pan d’inventivité a méme la

chose qui s’en trouve, du méme coup, évacué.

> Voir sur ce point les éclairantes analyses de Joélle Mesnil. Cf. Mesnil, Joélle; “La désymbolisation dans la
culture contemporaine”, pp. 525-864., Thése disponible dans FEikasia n°66, 2015.
http://revistadefilosofia.com/66-25.pdf. En particulier les trés prometteurs développements de J. Mesnil sur
André Leroi-Gourhan.

419

octubre
2017


http://www.revistadefilosofia.org/66-25.pdf

420

Diciembre
2017

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Le phénoméne que nous décrivons trouve son analogue en art. C’est, peu ou prou, la
différence qui existe entre, d’un coté, un sculpteur qui travaille certes avec des outils, mais qui
travaille néanmoins a méme son produit (assistant son geste du dedans et sachant que ses
hésitations, ses pressions et effets de levier sur les instruments laisseront une trace singulicre
dans le produit) et, de 1’autre, des artistes comme Damien Hirst par exemple, qui se bornent a
commander leurs sculptures par imprimante 3D.

N’¢étant plus aupres de leur maticre, les kinesthéses ne retrouvent plus d’espace
synesthésique. Il n’y a plus d’écart interne depuis lequel un versant réfléchissant du geste
puisse prendre le temps et I’espace de I’innovation. Point de repli ou de recul permettant au
geste de se chercher en vue de réalisations non déterminées par avance et donc fonci¢rement
singulieres, nullement sorties d’une boite noire ou les possibles seraient déja pré-figurés.

Il y eut un temps ou le faire du sens se frottait a sa maticre, gringait, et n’atteignait pas
son but tout de suite. En effet, c’est ce grincement, ces «grains de sable», qui permettent aux
kinesthéses de se sentir du dedans (dedans synesthésique) et donc de faire la différence entre
un espace de créativité en retrait ou en écart d’'un co6té, et la mise en place des opérations
elles-mémes de I’autre. C’est bien pour cela que la recherche contemporaine d’une ergonomie
parfaite des dispositifs techniques peut étre profondément mortifére. Evoquons ’envie de
faire, de I’outil, une prothése intégrée, non remarquée, tout comme la création de gadgets dont

le but serait de «faire corps» avec notre propre corps, de se fondre avec lui.

1V. Le danger d’une ergonomie parfaite

Pour que le dedans transcendantal se sente du dedans, pour qu’il ait le temps et
I’espace de tater son périmétre intérieur, il faut — pour paraphraser une expression chére a
Winnicott — seulement une ergonomie suffisamment bonne... donc, justement, pas trop bonne
et, en tout cas, surtout pas «parfaite». Une ergonomie parfaite n’est pas une ergonomie
«réussiey car elle risque de trop glisser. Une ergonomie qui ne rencontre aucun grain de sable
se perd elle-méme, s’échappe a elle-méme, s’évade de facon instantanée vers son propre
résultat. Une ergonomie trop parfaite finit donc par avoir raison de la résistance (presque au
sens biranien du terme) de 1’opérativité eu égard a son propre extérieur. Or cette résistance a

I’extérieur est aussi sa «sentance», son «se sentir», le titonnement du périmétre interne de



EIKddld
I’opérativité transcendantale. Des opérations glissant sous ergonomie parfaite évacuent par
définition leur propre comparution synesthésique.

Or voila qui est la tendance actuelle : un déferlement d’opérations qui ne se sentent
pas elles-mémes, qui fusent sans résistance car leur ergonomie est trop parfaite. On ne se sent
méme pas les faire. Elles glissent. Elles ne rencontrent aucune résistance. Elles s’activent et
produisent leur effet de fagon quasi-simultanée, en faisant 1’économie de leur dedans
transcendantal. Devancant le sujet, ces kinesthéses ergonomiquement parfaites — donc a-
synesthésiques ou anesthésiques — le zombifient. Le dedans transcendantal — le Leib - suit les
opérations du Korper. Celui-ci, criblé de prothéses qui I’augmentent, file loin devant le Leib.
La donne technologique contemporaine a inversé I’ordre des facteurs. Les prothéses hantent
le dedans viscéral de telle sorte que le dedans transcendantal est constamment enjambé. Pris
de court, il arrive toujours en retard. Veut-il réfléchir a une solution que le résultat est déja 1a°,
Si le contemporain scelle ’entame du dedans transcendantal, il est a se demander, et a plus
forte raison, comment serait un dedans transcendantal qui ne dysfonctionnerait pas.

Le dedans transcendantal est un lieu de recul. Il se doit d’étre en écart par rapport a
I’actualité kinesthésique. C’est une réflexivité faite chair ; chair encore suspendue, non encore
incorporée, gardant son indétermination concréte, ses ressources en transpassibilité, sa
capacité d’épouser ou de mimétiser des transpossibles inopinés. Le dedans du sens se faisant
est donc un dedans synesthésique qui régne depuis un certain retrait sur les opérations
kinesthésiques du sujet incarné. Aujourd’hui ce sont ces dernieres, a savoir, des simples
manipulations sur un clavier d’ordinateur ou de téléphone portable, qui ont pris le devant (et
le dessus) sur le dedans transcendantal. Le synesthésique est sans cesse devancé ; il n’a pas le
temps de se mettre en place ; a peine sent-il ce qui est a faire, ce qu’il faudrait chercher et
essayer, qu’une manipulation kinesthésique (déportée, loin de la chose méme, sur un clavier)
améne soudainement un résultat, un produit. L’écart spatio-temporel synesthésique par
rapport au kinesthésique est étouffé ou lissé. Le sujet n’a pas d’espace interne ; il ne se sent
plus : la productivité est certes énorme, on arrive a faire plus et plus vite, mais les résultats
sont pré-figurés et les processus, filant dans I’inadvertance, sont absents a eux-mémes. Nous
nous sentons vides. Nous ne nous sentons plus. Tout va trop vite et glisse sur nous. N’arrivant
plus a rejoindre la compulsivité opératoire du Korper, le Leib est devenu superflu. Les

frontieres de I’intériorité transcendantale se sont désormais évaporées.

8 Cf. sur ce point, le remarquable ouvrage de : Morozov, Evgeny, Pour tout résoudre, cliquez ici. L’aberration
du solutionnisme technologique, Editions FYP, 2014.

421

octubre
2017





