ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Mariano Arias Paramo y el escriba sagrado: proyecto vital versus

“cuidado de si mismo”: Vitalidad, alma, espiritu.
Alberto Hidalgo Tufion. Universidad de Oviedo

1.- Notas para un Tombeau.

Mariano Arias Paramo, natural de Oviedo, ha fallecié el domingo, 14 de mayo,
del 2017, a las 3 de la madrugada en el Hospital Monte Naranco de su ciudad natal.
Su cadaver fue velado con carifio por familiares, amigos fildsofos, poetas, escritores y
artistas en la capilla ardiente niimero dieciséis del tanatorio de “Los Arenales” de la
misma ciudad. Todos los que le conocimos le recordamos con carifio y lamentamos la
interrupcion de su proyecto vital. En uno de los acompanamientos que le hice en su
breve hospitalizacion terminal, le pregunté, sin esperar que la intensa sedacion a la
que estaba sometido, le permitiera responder: ;Como cuando y por qué razon dejaste

12
de “cuidar de ti mismo”?

208 ¢(Como evocar el espiritu filosofico de Mariano Arias ante la presencia de su
cuerpo externo, sin que su cuerpo interno, sedado y ausente, pueda certificar o rebelarse
contra las inevitables interpretaciones que debera sufrir la produccion que nos ha
dejado? ;Como traerlo aqui, reducirlo otra vez a letra impresa, para que su imagen se
dibuje en sus rasgos esenciales? ;Qué recursos utilizar para que este asedio final
resulte honroso, a la par que verdadero? Para honrar a los muertos como se debe,
hay que empezar por comprenderlos, lo que implica adentrarse en sus visiones
particulares, que ya solo no son accesibles a través de lo que se expresa en su
produccion.

Nacido el cinco de mayo de 1951 de un parto doble, compartio lo que los griegos
llamaban psiqué con su madre y su inseparable hermano gemelo, Lorenzo Arias
Paramo, que le sobrevive con una pena indescriptible. De ahi que pueda parecer

temeraria mi pretension de componer esta pieza destacando el perfil filoséfico de los

proyectos que culmind uno solo de los gemelos antes de su muerte fisioldgica. Me



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

consta que la identificacion animica con su inseparable Syzygos (en términos de Mani)
se remonta a los estudios de Maestria Industrial que ambos compartieron durante
cinco largos anos, mediante los que ambos adquirieron una amplia serie de
habilidades quirurgicas y técnicas. También se apoyaron mutuamente para rebelarse
contra los designios de su padre, que les llevd a matricularse en la Facultad de
Filosofia y Letras. Solo tras emanciparse y licenciarse en Historia, sus trayectorias se
bifurcaron y mientras Lorenzo se dedicoé al prerromdnico asturiano, Mariano se
decantd hacia la filosofia empujado por las lecturas del famoso escritor del
compromiso Jean-Paul Sartre y por el impacto que tenia Gustavo Bueno en Oviedo
durante los setenta.

Como anécdota personal, recuerdo que durante el Primer Congreso de Teoria de la
Ciencia en abril de 1982, en cuya logistica ambos gemelos colaboraron conmigo, se
parecian tanto aun fisicamente que me costaba distinguirlos. Sin embargo, ya
entonces Mariano llevaba la voz cantante en filosofia, no solo asociandose a la
Sociedad Asturiana de Filosofia (SAF), sino promocionando literariamente la
actividad. De ahi que quepa afirmar que sin menospreciar sus habilidades manuales
como disefiador grafico, ni su sensibilidad artistica como fotografo, la vocacién que
cultivd con cierta asiduidad fue la de escritor. Sus biografias destacan que fue
tinalista del Premio Nadal de Novela con El silencio de las palabras (1991) y Premio
Juan Rulfo de Relatos en 1992 con Il finimondo. Colaborador asiduo de varias revistas
literarias, en particular, en la Revista Clarin, deja a su muerte una serie de inéditos,
como relatos, cuentos cortos y ensayos de critica literaria, de los que él mismo habia
seleccionado bajo el titulo de Memorias del Cielo un volumen de unas 250 paginas.
Hay una novela de los anos 90, Hombre Mudo, de unas 300 paginas que envid a
editoriales pero sin una respuesta o promesa firme de publicacion. Sin embargo, la
ultima obra ensayistico literaria que habia preparado Imagina bosque imagina, de unas
doscientas paginas esta en trance de publicacion'. Mas alla de la narrativa, ensayo la
critica literaria, pero si hemos de hacer caso del trasfondo de sus temas hay una

constante antropologica que se remonta a 1983, a su celebrada tesina de licenciatura

! Su hermano Lorenzo Arias ha logrado sacar con la editorial Trea de Gijon un libro que respeta el disefio original
de Mariano Arias (2017)

13

Febrero
2018



14

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

La antropologia filoséfica de Jean-Paul Sartre. No es casualidad que su interés por el
Sartre, indivisiblemente filosofo y literato, haya sido una constante en su obra.

De ahi que su fallecimiento haya afectado a diferentes circulos o gremios (Tribuna
Ciudadana, Asociacion de Escritores, Sociedad Asturiana de Filosofia...), lo que puede
despistar acerca de la profunda unidad de todos sus proyectos. ;Deberiamos
entonces extranarnos de que, enfrascado en sus proyectos, hubiese ignorado el
cuidado de si mismo hasta el extremo de no atender al galopante deterioro de qué
fue victima? ;No tendra algo que con la intensa pasion que su Leibkirper abrazaba
todo lo que hacia? En los ultimos tiempos vivia de, por, para, con y en el libro que
definitivamente acab¢ titulando EI Escriba Sagrado. Filosofia del origen de la Idea de
Escritura. Volvera mas tarde sobre el titulo®

Por eso mismo es necesario entender porqué Mariano el pasado mes de abril ante
un informe médico que diagnosticaba una heptamegalia con multiples y grandes
lesiones focales con apariencia tipica de metdastasis, ignoro olimpicamente ese dato y
empez0 a interesarse por el significado de la palabra “achalasia”, cuya presencia en
el esofago le diagnosticaba el mismo informe. ;Como interpretar esta manifiesta
despreocupacion por su salud corporal, que culmina en este episodio, pero que el
empedernido y ensimismado fumador, que era, ya manifestaba desde un afio antes al
menos que yo recuerde? ;Como entender ese extrano comportamiento de indiferencia
ante su propio cuerpo 'y de extremada y obsesiva atencion a los matices de las palabras?
(No forma la achalasia parte de la familia de palabras formadas con un “alfa”
privativa, como ataraxia, afasia, apraxia, etc. que predican siempre la ausencia de
alguna perturbacion corporal o animica? ;No seria la achalasia, que permite evitar
bolos alimenticios corporales, una suerte de perfeccion vital?

(Acaso el fumador recalcitrante habia elegido existencialistamente aceptar el
destino inexorable asociado por la vox populi a tal conducta o simplemente estaba
convencido como el Sartre de El Ser y la Nada de que la muerte no es una posibilidad
susceptible de eleccion, sino una contingencia externa que nos asalta desde fuera de
nuestra situacion inopinadamente? Pero Mariano Arias no sufrié fisicamente una
muerte sartreana, subita, ni tampoco hizo una prevision o performance alguna como

Sofocles o Gustavo Bueno que acompanase el trance con un acorde final. No

2 Mariano Arias (2016) El Escriba Sagrado. Filosofia del origen de la Idea de Escritura. Brumaria, Madrid,



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

obstante, su muerte fue muy francesa, absolutamente laica y ajena a toda parafernalia
ritual, a la manera de esos genios incomprendidos que, abandonados a la
inmisericordia de los sistemas publicos que defendieron, aguardan una gloria futura
en tiempos mas audaces y maduros.

En realidad, hacia tiempo que su vitalidad se iba apagando sensiblemente, al
tiempo que la llama de su espiritu brillaba cada vez mas con ese extrafo parpadeo
entre la subconsciencia y la lucidez de los fendmenos trascendentales. Recuerdo que
su ultimo cabreo indignado que afectd a su psiqué (que ya dijimos compartia con su
hermano), mds que a su cuerpo o a su espiritu, fue provocado por un iletrado
informe anonimo que denigraba con absoluta incomprension sus descubrimientos
sobre los origenes de la escritura, alegando su no coincidencia con el saber filologico
consagrado para justificar burocraticamente su no publicacion a costa del erario de la
Universidad de Oviedo. Con la ayuda de tan perspicaces linces el desastre ecoldgico
e institucional de las sociedades académicas esta garantizado antes de que acabe el
siglo. Por mi parte, en vano traté de disuadirle de la insignificancia espiritual del acto
administrativo. Para él se habia mancillado el honor del espiritu investigador de la
verdad, que deberia presidir las instituciones académicas.

¢{No me proporcionaban estos ultimos episodios vitales pistas suficientes para
responder a la cuestion de porqué habia descuidado tan ostensiblemente el cuidado
de si mismo? ;Acaso tal descuido no estaba directamente relacionado con las
condiciones de espiritualidad que exige el acceso a la verdad? ;No era obvio que su
pretension investigadora por desvelar los origenes del lenguaje habia distorsionado
la jerarquia de las formas y objetos del conocimiento para €él? Pero en ese caso, jno
estaria preso de los planteamientos cartesianos para los que el conocimiento de un
dominio de objetos ha suplantado completamente al conocimiento de si mismo de
estirpe socratico-platénica?

Esta linea argumental, sin embargo, no se compadece bien con el hecho de que
Mariano habia privilegiado la figura del escriba en sus investigaciones sobre la
escritura. jNo implicaba ello primar las averiguaciones socio-psicoldgicas que
obligan a reconstruir situaciones y épocas de la vida de los escribas y de las
sociedades huéspedes de las que a menudo no conocemos mas que los rastros

materiales de su produccion? Enfrascado en la improba tarea de descubrir la génesis

15

Febrero
2018



16

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

de la escritura en tanto que produccion humana, ;no estaba él mismo obligado a
regresar mds alld del propio periodo helenistico romano en el que se consolidaron las
relaciones del sujeto con la verdad? ;Hasta qué punto esta trayectoria regresiva no le
obligaba a olvidarse del problema de cuidado de si mismo como una mera
circunstancia incidental de un proceso mucho mas amplio en el que se habria
producido la homoiosis to theo platonica (Teeteto, 176 a-b), inconsciente y
espontaneamente, de forma que el propio Dios, cuya conexioén se busca como tabla
de salvacion, dependeria en ultima instancia de la escritura misma? ; Acaso el escriba
no constituye la figura institucional determinada en el que se funden la triple
determinacién del conocimiento del objeto, el acceso a la verdad y la idea misma de
salvacion, que no es otra cosa que el cumplimiento de la relacion consigo mismo que
a través de la escritura no puede ser ya distinta de la salvacion del otro vinculados

entre si ya indisolublemente por esas relaciones significativas que nos trascienden?
2.- El Escriba que no cuidaba de si mismo

Andaba yo enfrascado en estas cavilaciones cuando me lleg6 la invitacion de
Roberto Menéndez a participar en las IV Jornadas de Filosofia del Occidente de Asturias,

1,

dedicadas este afio a reflexionar sobre “;sociedad enferma o hipocondriaca?”.
Roberto Menéndez, que ha logrado con pocos medios y mucha voluntad (es decir,
espiritu) unos encuentros filosoficos itinerantes en el mas pristino espiritu de la
Sociedad Asturiana de Filosofin en su comarca de origen, planteaba precisamente este
ano un problema que no estd circunscrito, porque atane a la encrucijada entre
sociologia y psicologia. La pregunta sobre si la sociedad actual estd enferma o deben
atribuirse sus males mas bien a la hipocondria colectiva que padecen sus
componentes individuales, ejecuta una limpia transicion entre dos ambitos de
estudio distintos, dos conceptografias diferentes que cubren ese espacio incierto,
pero real, que fractura o disocia internamente lo que Gustavo Bueno marcaba
ontoldgicamente como M2, que se compone tanto de “lo” politico como de “lo”
catartico, incluidos dolores y sentimientos concomitantes. No en vano la filosofia

naci6 en Grecia al disociar los problemas morales que el teatro ventilaba

publicamente en el espacio publico de la polis. Al recuperar, en compania de Maria



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Herrero, los “cafés filoséficos” como espacio de reflexion, Roberto Menéndez invita a
sus ponentes a que hagan diagnodsticos sobre la situacion espiritual del presente sin
hacer ascos a ningtin enfoque hibrido: « ;Cuales serian las causas de una posible
hipocondria del espiritu en nuestros dias?» —se pregunta en la presentacion de sus
jornadas. Y responde develando sus intenciones: «Nos parece imprescindible que en
nuestro contexto social la filosofia haga valer la pertinencia de su quehacer, de su
perspectiva y de su modo de enfocar los fendémenos de la vida cotidiana. Los
problemas que se proponen distan de estar cerrados».

Pero lo que me animo a proponerle que el caso del colega recientemente fallecido
podria resultar paradigmatico en este contexto, fue su planteamiento de someter a
examen los «discursos y practicas terapéuticas que exceden lo puramente médico y
se encaminan en la direccion de una metafisica del Bienestar». ;jAcaso la tematica del
“cuidado de si mismo”, suscitado con tanto éxito por Michel Foucault en los Cursos
del Collége de France no habian resucitado el interés por las tecnologias y narrativas
del yo y por el estudio de nuestras formas de sexualidad, trabajo, ocio, salud,
comunicacion, etc. que pivotan sobre esa “metafisica del bienestar”? ;No son meros
capitulos de la hermenéutica del sujeto la bateria de conceptos nuevos que inscriben
nuestros esquemas vitales en el pregnante ambito de la bio-politica? ;Y no estaba la
preocupacion objetivista de Mariano Arias por las cristalizaciones institucionales y
materiales de la escritura en los antipodas antropoldgicos de los libros de autoayuda,
de autoestima, de inteligencia emocional, de superacion y crecimiento personal, de
conocimiento y cuidado de si mismo tan de moda? Sigue Roberto Menéndez
caracterizando el nuevo paradigma de la sociedad hipocondriaca como una mezcla del
«cultivo de la vida interior con una exigencia de reconocimiento en sociedad,
especialmente en un mundo en el que a las relaciones clasicas se han superpuesto
aquellas vinculadas a las redes sociales, donde es necesario administrar nuestros
multiples perfiles ptblicos. La tension entre el cultivo de la vida interior (mediante la
meditacion, la relajacién, etc.) y la promocién de una vida social activa (empatia,
habilidades sociales, inteligencia emocional) supone hoy una exigencia que genera en
muchos casos malestar, inquietud, stress». Y en este contexto, puesto que Mariano
Arias estaba mas preocupado por resolver el enigma de la escritura con una

ambicion sistematica que por alcanzar cotas de reconocimiento social, ;no era

17

Febrero
2018



18

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

evidente que para €l la filosofia avanzaba platonicamente mds por el camino de la
desubjetivizacion que por el de la subjetivizacion paranoica que anida en el fondo del
“cuidado de si mismo” postmoderno? ;Y no era ese el fondo del debate suscitado
desde la caida del proyecto socialista de la URSS sobre cuyo vigor y vigencia
universal reposaban demasiado placidamente las conciencias de las izquierdas
tradicionales? La filosofia, al ocuparse y preocuparse por el escriba sagrado ;no hacia
girar el pensamiento de Mariano Arias hacia la fuente originaria del que dependian
criticamente todas las variantes culturales ligadas al cultivo del yo, cuya
subjetivizacion dependia, a su vez y no menos criticamente, de la capacidad de leer y
escribir? Y, si tal era el caso, el enigmatico desenlace de Mariano ;no abria un doble
interrogante sobre nuestras cabezas que afectaba al papel diacritico de la filosofia? En
realidad, la filosofia ;abona y profundiza el cuidado de si mismo o ensefia que la
liberacion de la esclavitud a la que nos somete nuestro cuerpo externo (soma=cuerpo,
sema= sarcofago) pasa por las viejas formulas helenistico romanas de la ascesis, la
ataraxia, la afasia y, en ultima instancia su recién descubierta “achalasia”, que
conformaba ese nudo en la boca del estomago que le impedia la alimentacidon de su
organismo fisioldgico?

Para aclarar esta problematica me parecié oportuno en mi conferencia acudir a
Michel Foucault, por ser el autor que con mads asiduidad y pericia exegética ha
rescatado en el siglo XX el concepto de “cuidado de si” como organizados del
quehacer filosofico, mostrando las multiples técnicas, procedimientos y finalidades
del sujeto ético desde Platdn, al helenismo y desde el cristianismo hasta el siglo XIX
con el nacimiento del “sujeto revolucionario” como una suerte de consagracion
ciudadana de la Revolucion Francesa de 1879, que es el sujeto que la postmodernidad
estd tratando de enterrar definitivamente. Foucault regresa con sagacidad
hermenéutica a los textos antiguos griegos y romanos (en particular, los de Séneca)
para mostrar como el “conocete a ti mismo” de Socrates forma parte del mas amplio
“cuidado de si mismo” como una practica médica, terapéutica, que se remonta a la
Grecia arcaica y a los ritos de purificacion anteriores a los oraculos de la Pitia en
Delfos. Foucault hace también una contraposicion entre el momento griego clasico, el
del Alcibiades de Platon, por ejemplo, que se pregunta por si él serd un candidato

para dirigir la ciudad (el cuidado de si mismo en sentido colectivo en funcion de la



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

ciudad) y el momento romano, por ejemplo, en los estoicos Seneca o Epicteto, donde
el cuidado de si es subjetivo, individual, concerniente a la naturaleza humana misma
y que solo incidentalmente (incluso en Marco Aurelio) redunda en beneficio de la
ciudad. «Trato de situar alli —explica refiriéndose a los siglo I y II— la enorme
trasformacion que, creo, es de todas maneras esencial para comprender qué es la
tilosofia, qué es la verdad y qué son las relaciones del sujeto con la verdad, enorme
transformacion que intento estudiar... segin el eje de “filosofia de Ila
espiritualidad”»3. Resume Foucault su tesis de la inversion producida en el periodo
helenistico—romano en torno a la nocién espiritual de salvacién en estos términos:
«¢”Salvacion de si” y “salvacion de los otros” estan definitivamente desconectadas o,
para emplear una vez mas el vocabulario neoplatonico, lo politico y lo catartico estan
definitivamente disociados?... me parece que se trata de una inversion de la relacion.
Como recordaran, para Platon, la salvacion de la ciudad envolvia, en concepto de
consecuencia, la salvacion del individuo. O bien, para decir las cosas con un poco
mas de precision— aunque siempre de una manera muy global y esquematica—, en
Platon uno se preocupaba por si mismo porque tenia que ocuparse de los otros. Y
cuando salvaba a los otros, al mismo tiempo se salvaba a si mismo. Pues bien, me
parece que ahora la relacidn es inversa: hay que preocuparse por si mismo porque
uno es uno mismo y simplemente para si. Y el beneficio para los otros, la salvacion
de los otros, o esa manera de preocuparse por otros que permitira su salvacion o los
ayudard a salvarse por si mismos, pues bien, vendra a titulo de beneficio
complementario o, si lo prefieren, se derivara en calidad de efecto — efecto necesario,
sin duda, pero simplemente conexo— de la inquietud que uno debe depositar en si
mismo, de la voluntad y aplicacién que pone para alcanzar su propia salvacion»*
Esta claro que a través de sus andlisis sobre la concepcion epictrea de la amistad
(asi como de la parrhesia, que Epicuro reivindica como phisidlogo), las platicas con que
Epicteto estimula a sus alumnos sobre los deberes o del ejercicio del Imperio en
Marco Aurelio y su similitudes y diferencias con las actitudes que descubre en las
cartas de Séneca, Foucault logra dibujar el ambiente espiritual intimista que propicid,

no ya el advenimiento, sino el triunfo espiritual del cristianismo al aprovechar la

3 Michel Foucault (1982): L’herméneutique du sujet. Cours au Colléege de France, Seuil/Gallimard, Paris, 2001,
(Traduccion de Horacio Pons, editorial akal, Argentina/Espana/México, 2005, p. 187)
4 Ibid. pp. 187-88

19

Febrero
2018



20

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

vena mistica del neoplatonismo que identificaba la salvacion individual con la
ascension intelectual hacia el Uno. Ahora bien, mas que en la inversion de las actitudes
que caen del lado de la subjetividad, el materialismo filosofico ha subrayado mas
bien la inversion teoldgica que cae del lado del objeto conocido que le ha permitido a
Gustavo Bueno entender el proceso moderno mediante el cual el sujeto humano, el
Cogito cartesiano acaba ocupando la posicion del Dios monoteista. Cabe imputar a
ese objetivismo gnoseoldgico tanto la potencia reductora como las virtualidades
hipercriticas que siempre acompanaron a la filosofia de Gustavo Bueno, de la que
Mariano Arias era deudor cuando inicié su investigacion sobre el escriba sagrado. De
hecho, su propésito inicial era aplicar las coordenadas del espacio antropolégico para
explicar el origen de la escritura. Ahora bien, del mismo modo que Foucault intenta
definir una tercera via entre la epistrophe platonica y la metanoia cristiana para
caracterizar la manera en que Plutarco, Epicteto, Séneca y Marco Aurelio se observan
a si mismos, Mariano Arias, al confrontar el problema de la escritura desde la
perspectiva materialista de la Idea de produccion, se ve abocado a entender el proceso
mismo de la escritura con su produccion humana de una manera que va un paso mas
alld de la constitucion misma del eje angular del espacio antropoldgico. Dice
Foucault que «el pensamiento epicureo, el pensamiento cinico, el pensamiento
estoico, etcétera, trataron de pensar la conversion —y creo que lo lograron— sin
apelar al modelo de la epistrophe platonica. No obstante, en la época a la que me
refiero, en ese pensamiento helenistico y romano, tenemos un esquema de
conversion que no es el de la metanoia, esa metanoia cristiana que se organiza en torno
al autorrenunciamiento y la conmocidén stbita, dramatica, del ser del sujeto»®. Por su
parte, Mariano Arias vindica para el escriba sagrado una posicién que no es la del
“sujeto trascendental”, en cuyos vericuetos gnoseoldgicos se extravian las ultimas
reflexiones de Gustavo Bueno tras la caida de la URSS, pero que va mas alla de la
posicion tipica de los escritores del compromiso al estilo de Sartre, quienes practican
un situacionismo hiper-empirico que impide toda solidificacion estructural.

A proposito de Sartre, Mariano se plantea el problema central de su propia
trayectoria vital: los fosos y los nexos entre literatura y filosofia, o lo que es lo mismo

entre ficcion y realidad. Una de las tltimas cosas que ha escrito al respecto aparecio

5 Ibid. p. 212



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

en la revista Clarin. «Ficcion y realidad en Jean-Paul Sartre (A proposito del
centenario de su nacimiento»®. Tras asumir que el método desarrollado es el
psicoandlisis existencial, tal como se menciona al final de EI Ser y la Nada, resume alli su
tesis del siguiente modo: «Pero si queremos desvelar el lugar que ocupa la ficcion
como deseo de alcanzar el conocimiento del hombre, su modo de ser y de actuar, su
singularidad y universalidad (como asi lo expresa el propio Sartre en Las Palabras , o
en los estudios sobre Génet y Flaubert) debemos introducirnos en el laboratorio que
sintetiza sus deseos literarios. Dos obras serdn las que consideremos, a nuestro juicio,
claves en esta trayectoria y que ya hemos anunciado: Las Palabras, estudio del propio
Sartre, centro de la investigacion de su infancia; y El Idiota de la Familia, biografia de
un escritor, Flaubert, sobre el cual recae ser el referente inicial de la novela
contempordnea. Pero ambas han sido empresas emprendidas con idéntico método y
variables resultados: el denominado por el mismo Sartre al final de El Ser y la Nada
(1943) “Psicoanalisis existencial”. En Las Palabras, Sartre discute con ¢él mismo,
alcanza la madurez intelectual y personal: dirige sus criticas hacia el Sartre de
La Ndusea, el de los primeros afos del apogeo existencialista, considera su pasado
desde la irreversibilidad del tiempo... Muestra, sin complacencia, en el mds cuidado
estilo de la tradicion literaria francesa, el descubrimiento del mundo mediando esas
cosas-signos que son esencia y constituyentes de los libros, las palabras. Y también
sin complacencia reconoce como habia creido descubrir en la literatura el medio
privilegiado de apropiarse del mundo y justificar su propia existencia. En cierto
modo, puede creerse, Las Palabras es la antitesis de El Idiota... su complemento».

Si el escriba sagrado no es un sujeto gnoseologico trascendental, pero tampoco un
mero sujeto corporeo comprometido con la situacion concreta en la que surge,
sugiero resumir la contribucion de Mariano Arias al andlisis de su figura con la que
el propio Descartes atribuyd al Cogito en relacion al ambiente teoldgico del que se
desmarca. Asi como Descartes ejecuta su inversion teoldgica al decir que Dios habia
sido establecido por la razon humana y no al revés, Mariano Arias demuestra
fehacientemente que es la producciéon humana a través de la construccion de la
escritura quien estatuye el nacimiento de los dioses y culmina la materializacién del

espacio antropologico, de modo que no es ningun sujeto trascendental divino quien

6 Revista Clarin, n® 60, 2005

21

Febrero
2018



22

Febrero
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

hizo a los hombres mortales, sino que son los hombres organizados socialmente
quienes construyeron el eje angular. No son los niimenes quienes forjaron el eje
angular, sino la experiencia fenomenoldgica de los escribas la que estatuyd las
denominaciones, tanto a los animales como a los dioses y los representd
graficamente. Al lograr establecer conexiones precisas entre las pinturas rupestres y
la escritura sumeria y entre esta y el tetra-gramaton divino al dinamizar el propio
espacio antropoldgico mediante el artilugio anamdrfico de los epiciclos y la excéntricas,
Mariano Arias da una vuelta de tuerca mas a la inversion teoldgica de Descartes y la
modernidad, no mediante su rectificacién, como pretende la postmodernidad, sino
mediante la profundizacion hiperbolica que las producciones graficas y pictograficas
que colocan el nacimiento de los dioses antes de la construccion misma de la

matematicas y del nacimiento de la geometria
3.- Vitalidad, alma y espiritu en el contexto espaiiol.

Ahora bien, ;justifica esa tesis y la obsesidon de Mariano Arias por su
demostracién, que se haya descuidado de si mismo hasta desembocar en el fatal
desenlace que intento glosar en este tombeau? ;Acaso el cultivo intensivo de la
tilosofia es incompatible con el cuidado de si mismo y las obsesiones hipocondriacas
de nuestra sociedad un mero sintoma del caracter antifilosofico de nuestra época? ;O
mas bien lo que resulta pertinente en este contexto tiene que ver, no tanto con la
filosofia, cuanto con la produccion misma de la escritura? ;Es el caso de Mariano
Arias paradigmatico o constituye una singularidad?

Por mi parte y a la luz del conocimiento que he tenido la fortuna de acumular
sobre la evolucion de su obra, (antes y después de la defensa de su tesis) me parece
que la singularidad de Mariano no es tan peculiar que resulte inanalizable en
términos de ninguna filosofia, pero que no por ello podemos ignorar un suceso
particular que singulariza su experiencia fenomenoldgica. Me parece que sin llegar a
suscribir la tesis orteguiana de que «el hombre no tiene naturaleza, tiene historia»,
veia el papel de la filosofia de una manera bastante paralela a la del maestro del erial
espanol. No resulta inadecuado, por tanto, ver su evolucion en los mismos términos

de la triparticion con los que el primer Ortega y Gasset, mas vitalista, caracterizaba a



J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

los pueblos, las épocas y los individuos. Desde esa triparticion, lo que predomind
siempre en Mariano Arias fue su alta y positiva vitalidad que se fue apagando ante
nuestros ojos en aras del espiritu, del eidos, que se apoderd de él a partir del
encontronazo simbdlico que tuvo con el escriba sagrado. La vitalidad, que podriamos
llamar “intracuerpo” para evitar el germanismo de Leib-korper, que es el personaje
invariable que interviene en todas las escenas de nuestra vida hasta el desenlace
final, tiene tal potencia que nos hace olvidar sistematicamente su parte negativa, su
finitud, la fatalidad de que debemos morir’. Karl Kerényi ha estudiado muy bien la
sublimacion religiosa y las tretas usadas por esa base vital para perpetuarse en su
Dionisios: raiz de la vida indestructible’. La vitalidad antecede con exuberancia al
espiritu, que, segun Hegel, era un «desalmado» y es el ntucleo del pensar. Ortega lo
define como «el conjunto de actos ultimos de los que cada cual se siente autor y
protagonista». Mariano Arias murio con la satisfaccion se sentirse autor y
protagonista del Escriba Sagrado, no me cabe la menor duda.

Pero Ortega y Gasset contrapone ese centro ultimo y superior, lo mas cimero que
es el espiritu, al alma, que, confinada en ese espacio intermedio entre la vitalidad y el
espiritu, vive encerrada en si misma, abismada en su «recinto privado», en su retrete
que decian los clasicos, victima de sus apetencias, inclinaciones y deseos que la
zarandean, obsesionada por el «cuidado de si misma», pero de espaldas al mundo.
Testigo como he sido de sus veleidades amorosas, nunca fijadas volitivamente,
puedo decir que desde su encontronazo simbolico con el escriba sagrado, Mariano
Arias se puso a pensar. «Pensar —dice Ortega y Gasset— es salir fuera y diluirse en
la region del espiritu universal», region en la que Mariano Arias se topd
definitivamente con la Escritura como Idea y con el escriba como personaje. Pero
ipor qué el escriba se consagra y se hace sagrado? No seré yo quien pretenda
soslayar el hecho indiscutible de que la filosofia desde una perspectiva histdrico-
cultural no es mas que un tipo de escritura, cuyos problemas fueron anticipados por
otros géneros literarios y que solo aparece en estadios bastante tardios de la

produccion escritural.

7 Ortega y Gasset (1924). Vitalidad, alma, espiritu (Espectador V, Espasa-Calpe, Madrid en O.C. Vol. I, Revista de
Occidente, Madrid en la que se incluye un resumen)
8 Karl Kerényi (1998): Dionisios. Raiz de la vida indestructible, Herder, Barcelona

23

Febrero
2018



24

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

En el afio 2.000, tras realizar los cursos de doctorado, presenté Mariano Arias
conmigo un trabajo de suficiencia investigadora titulado, “Por un andlisis antropologico
de la escritura” de clara resonancia francesa, pero muy alejado de las tesis fuertes que
vamos ver aparecer en este ultimo texto. Incluso la tesis doctoral que ley6 en 2009 y
de la que yo cuento algunos detalles en el “Prélogo” de este tltimo libro, se titulaba
ya El escriba sagrado, pero el subtitulo mas militante, si se quiere, era todavia
Antropologia materialista del origen e implantacion de la escritura. No hara falta advertir
al lector avisado de la desaparicién del adjetivo y de la adscripcion disciplinar en
favor de la nueva caracterizacion filosofica del objeto de estudio: La Idea de Escritura.
Una Idea es siempre anterior a una disciplina y, por mas que esté ensortijada con
otras Ideas, no necesita estar articulada de forma sistematica. La nocién de Idea que
Mariano Arias aprendid en el taller filosofico de Gustavo Bueno sigue la pista
kantiana que la contrapone por su textura dialéctica a los conceptos del
entendimiento y a las categorias cientificas. Pero por su estructura sintética y
complejidad, las ideas han alcanzado un uso mucho mas extenso. Entre nosotros
Ortega y Gasset contrapone las Ideas a las creencias. Su sistema, construido desde
abajo, no considera a las Ideas meros constructos sintéticos de la razon pura, sino al
revés, creaciones de ese instrumento poderoso y sutil que el hombre utiliza para
pensar las cosas mismas. Las ideas son las cosas que nos pasan por la cabeza, que
nosotros elaboramos sin creer demasiado en ellas. Provienen de una necesidad de
alteraciéon mundana que, aunque fraguan en el ensimismamiento, estan destinadas a
la accién. No tienen el grado de realidad de las creencias, que para Ortega «son el
continente de nuestras vidas», el &mbito en el que estamos; pero las creencias fueron
primero ideas-soluciones, que al ser incorporadas por la accion del tiempo al mundo
de la vida, deviene auténtico fundamento de nuestro «gquehacer vital». Pero cuando se
produce un cambio esencial, las creencias sustituyen o suplantan a la realidad y
empiezan a perder su credibilidad. Debemos entonces echar mano de nuevas ideas,
que, aunque son productos imaginarios de la mente humana, constituyen respuestas
de un preguntar forzoso ante el hueco dubitativo que la realidad misma abre bajo
nuestros pies. Mariano Arias no pregunta, asi pues, por la realidad de la escritura,
sino por ese hueco de la realidad que hubo de ser rellenado con la Idea misma de

Escritura.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Antes he citado su articulo sobre Sartre que nos proporciona una de las claves
del vinculo intimo que para Mariano Arias tenia la ficcion y la realidad a través del
proceso mismo de materializacion de la escritura. Pero vincular antropologia y
escritura seria una trivialidad subjetiva, si no fuese porque desde tiempos
inmemoriales los entornos sagrados de las religiones reservaron para si el mundo de
los signos grabados tanto pictograficos como jeroglificos. Que el nacimiento de los
dioses tuvo lugar al tiempo que cristalizaron los primeros sistemas de escritura es
tesis promocionada por arqueologos y poli-poliglotas (y defendida con solvencia
entre los asiridlogos por Jean Bottéro), pero el recorrido que llevara a Mariano Arias
a sostenerla tiene una urdimbre filosofica diferente. Desde finales del siglo XX, pero
sobre todo en el siglo XXI son muchos los especialistas que, sin renunciar a su
formacion, se han visto incitados en los territorios que en vano trataban de reservar
para si los filosofos en virtud tanto de su excesiva generalidad como de su
extraordinaria complejidad. En particular, historiadores y lingiiistas muy capacitados
que intentan penetrar en las sabidurias antiguas son cada vez mas conscientes de la
diferencia existente entre conocimiento y sabiduria. Sin embargo, son los grandes
divulgadores quienes han escrito libros muy vendidos y editado programas de
television populares quienes han contribuido con mas eficacia a hacer que la historia
de las Ideas una disciplina muy difundida fuera del ambito estrictamente académico.
Un tipico ejemplo es la obra Ideas: Historia intelectual de la Humanidad (2004) de Peter
Watson quien trata de dilucidar algunas de los candidatas para figurar entre las
Ideas mas importantes de la historia entre las cuales figuran no solo la escritura, el
lenguaje o el alfabeto, sino el fuego, los dioses, el arte, etc.

La nocion de idea que usa Watson es mas la de James Thrower, que ha intentado
reconstruir una historia alternativa a la expuesta por Arthur O. Levojoy en su famosa
obra La Gran Cadena del Ser. Sin embargo, a efectos de divulgacion el Journal of the
History of Ideas desde su fundacion en 1940, y de la que el propio Lovejoy fue su
primer director, ha ido ampliando progresivamente el significado del término
“Ideas”, al incluir bajo su dominio, las historias no solo de la filosofia, sino de la
ciencia, la religion y la teologia, las artes, la educacion, la sociologia, el lenguaje, el
folclore y la etnografia, la economia, la politica, la literatura y la sociedad. Mariano

Arias al abordar el problema de los origenes de la Idea de escritura ampli6 la nocién

25

Febrero
2018



26

Febrero
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

de Idea en la misma direccion sin abandonar la tradicion hispana de Gustavo Bueno
y Ortega y Gasset, que constituye su ambito de creencias. Solo considerando la
escritura como una Idea cabe reconstruir el hueco en la realidad que exigia su
nacimiento, asi como la constelacion de Ideas que constituian el suelo vital de
creencias en el que se asentaba. No es casual que los sistemas de escritura no hayan
podido surgir de facto mas que en aquellos lugares donde ya estaba consolidada la
revolucién neolitica. Como dice Watson, a esta respecto, al hablar de Ideas en este
contexto no es relevante hacer distinciones entre «the history of Ideas», la
«Begriffsgeschichte», la «Geistesgeschichte», la «ldeengeschichte», la «Wortergeschichte», y
la «Verzeitlichung». Desde esta perspectiva amplia hay «consenso entre los
paleontdlogos y los arqueologos en que hasta hace sesenta mil o cuarenta mil afios el
Homo sapiens arcaico y el Homo neanderthalensis no poseian comportamiento simbolico
y tenian una capacidad bastante limitada para plantear cosas con anticipacion»’.
Mariano Arias era perfectamente consciente (no en vano era historiador de
formacion) de la necesidad de estudiar tanto los acontecimientos como las Ideas de
forma secuencial, pero anamorfica. En particular, en el § 5 de la Parte IV, titulado
cervantinamente «en donde se estudia la Idea de escritura en cuanto “institucion
simbolica” en relacion con la Figura Institucional determinada» del escribiente, tras
distanciarse del naturalismo, que anida tanto en el estructuralismo como en el
evolucionismo, al estilo de André Leroi-Gourhan, explica su concepcion del
problema como «la posibilidad latente historicamente, en el decurso del proceso de
hominizacion (presuponiendo un no-origen humano, si seguimos la concepcién
evidenciada por Heidegger, o tal como Aristoteles concibe la techné), de una
actividad extra-somatica activada por la accion significativa y simbdlica»'®. Niega, asi
pues, Mariano Arias que la escritura sea una creacion individual o la mitica
revelacion de seres sobrenaturales, pues su idea surge en el marco de una serie o
sistema de creencias consolidadas que asociados a la Idea técnica de produccion
constituyen la realidad vital de comunidades organizadas. En ese sentido fue
decisiva la aportacion de las fichas o bullae que Denise Schmand-Basserat cataloga

categorialmente como el primer antecedente de la escritura. Mariano Arias le da la

9 Peter Watson (2004)
10 E] escriba sagrado, op. cit. p 257



J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

razén en su polémica contra los ortodoxos, porque la secuencia de estas
abundantisimas piezas de barro que aparecen en aldeas neoliticas diseminadas
ilustra a la perfeccion el concepto de “pictograma”, independiente de cualquier
estructura fonética, pues implica retroactivamente un alto desarrollo comercial de
productos agricolas y ganaderos, que permite articular el arte mueble y rupestre con
el grafismo.

Que el lenguaje humano es ya wuna institucidn simbolica compartida
colectivamente por la comunidad de singulares es una idea que Mariano Arias toma
de Richir a través de las lecturas que de €l hizo entre nosotros Ricardo Sanchez Ortiz
de Urbina!®, pero la interpretacion que hace del caso de la escritura suena de forma
peculiar: «En la medida en que la Figura institucional determinada de orden simbolico
esta referida al conjunto equilibrado y factual de acciones y estados del ser escribiente
concernientes al estatuto social, religioso o técnico, como venimos subrayando, (es
por lo que) la escritura, como tal institucion simbélica acoge especificas condiciones
respecto de otras instituciones simbolicas definidas siempre respecto a lo humano. No
es posible, a nuestro juicio, cuestionar su dindmico estatuto: esta ahi, ni fuera ni dentro
(no hay un fuera de cuerpo-escrito ni un dentro escrito: hay conciencia del ser) de las
estructuras simbdlicas del tejido social, politico, econdmico, etc. Impregna con su
implantacion el orden lingiiistico, técnico y humano como constitucion aprehensible
de las concepciones del individuo y del grupo. Nadie la ha creado con intencién o
voluntad, pues queda establecida cuando ya ha sido institucionalizada en el campo o
territorio de la intersubjetividad. Por ello no se puede emprender la investigacion de
su origen ni tampoco de su futuro sino desde un presente anamorfico. Seria vano
afirmar cuando y en qué momento “nace” el universo simbolico de la grafia, por mas
que se pueda rastrear desde el presente (y solo desde el presente, es decir, “etic”) los
epiciclos de la evolucion en el regressus. La institucion simbdlica disuelve el azar y la
contingencia de la grafia; permite reconsiderar inteligiblemente, al igual que sucede
cuando hablamos del origen de la geometria (tal como es estudiada por Edmund
Husserl y reinterpretada por Jacques Derrida), las lineas de demarcacion con otras
instituciones simbolicas. Es justamente cuando se borran las estructuras internas a las

que se acoge el estructuralismo (...) cuando se abre el horizonte del ser escriba en su

11 Cita a este respecto las obras de referencia en la nota 158 que aparece en la pagina 258

27

Febrero
2018



28

Febrero
2018

J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

desnudez total y libre»'2. “Ser escriba en su desnudez total y libre”. Retengo esta
expresion porque Mariano Arias, toca con las manos en este parrafo extraordinario el
objetivo de sus suenos, la obsesion en la que estaba empefiado su espiritu en
detrimento de su alma y de su vitalidad.

A pesar de la dureza de la terminologia, que no se ajusta con docilidad a las
referencias fenomenoldgicas aludidas, Mariano Arias logra sacar adelante la forma
especifica en la que, a proposito de la escritura cabe entender la dialéctica anamorfica
entre contexto determinante y figura institucional determinada, que yo mismo habia
aplicado en mi tesis doctoral de 1989. En particular, logra conectar esta dialéctica con
la Riickfrage, la pregunta retrospectiva que Husserl mismo sostiene titdnicamente en
su investigacion sobre los origenes de la geometria con la idea richiriana de la
institucion simbdlica, del que cita explicitamente el “Prefacio” que hizo para la obra
de Marc Gronen sobre Leroi-Gourhan: «Nadie en particular crea la institucion
simbolica, pero todo el mundo trabaja en ella y con ella»'. Destaco aqui este parrafo
que, como tantos otros, no aparecen en la tesis doctoral de referencia, porque es la
demostracion mas fehaciente del impacto que el trabajo filosofico extra de
investigacion filosofica que lleva a cabo la Sociedad Asturiana de Filosofia y la Revista
Eikasia tiene sobre el trabajo espiritual de Mariano Arias. El escriba alcanza asi el
anonimato a través de la escritura entendida como institucion simbdlica, de modo
que se hace ajena al hombre y alcanza esa independencia y ese poder extrafio que
tiene la famosa paradoja de que podemos sacar al hombre de la escritura, pero no
podemos sacar la escritura del hombre. En el siguiente § 6 se explica
significativamente «codmo la estructura institucional de la escritura preexiste al
propio sujeto-escriba y donde se advierte el proceso de inmersion de los escribas en
su formacion». En su corpus aparece un grafico completamente nuevo destinado a
ilustrar el modelo de confluencia entre el sujeto operatorio y la figura institucional
determinada (p. 261) en términos de un esquema de identidad y se arriesga la siguiente
concrecion empirica: «La escritura, pues, historicamente queda formada en el tempus
de su tradicion oral, cuando se consolidan las necesidades emergentes en el seno de

las sociedades agrarias del medio Oriente (las denominadas Fase 3 de Uruk y Fase 4); y

12 El escriba sagrado (2016) op.cit. pp.257-8
13 Marc Richir (1996). «Préface. La question de l'’hominisation» en Marc Groenen, Leroi-Gourhan. Essence et
contingence dans la destinée humaine, p.36, apud El escriba sagrado, op. cit. p.259



J1EHE

REVISTA DE FILOSOFIA

desde una tradicion que supone etapas largas en el tiempo y en el espacio
antropologico, cuyos ejes (en tal contexto) delimitan el material antropoldgico que hacia
el 4.000 a.n.e. hacen posible, sensu stricto, la aparicion de la escritura en cuanto figura
institucional determinada. No puede ser de otro modo, en tanto que (como veremos) el
proceso de instauracion del paradigma “escriba”, el proceso por el cual el hombre
anade un eslabon mas a su configuracion como ser humano queda definido por el
proceso largo en su constitucion como tal (que rebasa las pautas o etapas tenidas hoy
por fronteras o limites de la Historia). Proceso desde luego que alcanza al hombre,
incluso al referido a los origenes magicos, sagrados, mitologicos, o rituales en la
terminologia de James Frazer»!.

En resumen, Mariano Arias logra en su libro, en la Parte IV, desbloquear los
prejuicios que le impedian entender al escriba sagrado en su realidad desnuda, sin
necesidad de endiosarlo, ni mitificarlo, haciendo buena la sentencia de Quintiliano
de que Summi sunt, hominis tamen, porque no hay hombres superiores, ni inferiores,
de modo que la igualdad no es un decreto divino, sino un constructo humano,
comunitario, forjado histéricamente. Mediante procesos prolépticos que son los que
culturalmente vendran a marcar las diferencias y las desigualdades sociales y
politicas, pero desde otros pardmetros que se cruzan en la constitucion misma del
escriba sagrado, Mariano Arias muestra como las operaciones manuales destinadas
al control del trabajo y la produccion se van ritualizando poco a poco hasta

convertirse en ceremonias institucionalizadas.
4.- El tropezon simbolico de Mariano Arias

Pero si la escritura es una construccion o produccién humana y ello basta para
cerrar el circulo de la hominizacion, ;por qué entonces el escriba llegé a ser sagrado?
(Qué tiene la escritura que provoca esa admiracion y ese pasmo cuando se presenta
con todo el poder que la acompana como figura institucional determinada?

En la presentacion del libro que estamos citando, EI Escriba Sagrado, que Pelayo

Pérez realizd en la Libreria Cervantes de Oviedo a principios de afo, senald que la

14 El escriba sagrado, op. cit. p 262, en cuya nota 159 se citan las obras de La rama dorada de Frazer y la de Mircea
Eliade sobre Lo sagrado y lo profano en busca de la esencia de la religiosidad.

29

Febrero
2018



30

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

obra no era el resultado de su tesis doctoral, sino al revés, la tesis no era mas que otro
episodio mas del encontronazo simbolico que Mariano Arias habia tenido con el
personaje de sus desvelos. La observacion puede generalizarse porque tengo por
costumbre aceptar doctorandos que tengan ya una idea definida del tema que
quieren profundizar. Si no me equivoco, la primera vez que Mariano Arias tropezd
con un “escriba sagrado” fue a través de la ficcion literaria. En su narracion Los 99
nombres de Dios aparece un hombre llamado Horeb que es conocido «no por magias ni
vanas lucubraciones sino por sus profundos conocimientos sobre el pensamiento y la medicina
antiguas (drabe y judia), pero estricto y serio con la tradicion cientifica»'>. Un escritor
llamado Alejandro Ficino, residente en Fez, que desaparece sin dejar mas rastro que
una carta a su editor catalan Jordi Salgado cuenta en ella como acudid a la consulta
de este sabio aquejado de una dolencia que define como «un decaimiento, un malestar
profundo, «un estado del alma difuso, flotante», (en el que —prosigue describiendo las
afecciones del alma casi 17 afos antes de morir—) «con frecuencia, la vista se me
nublaba, la pesadez del cuerpo  anulaba la voluntad, la inquietud derivaba en peligrosa
inercia ya no hacia la melancolia sino hacia la depresion». Pues bien, el susodicho sabio,
experto en escrituras, le pidio que le dijese una palabra sincera por la que tuviese un
afecto especial. Al recibir como respuesta el término “Luz”, después de validarla en
un libro, hizo un cataplasma o emplasto, la tradujo al arabe (Lsod), El Nur) y le puso
un vendaje alrededor del cuerpo, recitando «Yo te he conocido por tu nombre». Al
cabo de tres semanas de tratamiento, dudando de la magia del escriba, pero seducido
por las palabras, Alejandro Ficino entré en la espiral de los 99 nombres divinos,

algunos de los cuales le resultarian fatales. La narracién concluye trdgicamente:

«Atin ahora conservo el uiltimo vendaje, el 1iltimo intento, sin embargo temo recibir su llamada, temo
el instante de la horrible transformacion del nombre de Dios; cuando tal mutacion acontezca en mi cuerpo...
oh, Dios clemente y misericordioso... De hecho mis ojos pierden vision cada dia, a duras penas puedo
escribir y los dolores son insufribles...»

¢No tiene este texto algo de premonitorio? ;Acaso Mariano Arias sospechaba (o
amaba) el tragico destino del escritor cuando se percataba del poder material inscrito

en el proceso mismo de la escritura?

15 Revista Clarin, n® 27, 2000



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Paralelamente a este texto de ficcion, Mariano Arias, como filosofo, emprende
una investigacion sobre la Antropologia de la escritura (2000, 2005), que, si bien despoja
su tratamiento de los misterios teoldgicos que bordean el relato de ficcion, al
percatarse de que la clave del signo se halla en el proceso mismo que conduce a su
produccion estructural, no por ello deja de asentarse, en los mismos estratos
gnoseoldgicos y ontoldgicos que el relato de ficcidn. En efecto, en la ficcion, Horeb, el
escriba sagrado, es el objeto referente del escritor enfermo, Alejandro Ficino, quien, a
su vez, nos es presentado por su editor catalan Jordi Salgado, quien en lugar de
hablar de su edicion sobre El Baladro del sabio Merlin, dedica su leccion en el curso a la
lectura de esta misteriosa carta. Dejando de lado el juego de significantes que
traslucen los cambios del editor, un sujeto operatorio (s1) con muchos poderes
materiales sobre los textos, la narracion esta hecha en primera persona, lo que indica
que el sujeto operatorio (s2) ultimo, el autor, no sélo no renuncia a su presencia en el
texto, sino que lo concluye o “cierra” con un post scriptum en negrita en el que revela
la inspiracidon del relato que le viene de un escritor gallego (s3) quien le conté una
historia de emplastos y meigas, que habria proporcionado la base antropologica
germinal del relato.

No es mi proposito ahora entrar en una interpretacion de toda la amplia obra de
Mariano Arias, sino Unicamente subrayar la ultima aproximacion que con la
publicacion de su libro hizo a la “figura institucional” del escriba sagrado en tanto
que materializacion de la Idea misma de escritura. Basta comparar la version del
texto presentado como tesis doctoral con el libro publicado por Brumaria en 2016
para percatarnos no solo de la ampliacion de contenidos que sufre la Cuarta Parte, en
torno a esta figura, sino también del aterrizaje filosofico que se fuerza en la Parte V2,
totalmente nueva y significativamente titulada “El nombre de Dios y el logos de la
escritura griega”. Esa novedad precisamente centré las preguntas e intervenciones
que se hicieron en las presentaciones publicas del libro, que Mariano pudo realizar
en vida, ambas en febrero de este mismo ano, la primera, ya citada de Pelayo Pérez
en la Libreria Cervantes y la segunda, a mi cargo, en el Club de Prensa Asturiana. Pero
no por llamativos, polémicos o “revolucionarios”, en particular los desarrollos en
torno a la Tablilla-Yahvé, objeto del impresionante esquema que aparece en la figura

de la pagina 169 (al que volveré), o las interpretaciones que sugiere del Gorgias y del

31

Febrero
2018



32

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Fedro de Platon, este final es la parte mas original de su produccion. En realidad, tales
desarrollos son posibles porque Mariano Arias ha trabajado a fondo previamente una
Idea antecedente que posibilita la propia construccion del Escriba Sagrado: la Idea
misma de produccion.

A esa idea antecedente quiero dedicar esta reflexion final sobre la obra de
Mariano Arias, porque es la idea fuerza que es la que nos permite catalogarlo como
materialista. Es una idea que subtiende toda su trayectoria y unifica las multiples
facetas de su personalidad, pero que pasara desapercibida para quien vaya buscando
en el libro otras cosas, como, por ejemplo, su filiacion respecto al espacio
antropoldgico de Gustavo Bueno, o la resolucion a sus cuitas espiritualistas sobre el
origen de la religion o mas modestamente del politeismo. También pasara
desapercibido a quienes, presos de problemas lingiiisticos, sintdcticos o semanticos,
vuelvan a poner el énfasis en el viejo problema de las relaciones entre oralidad y
escritura. El caso de la escritura cuneiforme es sin duda la mejor demostracion de
cdmo un mismo sistema de escritura subtiende la mutacion oral que supone pasar de
una lengua y sus soportes étnicos, el sumerio, a otra bastante diferente en ambos
aspectos, el acadio.

Y es que lo que trasparece inequivocamente por detras de la escritura es la
intencionalidad humana por perdurar significativamente mas alla de las inexorables
limitaciones del espacio y el tiempo al que estan sometidos nuestros cuerpos y
nuestras almas. El gesto del escriba sentado consiste en parar el tiempo, inmortalizar
el instante, fijar en un signo perdurable la aspiracion humana a la atemporalidad. La
primera version que Mariano Arias trajo de su escrito a mi despacho, reproducia en
portada la célebre estatuilla egipcia del escriba sagrado, quien como sefiala el poeta
Javier Almuzara, su amigo mas lirico, levanta acta de su desnudez en este poema del

mismo nombre:

« La mano prevenida, el cuerpo inerte,
esgrimiendo las armas del oficio,
ajeno a todo excepto a su servicio,

escriba ahora al dictado de la muerte.

¢Quién fue? ;Quién es? ;Qué escucha al otro lado?
(Hombre o dios? ;La minucia o el portento?
(De qué deja constancia en el atento



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

papiro entre sus piernas desplegado?

Notario de los dias del desierto,
da fe de que atin hay vida en lo que ha muerto»

La estatua del escriba sentado, que reposa en el Museo del Louvre y ha sido
datado a mediados del tercer milenio (2.480-2.350 a.n.e.), es sin duda anterior a la
estatua acéfala del rey Gudea de Lagash (2.150 a.n.e.), sentado en una especie de
trono y con una ttnica estampada con signos de escritura cuneiforme, pero para
Mariano Arias ambos pertenecen a esa fase en la que hay ya escuelas de escribas
especializados, que suponen como contexto el nacimiento de las ciudades y el
desarrollo del comercio a gran escala en los grandes valles del Eufrates, el Nilo, pero
también del Ganges, el Indo o el Amarillo. Es cierto que su libro se ocupa de la
confluencia de las imagenes pintadas, los jeroglificos, los signos y las letras como
nucleos significantes en busca de significado. Sin embargo, Mariano Arias para
reconstruir el origen de la Idea de escritura no sigue la senda de la evolucion de las
escrituras jeroglificas egipcias ni tampoco el de los cuerpos especializados chinos,
asociados a grandes imperios, sino la de la escritura cuneiforme, inventada por los
sumerios de la baja Mesopotamia durante el cuarto milenio, que se convirtio en el
instrumento de la comprension internacional que adoptaron otras civilizaciones
como la hitita, la hurrita, la de los urarteos y la de los elamitas. En 1975 aparecieron
mas de 4.000 tablillas en el lugar en que estuvo emplazada una ciudad llamada Ebla,
que parece haber sido un gran centro financiero. Como si fueran el equivalente de la
piedra Rosetta, estas tablillas permitieron la traduccion de 2.500 palabras sumerias y
dispararon los estudios arqueologicos orientales.

Hay una diferencia esencial que permite entender el privilegio que se da a la
escritura cuneiforme en la investigacion de Mariano Arias. Y es que, como explica
René Labat «quien dice escritura cuneiforme dice, antes que nada, tableta de arcilla. Es
este sustrato material el que explica no solamente la forma que tomaron los signos
primitivos, sino asimismo el extraordinario destino de esta escritura»'®, que siguid

usandose casi hasta la era cristiana. La razén es el clima, donde ni la madera ni el

16 René Labat (1963) «La escritura cuneiforme (y la civilizacién mesopotamica)» en L’ écriture et la psychologie des
peuples. Edicion original en Armand Colin, Paris, traducido por Juan Almela en 1978, para siglo XXI editores, p.
69

33

Febrero
2018



34

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

pergamino perdurarian. «Por el contrario, la arcilla del escriba, abundante y podo
costosa por afladidura, era practicamente imperecedera. Sobrevivia a los incendios, al
desplome de los templos y de los palacios. Guardaba intactos, por siglos y siglos, los
testimonios que los hombres le confiaran. Los sumerios, y los acadios atin mas,
tuvieron conciencia de esta perennidad de la tableta de arcilla y de la escritura que
portaba. De ahi —al menos en parte— el profundo respeto que tenian hacia todo lo
que estaba escrito, y la confianza que ponian»!”

Ahora bien, el gran René Labat, que, como todos los orientalistas, conocen las
razones economicas y sociales que concurrieron en el cuarto milenio para explicar la
necesidad del nacimiento de la escritura trabajo y reconoce la importancia esencial de
la arcilla, incurre en idealismo cuando reflexiona sobre el origen de la Idea misma de
escritura: «Su verdadero origen resultdo probablemente de dos o tres observaciones
fortuitas de algtin decorador de vasos que, grabando por ejemplo una espiga de
cebada o una cabeza de buey, pensé: “Esta espiga me representa la cebada, esta
cabeza de buey me representa un buey. Este esfuerzo de abstraccién y el dibujo
elemental, mas o menos simplificado o que representa la parte por el todo —el
pictograma—, estan en el fundamento de la escritura cuneiforme. Las condiciones
sociales y las necesidades econdmicas hicieron que el procedimiento fuera adoptado.
La “burocracia” precisd y generalizd su empleo, como “senal” o “marca” en un
pedazo de arcilla que podia ser conservado o transportado. Poseemos tabletas muy
viejas que ilustran esta etapa primitiva de la escritura»'®

¢Da cuenta la teoria de la representacion del origen de la escritura? ;Hace falta ese
genio al que se le “ocurre” o “piensa” el pictograma como representacion
significativa para explicar el origen de la escritura? ;No es esta idea de escritura tan
subjetiva, psicologica y aleatoria que Labat acaba necesitando apelar a la
“burocracia” (compleja organizacion social que implica, no ya solo una economia
comercial, sino poder politico centralizado, dominio del derecho —codigos, leyes y
litigios—, templos, reyes, religiones, etc.) para dotar al dibujo del caracter de “sefial”
o signo? Labat conoce en los afios 60 el conjunto de datos empiricos que permiten

entender la evolucion y los usos del cuneiforme, que para él refleja con precision casi

v Ibid. pp. 69-70
18 Ibid. p.73



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

todos los aspectos de la civilizaciéon mesopotamica y no la desnuda representacion
pictografica. De hecho, su version del origen de la escritura ha sido objetado tanto
desde el materialismo que ven una incongruencia entre el origen de la representacion
con imagenes y el privilegio de la arcilla como materia privilegiada para
inscripciones lineales no figurativas, como desde el idealismo que reconoce la
existencia de un abismo entre la imagen y el pensamiento. No voy a reproducir las
controversias categoriales que Mariano Arias hubo de sortear para conectar los dos
planos paralelos que requiere para explicar el origen de la escritura, a saber el plano
del niimero y complejidad de los signos y el plano del fonetismo.

Pero en su regreso a los origenes de la Idea de escritura Mariano Arias no
hubiese podido avanzar si no hubiese aceptado hasta el fondo y con todas las
consecuencias la interpretacion de Denise Schmandt-Besserat que ya conocimos en
1978 en un articulo publicado en la revista Investigacién y Ciencia: «Mi investigacion
sobre los primeros usos de la arcilla en el Préximo Oriente, en estos ultimos afos,
sugiere que diversas caracteristicas del material de Uruk ofrecen claves importantes
para saber qué tipos de simbolos visibles precedieron realmente a los textos sumerios
arcaicos. Dichas claves incluyen: la eleccion de la arcilla como material para
documentos, el perfil convexo de las tablillas de Uruk y la apariencia de los
caracteres que figuran en las mismas»". Y es que, su pretension de superar la
dialéctica entre fonocentrismo y gramacentrismo le exigia regresar mas atras de las
disciplinas que a la hora de abordar el fendmeno de la escritura «eluden los
elementos precursores, los antecedentes», llega a decir en la Introduccion, porque para
estas disciplinas cientificas especializadas tales precedentes «parecen ocupar un
lugar de menor interés dentro de una escala en la que el determinismo alcanza a la
manifestacion ultima y evidente de la escritura alfabética. Sin embargo, son las
distintas escalas (y no solo una) las que habra que aclarar y manifestar, por cuanto la
historia teleologica parece incumplir en este caso la valoracion objetiva de los
instrumentos de escritura y su campo historico de actuacion y supervivencia»?. Por
eso la arcilla y los cdlamos de seccidn troncopiramidal son tan esenciales en el

regressus filosofico de Mariano Arias, pues la primera es la materia prima sobre la que

19 Denise Schmandt-Besserat (1978), «El primer antecedente de la escritura», Investigacién y ciencia, n® 23, Agosto,
Cfer. la bibliografia citada también en la nota 122 de El escriba sagrado, op. cit. p. 208
20 El escriba sagrado, op. cit. pp. 36-7

35

Febrero
2018



36

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

se montd un sistema de contabilidad que fue adquiriendo una complejidad y
extension inmensa entre el 11.000 y el 5.000 an.e. y los segundos son los
instrumentos que los sujetos operatorios fraguaron para refinar las técnicas y

adaptarlas a su morfologia.

5.- Regressus al taller materialista de la Idea de producciéon: una

metonimia.

La secuencia de Labat es evolucionista, mientras la de Mariano Arias es
anamorfica; admite avances y retrocesos, ensayos y errores, titubeos que parpadean
entre el ojo y la mano, triangulaciones en las que el “yo pienso” no encuentra un
soporte rocoso, sino la flexible continuidad de la materia arcillosa trabajada:
«Desencadenada por el deseo de obtener algo mds manejable y mds preciso —
sentencia el sabio francés—, esta evolucidn es acelerada por la generalizacion
progresiva de la escritura. Partiendo de la economia, conquista sucesivamente otros
dominios: el notarial primero, hacia 2.600, para contratos de venta y de compra, o mas
exactamente de cambio; luego, hacia 2.400, el dominio del derecho, en forma de juicios,
de procesos, de promulgaciones de leyes, de exposicion de litigios. Al mismo tiempo,
desde la época de Fara, aparecen algunas dedicatorias o breves inscripciones historicas.
El dominio religioso y propiamente literario es el tltimo que los escribas conquistaron
a la tradicion oral. De fines del tercer milenio poseemos atin nada mas algunos
himnos y un nimero reducido de documentos literarios, en tanto que de la misma
época se han hallado por centenares inscripciones dedicatorias, y por decenas de
miles tabletas econdmicas y administrativas. Pero de ahi en adelante el movimiento
es irresistible. En la primera mitad del segundo milenio, mas de mil afios antes de
que fuese redactada la Biblia o compuestas la Iliada y la Odisea, florece ya en
Sumeria toda una literatura escrita: comprende mitos y epopeyas, himnos y
lamentaciones, colecciones de proverbios, de fabulas y de ensayos ...»?!

Obviamente no es el deseo lo que explica el proceso escritural desde las bullae a

la escritura alfabética. Pero ;por qué Mariano Arias utiliza, por un lado la

2l René Labat (1963) art. cit. p. 74



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

metodologia del regressus para acceder a las unidades graficas que designan las
diferentes escrituras (ideogramas, jeroglificos, caracteres, glifos, runas, etc.), pero por
otro lado, al tomar en consideracion el proceso de neolitizacion, acaba privilegiando
la escritura cuneiforme como lugar de confluencia entre lo gestual y lo pictorico? ;En
qué medida la metodologia del espacio antropoldgico y la teoria de la religién de
Gustavo Bueno le obligaron a elegir la cultura mesopotadmica como molde para dar
coherencia al aluvion de los datos empiricos y trenzar de forma sistematica los
elementos tedricos que articulan los ejes radial (la arcilla) y circular (los ciudades y
aldeas) con el angular (templos y dioses)?

Los asiridlogos son una casta de adustos investigadores que han logrado
desenterrar una parte sustancial de una de las civilizaciones mas proximas a los
origenes de nuestros ancestros culturales. Ellos mejor que nadie conocen el caracter
no lineal del proceso. Pero son reacios a llenar con la imaginacion las enormes
lagunas que el azar de las excavaciones arqueoldgicas va sacando a la luz poco a
poco desde hace menos de doscientos afos de investigacion. Quizd por eso estan
menos impresionados por la actual barbarie del Estado Isldmico, pues saben que las
fuerzas destructivas que asolan la historia, nunca han logrado cumplir su amenaza
de retrotraernos a la Stone Age. Al contrario, la civilizacidn cuanto mds avanza mas
posibilidades tiene de reconstruir con exactitud su propio pasado. Por cien veces que
operan la barbarie y el olvido, hay doscientas replicas repartidas por doquier, cuya
recuperacion cada vez esta mas a la mano. Cada vez sabemos mas y mejor quién fue
Gilgamesh (rey de Uruk en la primera mitad del III milenio antes de nuestra era) y
como se construyo su divinizacion y su leyenda gracias a la produccion de tablillas
de arcilla (de las versiones antiguas registradas a principios del II Milenio hasta la
version Ninivita completa y definitiva que data de finales del II milenio). Gracias a la
produccion sistematica de tablillas de arcilla con escritura cuneiforme sabemos que
habia una version antigua de las proezas de este rey de Uruk que gobernd hacia el
2650 antes de nuestra era y que desde principios del segundo milenio hay una

trasmision escrita de la Epopeya y de sus distintas aventuras que va enriqueciéndose

37

Febrero
2018



38

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

hasta la version ninivita, clasica y definitiva que data de finales del segundo milenio
y que ha podido ser reconstruida por Jean Bottéro®.

Pues bien la Idea de produccion que el libro de Mariano Arias enfatiza como
premisa y que en el Prdlogo que hice para el libro apenas ocupa el espacio de un
saludo de pasada, es lo que permite el regressus a los origenes de esta escritura. En
efecto, en la III* parte de su libro dedica Mariano Arias el § 8 «a defender la
proposicion de que la Idea de produccion esta en el fundamento de la constitucion de
la escritura»?. Sus 17 paginas constituyen uno de los capitulos mas densos y
conceptuales de toda la obra y se dedican a regresar desde los entornos geograficos y
los zigurats como materia trabajada en cuyo seno cristaliza la figura institucional
determinada de la escritura hasta los distintos componentes del espacio antropoldgico y
que concluye argumentando que «la evidencia categorial (aportada) apunta en la direccion
de privilegiar el planteamiento materialista sobre el cardicter determinante, en iltima
instancia (la materia de trabajo) de los procesos de produccion, incluyendo en tal concepto no
solo los productos del trabajo (objetos de intercambio), sino también las praxis operatorias de
los objetos y organizaciones humanas implicados»**.

En cuanto al saludo de pasada al escriba sagrado que yo hago en mi Prdlogo solo
citaré aqui el parrafo en el que sefialo cémo el productor de signos pictograficos
incorpora en ellos lo numinoso, materializandolo fisicamente: «Ese otro demiurgo, el
zbografon que viene después del grammateus, sombra de segundo grado que ya no
guarda ningun lazo con lo que da origen e ilumina y, por tanto, no puede participar
de su verdad, ese «obrero que pasa tras él, artesano que no artista», ese operario que
trabaja la piedra, el barro, la madera o materia, cuyo «ejercicio de analisis, de
separacion y de empobrecimiento» despoja a los significantes de su significado, de
«todo lenguaje sobreanadido, de toda leyenda y comentario», el que restaura la
imagen desnuda del trazo, del corte o la incision, porque se limita a refinar su técnica
con el objeto de reproducir mondtonamente las mismas marcas en su apariencia
sensible, sin mas, ese productor de bullze milenarias, inconsciente del prestigio

asociado a lo originario, ese es el escriba sagrado a cuyo nacimiento pretende asistir

2 La epopeya de Gilgamesh. El gran hombre que no queria morir, Edicién de Jean Bottéro para Gallimard, Paris en 1992
(traduccién de Pedro Lépez Borja de Quiroga, Akal, 1998)

2 El escriba sagrado, op. cit. pp. 218-235

2 [bid. p.235



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Mariano Arias. Un escriba que cuanto mas se descentra mads se enriquece y cuanto
mas regresa a los origenes y se despoja del boato de la complejidad y la jerarquia,
mas enigmatico y extrafno se convierte en su concreta aleatoriedad esquematica»?

Pues bien, una de las singularidades mas impactantes de EI Escriba Sagrado son
las 150 figuras que acompanan el texto, a todo color y de una factura, mas que
cuidada, mimada por el autor del libro. No se trata sdlo de que las figuras jalonan la
argumentacion de la tesis como ocurre en muchos libros que apoyan en pruebas
arqueolodgicas sus demostraciones, al estilo, por ejemplo, de Dionisos de Karl
Kerenyi, una obra que el gran experto en religion y mitologia griegas mandé a la
imprenta por segunda vez también casi en el lecho de muerte®. La tesis de 2009 que
contenia menos ilustraciones tenia una intencion probatoria mas explicita y prestaba
mas atencion al argumento evolucionista. Se trataba alli de forzar la confluencia de
las producciones neoliticas hacia el fértil creciente, poniendo las ilustraciones al
servicio de conceptos mas abstractos como el de “neolitizacion” o el “regressus-
progressus” representado mediante circulos epiciclicos. En cambio, las figuras del
libro de Mariano siete anos después (sean fotografias, ilustraciones, esquemas,
detalles o reproducciones como los calamos de la figura 3, que repiten las de la tesis)
han sido minuciosamente re-elaborados por el autor, a veces asistido técnicamente
por su hermano gemelo Lorenzo. Quiero destacar este hecho, porque en él se hace
patente la importancia que para él tenia idea de produccién no solo tedricamente,
sino como praxis vital.

Para ilustrarlo, traeré a colacion la produccidon que él mismo selecciono6 en una de
sus ultimas intervenciones publicas, a las que yo asisti. Me refiero a su intervencion
en el Seminario de Filosofia Vidal Pena el pasado 7 de diciembre de 2016 con el titulo
«Filosofia de la idea de escritura», en donde adelant6 algunos de los contenidos del
libro, cuyas galeradas estaban ya impresas por Brumaria. De forma muy relajada y
con la presencia de amigos como el poeta Javier Almuzara, Mariano Arias, quien por
aquel entonces era profesor del IES El Batan (su ultimo destino) tuvo a bien
regalarnos al organizador del Seminario Javier Gil y a mi una de esas composiciones

que elaboraba con gran maestria con la fotografia de la Tablilla XI de la Epopeya de

% [bid. p
26 Dionysos (1967) op cit.

39

Febrero
2018



40

Febrero
2018

L] L]
REVISTA DE FILOSOFIA

Mariano Arias Paramo y el escriba sagrado: proyecto vital versus “cuidado de si mismo”: Vitalidad, alma, espiritu | Alberto Hidalgo Tufién

Gilgamesh, denominada tablilla del diluvio, y que aparecera como Figura 19 (p. 81)
del futuro libro con una referencia topica a Noé.

«A quoi bon?» me pregunté entonces, no sin darle las gracias, pero sin sospechar,
ni por lo mas remoto, que estaba asistiendo a uno de sus ultimos esfuerzos. De
hecho, tanto Javier Almuzara, como yo realzamos algunas de las virtudes de su
trabajo que €l mismo no habia destacado con suficiente énfasis. No nos percatamos
de que ya en aquella conferencia Mariano Arias estaba en una fase nueva, hasta que
quedamos anonadados cuando se produjo su precipitado desenlace poco después. A
toro pasado es facil advertir algunos mensajes subliminales: ;Por qué Mariano Arias
selecciond esta tablilla como ilustraciéon de su conferencia sobre la Filosofia de la
escritura? jEra simplemente porque se trata de una de las tablillas mejor conservadas
o por el contenido mismo del canto XI? Al destacarla, jno estaba suscribiendo la tesis
de Labat de que «el cuneiforme es la conclusién normal del lineal y del pictograma, y
su forma caracteristica se explica a la vez por el material que empleaba el escriba —

arcilla y cdlamo de cafia— y por la extraordinaria difusién que conocié»*"?

Dos reproducciones de la tablilla XI: la del British Museum y la del libro de Mariano Arias :
una foto amafiada por él que anota con precision el tamafio exacto de las piezas arqueoldgicas al
objeto de que nos percatemos de la escala humana que tienen estas producciones culturales:
Largo: 15,240 cm., ancho 13,330 cm; espesor., 3,170 cm.

Y si no era el caso, ;qué mensaje nos intentaba trasmitir? En realidad, lo que

cuentan las incisiones significantes de ese trozo de arcilla es el acto final, el desenlace

27 Labat (1963), art. cit. en el coloquio.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

de la historia de Gilgamesh, que no es la de Noé. Para obtener la inmortalidad viaja
hasta los confines del mundo para preguntarle a Utanapishti como logrd la
inmortalidad después de haberse salvado del diluvio gracias a un chivatazo del Dios
Enki/Ea, que lo habia elegido para sobrevivir a la catastrofe. Protegido por los dioses
artesanos Utanapishtl cuenta a Gilgamesh la historia del diluvio y el secreto de la
vida sin final, que en su caso es debida a una disputa entre los dioses que le favorecid
a él, pero que ya no se repetird. Al verse condenado a morir, Gilgamesh, protegido
por la esposa de Utanapishti, trata de encontrar la planta de la juventud en su
regreso a Uruk, acompafiado de UrShanabi, el Barquero, a quien tras este tultimo
fracaso muestra orgulloso su ciudad. Asi, con este fracaso, termina el canto XI, que es
también el final del poema, pues la tablilla XII es otra version de la muerte de

Enkidu:

«Sube UrShanabi, /Camina sobre la muralla de Uruk; contempla este zocalo,/ escudrifia sus cimientos. /
¢No estd hecho (todo esto)/ en ladrillo cocido?/ ;No pusieron acaso los cimientos / Los Siete Sabios (en
persona)? Trescientas hectdreas de ciudad, /otro tanto de jardin, /otro tanto de tierra virgen: /Tal es el
patrimonio del templo de Isthar,/ (Con estas) mil hectdireas abarcas con la mirada / los (enteros)

dominios de Uruk »28

Producto y pilar de la civilizacion al mismo tiempo, la escritura, como el poema
de Gilgamesh, guarda el secreto del dialelo antropoldgico que avanza y se reproduce en
su propia circularidad epiciclica. Mariano Arias renuncia explicitamente a dar el
nombre o a identificar al inventor de la escritura, porque en el flujo de las culturas
orales, donde se forjaron los mitos que ella misma fija y perpetua mediante las
habilidades artesanales de los que hacen inscripciones decorativas y fabrican objetos
(ladrillos cocidos para las murallas, columnas de cedros, mobiliario suntuario, hachas
y armas para los guerreros, etc.), se produjo la escritura como un tipo de operaciones
que se consolidaron institucionalmente gracias a un gremio cada vez mas
diferenciado. Si la escritura se consolidé como instrumento de civilizaciéon por
antonomasia, ;no fue acaso porque demostrd su mayor perdurabilidad? ;No era mas
poderosa frente al tiempo que todo lo arrasa a su paso, que los templos mas
suntuosos, que los palacios mas lujosos y que las murallas mas ciclopeas?

Pero para ilustrar la importancia de la idea de produccion y el descubrimiento de

Mariano Arias al respecto voy a referirme, por metonimia, no al origen de la

28 La epopeya de Gilgamesh, op cit. p. 201

41

Febrero
2018



42

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

escritura, sino a otro descubrimiento mucho mas preciso y perfectamente
documentado, que ha venido a darle mayor extension a la propia escritura: el origen
o descubrimiento de la imprenta en Europa que se suele despachar con una genérica
alusion a Gutenberg. Tomando como referencia la confluencia de factores que
concurrieron entre Estrasburgo, Colonia y Maguncia desde 1439 a 1457, podremos
hacernos una idea del trabajo que Mariano Arias tuvo que enfrentar materialmente
para llegar a las conclusiones que pudo extraer al respecto para centrar sus esfuerzos
en seguir la secuencia que conduce de las bullae de Denis Schmandt-Besserat a la
escritura cuneiforme en Sumeria. Tres innovaciones inmediatas tuvieron lugar para
producir la imprenta europea: los tipos moviles de metal fundido, la tinta grasa y la
prensa. Entre los profesionales precursores de este acontecimiento estan los orfebres,
como el propio Gutenberg, que hacian sellos para adornar las cubiertas de cuero de
los libros, los fabricantes de peltre, que usaban cunos; los fundidores de metal del
siglo XIII que sabian coémo usar punzones para crear moldes de arcilla y grabados en
relieve para las inscripciones de los escudos de armas; los acunadores de monedas,
los copistas y editores de libros cldsicos, que vendian ejemplares a los estudiantes en
las universidades, etc.

Entre el ano 1439 cuando Gutenberg, orfebre en Estrasburgo con el nombre de
Johann Gensflisch, tuvo un primer pleito con los dos socios con los que trabajaba en
secreto Hans Riff y Andreas Heilmen, cuando muri6 un tercer socio Andreas Dritzen
y sus herederos quisieron recobrar el capital hasta que instalado en Maguncia en la
década de 1440 estuvo en condiciones de imprimir las famosas biblias con otro socio
capitalista Fust, que acabd quedandose con el negocio con la ayuda de su yerno
Schoeffer, que habia sido copista cuando era estudiante en la Universidad de Paris,
sabemos como en vez de utilizar las habituales tablillas de madera, que se
desgastaban con el uso, Gutenberg confeccioné moldes en madera de cada una de las
letras del alfabeto y posteriormente rellend los moldes con hierro, creando los
primeros «tipos moéviles». Tuvo que hacer varios modelos de las mismas letras para
que coincidiesen todas con todas, en total mds de 150 «tipos», imitando
perfectamente la escritura de un manuscrito. Tenia que unir una a una las letras, que
sujetaba en un ingenioso soporte, sistema mucho mas rapido que el grabado en
madera e infinitamente mas resistente al uso.

Como plancha de impresion, amoldo una vieja prensa de uvas, a la que sujetaba

el soporte con los «tipos moviles», dejando el hueco para letras mayusculas y



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

dibujos. Estos, posteriormente, serian afadidos mediante el viejo sistema xilogréfico
y terminados de decorar de forma manual. Como quiera que la impresion mediante
bloques de madera se usaron en China por Feng Dao, un alto funcionario que entre
932 y 953 que imprimié la mayoria de los cldsicos cuando la dinastia reinante no
pudo financiar los cladsicos en piedra, podemos seguir su evolucion anterior. Asi los
tipos mdviles fueron ensayados en el siglo XI por el herrero y alquimista Bi Sheng,
quien uso una pasta blanda endurecida al fuego, que podia ser reutilizado. Se usaron
para crear tipos maderas duras, plomo, cobre y estafio, sin demasiado éxito. La
impresion con tipos mdviles evolucion6 con mas rapidez en Corea, donde se crearon
unos cien mil tipos un siglo antes de la invencion de Gutenberg. En este caso es facil
entender por qué la imprenta con tipos moviles prosperd mas rapida y eficazmente
en un tipo de escritura.

Como se ve, mas que lo impreso el negocio de la imprenta fue una cuestion
técnica, donde los materiales, la financiacion y la cantidad de ejemplares venales era
mas decisivo que los contenidos. Eso explica que los autores de las obras no cobrasen
nada de la venta de sus ejemplares al principio y que su participacion en el negocio
fuese simbdlica y sigue siéndola. Pues bien, argumentando a pari, lo mas importante
en la invencion de la escritura es la existencia de artesanos y escribas sagrados que
trabajaban en el taller. Importaban las copias, asi pues, mas que el original. El gremio
de los artesanos eran unos técnicos que habian aprendido un arte maquinal, cuyo
sentido globlamente se les escapaba. No hay nada extrafo, pues en que la invencion
de la escritura haya sido un proceso lento, trabajoso e inconsciente y que el mérito de
la interpretacion de Mariano Arias Paramo es estrictamente filosofico e incluso
fenomenologico. La pregunta retrospectiva (la Ruckfrige como diria Husserl) por los
origenes de la escritura, aunque se apoya en constataciones empiricas es, en realidad,
una pregunta filosdfica que no puede tener una respuesta categorial, sino
trascendental. De ahi que su modelo epiciclico se ajusta al caso sumerio porque los
primeros escribas tuvieron establecer los principios basicos que ahora damos por
supuestos. Solo regresando desde nuestra comprension actual de la escritura
alfabética podemos acceder a los problemas que la humanidad sumeria hubo de

resolver para que a partir de esa primera vez la escritura como sistema eficaz de

43

Febrero
2018



44

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

comunicacion y representacion quedase consolidado. El caso sumerio resulta asi
pues, un caso ejemplar.

Que el sumerio como escritura haya podido ser reconocido como tal antes de ser
descifrado y de que se pudiese reconstruir hipotéticamente los sonidos de una
lengua asociados obliga a poner por delante de su eidética la intencionalidad misma
de los objetos, de las tablillas. ;COomo reconstruimos esa intencionalidad y qué
debemos suponer dado trascendentalmente para su constituciéon? Si suponemos que
la escritura nacié como una trascripcion de sonidos idiomaticos, los problemas a
resolver serian insolubles para ningtn pueblo aislado, salvo que tuviese modelos que
copiar. Esa inmensa dificultad explica el éxito que en el pasado tuvieron las teorias
que explicaban la escritura como una revelacion divina: ;Cémo descomponer una
expresion continua en unidades de habla, sin tomar en cuenta que esas unidades se
descomponian en palabras, silabas o fonemas? ;Como aprender a reconocer el
mismo sonido o unidad de habla en todas las variaciones normales en cuanto a
volumen, tono, velocidad, énfasis, agrupamientos de frases, por no hablar de las
peculiaridades individuales de pronunciacion? ;Cémo y quién podia tomar la
decision de ignorar todas esas variaciones y consensuar un sistema grafico para
representarlo? ;En qué podrian basarse al inventar formulas para representar
sonidos mediante simbolos? Es imposible explicar este salto en el vacio, sin
presuponer una serie de practicas utiles consolidadas, cuya utilidad como medios e
instrumentos para el control de ganado y mercancias para el intercambio o para
garantizar el pago de tributos, etc. Las bullze y su enorme difusion desde el sexto
milenio hasta el tercero son una realidad que demuestra la existencia de tales
practicas contables.

Por ensayo y error este medio de comunicacion eficaz puede pasar por encima de
la pluralidad lingiiistica y de las variaciones de los pueblos que entraron en contacto
en el Fértil Creciente. Desde miles de anos antes de que cuajara la escritura, la
poblacién de las aldeas agricolas de la zona utilizaban fichas de arcilla como registro
del nimero de ovejas o de la cantidad de grano que transaban. En los tltimos siglos
antes del 3.000 antes de nuestra era el formato y los signos contables evoluciono
rapidamente a los primeros sistemas de escritura para lo fue decisivo el uso de

tablillas de arcilla planas como superficies practicas para escribir, el



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

perfeccionamiento de utensilios puntiagudos para hacer marcas regulares y la
adopcion de una serie de convenciones tales como la alineacion de los signos en filas
y columnas, el orden de lectura o descifrado, luego que los signos fuesen facilmente
reconocible. En los alrededores de Uruk aparecen cientos de tablas con signos de
objetos reconocibles (aves, peces, etc.) y signhos numerales que pueden interpretarse
facilmente como informes contables sin elementos gramaticales. No es una
suposicion gratuita, pues estd atestiguada por las imagenes de los sacerdotes
sumerios y de los distintos escritores y funcionarios, la existencia de una casta de
escribas que usan, producen y ensefian en templos, escuelas y ciudades. A los
gremios de escribas contables y administradores, vinculados a la organizacion de
templos y ciudades llama Mariano Arias Escriba Sagrado, una entidad colectiva de
miles de especialistas que operaban sobre la materia trabajada sin constituir un sujeto

trascendental reflexivo
6.- Imagen, simbolo y realidad del monoteismo.

Pero si los escribas no fueron conscientes de su trascendencia ;por qué llamarlos
“sagrados” y no simplemente “sentados”? Mariano Arias hace una serie de
aportaciones decisivas a la teoria de los niimenes como contenido decisivo del eje
angular, segun la interpretacion de El animal divino de Gustavo Bueno®. En el oficio
del escriba sagrado confluyen la capacitacion técnica en el manejo de los signos y la
representacion de dioses especiales con misteriosas funciones cultuales desde las
ceremonias mortuorias a las filacterias y desde las curaciones con piedras
pulimentadas a las inscripciones mantricas: «Pero el numen considerado como
escritura, como entidad sagrada y animal asimismo como objeto de veneracion es
representado en la civilizacidon egipcia como un babuino, que corresponderia al dios
Thoth, el creador de la escritura. Aunque con distinta veneracion, pero con
caracteristicas divinas similares el dios Nabu (hijo de Marduk) en la mitologia
sumeria y acadia representaria al creador de la escritura y en la medida en que el
destino estaria en su poder, el destino de los hombres desde luego, que verian en su

imagen la representacion tanto de sus deseos como de su manifiesto poder. Su

2 Gustavo Bueno (1985), El animal divino, Pentalfa, Oviedo, 22 edicion. 1996

45

Febrero
2018



46

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

representacion tanto figurativa como literaria esta inscrita en el pantedn de los dioses
sumerios (la piedra Kudurru del segundo milenio donde aparecen Isthar, Nabu y Sin
con sus simbolos animales), con la figura de Marduk, sintesis de las divinidades tal
como es descrito en el Himno a Marduk”»%.

La arquitectura del libro de Mariano Arias es muy compleja. Consta de seis
partes, de las que la Primera es una obertura (cuestiones proemiales) y la Sexta una
evaluacion filosoéfica de los resultados, que, en consecuencia, no puede cerrar. Entre
medias, las cuestiones categoriales de la segunda parte dan pie a los desarrollos de la
tercera, siendo la cuarta parte el nticleo de su tesis sobre el origen de la escritura, en
la que el escriba es categorizado como «figura institucional determinada» de un
contexto determinante al que se regresa anamdrficamente en toda su complejidad. Mas
alla de su tesis doctoral sobre la Idea de escritura, quiza, sino su mayor contribucion,
si la aultima, aparece en la Parte V, titulada “el nombre de Dios y el Logos de la
Escritura griega” (pp. 339-460). En ella se centra con mucho detalle en la transicion
del politeismo mesopotamico, tan bien estudiado por el gran Labat y Jean Bottéro®!,
hasta el monoteismo judio, al demostrar como el famoso nombre divino YHWH (el
célebre e impronunciable tetragramaton divino) tuvo un significado polisémico y
sufrio una evolucion historica perfectamente rastreable que va desde el tercer
milenio, pasa por Abraham en el siglo XVII an.e, cuyo Dios no es todavia
plenamente monoteistas y desemboca en Moisés (en el siglo XIII a.n.e.), cuyo
monoteismo queda grabado en las tablas de la Ley como un Dios prototipico de las
religiones terciarias, a veces llamadas del libro: «La escritura semitica desde este
punto de vista ha permitido la instauracidn, desde las entrafias del politeismo de la
religion monoteista, hasta la creencia en un Dios abstracto, ultimo eslabon del
tetragrama YHWH (7°7), palabra que nace del infinito, identificado, por ejemplo,
para los cabalistas con el texto mismo, la Torah ( ver la Parte II); Dios no seria
entonces sino el mismo texto, impronunciable fonéticamente, ausente de vocales en
el texto biblico. Solo en una época tardia, hacia el siglo XIII se comenzo6 a leerlo

intercalando en la construccion consondntica del tetragrama <yhwh> las vocales de un

30 El escriba sagrado, op. cit. pp. 108-9

31]. Botterro (1986) Naisance de Dieu, Gallimard, Paris. Pero Mariano Arias cita mas (1989) Lorsque les dieux faisaient
I'homme: mythologie mésopotamienne, Gallimard, Paris (Hay traduccidn espafiola : Cuando los dioses hacian de
hombres, Akal, Madrid, 2004)



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

apelativo genérico, ‘ddondy (“mi sefior”) del que se deduce /jehowa(h)/. Y ello atin
teniendo presente la prohibicion absoluta de alterar o modificar una sola de las letras
de la escritura del nombre divino, no pudiendo aparecer en su integridad, mutilando
su grafia para que el referente perdiese en su valor y ganase en autoridad divina»3.
Este argumento del nombre de Yahvé es archisabido y ha sido explicado por una
multitud de especialistas en lenguas semiticas desde distintas perspectivas. Tampoco
constituye una aportacion original de la indagacién de Mariano Arias en este abrupto
territorio categoral e ideoldgicamente critico los datos que destaca sobre la evolucion
de los signos en las escuelas de escribas, ni el prestigio social de los profesionales de
la escritura que les llevo a escalar las mads altas legislaturas en sociedades muy
complejas, ni que en tiempos de los asirios y de los babilonios el ntiimero y
diversidad de los escribas no dejo de aumentar o que los cananeos poseian un
alfabeto mas simplificado que permitia abreviar el antiguo sistema de la escritura
cuneiforme, etc. Es obvio, por otra parte, que la clave de boveda de esta compleja
arquitectura no es un principio teoldgico, es decir, las partes del libro de Mariano
Arias o el mapa topografico de las distintas etapas o ciclos de la escritura que dibuja
no estan disenadas para confluir en la V2 Parte, por mas que el nombre de Dios
hebreo haya derivado de las triadas sumerias a través del cananeo ;Por qué entonces,
insisto, llamar escriba sagrado a lo que no es mds que un constructo antropoldgico?
¢Por qué escriba sagrado, si Mariano Arias insiste en su constitucion materialista, no
solo por destacar el caracter técnico de la actividad escritural, la materia sobre la que
trabaja (la arcilla) o la Idea misma de produccion que antecede a la propia Idea de
Escritura, o su importancia social, sino sobre todo en la constitucion material del
propio cuerpo del escriba? «Pero determinar el estatuto técnico y social — remacha
Mariano en las conclusiones — impone la necesidad de analizar el cuerpo del escriba,
..., la materia; el sujeto operatorio en su proceso de escribidor, de escriba descubriendo
su propia corporeidad; mas en concreto hay que recorrer la sinuosa linea capaz de
verificar su condicion como tal sujeto corpdreo en el orden de los sentidos y en la

morfologia: el oido, el ojo y la mano en los sucesivos ciclos de preferencia y

% Ibid. pp. 404-5

47

Febrero
2018



48

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

ponderacion de uno sobre otro en el trascurso de formacion de los diferentes
estatutos de escritura, finalmente de la figura institucional determinada»®.

Desde el punto de vista del materialismo filosofico, al que se jacta de pertenecer
Mariano Arias, se entiende perfectamente esa insistencia en la corporeidad del escriba
que le convierte en un operador intermediario a través del cual los propios signos y
la arcilla producen interna y simultaneamente la realidad y la Idea de escritura al
margen y mas alla de los fines, programas y proyectos de los escribidores en cuya
praxis confluyen los tres ejes del espacio antropoldgico. Pero jpor qué poner el eje
angular como emblema distintivo de la actividad de los escribas, que no solo eran
sacerdotes, sino gobernadores, embajadores, administradores, oficiales, altos
funcionarios, contramaestres y hasta monarcas? ;Al destacar su corporeidad no nos
da a entender que la ciencia del escriba depende de sus destrezas corporales,
atribuyéndole asi cardcter demitrgico e independencia socio-cultural de los entornos
que precisan de sus servicios, de modo antes que hombres religiosos, se nos aparecen
los escribas como verdaderos humanistas?

Dice Mariano Arias al final de su libro que su aportacion al materialismo
tiloséfico consiste en haber materializado el concepto de anamorfosis al explicar el
caracter practicamente simultaneo de la realidad y de la idea de escritura. Y es bien
cierto que si entendemos bien los argumentos de su libro, parece que superan la
dicotomia entre idiografia y fonografia, por una parte, mientras por otra cobra nuevo
sentido y proporciona una nueva explicacion a la dualidad que los historiadores han
observado siempre entre largos periodos de evolucion lenta en los que un tipo de
escritura se mantiene durante siglos con leves modificaciones que parecen obedecer a
causas estéticas, psicologicas o socioldgicas y breves periodos de convulsiones y
sacudidas que registran profundas transformaciones durante los que cobran
protagonismo factores técnicos y materiales de los que resultan un rendimiento
superior, una eficacia mayor de la escritura y una extension superior de sus
capacidades. El esquema de los epiciclos resume bien esos ritmos evolutivos
anamorficos: «el fundamento operativo de los epiciclos no responde, desde nuestro
punto de vista, a un proceso subjetivo en el cual los sujetos fuesen conscientes del

mecanismo epiciclico, por el contrario sera su inconsciencia la que permita el

» Ibid. p. 468



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

desarrollo significativo del proceso escritural. Proceso que alcanza incluso al dominio
de la escritura alfabética, no solo fenicia sino griega: el alfabeto griego fue
desarrollado desde la inconsciencia, desde el desconocimiento de la escritura
cuneiforme, e incluso del fenicio. Puesto que en puridad la tnica conciencia que
llegaron a tener los griegos de ese proceso fue una conciencia mitica, transmitida y
reflejada en la mitologia y precisamente en tanto el mito es el logos de aquello de lo
que no se tienen datos suficientes para envolverlo en marcos racionales»®.

Ahora bien, ni siquiera el acceso final al marco 16gico alfabetizado cierra todas
las cuestiones planteadas por la escritura. En particular queda abierta la cuestién que
concierne al enigma del significado que cabe atribuir al titulo elegido por Mariano
Arias. ;Por qué el escriba es sagrado, si la escritura es una produccion antropologica?
Este es el enigma que provoco el encontronazo simbolico que hizo que Mariano Arias
se olvidase de si mismo absorbiendo su vitalidad. Y es que su contribucion filosofica,
en tanto que saber de segundo grado, no es tanto deudora del materialismo
filosofico, cuya caja de herramientas utiliza Mariano Arias a fondo hasta desgastarla,
cuanto de la inversion teoldgica atribuida a Descartes, pues mas alld del Cogito que
hizo depender a la divinidad del pensamiento humano, al identificar a Dios con la
razén matematica humana, la investigacion sobre la escritura permite entender el
nacimiento de los dioses y el modo como los escribas consolidaron el eje angular del
espacio antropologico. Como resumo al final del epigrafe segundo: «Al lograr
establecer conexiones precisas entre las pinturas rupestres y la escritura sumeria y
entre esta y el tetra-gramaton divino al dinamizar el propio espacio antropoldgico
mediante el artilugio anamorfico de los epiciclos y la excéntricas, Mariano Arias da una
vuelta de tuerca mas a la inversion teoldgica de Descartes y la modernidad, no
mediante su rectificacion, como pretende la postmodernidad, sino mediante la
profundizacion hiperbolica que las producciones graficas y pictograficas que colocan el
nacimiento de los dioses antes de la construccion misma de la matematicas y del

nacimiento de la geometria».

La Goleta, 21 de septiembre de 2017

% Ibid. p. 470

49

Febrero
2018





