ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Filosofia y mal.

Lecturas desde La metafisica presocrdtica de Gustavo Bueno'
Fernando Miguel Pérez Herranz. Universidad de Alicante

Indice

Lectura de Tales de Mileto: la autonomia del mundo
Lectura de Zenon: la inconmensurabilidad entre conceptos
Lectura de Parménides: el monismo
Lectura del Protdgoras de Platon: el sujeto ciudadano virtuoso
El sujeto socialista: punto de referencia comun
II
La Caida del Muro de Berlin.
La busqueda de un nuevo Sujeto: el sujeto del imperio catdlico universal
¢(Es el Sufrimiento una propiedad esencial del Sujeto filoséfico?
III
«Pensar es pensar contra alguien»: ;Ideas filosoficas o Sistema?
La estructura «conciencias entre/sobre conciencias»
El Sujeto desde Espafia: Lindos contra Tornadizos
Re-visitacion de la metafisica: Parménides y Empédocles. Del monismo ontoldgico al mal moral
v

Respeto por Gustavo Bueno

Mejor es ir a la casa del duelo que a la casa del
banquete, porque aquello es el fin de todos los
hombres, y el que vive lo pondra en su corazon.

(Eclesiastés 7,2)

Antes de entrar en materia, haré dos brevisimas observaciones. La primera, que
hablaré como discipulo y no como alumno de Gustavo Bueno, lo que en este contexto
significa que mi perspectiva es exterior a la filosofia realizada en Asturias. Recordaré
que fue en Salamanca donde me inicié en su filosofia con la lectura de EI papel de la

filosofia en el conjunto del saber, manual propuesto por el profesor Miguel Angel

! Conferencia impartida el 4 de octubre de 2016 con motivo del Congreso Filosofia en Asturias: La
escuela materialista de Oviedo, en la seccion dedicada a quien ha sido y seguird siendo un punto de
referencia de la Filosofia tout court: don Gustavo Bueno. Agradezco la generosa invitacién cursada por

Javier Gil, presidente de la Sociedad Asturiana de Filosofia y organizador del Congreso.

53

Febrero
2018



54

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Quintanilla para el primer curso de Estudios Comunes de Filosofia y Letras. La
segunda, que lo haré desde el género polémico, no hagiografico, como homenaje al

propio estilo de nuestro filosofo, que no gustaba de melindres ni zalamerias.

Les habra ocurrido alguna vez. Se le pide a un camarero que nos sugiera un plato
y nos suelta una retahila de propuestas que coincide, titulo por titulo, con la carta del
restaurante; y entonces ya no nos interesa su opinidén, porque nosotros tenemos
también a mano todos los menus ofertados. Algo asi me ocurria con el topico del
paso del Mito al Logos (Vom Mythos zum Logos): las explicaciones que escuché de
profesores de filosofia, o que leia en libros como la brillante Historia del pensamiento
griego de Wilhelm Nestle,? identificaban el criterio de seleccion con la exposicion de
las opiniones de los llamados fildsofos presocriticos, un argumento que pide el
principio: si el Mito habia sido neutralizado por la Razon, la Razén no habria sido
posible sin haber sido generada por el Mito. ;Y por qué motivo el Mito tenia la
capacidad de generar el Logos? A este circulo se anadia una simple constatacion: el
Mito no fue eliminado por el Logos. La nueva racionalidad podia prescindir del Mito
en ciertos campos, pero eso no bastaba para suponer que habia sido arrumbado
como error o despropdsito. Porque los mitos son una forma de racionalidad que
acompanan a la sociedad hasta hoy mismo. ;Cudl fue, entonces, ese elemento
especial que los antiguos griegos inyectaron en el Mito y que ha perdurado hasta
nosotros como Logos o Razon?; ;qué tipo de saber, de experiencia, de discurso pudo
desviar a los mitos de su fin originario?; ja qué tipo de mitos afectd? Todas ellas eran

preguntas muy pertinentes.
Lectura de Tales de Mileto: la autonomia del mundo

De subito, que es como suelen ocurrir los descubrimientos, al leer La Metafisica

presocritica® de Gustavo Bueno (en adelante, GB) comprendi que el elemento

2 Wilhelm Nestle, Historia del pensamiento griego, trad. de Manuel Sacristan, Barcelona, Ariel, 1961.
3 Gustavo Bueno, La Metafisica presocritica, Oviedo, Pentalfa, 1974.



discriminador no podia ser el mero rechazo al Mito. Algunos de aquellos griegos, no
todos, habian defendido la autonomia del mundo que habitamos, y, al hacerlo, el
mundo se habia convertido en un cosmos. El cosmos ya no quedaba en manos ni de
los dioses ni de los reyes (basilei), sino en un conjunto de relaciones independientes

de los intereses divinos o humanos, por poderosos que estos fueran. El elemento

discriminador lo constituia un saber novedoso, la Geometria:

Lo que parece absolutamente esencial, a nuestros efectos, es subrayar que es la
experiencia de la Geometria aquella que probablemente ha ofrecido al racionalismo griego el
paradigma de unas verdades racionales que, siendo objetivas, solamente dependen, para que
se manifiesten, de nuestras operaciones.*

Lo que Tales de Mileto encontr6 en la Geometria —nos advertia GB— habria
sido una norma, una constante que permanece en las relaciones entre las figuras.
Toda la geometria de regla y compis se fundamenta en operaciones reguladas sobre la
recta 'y la circunferencia, que son esquemas de identidad. Los teoremas obtenidos ofrecen
un tipo de verdad que depende exclusivamente de los términos de la construccion,
de modo que el sujeto queda neutralizado en la medida en que es sustituible por
cualquier otro. Esta experiencia es tan Unica y tan profunda, que aun hoy cuesta un
enorme trabajo asumirla (se encuentra en el corazon mismo del llamado fracaso
escolar).

Tales saca las consecuencias de una proposicion de este tipo y la utiliza para
modelar / simular la estructura del cosmos y sus movimientos.> Y ademas obliga a
preguntarse por la posibilidad misma de un conocimiento que no se apoya en la
experiencia, sino so6lo en la proporcidn = razén = [6gos. Los dioses y sus relaciones

tamiliares, podriamos resumir, habian sido reemplazados por relaciones entre rectas

¢Ib., p. 65. Una idea que resumira mas tarde: "El desarrollo de la racionalidad critica no es un proceso
individual («ontogenético», sino historico «filogenético»). En particular, serd la «reconstruccion
geométrica» de los grandes mitos cosmogdnicos mediterraneos lo que conducira a las metafisicas
presocraticas. Y de la confrontaciéon de estas metafisicas tan diversas que pudo tener lugar en la
Atenas victoriosa de los persas, en la Atenas de la época sofistica, saldria la filosofia en sentido
estricto, que es la filosofia académica, en su sentido histdrico preciso, la filosofia del circulo de Platén”,
¢Qué es la filosofia?, Oviedo, Pentalfa, 22 (ed), 1995, p. 98.

5 Cicerdn, Republica, Libro I, 14, 21, menciona un artilugio, un mévil mecanico inventado por Tales, y
desarrollado mas tarde por Eudoxo y Arquimedes a tal efecto. Por cierto, un artefacto de estas
caracteristicas fue encontrado en 1900 por unos pescadores de esponjas entre Creta y el Peloponeso.

55

Febrero
2018



56

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

y circulos. Una ecuacién como C=2mr sustituye a Zeus y sus enredos familiares con
Urano, Hera o Mnemosine.

Tales realiza asi la necesaria «limpieza ontolégica» que exige la comprension
geométrica del mundo, de la misma manera que Hércules la habia realizado con los
animales mitologicos: el perro Orto, el sanguinario despiadado y feroz Cerbero; la
perversa Hidra de Lena; la violenta Quimera; el leon de Nemea, calamidad para
todos los hombres, etc. A partir de Tales 0 Anaximandro, el mundo se sostiene por si

mismo.

Hay algunos, como Anaximandro entre los antiguos, que dicen que la tierra esta en
reposo a causa de su equilibrio, pues es propio de lo que esta asentado en el centro no
inclinarse en absoluto mas hacia arriba, o hacia abajo o hacia los lados; es imposible que se
mueva a la vez en direcciones opuestas, de modo que esta en reposo por necesidad. (Hipdlito,
1,6,3)

La limpieza ontologica del mundo es una proposicion que se vincula
directamente con el materialismo, y se hara enormemente fértil en la Teoria de Cierre
Categorial que GB presento unos afios después en aquel mitico (valga la paradoja)
Primer Congreso de Teoria y Metodologia de las Ciencias (1982), organizado por Alberto
Hidalgo. En Tales se encontraban algunos conceptos basicos de la Teoria del Cierre
Categorial: los esquemas de identidad y el contexto determinante.® Lo que solia
confundirnos a los principiantes, en aquel tiempo, era la idea de principio (arché, lo
que de antemano impera, Metafisica 1003422). Un principio no podia ser algo
auténomo, porque seguiriamos presos de la mitologia genealdgica, sino un limite de
la idea de Identidad. En el caso de Tales, el cosmos tiene como principio el agua, no
porque haya agua en todo lo que tiene vida (que es un argumento de Aristoteles en
otro contexto), sino como un esquema de identidad, una regla de construccion del todo
o Physis, materia inagotable que no necesita nada exterior a ella. En Tales podia
hallarse el contexto determinante tanto en el circulo como en el tridangulo, seguin se

leyese el texto de Didgenes Laercio en el Libro I de su Vidas de los primeros filésofos:

6Y que he llamado contexto gnémico, por el uso que hace Anaximandro del gnémdn. "El artificio no se
refiere al sujeto, que se orienta con él, sino que permanece objeto entre los objetos, entre el suelo y el
sol, cosa que se ha vuelto inteligente por su ubicacién en un lugar singular del mundo que pasa por
ella para reflejarse sobre si. Por medio del gndmon el universo piensa (auto kath’auto), se conoce a si
mismo por si mismo". Michel Serres, "Gnomon: los comienzos de la geometria en Grecia", en M. Serres
(ed.), Historia de las ciencias, Madrid, Catedra, 1989, p. 87.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

"Panfila dice que Tales se encontrd la inscripcion del triangulo rectangulo en el
circulo y que sacrifico por ello un buey". En torno al tridngulo pueden determinarse
las relaciones del primigenio teorema de proporcionalidad. Asi, Tales mide la altura
de la pirdamide al establecer una proporcion entre dos tridngulos: uno formado por el
baston de nuestro filosofo-matematico y su sombra (por ejemplo, cuando sus
longitudes son iguales) y la linea virtual que une sus extremos; otro, formado por la
altura de la pirdmide, su sombra y la linea virtual que une sus extremos. A partir de
ahi puede generalizarse a tridngulos de todas clases con tal de que tengan un angulo
en comun, tras segregarse de todos los componentes subjetivos y operatorios.

Quedé fascinado por esta explicacion del agua de Tales a partir de los esquemas
de identidad, y, mas tarde y sin solucién de continuidad, por las ideas gnoseologicas
de la TCC, en la que estos conceptos permitian la inteligibilidad de las ciencias, ante
la reduccidon formalista con la que empezabamos a familiarizarnos a través de los
autores del Circulo de Viena o del Tractatus wittgensteiniano, cada dia mas en boga.
Y me vacunaron contra toda inclinacion cabalistica o analitica. Mis referencias no
serian desde luego Moisés de Ledn ni Ludwig Wittgenstein, pero si Baruch Spinoza y
Bernhard Riemann.” (Estas ideas ontoldgico-gnoseolodgicas, revisadas y matizadas,
las sigo utilizando, como puede comprobarse en una tesis doctoral que he dirigido y

ha sido leida en julio de este mismo ano).?
Lectura de Zenén de Elea: inconmensurabilidad entre conceptos

Hay otro momento de La metafisica presocritica que me impresiond vivamente: la
exposicion de las paradojas de Zendn de FElea. Todavia recuerdo mis esfuerzos por
compartir el andlisis de GB con companeros de ciencias, y la frustracion con la que
concluia aquellas conversaciones, pues, a lo sumo, se interesaban por hallar algtn
error formal en el razonamiento matematico jde un fildsofo! jHasta ahi podiamos

llegar! No llegué a entender la razon de su apatia hasta que adverti que procedia del

7 La vacuna contra todo esoterismo se encontraba resumido en el axioma de Maria: "El Espiritu es una
unidad de dos principios: ojos y esferas de fuego. Tiene una triparticion y es un cuadrado”, EEMM, p.
339.

8 Antonio D. Casares Serrano, Morfologias de la materia. Andlisis gnoseoldgico de la teoria atémica moderna,
Universidad de Alicante, 2016.

57

Febrero
2018



58

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

planteamiento ético que se encontraba detras: lo que les incomodaba e incordiaba era
la inconmensurabilidad ente los saberes procedentes de nuestros sentidos y de los
saberes procedentes de nuestra razén. Acostumbrados al postulado de que todo
problema tiene una solucion univoca (la vulgaridad de que «dos y dos son cuatro»),
eran incapaces de observar que hay problemas con dos soluciones correctas e
irreconciliables entre si, dependiendo de la fuente de conocimiento. En aquellos
momentos no podia detenerme en mds consideraciones, y prosegui el argumento: si
la razon estéd obligada a considerar la cantidad como infinitamente divisible, mientras
que los sentidos nos la muestran finita, Zendén estaba formalizando el ENIGMA
(numero 2) filosofico de la mente y el cerebro: ;Cémo puede ocurrir que se cuestione
racionalmente la propia organizacion sensorial espacio-temporal, la condicion de
posibilidad de toda experiencia? Enigma al que se ahadian otros no menos
sorprendentes: la inconmensurabilidad entre el mundo fisico y el mundo
observacional (paradoja de los carros); la inconmensurabilidad entre el saber
geométrico y el saber por experiencia (paradoja de Aquiles), etc. La
inconmensurabilidad era una de las ideas centrales, si no la mas singular, de Ensayos
materialistas. La inconmensurabilidad es la fuente de la diferencia: "Heraclito —
comenta Aristoteles— censura al autor del verso «ojald que la discordia desapareciera de
entre los dioses y los hombres» [lliada, XVIII, 107], pues no existiria armonia sin los
sonidos agudos y graves, ni los animales sin los correspondientes contrarios que son
el macho y la hembra" (Etica a Eudemo, 1235a25-30). La inconmensurabilidad es el
término que permite la critica filosofica, desde la dialéctica hasta la fenomenologia.
Recuérdese como Husserl denuncia la inconmensurabilidad entre «mundo vivido,
cotidiano» y «mundo idealizado, matematizado»; etc. La inconmensurabilidad
constituia la fuente de la que manaban la inteligencia, las invenciones y los

descubrimientos.’

9 "El hecho desconcertante de que los ciclos del sol no tienen relacién con la luna fue un estimulo para
el pensamiento. Si hubiese sido posible calcular la duracién del afio y la sucesion de las estaciones
mediante la mera multiplicacién de los ciclos de la luna, la humanidad se hubiera ahorrado
muchisimos esfuerzos, pero con ello tal vez nos hubiera faltado el estimulo necesario para estudiar los
cielos y llegar a ser matematicos". D. Boorstin, Los descubridores, Barcelona, Critica, 1986, p. 16.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Ahora podia interpretarse mas ajustadamente el proverbio de Ovidio: «Video
meliora proboque, deteriora sequor». No habia armonia no ya entre la Voluntad y la
Razodn, sino en las mismas fuentes del conocimiento, entre lo que nos dicta la razén y
lo que promueven los sentidos. Habia que tener cuidado con la Razon Pura; mejor
seria postular una razon «purgativa», que nos libere de creencias y valores
supuestos, buscando el sentido de las acciones humanas tras las contradicciones que
nos rodean y de las que somos partes. Como hacia el propio GB en los articulos sobre
ciertas ideas: Materia, Tolerancia, Historia, etc.

El concepto de inconmensurabilidad nos curaba de todo intento de identificar no
ya el nivel ontico con el ontoldgico, por seguir la terminologia heideggeriana, sino de
pretender siquiera coordinar las dimensiones dntica y gnoseoldgica. Parecia que aqui
se encontraba otra de las raices de ese ser EXCESIVO que es el hombre,
desproporcionado entre la razon y los sentidos, ese ser humano que la Antigona de
Sofocles definia como aquel a quien nada sobrepasa en «pavor» (deinotditon), como

explica el hoy casi desconocido filésofo Alfonso de la Torre (c. 1410-1460):

E veo que solo el omne excede las reglas e derecho de la Natura e los quebranta, e no ay
cosa en ellos bien ordenada nin bien regida, nin ay cosa en ellos firme nin estable. Todo es
desordenado, todo es ynjusto, todo es variable, lo qual non vemos en ninguna de las cosas
criadas. (Vision deleytable, 11, 1, 250)

Lectura de Parménides: el monismo

Y entre Tales-Anaximandro y Zenon, otro espeso ENIGMA (numero 1) filosofico:
¢{Cémo puede el pensamiento neutralizar y absorber a todos los seres, ordinarios o
mitoldgicos?'’ ;Como puede identificarse el mundo con el pensamiento? ;Tendria
esto que ver con los dramas calderonianos, en los que el mundo no es mas que un
sueno? Parménides, sacerdote apolineo, definia al mundo como pura identidad,
como una enorme y descomunal tautologia: «EIl dios es». Y lo que es es idéntico al
pensar: «Pues una misma cosa es la que puede ser pensada y puede ser». Parménides
continuia siendo el escollo a salvar, porque si con €l se inicio la filosofia, entonces, la

tilosofia habria comenzado su singladura como monismo.

10 Mario Vegetti, Los origenes de la racionalidad cientifica. El escalpelo y la pluma, Barcelona, Peninsula,
1981, pp. 80 ss.

59

Febrero
2018



60

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Y, entonces, ya no es retorica considerar a Parménides como metafisico y llamar
Metafisica a su obra. La Metafisica podria definirse como el saber que de-muestra que
toda manifestacion, presencia o forma es meramente aparencial, porque el Ser
engulle cualquier diferencia o particularidad. Pero esta tesis pasaria desapercibida si
no hubiera seres humanos en la tierra, seres humanos que son conscientes de que son
seres: «jOh gran astro! jQué seria de tu felicidad si no tuvieras a aquellos a quienes
iluminas!» exclamard siglos después Zaratustra. ;Cémo puede decir, entonces, el
iluminado por el sol que él mismo se encuentra mas alla del Bien y del Mal? Ningun
ser humano consciente de si puede estar mas alla del Bien y del Mal. La conclusion
que podia seguirse del monismo era la continuidad del Ser que contiene el principio
de superficialidad de toda linea divisoria, de las lindes o términos que una sociedad
aristocratica habria elevando a la condicién de sagrado. Los seres humanos no serian
sino seres que mantienen opiniones cuyas diferencias son efimeras, y sus
oposiciones, superficiales y futiles. Entonces, ;para qué la colera de Aquiles? ;Para
qué las guerras en ese continuo? El monismo, decia GB, esta vinculado al pacifismo.
Y si fuera asi, el pacifismo conduciria a una posicion que no queria ni siquiera
imaginar: reducia toda la variedad del mundo, pura apariencia, al ser, a la maxima
estabilidad: inmovilidad (8,26), permanencia (8,29), homogeneidad continua (8,22),
esfericidad (8,49)... Aquel pacifismo metafisico eliminaba, en ultima instancia, la vida
humana. Me recordaba un apotegma muy de moda en la época: «Si quiere el triunfo
de la justicia, haga desaparecer al hombre del mundo». Pero algo asi tocaba una de
mis fibras mas sensibles; mas tarde veremos la razon.

Para salvar el monismo, el Mito habia encontrado varias soluciones. Una de ellas,
por mediacion de las aventuras de Deméter y de su hija Perséfone, raptada por
Hades, dios de la muerte y del mundo subterraneo. Deméter, diosa de la tierra
cultivada, abandona la tierra a la que deja sumida en un erial, en busca de su hija.
Para que vuelva a brotar la vida en aquella tierra desolada, Zeus llega a un acuerdo
con ella: Perséfone volvera con su madre cada primavera, y regresara al reino de las
sombras al llegar la época de la siembra. En el contexto metafisico abierto por
Parménides se pensaron dos tipos de soluciones: una filosdfica y otra politica. La

respuesta filoséfica la ofrece Platén, el mads inteligente de los discipulos de



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Parménides, en el Sofista contra la unidad inmdvil de lo verdadero, sin menoscabo de

haber cometido un parricidio:

EXTRANJERO.- Entonces te pediré un favor aun mayor.
TEETETO.- ;Cual?
EXTRANJERO.- Que no supongas que soy capaz de cometer una especie de parricidio.
TEETETO.- ;Qué?
EXTRANJERO.- En efecto; para defendernos, debemos poner a prueba el argumento del
padre Parménides y obligar, a lo que no es, a que sea en cierto modo, y, reciprocamente, a lo
que es, a que de cierto modo no sea. (Sofista, 421d-e)

La respuesta politica se encuentra asociada al arte de la prudencia, a la
ordenacion de la vida en comunidad de los hombres. Una respuesta que exigia la
aparicion de un Sujeto individualizado y ciudadano y que con-figuraron, por

caminos muy diferentes, la poetisa Safo y el sofista Sdcrates.!
Lectura del Protagoras de Platoén: el sujeto ciudadano virtuoso

El estudio de GB a la traduccion del Protigoras de Platon nos ofrecia una
respuesta a la vez filoséfica y politica muy precisa:'? habia que vivir en comunidad y
aprender la virtud. GB se ayudaba del Menon, aunque a mi me satisfacia mas el
Gorgias, pues lo tenia mds a la vista, en la solapa de algunos libros. Sécrates quiere
salvar al ciudadano, no como proyecto mesidnico (la tradicion semitica hebrea), sino
como proyecto ciudadano, buscando junto con los demas ciudadanos. {ntv kown)
pnedvpv = zet koiné med’humon = Busco junto con vosotros dice en el Gorgias 506a.
Zetein, algunos lo recordardn, era el nombre de una coleccidén de la editorial Ariel.
Junto con vosotros era una de las partes de la clave del Sujeto; la otra era la
individualidad que habia perfilado Safo, y con la que SOcrates inicia la escala filosoéfica,
mas alla de la metafisica: el daimon, la psyché. El problema filosofico por excelencia, el

ENIGMA numero 2, la auto-reflexion del hombre sobre si. Sdcrates imagina un daimon

11 Cf. Bruno Snell, El descubrimiento del espiritu. Estudios sobre la génesis del pensamiento europeo en los
griegos, Barcelona, Acantilado, 2007. Contamos con una excelente traduccion de los poemas de Safo
por Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina: Safo y sus discipulas. Poemas, Madrid, Ediciones del oriente y del
mediterraneo, 2009.

12 Platén, Protdgoras, trad. de Julidn Velarde e introd. de Gustavo Bueno, Oviedo, Pentalfa, 1980.

61

Febrero
2018



62

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

intermedio entre el Socrates hombre y el Sdcrates ciudadano.’® Es el tema griego por
antonomasia. Ese sujeto individualizado y educado para la polis era un tipo de

Sujeto que se podia correlacionar sin violencia con el sujeto socialista.
El sujeto socialista: punto de referencia comiin

La filosofia de GB habia disefiado la ontologia en Ensayos materialistas (EEMM en
lo sucesivo, 1972), ponia las bases de la gnoseologia con su Teoria del Cierre Categorial
(en adelante TCC, 1982); y, por seguir el lenguaje de la época, en su taller conceptual,
iba forjando multitud de Ideas: Historia (reliquias y relatos), Discurso, Cultura,
Ceremonia, Espacio Antropoldgico, Logica (operaciones autoformantes y
heteroformantes), Imagen-Simbolo-Realidad, Materia... Un edificio que albergaba un
Sujeto politico, ciudadano, que habita en sociedad, un sujeto socialista que era
conmensurable con el sujeto que compartia una amplia izquierda politico-social y
economica que asumia el analisis de Karl Marx sobre la sociedad burguesa en El
Capital. La referencia quedaba muy clara ya en EEMM, en un apartado que se
titulaba precisamente «Materialismo y socialismo». Cito el inicio y el final de un

largo parrafo:

El Socialismo no constituye la cancelacion de la Filosofia, sino precisamente su verdadero
principio [...] El equilibrio de una sociedad socialista, edificado sobre conciencias individuales
racionales ... exige, entre los mecanismos de su metaestabilidad (y no, ciertamente, como tinico
mecanismo), precisamente la disciplina filosofica.!

El sujeto socialista se encontraba tras los analisis ontoldgicos sin ser ni definido ni
cuestionado. Se presentaba como una especie de Idea regulativa aceptada como
«evidencia», y compartida por el pensamiento de izquierda, en el sentido mads
corriente del término, como esquema sentimental y mapa conceptual, alrededor del

pensamiento de Gramsci, de Althusser, del eurocomunismo, etc. Ese sujeto socialista,

13"SOC.— Cuando estaba, mi buen amigo, cruzando el rio, me llegé esa sefial que brota como de ese
duende que tengo en mi —siempre se levanta cuando estoy por hacer algo—, y me parecié escuchar
una especie de voz [daimon] que de ella venia, y que no me dejaba ir hasta que me purificase; como si
en algo, ante los dioses, hubiese delinquido" (242b-c).

14 Gustavo Bueno, Ensayos materialistas, Madrid, Taurus, 1972, pp. 196-198.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

aunque fuese un accidente histdrico, como pudo serlo el sujeto de la polis griega, se
postulaba como un sujeto filosofico, un sujeto universalizable.'>

De manera que, para resumir, podriamos decir que la filosofia de GB tenia como
término del progressus al sujeto socialista, que, de fendmeno al inicio del regressus,
pasa a ser realidad, una vez re-construido a partir de la reforma del entendimiento,

labor tipicamente filosofica, y asistido por las Ideas de Ensayos materialistas. (Figura I)

Catdbasis Andbasis

/N

Sujeto socialista : Sujeto socialista
filoséfico : mundano

Figura I. Regressus / progressus del «sujeto socialista»

Y, perdoneseme mi osada imaginacion juvenil, porque me veia formando parte

de aquellos «centenares de Socrates» a los que apelaba GB:

Pero si es ridiculo que Sdcrates sea un funcionario de un Estado explotador, es necesario
que una Sociedad socialista posea como funcionario no ya a un Socrates Unico, irrepetible,
individual, sino a centenares de Socrates que constituiran el nicleo del verdadero 'poder
espiritual' de la Sociedad socialista.

I1

La Caida del Muro de Berlin

La Caida del Muro de Berlin en 1989 constituyé un acontecimiento de los que he
llamado en alguna ocasion singularidad histérica. Una singularidad histérica se
reconoce porque el acontecimiento se presenta de manera imprevisible, inaudita o

inclasificable; transforma pautas y valores de comportamiento de la sociedad de

15 Un sujeto histérico —politico (polis), imperialista (alejandrino, helenista...), nacionalista...—, mas alla de
los sujetos gramatical, juridico, psicoldgico, etolégico, etnoldgico o bioldgico-organico de los que procede, se
alimenta y compone de diversas maneras.

16 EEMM, p. 200. También en Gustavo Bueno, Ensayo sobre las categorias de la Economia politica,
Barcelona, La gaya ciencia, 1972, p. 187.

63

Febrero
2018



64

Febrero
2018

ElKdAld

referencia; y genera una gran cantidad de reflexiones, que obligan a replantearse
toda la Filosofia de la Historia.'” Una de las primeras respuestas a la Caida del Muro
tue el famoso articulo de Francis Fukuyama, "El fin de la historia".!® También GB se
encontro en la tesitura de re-exponer y rectificar la teoria del Estado.” La Caida del
Muro produjo un resquebrajamiento de todo el sistema geopolitico y conceptual del
mundo. A partir de entonces, el discurso mismo exigio un replanteamiento radical de
la cuestion del Sujeto, pues el sujeto socialista quedaba muy perturbado y ya no podia
servir de referencia comun a todo el pensamiento asociado a la izquierda marxista
europea y espafola, incluido, naturalmente, el de EEMM.

Y entonces se abrieron tantas posibilidades, que algunas de entre ellas —no
necesariamente una sola— podian ser conmensurables con la ontologia materialista
de las ontologias general y especial, la TCC y la ética recortada a escala racional
corpdrea. Y subrayo el ego corpdreo, la subjetividad que no queda borrada ni por el

camino cartesiano, ni por el kantiano, ni tampoco por el marxista:

Pero la sabiduria filoséfica materialista comienza precisamente cuando el Ego corporeo
deja de ser una sustancia individual (una mdnada leibniziana) para ser superado mediante la
identificacion dialéctica (que no lo suprime) en realidades que lo «envuelven» (Mi y Ms),
mediante la identificacion con el Logos universal, en la férmula de los estoicos. En esta
identificacion, que constituye el camino mismo de la sabiduria filosofica (es el camino
cartesiano, cuando en el Cogito se encuentra regresivamente con Dios; es el camino kantiano
de la identificacién con el Ego transcendental; es el camino hegeliano, que conduce desde el
«sujeto» a la «sustancia»; es el camino de Marx, que lleva del individuo concreto al «animal
genérico» y, después, al «ser social» del hombre), la subjetividad corpérea no queda
desvanecida o borrada metafisicamente (misticamente), sino que permanece como una
realidad a mi alcance el cuerpo como instrumento critico). (EEMM, p. 195)

Para reforzar esta idea, podriamos recordar, entre otros muchos momentos, el de

la definicion de individuo como esfera de EEMM (pp. 298-302), que es el territorio

17 Como singularidades histdricas cabria citar: la «batalla de Egospdtamos» invita a Platon a escribir
uno de los libros fundamentales de nuestra civilizacion: La Repiiblica; el «<saqueo de Roma» por Alarico
hace lo propio con San Agustin, que se ve obligado a escribir La Ciudad de Dios en desagravio por la
beligerancia de los cristianos; el «descubrimiento de América» procura la obra insigne de Bartolomé
de las Casas; la «masacre de la noche de san Bartolomé» inspira la redaccién de los Seis libros de la
Repiiblica de Jean Bodin, y las «guerras de religion» en Inglaterra, el Leviatin de Hobbes; la «revolucion
francesa» culmina la Filosofia de la historia de Hegel, en la que queda vinculada toda la experiencia de
la humanidad; etc.

18 Fukuyama, Francis, "The End of History?", The National Interest, Washington, verano de 1989.

19 Gustavo Bueno, Primer ensayo sobre las categorias de las «ciencias politicas», Logrofio, Biblioteca
Riojana, 1999.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

propio de la Etica, frente al territorio de la moral. El socialismo, en cualquier caso,
habia de atravesar y superar el episodio del ego corpdreo. Mas, tras el fracaso del

«socialismo real», ;qué tipo de Sujeto podia reemplazar al sujeto socialista?
La biisqueda de un nuevo Sujeto: el sujeto del imperio catdlico universal

He comentado en alguna ocasion la sorpresa que me llevé en un Congreso
celebrado aqui, en Oviedo. Por lo que escuché en conversaciones informales, me
parecia que GB estaba ejerciendo su filosofia con un Sujeto alternativo al socialista.
De manera directa, y sin duda impertinente, le pregunté a un profesor, que quiza se
encuentre entre nosotros (y que no es Alberto Hidalgo): ;Esta sustituyendo GB el
sujeto socialista por el sujeto catolico del imperio espanol? Y la contestacion fue, sonrisa
de complicidad mediante, un si inequivoco. Naturalmente, la cuestion no era baladi.
Si hasta aquel momento el Sujeto funcionaba como un punto de fuga del cuadro
tiloséfico que se iba dibujando desde la izquierda tradicional, ahora se colocaba en el
centro mismo en el que se cruzan todas las diagonales que traza el pintor para situar
las figuras y el paisaje. Ciertamente me resistia a aceptarlo y todavia abogué por una
Espafa vista desde la izquierda.?” Pero no; GB habia apostado claramente por ese
sujeto catdlico. La pregunta era, entonces: ;COomo se conectan la ontologia materialista,
la gnoseologia del Cierre y el ego corporeo con este Sujeto? La respuesta se
encontraba en el articulo "Espana” (1998), desarrollado mas tarde en el libro Esparia
frente a Europa (1999), y matizado en otro articulo, "Dialéctica de clases y dialéctica de
Estados" (2001).2! En "Espafa", GB contrastaba el sujeto catdlico con otros sujetos: el
reformado y el isldmico, y sefialaba que si en la Espana moderna no hubo un
Descartes fue porque no hacia falta, porque el criterio de evidencia lo marcaba la

Inquisicion:

20 En este sentido publiqué el articulo "Pensar «Espafia» desde la izquierda" en el diario Informacién de
Alicante, 18/06/1999.

21 Gustavo Bueno, "Espafia”, El Basilisco, 24 (1998), pp. 27-50; Espaiia frente a Europa, Barcelona, 1999;
"Dialéctica de clases y dialéctica de los Estados (respuesta critica al libro Espafia frente a Europa
publicada en la revista Andbasis por Juan Bautista Fuentes Ortega", El Basilisco, 30 (2001), pp. 83-90.
Este ultimo articulo es una mera critica a la concepcion escolar y topica de los siglos XIV-XVI que, segtin
GB, tiene Fuentes Ortega.

65

Febrero
2018



66

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Si no hubo un Descartes es porque no hacia falta: los tribunales espafioles de la
Inquisicion controlaban las supersticiones mucho mas que los franceses en Francia. ("Espana”,
p- 33)

Sorpresivamente, GB utilizaba el término Inquisicion como concepto filosofico por
oposicion al cogito ergo sum cartesiano: «Inquisicion adversus cogito». De manera que
venia a decir: la Espana del siglo XvI respondia a los problemas de su tiempo, aunque
las soluciones que ofrecia fueron diferentes a aquellas que se (auto)identifican con la
modernidad y que, a la larga, se impusieron en el pensamiento europeo. Y no solo

«vendria a decir», sino que lo dice expresamente:

Juan de Santo Tomas podra escribir un Cursus Philosophicus en la Espafa de Felipe IV en
el que se ignora la revolucion copernicana —y esto puede entenderse como testimonio, no
solo de atraso, sino como testimonio de posibilidad de otras rutas evolutivas.2

Ahora bien, si la filosofia, en su sentido de conceptualizacion del mundo y teoria
del conocimiento, queda unida intrinsecamente a Inquisicién, una figura de cufio
juridico, habra que sacar las consecuencias pertinentes. En primer lugar, la teoria del
conocimiento dejaria de ser un marco tedrico gestionado por las universidades o las
academias para pasar a ser un marco practico gestionado por el Tribunal del Santo
Oficio.

En segundo lugar, al vincular la estructura juridica y la filosofia, la Inquisicion
oficiaria de criterio epistemoldgico, de «criterio de verdad» inexcusable. Asi que
cualquier conocimiento —creencia, hipdtesis, valor...— que defienda, afirme o crea
un subdito del reino puede ser requerido por ese Tribunal y ser contrastado con un
sistema de pensamiento establecido, es decir, con una evidencia (dogma), con una
verdad clara y distinta (los dogmas de la Iglesia romana).

En tercer lugar, quedaria en entredicho uno de las postulados mas mencionados
del materialismo filosofico: «Pensar es pensar contra alguien», que se convertiria en

«Pensar es pensar segun los criterios del Santo Oficio».

Y, en fin, al conjuntarse la Inquisicion (1480) al decreto de conversion-expulsion

(1492), se nos presenta una cuestion moral de mucho calado. Porque lo terrible para

22 Gustavo Bueno, Cuestiones cuodlibetales sobre Dios y la religion, Barcelona, Mondadori, 1989, p. 71.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

la futura Espafia fue que el disimulo y la hipocresia se convirtieran en caracteristicas de
la poblacion espafiola, al producirse una ruptura insalvable en las bases de la
confianza, de la que dependen las relaciones humanas: familiares, econémicas vy,
naturalmente, politicas. Ahora todos recelaban de todos: de los amos y de los criados,
de los vecinos y de los parientes... ;Como valorar la sospecha que se cierne sobre
toda la poblacion hispana, espafiola e hispanica de judaizar no ya a los conversos,
sino sobre cualquiera al que pudiera atribuirsele raices judias o musulmanas? Trataré
rapidamente esta cuestion fundamental del Sufrimiento —un aspecto por el que
accedemos al tema de las pasiones— y en el siguiente apartado, la del «Pensar es

pensar contra alguien».
(Es el Sufrimiento un contenido esencial del Sujeto filoséfico?

Porque ese sujeto alternativo que se buscaba deberia salvar el escollo del
Sufrimiento como de alguna manera trataba de hacerlo el sujeto socialista.
Recordemos el «sufrimiento»* (no solo el «dolor») que provocaron las naciones
europeas en las dos Guerras Mundiales. No hablamos de pueblos antiguos, salvajes o
barbaros, seguin la literatura al uso, sino de las naciones europeas, que se
consideraban la vanguardia de la civilizacidon; en esas naciones habian nacido
Leonardo y Durero, Galileo y Newton, Mozart y Beethoven, Shakespeare y Moliere.
En el siglo XX, politicos y militares habian llevado «al matadero» a millones de
jovenes y de adultos en las guerras de trincheras; habian ordenado bombardear
ciudades pobladas por civiles; y habian rematado la maldad con el exterminio de
judios (Shoah), gitanos y homosexuales. Parecia que el sujeto socialista, en cierta forma,
asumia y podia absorber todo ese Sufrimiento, como respuesta al Capitalismo feroz y
salvaje. Pero al fracasar el Estado de la URSS, ;qué sujeto podia ahora envolver al
Mundo? (Al ego trascendental lo define Bueno precisamente «envolviendo» al
Universo Mi). ;Cémo recurrir a un Sujeto catolico-imperial, que habia iniciado la
conquista de las Américas después del ignominioso decreto de conversion-expulsion

de los judios? ;Acaso el ego corporeo se disolvia ahora en un ser moral, que apelaba a

2 En el sentido de Esther Benbassa, El sufrimiento como identidad, Madrid, Abada, 2007; pero también
en el de F. Dostoiewski en Humillados y ofendidos: el sufrimiento como impulsor del sentido moral de la
conciencia.

67

Febrero
2018



68

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

un «imperio generador», un concepto que procede de Gil de Sepulveda, un idedlogo
y, por tanto, de parte, de la que realizaban de hecho la colonizacion de las
Ameéricas?*

En ese Sujeto al que apelaba GB no pude encontrar el Sujeto del Sufrimiento—la
tibra sensible a la que me referia mas arriba—, y tampoco la neutralizacion de la
medida politica e inmoral del decreto de conversién-expulsion de los judios,

incompatible con la universalidad catdlica.”

A%

Naturalmente, tras la Segunda Guerra Mundial, en la época que se ha dado en
llamar posmoderna, se propusieron decenas de sujetos alternativos que limitaran y
neutralizaran al barbaro sujeto nacionalista (aleman, francés, inglés, italiano...) de las
dos Guerras Mundiales. Entre otros, los sujetos nihilista, fragmentado, consumista,
masificado, infantilizado...; el sujeto del tercer entorno, de los Derechos Humanos... Y
también otros sujetos vinculados al materialismo, como el sujeto biotecnoldgico, el
sujeto de las migraciones, el sujeto cooperativo, etc. Alberto Hidalgo, por ejemplo, ha
desarrollado un Programa de Investigaciones Humanisticas en la linea de
cooperacion con diversos paises hispanoamericanos (México, Republica
Dominicana...), relaciones segmentarias entre hombres y mujeres, relaciones entre

inmigrantes y no inmigrantes, violencia de género, etc.

2 Juan Ginés de Septlveda, Demdcrates Segundo o de las justas causas de la guerra contra los indios, ed. de
Angel Losada, CSIC, Madrid, 1984. Francisco Fernandez Buey, La gran perturbacion. Discurso del indio
metropolitano, Barcelona, El Viejo Topo, 1995.

25Y aun en la politica, habia enfoques de GB que me parecieron ilusiones metafisicas, como las que €l
mismo denunciaba en otras circunstancias. Por ejemplo: ;Cémo podria un catalan aceptar que su ser
espafiol inapelable radica en la «cesion de Murcia» que Jaume I hizo a Alfonso X? (Espafia frente a
Europa, p. 298). En todo caso, lo consideraria un error historico por renunciar a ser la primera potencia
peninsular, como hizo Francesc Cambo (cf. Por la concordia, Madrid, Alianza, 1986), o un acierto para
que Catalufia se desligase de la Espafia que miraba al Atlantico y se extendiera poderosa por el
Mediterraneo, como quiso Antoni Rovira i Virgili. Véase el muy sugerente e interesante Enric Ucelay-
Da Cal, El imperialismo cataldn. Prat de la Riba, Cambo, D’Ors y la conquista moral de Esparia, Barcelona,
Edhasa, 2003. ;O en el pacto del Compromiso de Caspe? (El1 Compromiso de Caspe fue un pacto
establecido en 1412 por representantes de los reinos de Aragon, Valencia y del principado de Catalufia
para elegir un nuevo rey ante la muerte en 1410 de Martin I de Aragoén sin descendencia y sin
nombrar un sucesor aceptado. Supuso la entronizacién de Fernando de Antequera, nieto de Enrique II
de Castilla, un miembro perteneciente a la dinastia Trastamara, en la Corona de Aragon).



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

ITI
«Pensar es pensar contra alguien»: ;Ideas filosoficas o sistema?

En aquella época de finales de los afios noventa del siglo pasado, GB comenzé a
establecer un sistema de Filosofia, cuya primera formalizacion se encuentra en el
Diccionario filoséfico compuesto por Pelayo Garcia Sierra (2000).2¢ ;COomo conjugar este
concepto de sistema con el postulado del materialismo filosofico «Pensar es pensar

contra alguien» ?

Recuperamos asi la evidencia empirico-dialéctica que se expresa en la frase «pensar es
pensar contra alguien; no podemos entender una proposicion filosofica hasta que no sabemos
contra quién va dirigida». (EEMM, p. 90)

No es facil conjugar estos conceptos, porque un sistema no estd obligado a
pensar contra nadie. Un sistema puede pensarse en paralelo, por analogias y
correspondencias, por convenientia, aemulatio, analogia o simpatia, segun las figuras de
Foucault, etc. Y es justo desde el método de correspondencias como esta escrito el
propio libro La metafisica presocrdtica. Asi, por poner un ejemplo, GB estudia a
Parménides desde la filosofia escolastica cristiana. En La Metafisica presocritica se
apela expresamente al concepto de ser univoco de Duns Escoto (p. 222) y a la teoria
del Signo Formal de la tradicion neoplatdnica-escolastica (pp. 229 ss). Es cierto que se
remite a las coordenadas que de la ontologia ofrece el materialismo filoséfico de los
EEMM, pero estas coordenadas también estan pensadas desde el escotismo. No son
un «descubrimiento» de GB, como €l mismo afirma al iniciar el capitulo II de
EEMM,? sino desde la distincion de potentia absoluta y potentia ordinata Dei, de Pedro
Damian, utilizada por Tomds de Aquino y formalizada por Duns Escoto y los
franciscanos, de donde pasd a la onto-teologia conversa (Alonso de Cartagena,

Antonio de Torquemada...) y cristiana (Francisco Sudrez), a la metafisica del s. XvII

26 Pelayo Garcia Sierra, Diccionario filoséfico, Oviedo, Pentalfa, 2000.

27 "Mi principal «descubrimiento» —si se me permite hablar asi— en este Ensayo es la distincion de los
dos planos, esencialmente diferentes —aunque con un entretejimiento muy preciso y complejo—, en
los cuales se configuran «por encima de nuestra voluntad» las ideas de «materialismo» y sus opuestas,
a saber: el plano de la Ontologia general y el plano de la Ontologia especial", EEMM, p. 45.

69

Febrero
2018



70

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

(Descartes, Malebranche, Spinoza...) y luego, a través de Leibniz y Wolff, al idealismo
alemdn. Y, removiendo mas la tradicion, podriamos alcanzar la distincion cabalistica
hispana entre el Ein-Sof (el Deus Absconditus) y el Dios de la Creacion y, mas alla
todavia, la distincion entre Providencia y Destino de Boecio, De consolatione
philosophiiae, IV, 6.

Un sistema piensa desde su propia experiencia y desde su propia razon. «Pues
estoy seguro de que nunca me ha pasado por la mente refutar a ninguno de mis
adversarios» dice Spinoza en la carta 69; y «aunque no es mi costumbre revelar los
errores de los demds», en la carta 2). ;Por qué el «pensar contra alguien» habria de
ser una evidencia empirico-dialéctica? Desde La metafisica presocritica podrian sacarse
otras consecuencias. Alli hablaba GB de conciencias envueltas por una conciencia
divina, la conciencia de Dios (E), una idea que recupera operatoriamente en muchos
otros lugares de su obra, y que no puede identificarse con un ego trascendental. Si
unimos ahora esta tesis a la anterior sobre el criterio epistemoldgico de verdad

atribuido a la Inquisicidn, entonces podria darse un giro a su planteamiento global.
La estructura «conciencias entre / sobre conciencias»

Al entrar en juego la Inquisicion, nos situamos fuera de la dimension
argumentativa, y nos deslizamos hacia la cuestion ontoldgica de unas conciencias
que envuelven a otras conciencias. Pues si bien no hay evidencia alguna de que
pensar sea pensar contra alguien, si puede mostrarse que las dimensiones
antropoldgicas estan estructuralmente conformadas de manera que las conciencias se
envuelven entre si: desde el nifio al artesano, desde el militar al politico. El combate
de las diferentes posturas filosoficas es una cuestion menor si lo contemplamos desde
el combate entre todas las conciencias. Los dos extremos serian, por un lado, la
Fenomenologia de Hegel, que identifica la Historia con las opiniones de los fildsofos y,
por otro, la maxima de Hobbes: «El hombre es un lobo para el hombre», eufemismo
para ocultar la verdadera cuestion: «El hombre es un hombre «contra» otros
hombres». De manera que empecé a ocuparme de como se enlazan las conciencias

entre si: «Conciencias entre / sobre conciencias».



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

A%

Un analogado de esta cuestion, aun dentro del terreno filosofico, es el cogito
cartesiano. Descartes alcanzé el enunciado cogito ergo sum no por pensar contra
alguien, sino como resultado de su confrontacion con otra conciencia, con la

conciencia del Genio Maligno (con el Santo Oficio, se hubiera dicho en Espana):

Cierto que hay no sé qué engafador todopoderoso y astutisimo, que emplea toda su
industria en burlarme. Pero entonces no cabe duda de que, si me engafia, es que yo soy; y
engafieme cuanto quiera, nunca podra hacer que yo no sea nada, mientras yo esté pensando
en que soy algo.?

GB utiliza profusamente esta figura, desde luego, y de manera especial para
ejemplificar la diferencia epistemolodgica que existe entre diversas culturas, segun el
criterio de la potencia que posean sus teorias / mitos. Por ejemplo, la diferencia entre
los canaco y Aristoteles ("El puesto del ego...", p. 37). Nosotros, dice GB, podemos
envolverlos a ellos con nuestras teorias, pero no ellos a nosotros con sus mitos.
Identifica y confunde GB, por lo tanto, las proposiciones: «pensar es pensar en contra
de alguien» y «conciencia entre / sobre conciencias». Pues siempre puede ocurrir que
los canacos o, en general, los pueblos envueltos se nieguen a aceptar los conceptos
tedricos de los colonizadores, y que, en sus limites, los adapten a sus creencias, les
sean indiferentes o, por no poder soportarlos, los rechacen e, impotentes, se suiciden
en masa. Porque el criterio de supervivencia no es epistemoldgico, sino semantico.
Esta es la cuestion. El nifio no estudia porque algo sea verdadero, sino porque lo
quieren los padres, porque desea ser reconocido por ellos (segun la figura homo
suadens, propuesta por los hermanos Castro Nogueira), etc. Y, en fin, ;acaso no es
rechazada la propia filosofia de GB por otros pensadores, a pesar de envolver a todas
las demas, segun algunos de sus discipulos?

La cuestion se hace muy compleja, desde luego. La proposicion: «pensar es
pensar contra alguien» pertenece a la teoria de la argumentacion, no de la ontologia,
en la que si es pertinente el postulado de «conciencia entre/sobre conciencias». Una

proposicion que tuvo su correspondencia en teologia a través de la idea de una

28 René Descartes, Meditaciones metafisicas, trad. de Vidal Pefia, Madrid, Alfaguara, 1977, Med. 11, p. 24.

71

Febrero
2018



72

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

conciencia (Dios) envolvente de las conciencias. Asi, por poner fechas tipicas y
topicas, con la modernidad (Maquiavelo, Hobbes...) la conciencia divina es
reemplazada por el monarca, conciencia que envuelve a sus subditos y su poder,
arbitrario, ya no esta sometido a ningun limite (Schmitt); o, en la Compatiia de Jesus,
por el director espiritual; o, en fin, con la revolucion francesa todas las conciencias,
no solo la divina, la mondrquica o la pastoral, envuelven y son envueltas entre si.?

Entonces, jtenia razon Gorgias cuando afirmaba que la verdad pertenece a quien
posea el poder? En este ambito se hace fuerte la TCC. Las ciencias, segun la propia
TCC, corregia el postulado de la «conciencia entre/sobre conciencias»: hay saberes en
los que la conciencia desaparece o se anula: las ciencias que GB llama «alfa-
operatorias». La verdad cientifica es autonoma respecto de la lucha de las conciencias.
Y ese era el lugar del que arrancaba La metafisica presocrdtica. De manera que los
debates filosoficos habrian de realizarse en el cruce de la ciencia y la ética o la moral.
Y por eso es necesaria la democracia, para que puedan desplegarse las diferentes
opciones: la ciencia no puede imponer ningun valor a la conciencia. (Esta fue, por
cierto, la posicion de Spinoza: el fin del Estado no es convertir a los hombres de seres
racionales en bestias o autdmatas, sino lograr mas bien que su alma (mens) y su
cuerpo desempefien sus funciones con seguridad, y que ellos se sirvan de su razon
libre y que no se combatan con odios, iras o engafos, ni se ataquen con perversas
intenciones).®

Pues bien, GB, que ha defendido el plano de las verdades cientificas (identidades
sintéticas), defendia también, como correlato filosdfico, el sujeto catdlico. Esta era una
idea que escandalizaba a quienes seguian el topico de una Espafia oscurantista y aun
acientifica respecto de la Europa ilustrada y cientificista. Pero GB defendia el vinculo
que hay entre el desarrollo de las ciencias y los cientificos de pertenencia u

obediencia a la iglesia: Copérnico, Galileo, Mendel, el astronomo Georges Lemaitre

2 "Las guerras —concluye A. Roy— no son mas que guerras entre unos modos de vida y otros,
ejercicios sistematicos de légica para proteger una forma de vida de cuyos delicados placeres y
exquisitas comodidades pueden disfrutar unos pocos mediante una guerra prolongada contra un
terror paranoico”. Definicion espléndida del concepto de CONCIENCIA ENTRE/SOBRE CONCIENCIAS, que
utilizo para expresar la relacién originaria de los seres humanos, frente a un cogito aislado y definido
como sustancia.

30 B. Spinoza, Tratado teoldgico-politico, ed. de Atilano Dominguez, Madrid, Alianza, 1986, cap. XX.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

(1894-1920)3'... (aunque ha de reconocer en algunas ocasiones el obstaculo que
produjo el misterio de la Eucaristia y el atomismo, que yo mismo he estudiado en
diversas ocasiones)?...

Hubo un tiempo en el que, sumido en el estudio de las matematicas y la
topologia, desatendi las cuestiones del Sujeto, manteniendo el punto de fuga del
sujeto socialista, hasta la irrupcion de aquel sujeto catélico-imperial, que de ninguna
manera cabia universalizar. Y, entonces, hube de seguir mi propio camino.

otk

En el clima de la busqueda del sujeto en las filosofias posmodernas, en las que
dominaba el descentramiento del sujeto, ;podria, en todo caso, establecerse alguna
de sus figuras descentradas? A través de la Semantica Topoldgica busqué las formas
genuinas de la conciencia, que siempre se habrian de dar entre/sobre otras conciencias.
Y encontré cuatro tipos originarios de conciencia en los que mediaba algun tipo de
instrumento: Vencedor / Vencido; Rebelde / Sumiso; Excluyente / Excluido; Protector
/ Protegido.®

Y, por otro camino, conecté de manera natural con la investigacion de Ricardo
Sanchez Ortiz de Urbina, que exploraba el concepto de «cuerpo interno / Leib», desde
el polo subjetivo de las operaciones al polo objetivo de sintesis escalonadas, y que se
extiende a la aparencia (lo que se oculta, lo que no aparece nunca), a las sintesis
pasivas y las sintesis sin identidad, y que he comentado en otra ocasion.?*

A partir de un articulo de Urbina,® se desplegd una polémica alrededor del
concepto de Sujeto en el que intervinieron, entre otros, Alberto Hidalgo, Silverio
Sanchez, Pelayo Pérez... Y GB respondi6é con un articulo (que mds bien podia ser un

libro extenso, complejo y denso), "El puesto del ego trascendental en el materialismo

31 Georges Lemaitre (1894-1920), astronomo de la universidad de Lovaina, propuso la teoria del Big-
Bang.

32 F. M. Pérez Herranz, "La ontologia de EI Comulgatorio de Baltasar Gracidn", Baltasar Gracidn: ética,
politica y filosofia, Oviedo, Pentalfa, 2002, pp. 44-102. En el mismisimo Espafia frente a Europa, Bueno
escribe un parrafo demoledor contra la ideologia reaccionaria espafiola: "Y el insigne alicantino Jorge
Juan, tratando de sacar a Espafia de la ridicula situacién de atraso cientifico en la que la ideologia
teologica mas reaccionaria la tenia sumida, publica en 1774 un optusculo..." (p. 119).

3 F. M. Pérez Herranz, "Un modelo topolégico para la conciencia: las cuatro formas originarias de
conciencia", Eikasia, 43 (2012), pp. 175-204.

3F. M. Pérez Herranz, "De la caverna al castillo. Meditaciones sobre el ego trascendental y su
ontologia", Eikasia, 60 (2014), pp. 11-59.

3% Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, ";Para qué el ego trascendental?", Eikasia, 18 (2008), pp. 13-32.

73

Febrero
2018



74

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

tiloséfico",* de tipo académico, en el que se trazaba una genealogia del Ego
trascendental, que eludia la discusién del Sujeto catdlico espanol. Sin embargo,
ofrecia dos claves de gran interés.

La primera, su referencia a Yavhé. Sorprende que GB argumente al estilo de
Malebranche® y convierta la proposicion en respuesta a Moisés: «Yo soy el que soy»
(Génesis ), expresada en el horizonte de la psicologia, en una proposicion ontoldgica
(p. 46). Pero ya Mariano Arias, dentro de las coordenadas del materialismo filosdfico,
ha ofrecido una explicacion de como la misma idea de Dios proviene de la escritura,
del proceso de codificacion de una palabra. El nombre de Yavhé impreso —la tablilla-
Yavhé— es la idea de Dios en su significacion material.® Arias afirma que es el
nombre inscrito y no la voz en el Sinai lo que fundamenta el monoteismo.

La segunda, que defiende la formacion del sujeto desde la teoria de la Gracia de
Agustin de Hipona, de modo que Dios habita en los justos, y los seres humanos se
dividen entre quienes son capaces de recibir la inhabitacion y de quienes no lo son.
(p- 78). Asi que el ego (corporeo) se transforma en ego trascendental moldeado por
una realidad supraindividual: la Gracia, que toma el valor de Cultura, como muestra

en otro articulo de gran enjundia.”
El Sujeto desde Espaiia: Lindos contra Tornadizos
Investigué esa confrontacion de conciencias en el terreno de la historia politica,

social y econdmica, no en el pensar contra alguien de los fildsofos, en el lugar que

habia abierto GB en EEMM. Y el resultado cuestiona de manera radical que el Sujeto

3 Gustavo Bueno, "El puesto del ego trascendental en el materialismo filosoéfico", El Basilisco, 40 (2009),
pp- 1-104.

37 Con palabras del propio GB: "Si hay conceptos que organizan el material mitologico, hay una ciencia
teoldgica, y Malebranche tenia una parte de razon al identificar la teologia con la ciencia. La tnica
diferencia que me atreveria a sefialar con respecto al ilustre sacerdote seria ésta: que la ciencia
teoldgica no es «ciencia de Dios» o de las «cosas divinas», sino ciencia de las Ideas sobre Dios y sobre
las cosas divinas, es decir, por ejemplo, etnologia o mitologia estructural o comparada". "Introducciéon”
a Eugenio Trias, Metodologia del pensamiento mdgico, La Gaya Ciencia, 1970, p. 22.

3 "La institucionalizaciéon del nombre de Yahvé, de la figura de Dios, por tanto, solo fue posible, a
nuestro juicio, en el propio proceso de institucionalizacién alfabética que significo la estrategia de la
escritura semitica. El concepto de Yahvé esta en su grafia, en la lenta asuncion de la escritura cananea
o protohebraica y el arameo", Mariano Arias, El escriba sagrado. Antropologia materialista del origen e
implantacién de la Escritura, Universidad de Oviedo, 2009, p. 285.

39 Gustavo Bueno, "El reino de la Cultura y el reino de la Gracia", El Basilisco, 7 (1991), pp. 53-56.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

que habria de reemplazar al sujeto socialista fuese el sujeto catdlico. Esa conciencia
inquisitorial que no necesitaba del cogito era consecuencia de una dialéctica entre las
conciencias islamica, hebrea y cristiana que he categorizado como LINDOS y
TORNADIZOS.#’ Y muestro como el combate entre las conciencias de los lindos y de los
tornadizos es la que constituye la fuente de las grandes obras literarias (filosoficas) del
llamado Siglo de Oro espafiol. Mi conclusion es muy diferente a la de GB, pero desde
posiciones que no son ni escolares ni topicas. Si Espafia habia producido una
conciencia filosoficamente universalizable (es decir, definida en funcion de la
ontologia especial M, universo totalizado finito, y en funcién de la ontologia general
M, en términos de GB), ésta no se identificaria con el sujeto catdlico, sino, en todo caso,
con el sujeto converso, raiz del pensamiento hispano de los siglos x1v y xv. Si la
tilosofia hispana / espafiola / hispanica pudiera aportar una alternativa, habria de
proceder de un lugar muy distinto al del sujeto catdlico; porque el inverso del cogito
no era la Inquisicidén, sino un principio diferente y que quise detectar en el ius
communicationis de Francisco de Vitoria, que incorporaba elementos trinitarios en una

ontologia inmanentista.

Re-visitacion de la metafisica: Parménides y Empédocles. Del monismo ontoldgico

al mal moral

Volvamos a La metafisica presocritica. Por un lado, las consecuencias de la lectura
de Tales-Anaximandro conducian, sin forzar el argumento, hacia la TCC. Por otro, la
lectura de Zendn conducia, igualmente con naturalidad, hacia el concepto de
inconmensurabilidad gnoseoldgica y ontoldgica, potente barrera contra cualquier tipo
de monismo y de armonismo. Y, en medio, la lectura de Parménides, que, en su
denuncia de las opiniones de los mortales bicéfalos, inicia la violencia conceptual
mas absoluta al afirmar que el Ser forma un todo y una unidad indivisible, inmdvil,
unico objeto de pensamiento y que el pensamiento se consagra al ser —no se puede
pensar mas que lo que es—. La nada, a semejanza del vacio y del movimiento, es

impensable. De donde resultaba que si la Filosofia se constituyd a partir de la

0 F. M. Pérez Herranz, Lindos y tornadizos. El pensamiento filoséfico hispano (siglos Xv-XviI), Madrid,
Verbum, 2016.

75

Febrero
2018



76

Febrero
2018

Metafisica, entonces la Filosofia partia del monismo, y su superacion exigia una
enérgica respuesta filosofica y politica, como ya vimos.
Pero el monismo no es una tesis ontologica sin mds, una especulacion. Es un

concepto que expone acciones del mundo, realidades que ocurren en el mundo. GB

sefialaba la referencia desde la ontologia parmenidea al pacifismo politico:

Aunque nada sabemos al respecto, cabe deducir, me parece, que los metafisicos eleaticos,
en cuanto maestros de sabiduria, debian estar muy cerca de la predicacion de una suerte de
pacifismo, de irenismo universal (frente al belicismo de Heraclito)...4!

En consecuencia, esa metafisica de la continuidad del ser, que elimina toda
frontera, toda particion y todo relieve, conduce necesariamente a un pacifismo que
desconoce toda diferencia y, en el limite, significa la destruccion misma del mundo,
mera apariencia. Y es ese monismo al que he identificado como mal, el mal
ontolégico por antonomasia. El mal se constituye precisamente a partir de un
potencial que engulle toda linde, toda distribucion, toda particularidad: el atractor
del Ser que elimina toda la variedad y la pluralidad vecinas. El Ser destruia la
Mitologia, pero iniciaba el mal ontologico. Parménides obligd a dar las dos repuestas
filosoficas (en las que atn nos encontramos): el atomismo de Democrito y las Ideas
de Platén.

Por tanto, si la filosofia nace con el parricidio de Platon, y con la afirmacion
paradojica de que el ser en cierta forma no-es y que el no-ser en cierta forma es, la
tilosofia reposa sobre un acto inicial de violencia, por el cual los participantes en el
didlogo matan al padre metafisico, Parménides, que ha defendido el pensamiento
plano del ser es (E = Ei = eres) como Unica via de conocimiento.

Pero La metafisica presocrdtica no nos abandonaba en esa tesitura. Se ofrecen las
posiciones intermedias que tratan de salvar la pura violencia del Ser. Asi, el sofista
Gorgias, propondra la Retdrica, tan eficaz y coactiva como la violencia misma, una
suerte de gobierno de la propaganda contra un gobierno de violencia fisica (p. 238).
Y, mas tarde, al estudiar a Empédocles, GB sefala que el de Agrigento no concilia a

Parménides con Heraclito, sin mas, sino que pretende salvar el mundo de las formas,

4 G. Bueno, La metafisica presocritica, p. 236.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

pues comprende el valor que posee la Guerra (Polemos)*? en el pensamiento del de
Efeso, porque si fuese el Amor / Amistad "quien rigiera despéticamente los destinos
de la realidad", segtn el principio de la atraccion de lo semejante por lo semejante, el
mundo se desvaneceria, que es lo que hemos llamado mal ontolégico. De manera

que cuando en la primera fase del Spheros, el Amor/Amistad reina absolutamente...

Alli ni se distinguen los veloces miembros del sol ni el frondoso género terrestre, ni el
mar. Asi, permanece firme en el hermético reducto de la Armonia el redondo Esfero que goza
de la quietud que lo rodea. No hay disputa ni lucha inconveniente en sus miembros. Pero
[era] por todas partes igual (a si mismo) y completamente ilimitado, redondo Esfero que goza
de la quietud que lo rodea. (31 B 27-28)

Y senala GB la concepcion pesimista del Mundo "que lleva a Empédocles a
proponer un estado de paz y de bienaventuranza, aunque sea al precio de
desvanecer escatoldgicamente al Mundo, a un verdadero estado acdsmico, que se
aproxima por cierto a la paz eleatica" (p. 99). Pero, entonces, si el mal ontoldgico es el
pacifismo que conduce a la indistincion de los seres disueltos en el Ser, ;sera la
Guerra el bien ontologico? ;No es ésta la matriz de la Civilizacion occidental, como
dice Lévinas, si su primer texto, La Iliada, se abre con la palabra ménis que se traduce

por colera?:*

La célera [ménis], canta, oh diosa, del Pélida Aquiles, maldita, que causé a los aqueos
incontables dolores, precipité al Hades muchas valientes vidas de héroes... (Iliada, CANTO I,1-
3)

Tras ese acto de colera, la filosofia intentara demarcar un territorio. A partir de
Platdn, «lo otro de la verdad no es el error, sino la violencia». La violencia —dice Eric
Weil — es un problema para la filosofia, pero la filosofia no es un problema para la
violencia. El violento se rie del filésofo o lo aparta a un lado cuando lo encuentra
molesto o un obstdculo para mantener su realidad. Weil exige la violencia para

eliminar la violencia, asi que no es posible salvar la aporia jacobina del uso de la

42 "E] combate (pdlemos) es el padre de todas las cosas ... De unos ha hecho dioses, de otros hombres.
A unos les ha hecho libres, mientas que a otros los ha convertido en esclavos." Heraclito, frag. 53 DK).
# F. M. Pérez Herranz, "Introduccion: entre la colera de Aquiles y la célera de Socrates” en F. M. Pérez
Herranz (ed.), La cdlera de Occidente. Perspectivas filoséficas sobre la guerra y la paz, Madrid, Plaza y
Valdés, 2013, pp. 7-20.

77

Febrero
2018



78

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

violencia para eliminar la violencia.* Por eso la filosofia esta abierta a la impureza
del tiempo y de la historia. Los individuos nos movemos siempre en el discurso
tinito, particular, de ahi la necesidad del arte de la prudencia (sindéresis), para evitar,
hasta donde sea posible, la aparicion del atractor maligno. Es preciso que la filosofia
resista hasta la extenuacion la caida en el ser parmenideo, en la esfera inmovil de la
contemplacion de los seres de pensamiento; y que se debata en la mezcla de géneros,
en las combinatorias entre elementos, con el consiguiente riesgo de enfrentamiento y
discordia, de engafios y supersticiones, siempre preferibles al mal absoluto.

En La Metafisica presocratica, GB habia desplegado las cuestiones originarias de la
tilosofia en las que continudbamos envueltos: en las ciencias (TCC), en el ser (el mal
ontoldgico: continuo / relieve) y en la moral: guerra y paz (la ambigiiedad de la
violencia, que siempre es operatoria, quirtirgica). Y se nos abria la gran cuestion, que
se cerraba con la Etica, en contraste con la moral, las costumbres (p. 359): ;Como
aunar la Forma de La metafisica griega con el mundo de los acontecimientos que
escapan a la necesidad (ananké), a los sucesos sometidos a los vaivenes del azar (tixe),
de las particularidades y arbitrariedades de la historia? Porque donde mejor podia
superarse el reto de vincular la Forma griega y la historia estoico-semita era
alrededor de la tradicion filosofica hispana, que habia sabido trenzarlo mejor que
ninguna otra.

Pero cuando GB salid a la plaza publica de nuestro tiempo —Ila television—
pudimos comprobar los limites del discurso filoséfico en un medio tan frio y
especializado, que tritura cualquier contenido que se le presente. El concepto griego,
la Forma, era absorbido por los espacios y tiempos de las nuevas Tecnologias, por los
brillos de los platos, por los ritmos que establecen los cortes publicitarios, por todo el
«ruido» que produce el medio. La filosofia no era capaz de triturar ni opiniones ni
comentarios ni ideologias, como pretendia el método de GB, sino que la filosofia
misma, por mas materialista que se autodenominara, era triturada ella misma por los
intereses inmediatos de la economia y de la politica, o por las exigencias de la

publicidad. Porque la television esta mads cerca del profeta que del filosofo.

IV

# Eric Weil, Filosofia y violencia, Bogota, CEJA, 2002.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Gratitud a Gustavo Bueno

La labor parricida a la que nos invitaba GB, segiin mi consideracion cognoscitiva
y afectiva, era evitar la filosofia como filosofia del mal, a la que habia llegado Europa,
en sus dos extremos: el extremo del Odio (del Neikds empedocleano), de las dos
barbaras Guerras Mundiales, fracaso sin paliativos de la razén «europea
protestante», que ha dejado una Europa desorientada en su interior, al cuestionarse
radicalmente la idea ilustrada de Progreso, necesario e implacable: econdmico y
politico-moral. Y el extremo del Amor / amistad (philétes) que nivela todos los
atractores del sistema por el omnipotente Ser, y que concluia en una Europa
concentrada en si misma, incapaz de dotarse de un «sujeto con relieve» tras cultivar
un sujeto consumista y fragmentado, egoista e infantilizado, incapaz de frenar y
desbaratar al sujeto nacionalista, que vuelve por sus fueros. Pues los dos caminos, el
del Odio / Discordia (Neikds) y el de Amor / Amistad (phildtes), conducen al mismo
resultado: la eliminacion de las morfologias.

La filosofia ha de mostrar los relieves de todos los seres (ontologia); articular
todos los conceptos y todos sus lados (epistemologia); y ejercitar el arte de la
prudencia. GB nos ensend a abrir todas las posibilidades antes de dar un paso en
defensa de cualquier tesis, de cualquier posicion. Y llevarlo a cabo desde los criterios
que fueran mas pertinentes para el caso. Sus «cuadros combinatorios» son un
ejemplo de apertura a las posibilidades que presenta cualquier situacion, real o
conceptual. El monismo seria el punto de referencia que nos indica donde se
encuentra el mal: tanto en el pensamiento como en el ser. Y siempre, esta es la
primera leccion que recibi, recortando en minuciosa acribia la esfera racional
corporea del ser humano, que se encuentra disuelta en la legislacion occidental
europea desde la Roma cristianizada, el derecho subjetivo, el habeas corpus, los
Derechos Humanos... y que los totalitarismos del siglo xx quisieron destruir de raiz.

Quiza esa sea la leccion: la filosofia no esta mas alla del Bien y del Mal; y menos
aun, puede identificarse con el Bien o con el Mal; la filosofia se encuentra entre el
Bien y el Mal. Por eso es conveniente que, contra todo poder totalitario, los
ciudadanos conozcan los argumentos de la filosofia. El mejor homenaje a GB no

podra estar muy lejos de nuestro reconocimiento a una vida dedicada a la filosofia, a

79

Febrero
2018



80

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

la busqueda de la sindéresis, hasta el punto de que, como he mostrado en otro lugar,
si todavia hay filosofia académica en Espana, en institutos y universidades, se debe a
su obra El papel de la filosofia en el conjunto del saber.*> La muerte bioldgica del filosofo
Gustavo Bueno (2016) ha venido a coincidir con la muerte académica de la Filosofia.
No es circunstancia baladi, porque seguramente el mantenimiento de la asignatura
de Filosofia como saber académico, del que los alumnos debian dar cuenta en los
examenes, se debid al impulso que le dio el profesor GB a partir de su ya mitica
polémica con Manuel Sacristan, otro filésofo de enjundia de la época, sobre el papel
que deberia desempenar la filosofia en el conjunto de los saberes merecedores de ser
ensefiados en las instituciones educativas y gestionadas por el Estado. Si Sacristan
proponia la supresion de la Filosofia como licenciatura o especialidad universitaria y
su transformacion en un «Doctorado en Filosofia», que surgiera de las licenciaturas
de los saberes positivos, Bueno estimaba la filosofia como saber sustantivo, y
delimitaba el propio oficio del filésofo, que es el contenido mismo del libro. El
triunfo de las tesis de GB se verifica en el hecho mismo de haberse mantenido la
tilosofia como asignatura en los institutos hasta hoy mismo, aunque, junto con las
Humanidades en general, cada vez con mayores dificultades para superar la
agresividad de los saberes técnicos, que pretenden monopolizar toda la Educacion y
uniformizar a los ciudadanos como una masa de consumidores.

Hoy es el dia en que se me hace claro y distinto el versiculo del Eclesiastés con el
que encabezo estas lineas: «Mejor es ir a la casa del duelo que a la casa del banquete,
porque aquello es el fin de todos los hombres, y el que vive lo pondrd en su
corazén». Por ensefiarme a pensar entre el Bien y el Mal, Gustavo Bueno

permanecera siempre en mi recuerdo y en mi corazon.

45 Manuel Sacristan, Sobre el lugar de la filosofia en los estudios superiores, Barcelona, Nova Terra, 1968.
Gustavo Bueno, El papel de la filosofia en el conjunto del saber, Madrid, Ciencia Nueva, 1970. Cf. mi
"Filosofia e instituciones educativas. El papel de la «filosofia escolar» en los inicios del siglo XXxI",
Eikasia, 71 (2016), pp. 11-55.





