
83 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 

 

 

Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios. 
Román García Fernández. Instituto de Estudios para la paz y la Cooperación. 

 
 
 
 

 “Quienes critican a los demás, deberían tener en cuenta que 
sus palabras no son simplemente una actitud inofensiva, «de 
buena voluntad», sino que encubre la mala fe de quien quiere 
atribuir a la maldad de los demás lo que deriva de la misma 
concatenación histórica y social de los hechos; y de quienes 
con esto se consideran ya disculpados de toda 
responsabilidad” 

 

 

A pesar de la capacidad analítica y conceptual con la que Gustavo Bueno aborda 

cuestiones gnoseológicas u ontológicas, no se puede extrapolar a los temas de crítica 

social y política, no gozando, en general del mismo rigor. El tratamiento de Gustavo 

Bueno sobre ética y filosofía política, no es muy antiguo y es prácticamente 

inexistente durante varias décadas, siendo uno de sus primeros acercamientos, no de 

una forma muy afortunada, a la política del libro Las categorías de la economía política, 

publicado en 1972 y de la interesantísima, aunque no completa y sistemática, 

aportación a la ética que realiza en El sentido de la vida, publicado en 1996. Los 

artículos o intervenciones sobe estos temas, ético-políticos,  se producen con un 

incremento exponencial a partir de la aparición en el 2002 de la miscelánea revista 

digital El Catoblepas y sobre todo a partir de una de las publicaciones que marcan el 

declive intelectual, a nuestro juicio, de uno de los pensadores mas interesantes del 

siglo XX, es El mito de la izquierda (aunque este no se incluiría), publicado en el 2003. 

Gustavo bueno no se ocupa, que nosotros sepamos, del problema del pacifismo 

hasta 2003, coincidiendo con las manifestaciones contra la guerra de Irak y el 

gobierno de José María Aznar, del partido popular. En esa fecha, se realiza uno de los 

Encuentros de Filosofía en Gijón, con este tema en el que participa el que suscribe 

exponiéndole a Gustavo Bueno y a los asistentes, distintas complejidades del 

pacifismo y del concepto de Paz. Su posición, más que una defensa de la guerra de 

Irak o de la guerra en general, supone un intento de descrédito del pacifismo, que 

intentando hacer algún tipo de análisis engañosos se reducen a una mera actitud 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    84 

 
 
 

Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 
 

 

retórica que llega comúnmente al insulto y las descalificaciones gratuitas desde 

análisis parciales que, en muchos casos, muestran su desconocimiento de los 

planteamientos pacifistas y, a nuestro juicio, se reducen a la critica a la visión 

particular que tenia Manuel Sacristan sobre este movimiento. Curiosamente sus 

posiciones y argumentos se mantienen prácticamente invariables hasta el 2014 fecha 

del ultimo de sus artículos sobre el tema.  

Las afirmaciones de Gustavo Bueno son, cuando menos, meras opiniones y 

distan de cualquier aparato de análisis crítico. Incluso, podemos señalar que no le 

importan las contradicciones entre afirmaciones que van seguidas unas de otras. En 

este sentido podría recordarnos a Hegel, para quien los datos no eran importantes. 

Así, por ejemplo, aunque se trata de un fenómeno mundial, o por lo menos que 

afecta a un gran número de países, afirma: 

 
“La gran mayoría de quienes en 2003 se manifestaban contra la guerra de Irak eran 

simpatizantes o militantes del PSOE o de IU…” (Bueno, 2014)  
 

¿Son militantes del PSOE e IU los manifestantes de otros países como Estados 

Unidos o Gran Bretaña? ¿o de los países islámicos? Cuestión que parece puramente 

ridícula plantear, salvo que estemos en un plano meramente demagógico o sofístico, 

como creemos. Sin embargo, la oposición a  la guerra de Irak, a cuyos manifestantes 

trata y tilda reiteradamente Bueno, desde una posición ilustrada, de ignorantes, 

contaba como se ha reconocido ampliamente tanto en la época como posteriormente, 

con el apoyo de los votantes de todos los partidos políticos. En las encuestas de la 

época señalaban una oposición del 64% de los votantes del PP. 

 
“El decidido apoyo de José María Aznar a los planes de Estados Unidos para atacar Irak no 

encuentra respaldo en la opinión pública. Según un sondeo de Opina para EL PAÍS, el 69% de los 
españoles considera que el país de Sadam Husein no es para España una amenaza que justifique 
una guerra. Incluso entre los votantes y simpatizantes del PP, casi dos tercios, el 64%, cree que la 
intervención militar no está justificada. También es abrumadora la mayoría que prefiere un 
apoyo al eje franco-alemán, contrario a la guerra (64,7%), frente a quienes optan por el respaldo a 
EE UU (9,9%). EL PAÍS publica mañana la segunda parte del sondeo, sobre intención de voto, 
valoración de líderes y percepción de la inseguridad ciudadana.” (El País, 2 de febrero de 2013). 
 

 



85 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 

 

 

La identificación entre oposición a la Guerra y votantes del PSOE-IU la mantiene 

en el tiempo y desde sus artículos de 2003, cuando crítica el «El Manifiesto de la 

Alianza de Intelectuales y el 'No a la guerra' de los Premios Goya», (Bueno, 2003: 

12:2), descalificando a los autores mediante lo que, a cualquiera que haya leído las 

mínimas nociones de retórica, se identificaría con la falacia ad hominen. 

 
“Yo conozco a algunos de ellos, y algunos de los más ilustres: me consta que carecen de 

capacidad para dar una idea de Razón que pueda dar más de dos pasos, o una idea de Cultura o 
de Pensamiento o incluso de «Intelectuales» que pueda considerarse un poco alejada de los 
«lugares comunes». Y aunque pudieran ofrecernos algunos esbozos, ¿quiénes son ellos para 
levantarlos como bandera?” (Bueno, 2003: 12:2) 
 

Confusiones y malentendidos 

 

La idea de paz como idea acrítica puede resultar paradójica, puesto que muchos 

de aquellos que se movilizan por ella pueden reaccionar de forma violenta contra 

otros grupos opuestos o frente a la misma policía. No resultaría nada raro, para 

cualquiera que conozca un poco de la historia del pacifismo, pues no será hasta 

Ghandi y Luter King que el pacifismo intente superar la contradicción metodológica 

y superar el viejo aforismo de “el fin justifica los medios”, intentando consolidar una 

mayor coherencia con el de “los medios son el fin”. Sin embargo, y hasta mediados 

del siglo XX, la paz fue interpretada en términos de guerra, por tanto, al ser el fin 

último la guerra, cualquier acción estaba justificada en la medida que pretendía un 

fin justo. 

Esta paradoja se expresa de forma cruda por no establecer tres dimensiones que 

aparecen claramente delimitadas y que permiten entender las contradicciones. Estas 

son la dimensión ética, la moral y la política, que pueden ser relacionadas dos a dos. 

No es cuestión en este artículo desarrollar esta argumentación pero pude verse 

ampliamente en las publicaciones de un discípulo de Bueno como es Silverio Sánchez 

Corredera (2004), y la estructura E-M-P, como vamos a ver: 

  



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    86 

 
 
 

Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 
 

 

Plano ético: 

 

La legitimación del pacifismo o la oposición a la guerra, podría tener distintos 

fundamentos. En primer lugar uno de carácter ético, en la medida que la guerra 

atenta contra el propio cuerpo. El propio Gustavo Bueno lo reconoce: 

 
“… podría atribuirse a la resistencia que cualquier individuo «normal» tiene a ser separado 

de su oficio, de su familia, de su trabajo, de sus amigos, para ser incorporado, con grave peligro 
de su propia vida, a expediciones a tierras extrañas (que no le interesan)”. (Bueno, 2014) 
 

Plano moral: 

 

También existe un plano moral, que incluiría lo que Bueno denominaría 

«morfológico», aunque no tienen por que identificarse ambos. Cuando nos 

encontramos en una situación concreta, una guerra concreta, esta se puede 

considerar inmoral, bien porque se entienda que es injusta, bien porque no exista 

correspondencia entre los motivos explícitos y los fines perseguidos o en definitiva 

porque no coincida con los fines, planes, proyectos y programas de una sociedad 

concreta. En definitiva los grupos o sociedades pueden oponerse a la guerra, cuestión 

que Bueno reconoce: 

 
“Resulta fácilmente comprensible, al menos a escala psicológica, que grupos o 

muchedumbres de personas se manifiesten en nombre de la paz cuando se trata de una paz 
concreta («morfológica»), definida ante una guerra también concreta («morfológica»), como pudo 
serlo la guerra de Marruecos en la primera década del siglo XX, o la guerra contra Inglaterra en la 
Alemania de la segunda década del mismo siglo. La fuerza de los soldados de reemplazo, que 
pedían la paz (en realidad, el armisticio) en 1905, o la fuerza de los espartaquistas alemanes que 
se manifestaban en 1914 bajo el lema «Abajo las armas»” (Bueno, 2014) 
 

Plano político 

 

Es curioso que Bueno no entre a valorar los intereses político-económicos o 

geoestratégicos que existen en las sucesivas Guerras del Golfo. En general, el análisis 

del pacifismo de Gustavo Bueno adolece de este plano y aunque Bueno (2014) 

distingue entre un concepto de paz plural (morfológico) y como clase unitaria 

(lisológico), cuestión que le permitiría, al menos, a grandes rasgos, hacer una 



87 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 

 

 

clasificación de las distintas formas de entender el pacifismo. No sólo no lo hace, sino 

que ignora todas las aportaciones del pacifismo, por lo menos desde los años 80 y lo 

trata de lisólogico, sin ninguna razón. 

 

Aunque reconoce que existe un plano ético, que menciona y despacha en dos 

líneas (Bueno, 2014), ignora el componente moral,  y concluyendo de una forma 

simplista, a nuestro modo de ver de forma intencionada por mediaciones 

ideológicas, que existen “dos concepciones principales” “si dejamos de lado las 

acepciones no políticas” (Bueno, 2014). La “paz” como concepto, tiene varias aristas y 

no sólo dos y, a nuestro entender, la paz, a pesar de su fuerza ética dentro de las 

concepciones del materialismo filosófico (pues el cuerpo y el cuerpo vivo es el 

fundamento último de la ética), la guerra atentaría directamente contra este 

principio. Así mismo, la guerra implica cuestiones de tipo moral (con el cuerpo social) 

y político. También como hemos señalado en otro lugar (García, 2003), el pacifismo 

es algo que prácticamente no existe hasta el siglo XIX. 

 

La guerra como concepto lisológico. 

 

La guerra pude  también ser interpretada como concepto lisológico. Concepciones 

como las de los pueblos cazadores recolectores indoeuropeos, la sociedad espartana,  

el imperialismo de Alejandro o la expansión del Imperio Romano, a la vez que la 

guerra es entendida como una forma de vida. Sin embargo, desde un punto de vista 

crítico, la guerra debe distinguirse de conceptos biológicos como la agresividad (cf. 

Lorenz, Sobre la agresividad ese pretendido mal, 1972) o de los etológicos como el pillaje. 

La guerra, sólo puede ser entendida desde el Estado (cf. Morgan, 1877). Pero 

entenderla desde el Estado supone que no puede justificarse desde el animal 

biológico, cuestión que debería estar clara para un filósofo que conocía ampliamente 

el marxismo, por eso consideramos que es una contradicción in terminis decir: “la 

guerra comienza con la civilización y es el resultado del animal que llevamos dentro” 

(Bueno, El periódico de Aragón, 28/6/2004). Esta declaración supone una vuelta al viejo 

naturalismo, cuestión ampliamente criticada por Gustavo Bueno, que se situaba en 

un materialismo constructivista. 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    88 

 
 
 

Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 
 

 

Por otra parte, en ocasiones la paz se presenta en relación con la guerra (como 

concepto conjugado), como "aquello que sucede entre dos guerras". Sin embargo esta 

"forma de hablar" es incorrecta y debería utilizarse el termino más correcto de 

“armisticio”. En ese sentido, desde las concepciones mas modernas del pacifismo, la 

guerra también existe en el armisticio, pues los regímenes de explotación, las 

dictaduras, en aquellos países en los que se practica el apartheid, etc.,  no pueden ser 

considerados “en paz”. Entender la paz de una forma metafísica, desligada del 

mundo, es una posición acrítica y que poco tiene que ver con la política. La “paz” 

desde un punto de vista político tiene que ser un sistema de estructuras y 

procedimientos corregidos continuamente y que no se pueden confundir con un 

tratado de paz, pues estos forman parte de voluntades subjetivas o de intereses 

particulares de los príncipes o mandatarios y no anulan las causas de futuras 

guerras, solamente las aplazan (como por ejemplo el tratado entre Hitler y Stalin).  

La “paz”, desde un punto de vista lisológico, se plantea como un todo realizable lo 

que si sería contradictorio con las nuevas concepciones pacifistas, pues estas no 

niegan el conflicto y, desde éste, habrá que estar recomponiendo los nuevos 

escenarios de paz continuamente. En este sentido, Gustavo Bueno parece ignorar los 

planteamientos actuales del pacifismo, sobre todo desde los años 80 del siglo pasado 

y parece más bien estar contestando, como ya dijimos, a Manuel Sacristán (Sacristán, 

1987) quien tiene un  análisis ya obsoleto. 

 

El pacifismo es un humanismo 

 

Dentro de esta reducción del pacifismo, Gustavo Bueno acusa a estas posiciones 

de cierto humanismo: 

 
“Ahora bien, desde las coordenadas del materialismo filosófico que profesamos, no 

podemos menos de afirmar que cualquiera de estas filosofías de la historia pacifistas, incluso las 
que asumen una metodología positivista, se mueve en un horizonte metafísico. Un horizonte 
basado en la sustantivación del Género humano, o, si se prefiere, del «humanismo» derivado de 
tal sustantivación. 

Diríamos, según esto, que la ignorancia relativa a la condición metafísica de estas filosofías 
es la razón por la cual la idea fuerza de paz perpetua puede cobrar visos de racionalidad 
filosófica. Y, en consecuencia, que sólo los ignorantes de estas condiciones metafísicas de la tesis 
de la paz perpetua pueden sentirse «movilizados» por esta idea fuerza de la paz.” (Bueno, 2014) 
 



89 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 

 

 

Por supuesto que debemos aceptar que el hombre o si se prefiere cierto 

“humanismo” esta en la base de la filosofía de la historia pacifista (sic), pero, nos 

atrevemos a decir que de cualquier filosofía de la historia, por muy materialista que 

se declare, hasta en el materialismo histórico en sus versiones mas mecanicistas, no 

es capaz de abstraer las relaciones de producción de la lucha de clases y ambos no 

pueden estar exentos de las relaciones entre los hombres, aunque no se analicen 

desde el reduccionismo psicologísta. Eliminar al hombre de la filosofía de la historia 

sería convertirla en Historia Natural. La ética y las relaciones antropológicas tienen 

inevitablemente como referencia al hombre, por lo menos en cuanto cuerpo. Todo 

ello no quiere decir que no haya una forma metafísica de tratar al hombre, como el 

propio Bueno señalo: 

 
“Ahora bien: los sistemas de Ideas organizados en torno a la Idea de Hombre, es decir, las 

filosofías del hombre, pueden ser clasificadas en dos grandes grupos, que denominaremos 
respectivamente filosofía humanística, en sentido metafísico (brevemente: como metafísica humanista), 
y filosofía materialista del Hombre (o de la Humanidad).” (Bueno, 2004, 46:2) 

 

Los mecanismos internacionales de garantía de la paz 

 

No es ninguna novedad que el sistema de Naciones Unidas constituido en 1945, 

esta sustentado en el idealismo kantiano expresado en La paz perpetua publicada en 

Könisberg en 1795. Los mecanismos internacionales y la concepción de las relaciones 

internacionales están inspirados en Kant y la propia Carta de Naciones Unidas así 

como la Declaración de Derechos Humanos, están cargados de kantismo. Es cierto, y la 

Carta establece que la tarea de la ONU es la educación para la Paz, que más tarde 

recoge la UNESCO, sin embargo los mecanismos que han estado funcionando no 

pueden reducirse a meros planteamientos ideológicos. 

Desde 1945 muchas han sido las guerras, la proliferación armamentística y la 

imposibilidad manifiesta de este organismo para hacer frente a las crisis polititico-

militares. Las acciones de pacificación de la ONU pueden ser calificadas como guerras 

encubiertas, como lo podría ser la guerra de Irak. Sin embargo, desde una posición 

conservadora, habría que preguntarse cual hubiese sido el escenario en el caso de la 

no existencia de la ONU, como por ejemplo en la crisis de los misiles cubanos o en el 

despliegue de los S21. 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    90 

 
 
 

Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 
 

 

Cada vez más, parece necesario una reforma de la ONU, y ello no supone que 

ésta no haya jugado un papel importante en la gestión de numerosos conflictos y es, 

a nuestro entender, esa concepción formalista-kantiana la que impide un mayor 

avance en los procesos de resolución de conflictos y de interposición. Como ha 

señalado Gustavo Bueno, el formalismo es insuficiente, pero necesario para el propio 

materialismo. De hecho en algunas ocasiones, ha calificado su posición como 

formalismo-materialista.   

 

La posición retorica de Bueno frente a la guerra de Irak 

 

Cuando se le pregunta por parte del diario El Pais: ¿Cree que está justificado un 

ataque a Irak?: 

 
“En cualquier caso, el debate sobre la justificación del ataque a Irak hay que plantearlo en el 

terreno político; plantearlo sólo en el terreno ético es una decisión que tiene que ver con la mala 
fe (en el sentido de Sartre). Y el debate en el terreno político depende de premisas demasiado 
complejas como para poder resolverlas al modo del vasco del sermón.” (Bueno, 2003: 13:2) 
 

Bueno señala que el análisis de la Guerra de Irak hay que plantearlo en términos 

políticos, pues no puede ser planteado en términos éticos dado que ello supone 

eludir la cuestión, ¿Pero dónde están esos planteamientos políticos en sus 

posiciones?, ¿o es que nuestros dirigentes los tienen pero no pueden comunicárnolos 

porque no podemos entenderlos? 

Si bien Gustavo Bueno desatinó sobre la crítica al pacifismo por su 

desconocimiento de una pluralidad de posiciones que merecería, al menos, un 

análisis similar al Mito de la izquierda y coincidimos con él en la crítica a cierto 

pacifismo metafísico, lisiológico: 

 
“Un pensamiento que nos ofrece la representación de un mundo futuro pacífico, feliz y «a la 

mano», pero sin decirnos los medios que pueden conducir a él, ni los métodos que nos van a 
permitir evitar las guerras, las diferencias entre los pobres y los ricos, o las distancias entre los 
politeístas, los monoteístas o los ateos. Simplemente se nos pone delante de este mundo maravilloso 
como algo que ya puede considerarse como dado, porque acaso sólo es la codicia, la estupidez o la 
ignorancia de algunos hombres lo que nos separa de él.” (Bueno, 2004: 45:2) 

 
 

A Gustavo Bueno, in memoriam. Maestro, con respeto y agradecimiento. 



91 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 

 

 

 
 
Bibliografía citada. 
 
Bueno, Gustavo, «En torno a la distinción 'morfológico/lisológico'», El Catoblepas, 63:2 
Bueno, Gustavo, «En torno a la distinción 'morfológico/lisológico' (2)», El Catoblepas, 64:2 
Bueno, Gustavo, «En torno a la distinción 'morfológico/lisológico' (y 3)», El Catoblepas, 65:2 
Bueno, Gustavo, Educación, ¿para qué?, El Catoblepas, 129:2 
Bueno, Gustavo, «Propuesta de clasificación de las disciplinas filosóficas», El Catoblepas, 28:2. 
Bueno, Gustavo, (1990), «Los 'Derechos humanos'», El Basilisco, nº 3 (enero-febrero 1990), págs. 67-88. 

Con modificaciones en El sentido de la vida, 1996. 
Bueno, Gustavo, (1994) «La Ética desde la izquierda», El Basilisco, nº 17 (julio-diciembre 1994), págs. 3-

36. 
Bueno, Gustavo, (1972), Las categorias de la economía política. 
Bueno, Gustavo, (1996), El sentido de la vida, Oviedo, Pentalfa.  
Bueno, Gustavo, (1996), «Migración y emigración», prólogo a De Asturias a América. Cuba (1850-1930). 

La comunidad asturiana de Cuba, Principado de Asturias 1996 (abril), págs. 17-28. 
Bueno, Gustavo, (2001) «La nostalgia de la barbarie, como antiglobalización», antílogo a John Zerzan, 

Malestar en el tiempo, Ikusager, Vitoria 2001 (septiembre), págs. 19-45. 
Bueno, Gustavo, (2002) «Mundialización y Globalización», El Catoblepas, 3:2. 
Bueno, Gustavo, (2003) El mito de la izquierda. Barcelona, Ediciones B. 
Bueno, Gustavo, 2004, «'Pensamiento Alicia' (sobre la 'Alianza de las Civilizaciones')», El Catoblepas, 

45:2  
Bueno, (2004), «Sobre el análisis filosófico del Quijote», El Catoblepas, 46:2. 
García Fernández, Román, “Sobre el concepto de paz”, Comunicación a los VIII Encuentros de Filosofía 

en Gijón 9 al 11 de julio de 2003, El Catoblepas • número 18 • agosto 2003 • página 12 
Lorenz, Sobre la agresividad ese pretendido mal, 1972 
Morgan, H. (1877) Ancient Society. 
Sacristán, Manuel (1987) Pacifismo, ecologismo y políticas alternativas. Barcelona, Icaria. 
Sánchez Corredera, Silverio (2004) “Teoría E-P-M (Ética-Política-Moral)” en Jovellanos y el jovellanismo, 

una perspectiva filosófica, Oviedo, Pentalfa. 
 
Bibliografía específica de Gustavo Bueno sobre paz/guerra 
 
2003.- «El Manifiesto de la Alianza de Intelectuales y el 'No a la guerra' de los Premios Goya», El 

Catoblepas, 2003, 12:2.  
2003.- «Las verdaderas razones de las manifestaciones 'Por la Paz'» en La Nueva España (Oviedo), el 19 

de febrero de 2003, páginas 44 y 45, Publicado con el título:.«Las manifestaciones 'Por la Paz', 
'No a la Guerra', del 15 de febrero de 2003», El Catoblepas, 13:2. 

2003.- «SPF, Síndrome de Pacifismo Fundamentalista», El Catoblepas, 14:2.  
2004.- “La guerra entre las democracias”. En, Bueno, Panfleto contra la democracia realmente existente, La 

esfera de los libros, Madrid 2004 (enero), 320 páginas. 
2004.- La vuelta a la caverna. Terrorismo, Guerra y Globalización, Ediciones B, Barcelona 2004 (mayo), 405 

páginas. 
2004.- «'Pensamiento Alicia' (sobre la 'Alianza de las Civilizaciones')», El Catoblepas, 45:2  
2004.- «Sobre el 'respeto' a Mahoma y al Islamismo, y sobre la 'condena moral' de las caricaturas», El 

Catoblepas, 48:2 
2004.- «La obsesión de la Yihad», El Catoblepas, 49:2 
2004.- «El estatuto catalán y la tregua de ETA», El Catoblepas, 50:2 
2004.- “Gustavo Bueno sostiene que la globalización lleva a la guerra”, El periódico de Aragón, 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    92 

 
 
 

Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios | Román García Fernández 
 

 

28/6/2004) 
2006.- «El debate democrático sobre el 'proceso' (de pacificación del País Vasco)», El Catoblepas, 52:2  
2011.- «Paz, Democracia y Razón», El Catoblepas, 116:2  
2014.- La idea fuerza de la Paz, El Catoblepas, 148:2.  




