ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Gustavo Bueno y la paz: valores y prejuicios.
Roman Garcia Fernandez. Instituto de Estudios para la paz y la Cooperacion.

“Quienes critican a los demas, deberian tener en cuenta que
sus palabras no son simplemente una actitud inofensiva, «de
buena voluntad», sino que encubre la mala fe de quien quiere
atribuir a la maldad de los demas lo que deriva de la misma
concatenacion histdrica y social de los hechos; y de quienes
con esto se consideran ya disculpados de toda
responsabilidad”

A pesar de la capacidad analitica y conceptual con la que Gustavo Bueno aborda
cuestiones gnoseologicas u ontoldgicas, no se puede extrapolar a los temas de critica
social y politica, no gozando, en general del mismo rigor. El tratamiento de Gustavo
Bueno sobre ética y filosofia politica, no es muy antiguo y es practicamente
inexistente durante varias décadas, siendo uno de sus primeros acercamientos, no de
una forma muy afortunada, a la politica del libro Las categorias de la economia politica,
publicado en 1972 y de la interesantisima, aunque no completa y sistematica,
aportacion a la ética que realiza en El sentido de la vida, publicado en 1996. Los
articulos o intervenciones sobe estos temas, ético-politicos, se producen con un
incremento exponencial a partir de la aparicion en el 2002 de la misceldnea revista
digital EI Catoblepas y sobre todo a partir de una de las publicaciones que marcan el
declive intelectual, a nuestro juicio, de uno de los pensadores mas interesantes del
siglo XX, es El mito de la izquierda (aunque este no se incluiria), publicado en el 2003.

Gustavo bueno no se ocupa, que nosotros sepamos, del problema del pacifismo
hasta 2003, coincidiendo con las manifestaciones contra la guerra de Irak y el
gobierno de José Maria Aznar, del partido popular. En esa fecha, se realiza uno de los
Encuentros de Filosofia en Gijon, con este tema en el que participa el que suscribe
exponiéndole a Gustavo Bueno y a los asistentes, distintas complejidades del
pacifismo y del concepto de Paz. Su posicion, mas que una defensa de la guerra de
Irak o de la guerra en general, supone un intento de descrédito del pacifismo, que

intentando hacer algun tipo de analisis engafnosos se reducen a una mera actitud

83

Febrero
2018



84

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

retorica que llega comunmente al insulto y las descalificaciones gratuitas desde
andlisis parciales que, en muchos casos, muestran su desconocimiento de los
planteamientos pacifistas y, a nuestro juicio, se reducen a la critica a la visién
particular que tenia Manuel Sacristan sobre este movimiento. Curiosamente sus
posiciones y argumentos se mantienen practicamente invariables hasta el 2014 fecha
del ultimo de sus articulos sobre el tema.

Las afirmaciones de Gustavo Bueno son, cuando menos, meras opiniones y
distan de cualquier aparato de analisis critico. Incluso, podemos sefialar que no le
importan las contradicciones entre afirmaciones que van seguidas unas de otras. En
este sentido podria recordarnos a Hegel, para quien los datos no eran importantes.
Asi, por ejemplo, aunque se trata de un fenémeno mundial, o por lo menos que

afecta a un gran nimero de paises, afirma:

“La gran mayoria de quienes en 2003 se manifestaban contra la guerra de Irak eran
simpatizantes o militantes del PSOE o de IU...” (Bueno, 2014)

¢Son militantes del PSOE e IU los manifestantes de otros paises como Estados
Unidos o Gran Bretana? ;o de los paises islamicos? Cuestion que parece puramente
ridicula plantear, salvo que estemos en un plano meramente demagdgico o sofistico,
como creemos. Sin embargo, la oposicion a la guerra de Irak, a cuyos manifestantes
trata y tilda reiteradamente Bueno, desde una posicion ilustrada, de ignorantes,
contaba como se ha reconocido ampliamente tanto en la época como posteriormente,
con el apoyo de los votantes de todos los partidos politicos. En las encuestas de la

época senalaban una oposicion del 64% de los votantes del PP.

“El decidido apoyo de José Maria Aznar a los planes de Estados Unidos para atacar Irak no
encuentra respaldo en la opinién publica. Segtin un sondeo de Opina para EL PAIS, el 69% de los
espafoles considera que el pais de Sadam Husein no es para Espafia una amenaza que justifique
una guerra. Incluso entre los votantes y simpatizantes del PP, casi dos tercios, el 64%, cree que la
intervencién militar no esta justificada. También es abrumadora la mayoria que prefiere un
apoyo al eje franco-alemadn, contrario a la guerra (64,7%), frente a quienes optan por el respaldo a
EE UU (9,9%). EL PAIS publica mafiana la segunda parte del sondeo, sobre intencién de voto,
valoracion de lideres y percepcion de la inseguridad ciudadana.” (El Pais, 2 de febrero de 2013).



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

La identificacion entre oposicion a la Guerra y votantes del PSOE-IU la mantiene
en el tiempo y desde sus articulos de 2003, cuando critica el «El Manifiesto de la
Alianza de Intelectuales y el 'No a la guerra' de los Premios Goya», (Bueno, 2003:
12:2), descalificando a los autores mediante lo que, a cualquiera que haya leido las

minimas nociones de retdrica, se identificaria con la falacia ad hominen.

“Yo conozco a algunos de ellos, y algunos de los mas ilustres: me consta que carecen de
capacidad para dar una idea de Razdén que pueda dar mas de dos pasos, o una idea de Cultura o
de Pensamiento o incluso de «Intelectuales» que pueda considerarse un poco alejada de los
«lugares comunes». Y aunque pudieran ofrecernos algunos esbozos, ;quiénes son ellos para
levantarlos como bandera?” (Bueno, 2003: 12:2)

Confusiones y malentendidos

La idea de paz como idea acritica puede resultar paraddjica, puesto que muchos
de aquellos que se movilizan por ella pueden reaccionar de forma violenta contra
otros grupos opuestos o frente a la misma policia. No resultaria nada raro, para
cualquiera que conozca un poco de la historia del pacifismo, pues no sera hasta
Ghandi y Luter King que el pacifismo intente superar la contradiccion metodoldgica
y superar el viejo aforismo de “el fin justifica los medios”, intentando consolidar una
mayor coherencia con el de “los medios son el fin”. Sin embargo, y hasta mediados
del siglo XX, la paz fue interpretada en términos de guerra, por tanto, al ser el fin
altimo la guerra, cualquier accion estaba justificada en la medida que pretendia un
fin justo.

Esta paradoja se expresa de forma cruda por no establecer tres dimensiones que
aparecen claramente delimitadas y que permiten entender las contradicciones. Estas
son la dimension ética, la moral y la politica, que pueden ser relacionadas dos a dos.
No es cuestion en este articulo desarrollar esta argumentacion pero pude verse
ampliamente en las publicaciones de un discipulo de Bueno como es Silverio Sanchez

Corredera (2004), y la estructura E-M-P, como vamos a ver:

85

Febrero
2018



86

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Plano ético:

La legitimacion del pacifismo o la oposicidon a la guerra, podria tener distintos
fundamentos. En primer lugar uno de caracter ético, en la medida que la guerra

atenta contra el propio cuerpo. El propio Gustavo Bueno lo reconoce:

“... podria atribuirse a la resistencia que cualquier individuo «normal» tiene a ser separado
de su oficio, de su familia, de su trabajo, de sus amigos, para ser incorporado, con grave peligro
de su propia vida, a expediciones a tierras extrafias (que no le interesan)”. (Bueno, 2014)

Plano moral:

También existe un plano moral, que incluiria lo que Bueno denominaria
«morfologico», aunque no tienen por que identificarse ambos. Cuando nos
encontramos en una situacion concreta, una guerra concreta, esta se puede
considerar inmoral, bien porque se entienda que es injusta, bien porque no exista
correspondencia entre los motivos explicitos y los fines perseguidos o en definitiva
porque no coincida con los fines, planes, proyectos y programas de una sociedad
concreta. En definitiva los grupos o sociedades pueden oponerse a la guerra, cuestion

que Bueno reconoce:

“Resulta facilmente comprensible, al menos a escala psicologica, que grupos o
muchedumbres de personas se manifiesten en nombre de la paz cuando se trata de una paz
concreta («morfoldgica»), definida ante una guerra también concreta («morfoldgica»), como pudo
serlo la guerra de Marruecos en la primera década del siglo XX, o la guerra contra Inglaterra en la
Alemania de la segunda década del mismo siglo. La fuerza de los soldados de reemplazo, que
pedian la paz (en realidad, el armisticio) en 1905, o la fuerza de los espartaquistas alemanes que
se manifestaban en 1914 bajo el lema «Abajo las armas»” (Bueno, 2014)

Plano politico

Es curioso que Bueno no entre a valorar los intereses politico-econdmicos o
geoestratégicos que existen en las sucesivas Guerras del Golfo. En general, el andlisis
del pacifismo de Gustavo Bueno adolece de este plano y aunque Bueno (2014)
distingue entre un concepto de paz plural (morfoldgico) y como clase unitaria

(lisologico), cuestion que le permitiria, al menos, a grandes rasgos, hacer una



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

clasificacion de las distintas formas de entender el pacifismo. No so6lo no lo hace, sino
que ignora todas las aportaciones del pacifismo, por lo menos desde los anos 80 y lo

trata de lisologico, sin ninguna razon.

Aunque reconoce que existe un plano ético, que menciona y despacha en dos
lineas (Bueno, 2014), ignora el componente moral, y concluyendo de una forma
simplista, a nuestro modo de ver de forma intencionada por mediaciones

i

ideologicas, que existen “dos concepciones principales” “si dejamos de lado las
acepciones no politicas” (Bueno, 2014). La “paz” como concepto, tiene varias aristas y
no sdlo dos y, a nuestro entender, la paz, a pesar de su fuerza ética dentro de las
concepciones del materialismo filoséfico (pues el cuerpo y el cuerpo vivo es el
fundamento ultimo de la ética), la guerra atentaria directamente contra este
principio. Asi mismo, la guerra implica cuestiones de tipo moral (con el cuerpo social)

y politico. También como hemos senalado en otro lugar (Garcia, 2003), el pacifismo

es algo que practicamente no existe hasta el siglo XIX.
La guerra como concepto lisolégico.

La guerra pude también ser interpretada como concepto lisoldgico. Concepciones
como las de los pueblos cazadores recolectores indoeuropeos, la sociedad espartana,
el imperialismo de Alejandro o la expansion del Imperio Romano, a la vez que la
guerra es entendida como una forma de vida. Sin embargo, desde un punto de vista
critico, la guerra debe distinguirse de conceptos bioldgicos como la agresividad (cf.
Lorenz, Sobre la agresividad ese pretendido mal, 1972) o de los etoldgicos como el pillaje.
La guerra, solo puede ser entendida desde el Estado (cf. Morgan, 1877). Pero
entenderla desde el Estado supone que no puede justificarse desde el animal
biologico, cuestion que deberia estar clara para un filésofo que conocia ampliamente
el marxismo, por eso consideramos que es una contradiccion in terminis decir: “la
guerra comienza con la civilizacion y es el resultado del animal que llevamos dentro”
(Bueno, El periodico de Aragon, 28/6/2004). Esta declaracion supone una vuelta al viejo
naturalismo, cuestién ampliamente criticada por Gustavo Bueno, que se situaba en

un materialismo constructivista.

87

Febrero
2018



88

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Por otra parte, en ocasiones la paz se presenta en relacion con la guerra (como
concepto conjugado), como "aquello que sucede entre dos guerras". Sin embargo esta
"forma de hablar" es incorrecta y deberia utilizarse el termino mas correcto de
“armisticio”. En ese sentido, desde las concepciones mas modernas del pacifismo, la
guerra también existe en el armisticio, pues los regimenes de explotacion, las
dictaduras, en aquellos paises en los que se practica el apartheid, etc., no pueden ser
considerados “en paz”. Entender la paz de una forma metafisica, desligada del
mundo, es una posicion acritica y que poco tiene que ver con la politica. La “paz”
desde un punto de vista politico tiene que ser un sistema de estructuras y
procedimientos corregidos continuamente y que no se pueden confundir con un
tratado de paz, pues estos forman parte de voluntades subjetivas o de intereses
particulares de los principes o mandatarios y no anulan las causas de futuras
guerras, solamente las aplazan (como por ejemplo el tratado entre Hitler y Stalin).

La “paz”, desde un punto de vista lisoldgico, se plantea como un todo realizable 1o
que si seria contradictorio con las nuevas concepciones pacifistas, pues estas no
niegan el conflicto y, desde éste, habra que estar recomponiendo los nuevos
escenarios de paz continuamente. En este sentido, Gustavo Bueno parece ignorar los
planteamientos actuales del pacifismo, sobre todo desde los afos 80 del siglo pasado
y parece mas bien estar contestando, como ya dijimos, a Manuel Sacristan (Sacristan,

1987) quien tiene un analisis ya obsoleto.
El pacifismo es un humanismo

Dentro de esta reduccion del pacifismo, Gustavo Bueno acusa a estas posiciones

de cierto humanismo:

“Ahora bien, desde las coordenadas del materialismo filosofico que profesamos, no
podemos menos de afirmar que cualquiera de estas filosofias de la historia pacifistas, incluso las
que asumen una metodologia positivista, se mueve en un horizonte metafisico. Un horizonte
basado en la sustantivacion del Género humano, o, si se prefiere, del <humanismo» derivado de
tal sustantivacion.

Diriamos, segun esto, que la ignorancia relativa a la condicion metafisica de estas filosofias
es la razon por la cual la idea fuerza de paz perpetua puede cobrar visos de racionalidad
filosofica. Y, en consecuencia, que solo los ignorantes de estas condiciones metafisicas de la tesis
de la paz perpetua pueden sentirse «movilizados» por esta idea fuerza de la paz.” (Bueno, 2014)



| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Por supuesto que debemos aceptar que el hombre o si se prefiere cierto
“humanismo” esta en la base de la filosofia de la historia pacifista (sic), pero, nos
atrevemos a decir que de cualquier filosofia de la historia, por muy materialista que
se declare, hasta en el materialismo historico en sus versiones mas mecanicistas, no
es capaz de abstraer las relaciones de produccion de la lucha de clases y ambos no
pueden estar exentos de las relaciones entre los hombres, aunque no se analicen
desde el reduccionismo psicologista. Eliminar al hombre de la filosofia de la historia
seria convertirla en Historia Natural. La ética y las relaciones antropoldgicas tienen
inevitablemente como referencia al hombre, por lo menos en cuanto cuerpo. Todo
ello no quiere decir que no haya una forma metafisica de tratar al hombre, como el

propio Bueno senalo:

“Ahora bien: los sistemas de Ideas organizados en torno a la Idea de Hombre, es decir, las
filosofias del hombre, pueden ser clasificadas en dos grandes grupos, que denominaremos
respectivamente filosofia humanistica, en sentido metafisico (brevemente: como metafisica humanista),
y filosofia materialista del Hombre (o de la Humanidad).” (Bueno, 2004, 46:2)

Los mecanismos internacionales de garantia de la paz

No es ninguna novedad que el sistema de Naciones Unidas constituido en 1945,
esta sustentado en el idealismo kantiano expresado en La paz perpetua publicada en
Konisberg en 1795. Los mecanismos internacionales y la concepcion de las relaciones
internacionales estan inspirados en Kant y la propia Carta de Naciones Unidas asi
como la Declaracion de Derechos Humanos, estan cargados de kantismo. Es cierto, y la
Carta establece que la tarea de la ONU es la educacion para la Paz, que mas tarde
recoge la UNESCO, sin embargo los mecanismos que han estado funcionando no
pueden reducirse a meros planteamientos ideologicos.

Desde 1945 muchas han sido las guerras, la proliferacion armamentistica y la
imposibilidad manifiesta de este organismo para hacer frente a las crisis polititico-
militares. Las acciones de pacificacién de la ONU pueden ser calificadas como guerras
encubiertas, como lo podria ser la guerra de Irak. Sin embargo, desde una posiciéon
conservadora, habria que preguntarse cual hubiese sido el escenario en el caso de la
no existencia de la ONU, como por ejemplo en la crisis de los misiles cubanos o en el

despliegue de los S21.

89

Febrero
2018



90

Febrero
2018

| ] n
REVISTA DE FILOSOFIA

Cada vez mas, parece necesario una reforma de la ONU, y ello no supone que
ésta no haya jugado un papel importante en la gestiéon de numerosos conflictos y es,
a nuestro entender, esa concepcion formalista-kantiana la que impide un mayor
avance en los procesos de resolucion de conflictos y de interposicion. Como ha
sefialado Gustavo Bueno, el formalismo es insuficiente, pero necesario para el propio
materialismo. De hecho en algunas ocasiones, ha calificado su posicion como

formalismo-materialista.
La posicion retorica de Bueno frente a la guerra de Irak

Cuando se le pregunta por parte del diario El Pais: ;Cree que esta justificado un

ataque a Irak?:

“En cualquier caso, el debate sobre la justificacion del ataque a Irak hay que plantearlo en el
terreno politico; plantearlo s6lo en el terreno ético es una decision que tiene que ver con la mala
fe (en el sentido de Sartre). Y el debate en el terreno politico depende de premisas demasiado
complejas como para poder resolverlas al modo del vasco del sermén.” (Bueno, 2003: 13:2)

Bueno sefala que el analisis de la Guerra de Irak hay que plantearlo en términos
politicos, pues no puede ser planteado en términos éticos dado que ello supone
eludir la cuestién, ;Pero donde estan esos planteamientos politicos en sus
posiciones?, ;0 es que nuestros dirigentes los tienen pero no pueden comunicarnolos
porque no podemos entenderlos?

Si bien Gustavo Bueno desatind sobre la critica al pacifismo por su
desconocimiento de una pluralidad de posiciones que mereceria, al menos, un
analisis similar al Mito de la izquierda y coincidimos con €l en la critica a cierto

pacifismo metafisico, lisioldgico:

“Un pensamiento que nos ofrece la representacion de un mundo futuro pacifico, feliz y «a la
mano», pero sin decirnos los medios que pueden conducir a él, ni los métodos que nos van a
permitir evitar las guerras, las diferencias entre los pobres y los ricos, o las distancias entre los
politeistas, los monoteistas o los ateos. Simplemente se nos pone delante de este mundo maravilloso
como algo que ya puede considerarse como dado, porque acaso sélo es la codicia, la estupidez o la
ignorancia de algunos hombres lo que nos separa de él.” (Bueno, 2004: 45:2)

A Gustavo Bueno, in memoriam. Maestro, con respeto y agradecimiento.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Bibliografia citada.

Bueno, Gustavo, «En torno a la distincién 'morfoldgico/lisologico'», El Catoblepas, 63:2

Bueno, Gustavo, «En torno a la distincion 'morfolégico/lisologico' (2)», El Catoblepas, 64:2

Bueno, Gustavo, «En torno a la distincién 'morfoldgico/lisologico’ (y 3)», EI Catoblepas, 65:2

Bueno, Gustavo, Educacion, ;para qué?, EIl Catoblepas, 129:2

Bueno, Gustavo, «Propuesta de clasificacion de las disciplinas filosdficas», EI Catoblepas, 28:2.

Bueno, Gustavo, (1990), «Los 'Derechos humanos'», El Basilisco, n® 3 (enero-febrero 1990), pags. 67-88.
Con modificaciones en El sentido de la vida, 1996.

Bueno, Gustavo, (1994) «La Etica desde la izquierda», El Basilisco, n® 17 (julio-diciembre 1994), pags. 3-
36.

Bueno, Gustavo, (1972), Las categorias de la economia politica.

Bueno, Gustavo, (1996), El sentido de la vida, Oviedo, Pentalfa.

Bueno, Gustavo, (1996), «Migracion y emigracion», prologo a De Asturias a América. Cuba (1850-1930).
La comunidad asturiana de Cuba, Principado de Asturias 1996 (abril), pags. 17-28.

Bueno, Gustavo, (2001) «La nostalgia de la barbarie, como antiglobalizacion», antilogo a John Zerzan,
Malestar en el tiempo, Ikusager, Vitoria 2001 (septiembre), pags. 19-45.

Bueno, Gustavo, (2002) «Mundializacion y Globalizacién», EI Catoblepas, 3:2.

Bueno, Gustavo, (2003) El mito de la izquierda. Barcelona, Ediciones B.

Bueno, Gustavo, 2004, «'Pensamiento Alicia' (sobre la 'Alianza de las Civilizaciones')», El Catoblepas,
45:2

Bueno, (2004), «Sobre el analisis filosofico del Quijote», El Catoblepas, 46:2.

Garcia Fernandez, Roman, “Sobre el concepto de paz”, Comunicacion a los VIII Encuentros de Filosofia
en Gijén 9 al 11 de julio de 2003, El Catoblepas ® niimero 18 ¢ agosto 2003 ® pagina 12

Lorenz, Sobre la agresividad ese pretendido mal, 1972

Morgan, H. (1877) Ancient Society.

Sacristan, Manuel (1987) Pacifismo, ecologismo y politicas alternativas. Barcelona, Icaria.

Sanchez Corredera, Silverio (2004) “Teoria E-P-M (Etica-Politica-Moral)” en Jovellanos y el jovellanismo,
una perspectiva filoséfica, Oviedo, Pentalfa.

Bibliografia especifica de Gustavo Bueno sobre paz/guerra

2003.- «El Manifiesto de la Alianza de Intelectuales y el 'No a la guerra' de los Premios Goya», El
Catoblepas, 2003, 12:2.

2003.- «Las verdaderas razones de las manifestaciones Por la Paz'» en La Nueva Espaiia (Oviedo), el 19
de febrero de 2003, paginas 44 y 45, Publicado con el titulo:.«Las manifestaciones Por la Paz',
'No a la Guerra', del 15 de febrero de 2003», El Catoblepas, 13:2.

2003.- «SPF, Sindrome de Pacifismo Fundamentalista», EI Catoblepas, 14:2.

2004.- “La guerra entre las democracias”. En, Bueno, Panfleto contra la democracia realmente existente, La
esfera de los libros, Madrid 2004 (enero), 320 paginas.

2004.- La vuelta a la caverna. Terrorismo, Guerra y Globalizacién, Ediciones B, Barcelona 2004 (mayo), 405
paginas.

2004.- «'Pensamiento Alicia' (sobre la 'Alianza de las Civilizaciones')», EIl Catoblepas, 45:2

2004.- «Sobre el 'respeto’ a Mahoma y al Islamismo, y sobre la 'condena moral' de las caricaturas», El
Catoblepas, 48:2

2004.- «La obsesion de la Yihad», EI Catoblepas, 49:2

2004.- «El estatuto catalan y la tregua de ETA», EI Catoblepas, 50:2

2004.- “Gustavo Bueno sostiene que la globalizacién lleva a la guerra”, El periddico de Aragonm,

91

Febrero
2018



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

28/6/2004)
2006.- «El debate democritico sobre el ‘proceso’ (de pacificacion del Pais Vasco)», El Catoblepas, 52:2
2011.- «Paz, Democracia y Razon», El Catoblepas, 116:2
2014.- La idea fuerza de la Paz, EI Catoblepas, 148:2.

92

Febrero
2018





