ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Perspectivas criticas del concepto de arte en la fenomenologia de
Marc Richir

Juan Carlos Montoya Duque. Magister en Filosofia. Benemérita Universidad
Autonoma de Puebla, México

El arte cumple en la fenomenologia de Marc Richir una funcion de horizonte: es
un medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fendmeno, hasta tal punto
que la nueva fenomenologia, refundada y refundida sobre el corpus husserliano,
parece aproximarse hasta los linderos del arte. Pero a pesar de cumplir este papel
central, el arte nunca fue para Richir objeto de una indagacién exclusiva y
minimamente sistematica. Interesado principalmente en su concepcién del fenémeno
como “nada sino fendmeno” (rien que phénomeéne) y por el campo de concreciones
fenomenologicas al que éste abre, se limita a prestar atencion a una dimension del
arte que, segun nuestra consideracion, es muy limitada: la dimension de lo
infigurable, que se corresponde directamente con el campo fenomenoldgico salvaje. El
proceder de Richir es comprensible si se toma en cuenta que su obra explora
exclusivamente ese campo fenomenoldgico desde distintas perspectivas, y en este
sentido no habria porqué exigirle que efectuara una indagacion que es competencia
exclusiva de los filosofos e historiadores del arte. Sin embargo es criticable si se
repara en el hecho de que tiende a identificar el “verdadero arte” (expresion muy
recurrente en su obra) con aquellas obras cuyo contenido se asimila o, aun, se
identifica con este campo salvaje de concreciones fenomenoldgicas, descartando de
antemano todo el arte cuyo contenido es mas o menos figurable. Como ejemplo de
este sesgo, que deriva en una postura dictatorial como la que sigue, leamos la
valoracion que, en Du rdle de la phantasia au le théitre et dans le roman, hace del

realismo de Balzac:

En este sentido, el enemigo mas temible de la literatura (y de la novela) es, en el rigor de
nuestros términos, la imaginacion. Lo testimonian las descripciones demasiado minuciosas de
lugares o de personajes, como por ejemplo en Balzac -y cuando esas descripciones se quieren
cuasi-objetivas hasta en los detalles, como en Robbe-Girillet, la atmoésfera deviene irrespirable
y el aburrimiento se despliega muy rapidamente: precisamente por el cuidado cuasi obsesivo

101

Febrero
2018



102

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

de la figuracidén intuitiva, que esta en las antipodas de toda vivacidad fenomenologica (Richir,
2003, p. 24).

Richir tiene razones muy poderosas, que derivan de su arquitectonica
fenomenologica, para impugnar la figurabilidad en el arte, pero no es cuidadoso al
momento de valorar hasta qué punto deben extenderse esos criterios. Una
consecuencia de esta falta de cuidado es descartar la figurabilidad en el arte, cuya
presencia es cada vez mas masiva, bajo el titulo de arte no verdadero. De lo cual
resulta que el arte en Richir, si no se abre de alguna manera (en sus formas o en sus
“temas”) a la infigurabilidad de la fenomenalidad del fendmeno, no es arte, con lo
que se convierte en una filosofia del arte limitada a observar las obras que se acoplan
a su concepcion del fendomeno. Y teniendo en cuenta el potencial critico de su
fenomenologia con respecto a las instituciones simbolicas diversas de la vida
contempordnea, se traduce en una concepcion del arte excesivamente normativa.
Toda normativa abre horizontes, pero si es excesiva termina marginandose ella
misma: si hay una fenomenologia del arte en Richir es, por su orientacion ultra-
legalista, una fenomenologia utdpica del arte.

Ahora bien, un trabajo de reorientacion de la idea del arte desde la propia
arquitectdnica richiriana es posible y, sobre todo, necesario. Esta reorientacion busca
darle otro cauce y otras derivas a la nocion de arte dentro de su arquitectonica, con el
tin de hacerla mas amplia y mas tolerante con las realidades del arte a lo largo y en el
presente de su historia. Este articulo pretende ser un primer paso, modesto, en
direccion a este objetivo. La idea rectora de esta reorientacion es la siguiente: frente al
privilegio casi exclusivo de la dimension fenomenoldgico-salvaje del arte en la obra
de Richir, es necesario volver atentamente la mirada a las instituciones simbolicas del
arte, a sus determinantes historicos, y explorar coOmo éstos se articulan
problematicamente con dicha dimension fenomenoldgica, asumiendo con €l la idea,
solida por demads, de que la historia del pensamiento, de la cual el arte hace parte
fundamental, se articula a partir de la interaccion dindmica del campo de las
instituciones simbolicas (historico) con el campo fenomenoldgico (trans-historico).

Nuestro aporte residird en determinar cudles son esas instituciones simbdlicas del



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

arte y como condicionan la emergencia del campo fenomenoldgico al que, por lo

general, se limita Richir!.
La dimension simbolica del arte

Las observaciones de Richir en torno a la dimension simbdlica del arte son
practicamente nulas, exceptuando el notable estudio de la técnica desde una
perspectiva simbolica en Phénoménologie et institution symbolique (1988, p. 45y ss.). Lo
que sigue es una propuesta interpretativa para caracterizar dicha dimensién a partir
de una teoria de la técnica.

La dimension simbolica del arte, tal como nosotros la interpretamos, se refiere en
términos generales a lo que en €l es historico. Esta historicidad es legible a partir de
tres indices fundamentales: su dureza (fisica), su duracion (temporal y espacial), su
durabilidad (transmisibilidad). La dureza alude a la dimension fisico-material de las
obras, al hecho de que invariantemente se presentan en un cuerpo (Korper):
incorporacion. La duracidn se refiere a la permanencia més o menos estable de la obra
en el espacio y el tiempo reales, y en este sentido esta intimamente asociada con la
dureza. Por ultimo, la durabilidad apunta a la transmisibilidad de las técnicas y de
los significados del arte a partir de la ensefianza y el aprendizaje: historicidad.
Incorporacion, duracion e historicidad son pues los elementos constitutivos de la
dimension simbolica del arte, los cuales podemos sintetizar en el ultimo de ellos: la
historicidad.

La historia del arte, que desde ahora es simbdlica, debe entenderse, si seguimos a
Richir en sus ordenamientos arquitectonicos, como una historia de las diversas
relaciones de lo simbolico con lo fenomenoldgico, es decir, de lo historico con lo
trans-histdrico, de las instituciones del arte que fungen como complejos de
legalidades que abren campos de posibilidades y de imposibilidades con la libertad

incondicionada del pensar fenomenoldgico. Esta libertad se abre paso de modo

" Este condicionamiento de lo simbolico con respecto a lo fenomenoldgico es inherente a la arquitectonica
richiriana, pero no vio nunca un desarrollo con respecto al arte. Para un analisis detallado de la relacion de la
institucion simbolica con el campo fenomenologico, véase: Richir, Marc (1988). Phénoménologie et institution
symbolique. (Phenoménes, temps et étres 1I). Grenoble, Editorial Jérome Millon, p.89 y ss.

103

Febrero
2018



104

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

incondicionado a través de las constricciones simbdlicas, dandoles aliento y

vitalidad.

Consideramos importante explorar esta dimension simbdlica del arte a partir de
dos enfoques fundamentales: el primero, a partir del segundo capitulo de
Phénoménologie et institution symbolique, titulado “La fundacion de la libertad
fenomenologica en Fichte” (Richir, 1988, p. 45 y ss.), en el que Richir sienta, aunque
indirectamente, las bases fenomenologicas para una teoria del arte en su dimension
técnica. Y el segundo, a partir de los analisis sobre la génesis fenomenoldgica de la
historicidad en L ‘expérience du penser (1996, p. 24 y ss.). A partir de estas perspectivas
abriremos el campo fenomenoldgico arquitectonico que nos debe servir de base para

la reorientacion de la fenomenologia del arte de Richir.
La técnica como alteridad

Entendemos el arte en cuanto técnica en el sentido moderno de Kant: como la
produccion libre de objetos a partir de la representacion de lo que éstos deben ser, es
decir, a partir de la representacion de fines (Cfr.: Kant, 1992, p. 213). Para Richir esta
dimension técnica debe ser comprendida como un ejercicio de dar forma a una
materia ella misma subsistente (o que hemos interpretado como durabilidad), en la
que se funda, segun nosotros, su historicidad. Reparando en el hecho de que la
conciencia de si en Fichte requiere de un limite exterior (mundo) que la limite y, asi,
retorne en libertad sobre si misma, Richir advierte que este limite lo constituye, en un
primer y fundamental momento, la técnica, y en un sentido muy general toda praxis,
entendiendo por ésta un hacer teleoldgico que procede conforme a la representacion
de determinados fines y en los que la conciencia encuentra su autodeterminaciéon. En
la praxis la conciencia se auto-limita, y las formas primigenias de esta limitacion son
lo que hemos llamado la dureza, la duracion y la durabilidad. Esta limitacion es
simbolica porque proviene de la institucion de la conciencia en el lugar del Otro, lo
que equivale a decir que toda técnica, y la teleologia que le es siempre subyacente, se

fundan en vinculos intersubjetivos. En este sentido, la durabilidad (que es al mismo



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

tiempo dureza y duracion) representa una “fractura” en la fenomenalidad de los

fendmenos de lenguaje:

Dicho de otro modo, lo que surge de esta fractura es la técnica en su sentido clasico, a
saber, la techné como arte de producir formas en una materia ella misma subsistente: es
entonces el ejercicio de una teleologia en la que todo el problema es el del origen de las formas
que se deben producir, de su determinidad que no puede surgir, si bien por mediaciones que
permenecen oscuras para nosotros, mas que de la instituciéon simbolica (Richir, 1988, p. 47,
nosotros enfatizamos en negrilla).

La técnica proviene, en el orden fenomenoldgico, de la institucion simbdlica, que
debe entenderse como fractura o como “laguna” en el seno de la fenomenalidad del
fendmeno. Esta interrupcidon ocurre al interior de los fendmenos de lenguaje, cuyo
organo fundamental es el Leib, y aun el Phantasieleib, caracterizado por ser flotante,
blando, libre. El influjo de la teleologia técnica (representacion de fines) sobre el
fenomeno de lenguaje abre el campo simbdlico de la dureza, la duracion y la
durabilidad, campo que es estrictamente co-extensivo de la instituciéon de la
intersubjetividad. Socialidad simbolica que emerge como el limite o la barrera
necesarios para la incorporacion (que debe distinguirse cuidadosamente de la
encarnacion) del sujeto al cuerpo social. Si hay un cuerpo simbolico (hecho de
metaforas y metonimias) es irreductiblemente un cuerpo social en el que el fenémeno
de lenguaje (“ser-en-el-mundo”) ha enajenado parte de si, parte que retorna desde el
inconsciente y lo imaginario en la forma de un mecanismo de repeticion que puede
amenazar en casos extremos la estabilidad relativa de la concrecion del Phantasieleib,
volatilizdndolo en la inestabilidad atmosférica del Bildobjekt, correlativo del
Phantomleib®. Habria que entender la teleologia técnica, segin esto, como un conjunto
de procesos que contribuye a la socialidad simbdlica, y por tanto a la humanizacion,
implicando la institucién del sujeto en el lugar del Otro (Richir, 1988, p. 56). Cuando
la técnica se vuelve invasiva y domina la mayor parte de la vida social, lo hace en
detrimento del campo fenomenoldgico, favoreciendo la formacion de mecanismos
sociales de repeticion y de un inconsciente simbolico que retorna bajo el predominio
de lo imaginario, tal como lo vemos en general en la vida contemporanea, y en

particular en el arte.

* Para un analisis en detalle de lo inconsciente y lo imaginario, véase: Richir, Marc (2004). Phantasia,
imagination, affectivité, Grenoble, Editorial Jérome Millon.

105

Febrero
2018



ElKdAld

Lo simbolico funda la historicidad del arte entendido restringidamente en su
dimension técnica, pero el arte en cuanto fendmeno no se restringe a él. Tal como en
Fichte hay un conflicto entre libertad y determinidad, cuya solucion sélo puede darse
a partir del “flotamiento de la imaginacién” (Richir, 1988, p. 47), podemos afirmar que
en el arte la dimension simbolica (determinidad simbolica) puede abrirse a la libertad
fenomenologica a partir del juicio reflexionante en el sentido kantiano, y por tanto a
partir del uso de la imaginacion, comprendida en su funcién libremente (no
conceptual) esquematizante: esquematismo reflexionante. Siendo consecuentes con
lo que hemos dicho, este esquematismo reflexionante es una forma de
temporalizacion de las determinidades simbdlicas en el que basicamente éstas se
“ablandan”, en el que cobran aliento, libertad, alas en un sentido platonico de la
belleza. Es la puesta en juego del Leib y del Phantasieleib, cuyos Organos principales
son la imaginacion y la phantasia, y que representan la libertad con respecto a las
determinidades de la Kérperlichkeit del arte. En relacion con la técnica en Fichte,

Richir afirma lo siguiente:

[E]ste conflicto irreductible no puede ser “tratado”, seguin Fichte, mas que por lo que él
llama el flotamiento de la imaginacion (Einbildungskraft). Y, explica €l, este flotamiento entre la

106
libertad y la determinidad temporaliza, hace surgir el tiempo en el cual la permanencia del
A objeto es aprehendida como sustrato o materia, y dénde su forma (Gestalt) parece susceptible

de ser alterada; como si, por esta distinciéon misma, toda forma objetiva pudiera reflexionarse
como el fin (el efecto) de una causa como concepto determinado —con lo que asistimos de
hecho al nacimiento de lo que Kant llamaba el juicio teleoldgico reflexionante en el que el mundo
comprendido como “conjunto” de las formas objetivas parece, en su totalidad como en sus
formas particulares, como si hubiese sido producido por una causa suprema, por un artista
razonable (segiin lo que Kant designaba por “técnica de la naturaleza”) (Richir, 1988, p. 48).

Se trata en efecto de la finalidad en régimen de como si, segin la cual so6lo
formalmente tienen la naturaleza y sus “productos” una técnica subyacente. No es
que se fenomenalicen las determinidades objetivas como fendmenos de lenguaje, esto
seria domenar indebidamente su irreductible durabilidad simbdlica, sino mas bien lo
que ocurre es que se fenomenalizan como simbolos o emblemas de la libre
fenomenalidad. En este cardcter emblematico reside la necesidad de hablar de re-
temporalizacion y re-espacializacion efectuadas desde los “bordes” o “alrededor” de las

lagunas simbolicas (Richir, 1988, p. 49). Una interpretacion semejante del juicio



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

reflexionante kantiano la encontramos en Schiller, cuando interpreta la belleza como

“libertad en la apariencia”:

Pero como esta libertad es tan sélo un préstamo de la razon, dado que no puede ser libre
nada mds que lo suprasensible y que la libertad [es decir, el nada sino fenémeno] como tal no puede
caer nunca en el terreno de los sentidos [e.d. de la institucion simbdlica], en resumen, ya que aqui
lo tnico que importa es que un objeto aparezca libre y no que lo sea realmente, asi pues, esta
analogia de un objeto con la forma de la razén practica no es libertad de hecho, sino sélo
libertad en la apariencia, autonomia en la apariencia (Schiller, 1990, p. 19)

Emparentada a esta nocion de libertad en la apariencia se encuentra la idea de
que la “belleza es naturaleza en conformidad con el arte” (Schiller, 1990, p. 49), pues
la belleza cumple una funcién mediadora entre la libertad de la naturaleza y las
determinidades del arte en su aspecto técnico, mediacién que se da en el seno de la
apariencia. SOlo en ésta puede el espiritu dirigirse al cardcter singular de los objetos
tisicos, por ejemplo. Esto lleva a Schiller a observar que los cuerpos, considerados en
su apariencia, dejan ver sus caracteres singulares o, por decirlo asi, su personalidad.
Considerados objetivamente en cuanto a su peso los cuerpos estdn sometidos por
igual a la fuerza de gravedad. Un caballo espafiol es mas pesado que un pato, pero
en funcién de su estilo singular el caballo es mas liviano porque absorbe el peso con
mayor libertad: sus movimientos son mads ligeros y armonicos, como si no arrastrase
ningun peso consigo, mientras que los del pato son pesados, dejan entrever el peso

de la gravedad en él:

Coldquese un pesado caballo de carga junto a un ligero corcel espafiol. La carga que el
primero acostumbra a arrastrar le ha robado naturalidad a sus movimientos, de tal manera
que, aunque no lleve un carro del que tirar, camina tan fatigosa y torpemente como si lo
llevara. Sus movimientos ya no surgen de su naturaleza especifica, sino que delatan la carga
del carro. El ligero corcel, por el contrario, no ha sido nunca acostumbrado a aplicar una
fuerza mayor de la que él mismo se siente impulsado a exteriorizar al hacer uso de su maxima
libertad. Cada uno de sus movimientos es un efecto de su naturaleza abandonada a si misma.
De ahi que se mueva tan ligero como si careciera de peso [...] «Viéndolo, nadie tomara en
cuenta que es un cuerpo», tal es la victoria de la forma especifica del caballo sobre la naturaleza
general de los cuerpos, que ha de obedecer a la gravedad (Schiller, 1990, p. 53).

El campo de la apariencia pone en juego la libertad, que en cuanto pura es una
idea de la razon que puede fenomenalizarse a partir del juego libre de las facultades

cognoscitivas, a saber, entendimiento e imaginacion. Richir, siguiendo esta misma

107

Febrero
2018



108

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

orientacion, observa que en Fichte es necesario que la libertad, es decir el fendmeno
de lenguaje, sea incitada o despertada desde fuera de si, desde lo externo de la praxis,
que como hemos visto es de origen simbdlico. Es necesario un choque (Anstoss)
venido del exterior para que el fendmeno de lenguaje encuentre (trouve) las lagunas
de fenomenalidad en su interior (Richir, 1988, p. 51), como haciendo eco en él. En la
técnica, que esta instituida intersubjetivamente, se da el reencuentro de la libertad y
la necesidad. Richir es cuidadoso al advertir que, desde su punto de vista, esto no
ocurre asi, porque la técnica y el campo intersubjetivo por si solos no conllevan
libertad, de tal suerte que hay un desfase irreductible entre la libertad del fenémeno
de lenguaje y las constricciones de la técnica, desfase que hard que la libre
esquematizacion se dé siempre a distancia, en desajuste con respecto a las
determinidades simbolicas. Es la razon por la cual hablara de mimesis (que se hace
irreductiblemente a distancia) no especular, activa y desde dentro (Richir, 2004, p. 89).
Esto implica que la socialidad simbdlica que es coextensiva de la intersubjetividad no
agota de por si la libertad fenomenoldgica, como optimistamente lo creyeron Fichte y
Hegel. Es necesaria entonces la institucion del sujeto en el lugar del Otro, institucion
que implica su incorporacion, para poder hablar de que hay una materia subsistente
que, mediante la técnica y el arte, sea re-esquematizada en el seno de la libertad
fenomenolodgica. Es necesaria la interaccion fenomenologica del Kérper y el Leib,
porque sin esta “inscripcion instituyente, por el Otro, de las lagunas en
fenomenalidad del fendmeno de lenguaje en el cuerpo (en lo que consiste
propiamente la institucién simbolica), el Leib como cuerpo de carne no podria sin
duda “insularizarse” (...)” (Richir, 1988, p. 62). Hay conciencia de si encarnada, y no
pura carne indivisa del Leib y del mundo, justo por la institucion simbolica del sujeto
en el lugar del Otro. A partir de esta institucion es que hay una materia por trabajar
técnica y artisticamente, materia que es correlativa del Kirper. Para Richir, como para
Fichte, el cuerpo se divide en cuerpo material y en cuerpo fenomenologico, y se
mantienen en tension irreductible. La imaginacién (para Richir sera la phantasia) es la
mediadora entre ambos, a través de ella se esquematizan las determinidades
simbolicas que estdn ligadas a las concretudes de las esencias salvajes fuera de

lenguaje del campo fenomenologico (Cfr.: Richir, 1988, p. 66).



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

En todo arte hay una dimension técnica, en la medida en que siempre estd
incitado por una materia subsistente que es preciso re-esquematizar, y posee esta
dimension aun en los casos en que las obras tienden a su desmaterializacion. En la
poesia, por ejemplo, que es un arte por antonomasia mas inmaterial o espiritual, esta
dimension simbdlica estd presente: se trata de la materialidad de las palabras y sus
significados mds o menos sedimentados, que cumplen el papel de una necesaria
alteridad en el seno de la libertad del fendmeno de lenguaje. Esta alteridad, ligada
como hemos visto a la materialidad de los objetos técnicos y, correlativamente, a la
materialidad del Kérper, funda la historicidad en el sentido en que lineas arriba la
entendimos: como durabilidad. La alteridad es la base material sobre la que se inscribe
la durabilidad de los objetos técnicos, y a partir de €l se hacen posible la ensenanza,

el aprendizaje, la transmision y la tradicion en el marco de las practicas artisticas.

Lo simbolico desde una perspectiva genética

En L'expérience du penser Richir lleva a cabo un breve analisis del estatuto
fenomenologico de las habitualidades en Husserl. A partir de este analisis sera
posible sentar las bases fenomenologico-genéticas de la historicidad, y en particular,
por nuestra propia cosecha, las bases de la historicidad del arte.

Lo primero que hay que notar es que por las habitualidades, en Husserl, la
subjetividad trascendental se abre a su historicidad, a su singularidad concreta
propia, y por tanto se trata de una orientacion genética, en la medida en que el yoy
el objeto no son meros polos de una relacion estatica, y en esa medida no son
abstractos, sino yo y objeto concretos, plenos de contenido. Las habitualidades son
nuevas propiedades que permanecen (que duran), son adquisiciones del yo que pueden
repetirse, a las que se puede volver de manera repetida: “revenir (zuriikkommen) a elle
de maniere répétée” (Richir, 1996, p. 48). Se trata de lo habitualmente propio, de lo que
el yo se apropia mediante habitus en el juzgar y en el utilizar un objeto por ejemplo.
Es el yo persistente a través de estos habitus quien permanece, y en cuya permanencia

se funda la repetibilidad, la cual es habitual y no rememorada: para utilizar un

109

Febrero
2018



110

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

cuchillo correctamente no tengo que rememorar como lo utilicé las primeras veces,
sino que lo utilizo directamente, pues es un saber habitual que permanece en lo implicito
y a disposicion inmediata para efectuar una reactivacion: “[aJan mas, la persistencia
que hay en el Yo [Moi] es, de ello tomamos conciencia, la persistencia de sus habitus”
(Richir, 1996, p. 48). No hay objeto idéntico y persistente (Vorhanden en el sentido de
Heidegger) sin habitualidades, pues éstas son correlativas de la constitucion
permanente de los objetos. En todo esto se juega la Stiftung de un sentido objetivo
correlativo de determinados habitus del yo, y por tanto se pone en juego la institucion
simbolica, a través de la cual se dan la adquisicion, el aprendizaje y la transmision de
sentidos. Las habitualidades corresponden a las “sedimentaciones objetivas”, a una
“cierta pasividad”, ellas se amontonan (s’entassent) las unas sobre las otras,
constituyendo una génesis que es una “Historia” (Richir, 1996, p. 50). El habitus
puede ser entendido también como una conviccion del yo que se mantiene
disponible; se trata de wuna institucion subjetiva que es al mismo tiempo
intersubjetiva: “institucion del Yo e institucion de la sociabilidad de los Yoes” (Richir,
1996, p. 51), pues el yo no extrae de si mismo las habitualidades sino que imita
(Husserl: folgt nach) al otro, de suerte que toda reactivacion (Nachstiftung) acontece
por via de imitacion (Nachfolge): “[...] la Stiftung y las «habitualidades»
correspondientes no persisten solamente a través del tiempo, sino también a través
de la «transferencia» intersubjetiva” (Richir, 1996, p. 52), de tal suerte que las
habitualidades implican la intersubjetividad, especificamente la intersubjetividad
mediada por la pasividad mas o menos reflexionada de la imitacion. Del grado de
esta pasividad dependera qué tan viviente o “muerta” sea la institucion simbdlica en
que dichos sentidos se configuran, qué tan creadora o mecdnica ella sea.

En este sentido, es licito concluir con Husserl, y enfadticamente con Richir, que los
habitus o las habitualidades constituyen de por si una conformacion de sentido
intersubjetivo: los habitus son también institucion simbolica de la cultura y lo social:
“no hay cultura y, en efecto, no hay institucion simbdlica sin aprendizaje. El
aprendizaje y la adquisicion vienen, esencialmente, de los otros” (Richir, 1996, p. 52).

De esta lectura se deriva una nueva determinacion del significado de lo
simbolico: se trata de formaciones de sentido intersubjetivo que son susceptibles de

repetibilidad, que permanecen y son identificables. En lo que sigue trataremos de



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

entender como la institucion simbdlica, incluyendo los demas sentidos determinados
a través de los cuales la hemos perfilado en este articulo, juega un papel crucial para
comprender el arte en sus limitaciones histdricas, cuya principal caracteristica es que
implican sentidos y significaciones sedimentadas que se elaboran y se reelaboran

simbolicamente al hilo de la tradicion, la ensefianza y el aprendizaje.
Limites de la nocion de arte en Richir

A continuacion queremos mostrar de qué manera Richir descuida la perspectiva
histdrica en sus consideraciones sobre el fenomeno del arte, e intentar abrir una via
alternativa desde su propia arquitecténica fenomenoldgica para pensar el arte
contemporaneo. Deciamos que la postura de Richir toma carices dictatoriales, en
cuanto impugna, en nombre del campo fenomenoldgico sublime, la figurabilidad en
el arte, tomandola como el mas temido de sus enemigos. Pero no se trata de ninguna
manera de una impugnacion por parte de Richir de las artes llamadas figurativas, ni
de una consecuente defensa del arte abstracto o inobjetivo, sino de una busqueda, a
partir de las vias artisticas, del campo fenomenologico que va a contracorriente de las
determinidades simbodlicas, y que, fundamentalmente, es el campo de lo sublime.
Cuando hablamos de una impugnaciéon de la figurabilidad en la obra de Richir,
aludimos al hecho de que hay en €l una normativa estética: el arte es sublime
(infigurable) o no es arte verdadero. Pero lo hacemos entendiendo que para él un
trozo figurativo de mundo puede ser sublime, tal como lo demuestra a partir del
“amarillo de Bergotte”, que se comprende como una Wesen salvaje fenomenoldgica
que despierta una afectividad mas arcaica y mds nueva que todos los afectos
recortados simbdlicamente (Richir, 1996, p. 20). No estamos asumiendo el concepto
de figurabilidad ingenuamente, sino, mas bien, intentando poner a prueba las tesis
de Richir a partir de las realidades historicas del arte, especificamente del arte del
siglo XX. Consideremos dos ejemplos que aparecen reiterativamente en la obra de
Arthur Danto: Fuente (1917) de Marcel Duchamp y Brillo Box (1964) de Andy Warhol.
La primera es una “obra” emocionalmente neutral, pues quiere despertar la reflexién
sobre el arte mismo antes que la afectividad de cualquier tipo, la segunda es

directamente figurativa y pretende exaltar (;0 cuestionar?) la cultura de masas y los

111

Febrero
2018



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

objetos cotidianos. Richir no titubearia en responder que lo que estas obras,
principalmente la segunda, representan, es la muerte de la vivacidad
fenomenologica, del pensar hiperbodlico en apertura a la sublimidad de la afectividad
mas salvaje. Y para ello tiene buenas razones filosofico-fenomenologicas, la principal
de las cuales es que la filosofia para ¢él, desde Descartes, tiene que ver con posturas
radicales, hiperbolicas, que se dirigen a una fundamentacion desde la certeza factica
de existir, campo silencioso en el que faltan las palabras, es decir, los recortes en
apercepciones de lengua provenientes de la institucion simbolica®. Las razones
filosoficas son de gran peso, pero no encuentran asidero en las realidades artisticas.
La obra de Richir en su estado actual es util para pensar lo sublime en el arte: la
pintura de Rothko (Alexander, 2015), de Maurice Wykcaert (Richir, 1985), la poesia
de Rilke (Richir, 2008) y las obras de pintores de aliento espiritual y cuasi-metafisico
como Kandinsky y Kasimir Malévich, por citar sélo algunos ejemplos entre
numerosos posibles. Pero es evidente que el arte todo no tiene esta orientacidon, que
es una sola entre muchas posibles. Lo que sigue es un intento de abrir una via de
posicionamiento de la fenomenologia de Richir frente a un mundo del arte tan plural
en sus formas y en sus contenidos como lo es el arte contempordneo. Esto significa

12 finalmente que la fenomenologia de Richir debe poder ser tutil para comprender el

Febrero

2018 arte con sus realidades (limitantes) histdricas.

Tres instituciones historicas del arte

En este apartado queremos caracterizar tres instituciones histdricas
fundamentales del arte: la institucion mitico-mitologica, la institucion filosofica y la
institucion pluralista. Lo comun a las tres es que en cada una de ellas se pone en obra
un modo singular de relacion entre lo simbodlico y lo fenomenoldgico o, mas
determinadamente, entre la lengua simbolica en que se forman las obras y las
concretudes de lenguaje fenomenologico, que permanecen (en un sentido no
simbolico) como el fondo trans-histérico que mantiene viviente esas conformaciones
historicas del arte. En las tres instituciones encontraremos esta referencia

problematica, en écart, al campo fenomenoldgico, por lo que es fundamental entender

*Para un anélisis detallado de la epojé fenomenoldgica hiperbolica en el contexto del problema de la
interfacticidad trascendental, véase: Richir, 2004, p. 114 y ss.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

que se trata de tres modos de pensar, de llevar a cabo conformaciones de sentido de

relevancia humana en el seno de las culturas historicas.

1. La institucion mitica del arte. En la primera parte de L ‘expérience du penser Richir
lleva a cabo una importante organizacidén arquitectonica concerniente a dos formas
fundamentales de articulacion del campo fenomenoldgico con el campo simbdlico, es
decir, del “lenguaje” (que es fenomeno de lenguaje caracterizado por su
performatividad) con la “lengua” (instituida simbolicamente). Estas formas son dos
modos diferentes de pensar, es decir, de trabajar el écart: “pensamiento en
concrecion” y “pensamiento en abstraccion” (Richir, 1996, p. 53 y ss.).

El pensar mitico es un pensar en concrecién, en el sentido de que es
fundamentalmente polisémico: Dafne significa a la vez el enrojecimiento o el brillar
de la aurora y del laurel, como si a través de Dafne dos cosas fueran una misma. Las
concretudes fenomenoldgicas del mito se encuentran en multiples relaciones, en
semejanzas, contrastes y metamorfosis no regulados conceptualmente sino por
transpasibilidades cada vez abiertas a indefinidos transposibles. Se trataria de un
“juego” sobre la “polisemia de las palabras de la lengua”, poniendo en obra una
“suerte de cratilismo” (Richir, 11996, p. 53). Los sentidos multiples son puestos en el
mito como en eco, no por asociacion de palabras sino por condensacion de
numerosas lineas de sentido. Es notable que en el mito las “cosas” que se identifican
por condensacion no sean identidades de pensamiento, es decir, de lengua, sino
“identidades de cosas” o de “percepciones” (Richir, 1996, p. 54), pues en el pensar
mitico no hay tantas referencias subjetivas sino, mas bien, objetivas, referencias a
cosas del mundo. La identidad se emplaza en las cosas, no en las palabras que, desde
afuera, las nombran. Dafne es al mismo tiempo joven mujer y flor, no se trata de una
figuracion retorica. En el pensar mitico no se ha “fijado canonicamente, por la
identidad de su referencia, el sentido de las palabras” (Richir, 1996, p. 54). En este
sentido “la lengua mitica aparece como una lengua de concretudes de un pensamiento
en concrecion” (Richir, 1996, p. 54), entendiendo por concretudes las condensaciones
de seres, en las que seres, cosas y estados de mundo se “mezclan inextricablemente al
hilo de un relato” (Richir, 1996, p. 54), en un complejo de formaciones de sentido

anterior a las identificaciones conceptuales de la filosofia. La temporalizacion del

113

Febrero
2018



114

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

sentido en el mito se da en la forma de una busqueda del sentido, tal como en el
pensamiento en el marco de la institucion simbolica de la filosofia, pero mientras que
para éste hay una “idea” que da inicio o esbozo a la temporalizacion, esbozo a partir
del cual se dan la fidelidad y la promesa en un avanzar y corregir constantes en el
curso temporalizante, en el mito estas concretudes no pueden corregirse, sino que
operan al hilo de sedimentaciones y metamorfosis en las que se engendran las unas a
las otras, y esto a niveles numerosos a la vez. De manera que si las concretudes en el
marco de la institucion simbolica de la filosofia se corrigen a partir de si mismas, en el
pensamiento mitico las concretudes se metamorfosean multiplemente (Richir, 1996,
p. 55). Por carecer de esta posibilidad de corregirse, Richir concluye acertadamente

que el pensamiento mitico posee menor negatividad:

Como si, entonces, el pensamiento [mitico] que busca un sentido no pudiera retomarse,
corregirse, recurriendo a la puesta a distancia, a la negacidn, incluso a la denegacién, al bemol
del matiz que le permitiria afinarse y volver a partir a la busqueda de él mismo —como si el
pensamiento en concrecion fuera un pensamiento sin negatividad (Richir, 1996, p. 55).

El pensamiento mitico no se corrige, matiza o afina al hilo de la identidad de los
seres de los que habla, no conoce, por decirlo asi, una mismidad profunda de las cosas,
los seres y los mundos que configura. En este sentido es que advierte Richir que la
“relacion” del pensamiento mitico con el fondo fenomenoldgico se da sin distancia: la
lengua adhiere al lenguaje, y en esta adherencia las concretudes o seres de lenguaje se
transformaran en seres. Lo que quiere decir que la dimension simbolica del mito (del
“arte”) es adherente a la dimension fenomenologica, lo que no significa que la lengua
(simbdlica) del mito sea de alguna manera “mas fenomenoldgica” que, por ejemplo,
la lengua filosdfica, pues, en rigor, la intriga mitica es simbolica, en la medida en que
en ella el sentido, a partir de algo que no va de suyo (huella arquitectonica del écart
irreductible), busca “ajustar la institucion simbdlica con ella misma” (Richir, 1996, p.
55). Busqueda del sentido en el interior de la institucion simbolica en busca de ella
misma, sin, por decirlo asi, preocupacion por la profundidad fenomenoldgica del
lenguaje, pero, por ello mismo, movimiento al interior del lenguaje fenomenoldgico
mismo, movimiento de phantasiai que no comparecen, para el pensar mitico, como
tales, sino como seres o mundos proteiformes, intermitentes, discontinuos que operan

mas o menos autdnomamente. El ingreso en nuestra época en los modos miticos de



' "
ElKdAld

pensar corre el riesgo de hacerse desde la perspectiva de una “distancia estética”, en
la que se pierde, justamente, esta adherencia. En la medida en que el pensamiento
mitico pone en obra la sensibilidad y afectividad de las sintesis pasivas, esta
constituido por asociaciones, condensaciones, desplazamientos, recubrimientos y co-
implicaciones de sentidos multiples en temporalizacion de phantasiai; y , asi, puede
decirse que explota la dimension concretamente fenomenoldgica de la lengua, pero
en vistas de otra cosa que ella misma; opera en o entre el leguaje, pero no toma las
concretudes por ellas mismas (Richir, 1996, p. 56), ejerciendo su movimiento como si
estuviese tomado por el lenguaje fenomenologico: “[e]l resultado del mito o de la
mitologia serd siempre la fundacion simbolica, y no la actualizacion del lenguaje por
él mismo” (Richir, 1996, p. 57).

Esto significa que el pensamiento mitico tiene un bajo grado de conciencia con
respecto a la mismidad de los Wesen y con respecto a si mismo, lo que englobamos en
el concepto de auto(conciencia), entendida como fendmeno de lenguaje. El mito es
instituyente de las complexiones simbdlicas de orden césmico y socio-politico (Richir,
2000, p. 240); ostenta un poder simbolico-instituyente omniabarcante. Por nuestra
parte hablaremos de una institucion mitica del arte, en la que éste cumplia funciones
de fundacién simbolica determinantes del orden social y cdsmico. En la mentalidad
mitica, el mito no es “arte” (concepto moderno), sino instruccion, tradicion, formacion
social y politica y cosmovision: es el medio en el que se desarrolla la institucion simbdlica
(la cultura), por lo que hablaremos de una eminente mentalidad artistica. Aqui el arte
no tiene una vocacion fenomenoldgica sino simbolica, vocacidn instituyente,
orientadora; no es arte que se sabe arte sino el medio en y por el cual se instituyen los
contenidos de la ética y lo social, lo sagrado y el origen. El pensamiento esta sumido
en la sensibilidad o, en rigor, en la Darstellbarkeit intuitiva de las representaciones
miticas, sumido porque no establece una distancia intencional (negatividad) con

respecto a ellas. En este contexto, el arte es imprescindible para el cultivo de la vida.

2. Institucion filoséfica del pensamiento e institucion estética del arte. De entrada
afirmamos lo siguiente: la institucion filosofica del pensamiento, tal como Richir la
piensa, trae importantes implicaciones para el arte: su institucion estética. En este

apartado queremos esbozar brevemente esta tesis.

115

Febrero
2018



116

Febrero
2018

REVISTA DE FILOSOFIA

La filosofia es para Richir, en oposicion al pensamiento mitico, pensamiento en
abstraccion o “reflexividad abstractiva que extrae de la lengua identidades no-
contradictorias” (Richir, 1996, p. 59), es decir, es un trabajo de hiper-condensacion de
las concretudes fenomenologicas indefinidas en conceptos cada vez mads unitarios,
por lo que se emparenta, por una parte, con la concepcion platonica de lo Uno ( Cfr.:
Richir, 1996, p. 59 y ss.) y, por otra parte, con las concepciones semiticas de
raigambre monoteista (Cfr.: Richir, 2004, p. 241).

Al escindir el Ser y lo Uno Platén instituye la lengua filosofica, en la que “el
lenguaje fenomenoldgico se ha condensado en un solo golpe en lo Uno y dispersado en el ser”
(Richir, 1996, p. 59). El lenguaje fenomenologico se condensa en lo Uno y se dispersa
en seres, y asi como lo Uno participa del ser, el lenguaje fenomenoldgico participa de
la lengua (Richir, 1996, p. 59). Para Platon el Uno es y el ser es uno, y el uno que es es
un todo que tiene partes, a saber, el uno y el ser. De esto interpreta Richir que el
lenguaje es lengua, y este lenguaje es un todo cuyas partes son el lenguaje y la
lengua; luego, cada una de estas partes son a su turno uno que es (lenguaje que es
lengua): no hay lengua que no esté penetrada de lenguaje: “[...] lo que significa que
no hay lenguaje que no sea lengua, y que no hay lengua [...] que no esté «pénétrée»
de lenguaje” (Richir, 1996, p. 60). El Uno que es es una «pluralidad (pléthos) infinita
(apeiron)» de partes, de jirones de lo Uno que es. Pero Richir se separa de Platon: se
orienta hacia la idea del campo fenomenoldgico como una pluralidad indefinida (no
como lo Uno), como écart: el Uno nunca puede ser uno, pues hay una diferencia
irreductible entre Uno y Ser, lo que explica la proliferacion indefinida de las palabras
tilosoficas.

Esta institucion simbdlica de la filosofia significa la institucién del lenguaje
(siempre fenomenoldgico) en la lengua del ser, como si la lengua hubiese absorbido
el lenguaje y se cerrara sobre si misma. Con esta hiper-condensacion del campo
fenomenologico (por esencia pluralidad indefinida) en lo Uno, la filosofia instituye la
realidad (ousia), los existentes en tanto que tales (pregnancia ontologica de la
identidad), los seres de lengua a través de los nombres, los objetos entendidos como
seres mudos, la univocidad de las palabras (designacion de la realidad) y la légica

predicativa, llamada a enunciar en transparencia lo que estad mas alla de ella.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Mas alla de Richir, nosotros vamos a observar que la condensacion simbolica del
campo fenomenologico (plural) en la lengua del ser (unitario, idéntico, logico,
eidético) es co-extensiva de la institucion estética del arte, cuyos origenes se remontan
a los procesos simbolicos de unicidad operados por la filosofia de Platén y
Aristoteles, asi como al precepto semitico de la unicidad de Dios (monoteismo).
Instituido simbolicamente, el campo fenomenoldgico se retira o se retrae sobre si
mismo (el Ser, Dios) y no hay lengua (figurabilidad posible) que pueda aprehenderlo
adecuadamente. Aqui el Ser y Dios dejan atrds toda Darstellbarkeit intuitiva
(intuiciones y representaciones sensibles), sobrepasan la imaginabilidad asociada a
toda Korperlichkeit. El pensamiento se retira de lo sensible (imaginable) sobrepujando
la intuitividad artistica, que comparece de ahora en adelante bajo la sospecha de
artefacto ilusionante, lo cual es visible ya en Platon. Con la consolidacion historica de
la lengua del ser (la filosofia), el arte se convierte en asunto subjetivo: concerniendo
primero, en la edad media principalmente, a la subjetividad artesanal, y segundo, ya
en la edad moderna, a la esfera del gusto y la sociabilidad burguesa. En este contexto
el arte se convierte en asunto del cultivo de la subjetividad principalmente, ya que no
es el factor fundamental de institucién de las dimensiones cdsmica y socio-politica; el
arte cede el turno instituyente a la ciencia y las instituciones socio-politicas seculares.
Es arte con conciencia de que es arte y no religion, ciencia o institucién del orden
cosmico y politico.

En este sentido, la institucion simbolica de la filosofia como lengua del ser
representa el declive de las concretudes fenomenologicas que se ponian en obra
(ejemplarmente) en el arte en su institucion mitica, cobrando pregnancia la
temporalidad historica: surge la conciencia historica del arte con la evidencia de sus
multiples papeles (instituciones) a lo largo de su historia. Estetizacion del arte e
historicidad van de la mano, porque conciencia estética y conciencia historica son

indisociables.

3. Institucion pluralista del arte. Frente a este panorama de subjetivizacion e
historizacion del arte, co-extensivo de la instituciéon simbdlica del pensamiento
filosofico, conocemos la asunciéon de dos posturas: la primera, una lamentacion

romantica por la pérdida del lugar central del arte en los marcos simbdlicos, y la

117

Febrero
2018



118

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

segunda, el intento de reflexionar para decidir cudles son las posibilidades actuales
del arte. Consideramos que Richir, desconociendo la irreversibilidad de la historia, se
orienta por la primera. Nosotros vamos a intentar abrir el camino de una segunda
via.

Richir propone, casi de la nada (sin reparos en torno a las determinantes
historicas), una nueva transposicion arquitectonica, que le devolveria al arte el papel
central en la cultura, pero esta vez como medio privilegiado de apertura a la
fenomenalidad del fendmeno, que operaria en contrapunto de las complexiones

simbdlicas de la cultura:

Esta transposicion arquitectonica nosotros la vamos a efectuar en sentido inverso, es
decir, relativizando la ontologia como institucion simbdlica, y reabriendo de una vez la lengua
al ser del lenguaje. Operacién dificil, si no cuasi-imposible, si Schelling —alli volveremos
largamente—, por ejemplo en sus lecciones sobre El Monoteismo, no nos hubiese propuesto
una suerte de equivalente, cuando se esfuerza en pensar el proceso teogénico. Volver a pasar,
en sentido inverso, del ser (de la lengua del ser) al lenguaje, reabriendo la lengua del ser a la
transpasibilidad de las concretudes de lenguaje (es decir, el acto de apercepcion de lengua es
suspendido), como acto de la apercepcién del Uno que es (Dios), y de ahi reducido a la
potencia (a la posibilidad de lengua), y esto, no para volver a pasar de la potencia al acto
(actitud filosofica clasica), sino de manera que las posibilidades permanezcan como tales en su
no-cumplimiento en acto [...]. (Richir, 1996, p. 81).

Aunque en este pasaje no se menciona el arte, es evidente a lo largo de la obra de
Richir que el “instrumento” de esta nueva transposicion arquitectonica lo constituye
la fenomenologia refundada, de la cual es el arte uno de los medios principales, un
medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fendmeno. En esta exigencia
se juega el hecho de que el arte debe superar su dimension estética, es decir,
subjetiva: “[p]arece entonces, en efecto, que lo fenomenoldgico no estd limitado a la
«esfera estética», sino que la desborda ampliamente, para asumir el arte como uno de
los lugares privilegiados en que los hombres se entregan a la fenomenalidad” (Richir,
1992, p. 54).

Esta exigencia arquitectonica tiene sentido si se asume la fenomenologia como un
aparato critico que busca abrirse a la fenomenalidad primitiva descuidada en la
institucion clasica de la filosofia. Tiene sentido como critica utdpica de las
instituciones simbdlicas diversas de la vida moderna, pero parece imposible a la luz

de las realidades artisticas contemporaneas, por la sencilla razén de que las practicas



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

artisticas no parecen todas interesadas en esta dimension fenomenoldgica. Mas bien,
parecen operar comodamente al interior de los codigos simbdlicos (estéticos,
imaginarios, subjetivos), en lo que seria una palmaria decadencia de la
fenomenalidad. Si se busca pensar el arte desde la fenomenologia, nos parece
incorrecto atribuir al arte en general la funcién privilegiada de apertura a la
fenomenalidad del fendmeno, en una actitud que parece mas una busqueda por
acoplar el arte a una concepcion del fendémeno como rien que phénomene. Lo cierto es
que el arte que busca esta apertura sublime existe (Rodchénko, Malévich, Kandinsky,
Wyckaert, Rilke, Mallarmé, etc.) y que no dejara de existir porque es una de las
posibilidades del arte, pero no podemos dejar de notar que la estetizacion del arte es
irreversible, por lo que seguira creciendo en proliferacion el arte psicoldgico, estético,
imaginario, en una palabra, el arte bajo el signo de la pregnancia simbolica. Esto nos
lleva a creer que es necesaria, con Richir, una fenomenologia antropoldgica del arte,
en la que se desvelen sus determinantes histdricas (instituciones) y se haga evidente
la pregnancia simbolica de sus realidades.

Nuestra interrogacion es la siguiente: ;como podemos definir la institucion simbolica
(realidad historica) del arte contempordneo? No queremos hacernos ilusiones asumiendo
con Richir la idea de que es un medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad,
pues consideramos que el arte lleva inscrito en si la marca de la institucion simbolica
de la filosofia y los modos de pensar a que ella abre, y que es por tanto
predominantemente subjetivo, estético, psicologico, imaginario: “arte en estado
gaseoso” (Michaud, 2007). La sublimidad en el arte, a la que nos parece que se limita
Richir, es una de las posibilidades del arte actual, pero no la determinante. El arte
actual, especialmente el llamado arte de masas, permanece tranquilo en el campo de
la afectividad psicologica, es decir, integrado pacificamente en las complexiones
simbolicas: econdmicas, politicas, sociales y existenciales; esta integrado a las
tecnologias del poder politico y econdmico y a una formacion de los individuos que
tavorece el estatus quo. Si no asumimos esta perspectiva seguiremos haciendo una
fenomenologia del arte “ideal” (cuasi-romantica), elitista y, finalmente, autoritaria,
en la que se tiene miedo (miedo que encuentra sus raices en el siglo XVIII, en el que
se concebia el arte como producto del genio: individuo solitario y elevado) a

reconocer que el arte puede ser cualquier cosa, como lo ha sefialado insistentemente

119

Febrero
2018



120

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Arthur Danto. El camino fructifero de la fenomenologia de Richir, en este contexto,
seria el de la fenomenologia de la imaginacion (a diferenciar de la phantasia), que
proviene de la institucion, por transposicion arquitectonica desde la phantasia, de la
afectividad, y por tanto operando en el campo de los mecanismos de repeticion
(Gestell simbolica), los codigos establecidos y la subjetividad psicologica: eminente
patologia de la cultura, de la que el arte es uno de sus mas evidentes sintomas. La
dimension de la phantasia jugaria aqui un papel critico con respecto a las patologias
de la cultura de indole imaginaria legibles en el arte.

Desde esta perspectiva, la respuesta a nuestra pregunta serd esta: la situacion
contempordnea del arte corresponde a su institucion pluralista, en el sentido en que

Danto la ha caracterizado a propdsito de la critica:

Un mundo pluralista del arte requiere una critica pluralista del arte, lo que significa,
seglin mi opinion, una critica que no dependa de un relato histdrico excluyente, y que tome
cada obra en sus propios términos, en términos de sus causas, sus significaciones, sus
referencias y de cdmo todo esto estd materialmente encarnado y se debe entender. (Danto,

1999, p. 210).

Esta institucion designa en términos generales el horizonte historico a partir del
cual nos enfrentamos en la actualidad al arte, su historicidad, que no tiene otro
origen que el de los cortes simbolicos. El arte pasé con las vanguardias por un
periodo de extrema experimentacion con sus formas y contenidos, y segun la lectura
de Clement Greenberg, encontraria sus mas altas posibilidades en la abstraccion pura
(equivalente de la fenomenalidad primitiva). Pero Fuente (1917) y Brillo Box (1964)
demostraron que el arte, reflexionando sobre si mismo, se abria a territorios inéditos:
al mundo de la vida y su cotidianidad. Sobre todo el Pop Art abrid este camino de
posibilidades que hoy es sencillamente ineludible. Los determinantes simbolicos del
arte se han flexibilizado y ampliado infinitamente: sus técnicas, su tradicionalidad,
sus materiales, sus tematicas (significaciones instituidas), hasta el punto de que no
hay reglas definidas en cuanto a materiales y tematicas: los habitus o habitualidades
artisticas se han flexibilizado infinitamente y ya no es posible saber de antemano si
algo es una obra o no. El arte contemporaneo esta interesado en subvertir todos los

habitus y las sedimentaciones de sentido concernientes al arte. Pero esta apertura se



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

convierte a su vez en la institucidon de nuevas habitualidades u horizontes de sentido:
el pluralismo, la apertura a lo inédito, el chliché de la innovacién. De manera que las
habitualidades contempordneas del arte conciernen a la destruccion de las
habitualidades tradicionales. Por tanto, pluralismo, entendido como apertura radical de las
habitualidades, es el concepto que designa la condicion historica (simbdlica) o las
habitualidades del arte contemporineo, entendidas como las disposiciones previas de la
subjetividad que se enfrenta a las obras. Esta apertura en parte ha significado una
inclinacion a la fenomenalidad primitiva, al fondo sublime o trans-sensible del arte,
tal como lo testifican Malévich y su basqueda del espacio suprematista (espacio de la
sensibilidad pura), o Kandinsky y su apertura cuasi-mistica a lo “espiritual”, por
mencionar solo dos ejemplos. Pero ha significado mayormente una volatilizacion del
arte que lo hace proclive a asumir practicamente cualquier rostro y a “hablar” sobre
cualquier cosa: formas y contenidos plurales coexisten sin problema en los museos y
en el mundo de la vida cotidiana, y ya nadie, a excepcion de los filosofos, parece
preocupado por determinar claramente cual es el verdadero arte. Esta apertura de los
habitus, paraddjicamente, ha conducido, a través del arte popular y la industria
cultural, a la implantacién de nuevos y arraigados clichés, quedando el ansia de
renovacion rebajada a la avidez por lo nuevo en una apatia que es incapaz de
permanecer en algo, de arraigar. Es evidente que en el fondo de esta apertura radical
se encuentra el campo fenomenologico primitivo, y que es por él que los
movimientos de renovacion (reelaboracion simbolica) son posibles, pero esto no
significa que todo el arte tenga como objetivo este campo.

En el seno de esta institucion pluralista del arte, la fenomenologia de Richir seria,
ampliada, una importante herramienta de analisis: el arte de raigambre sublime, que
se abre a la fenomenalidad primitiva del lenguaje fenomenologico, es el arte mis
viviente, y no necesariamente el “verdadero”. Creemos que una perspectiva viable
conduce a pensar el arte contempordneo en términos de una escala de grados intensivos
de vivacidad, en la que la fenomenalidad constituye el grado mas alto, y el arte de
masas el mas bajo. Todos ellos son formas de apertura a la fenomenalidad en grados
mas o menos altos, apertura reglada fenomenologicamente por diferentes
apercepciones: ya apercepciones de phantasia, ya apercepciones imaginarias. Desde el

punto de vista del arte de masas, predominan las identificaciones psicoldgicas, los

121

Febrero
2018



122

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

relatos del ego, el narcisismo, en suma, la imaginacién que forma estructuras
intersubjetivas sin otro.

Por nuestra parte, antes de descalificar estas formaciones del arte, preferimos
entenderlas a partir de los determinantes historicos: estamos en una época
profundamente subjetiva (heredera de la institucion estética del arte), en una cultura
de los clichés coextensiva de la tecnificacion de la vida y, por tanto, de desencuentros
simbolicos, legibles a partir de la sujecion negativa al lugar del Otro. El campo
fenomenologico se condensa (y se solidifica) en el instituyente simbolico, entendido
como el lugar del Otro, abriendo el campo de una afectividad enajenada en las
estabilizaciones imaginarias, constituidas por la pareja Bildobjekt-Bildsujet, en las que
las producciones artisticas se vuelven fundamentalmente representativas.

La fenomenologia debe ser una instancia critica frente a estas reificaciones de la
vida evidentes a través de una parte importante del arte, pero no debe temer pensar
la constitucion cuasi-fenomenoldgica de estas formaciones culturales y asumirlas en
cuanto tales, aceptando la pérdida del “aura” de las conformaciones artisticas. Una
forma de pensarlas seria entender la institucion pluralista del arte contemporaneo
como un campo de decadencia de lo fenomenologico, decadencia que consideramos
irreversible. La constitucion fenomenoldgica de este campo corresponde a las
formaciones aperceptivas de la imaginacion, y todo lo que ellas conllevan (Richir,
2004). La fenomenologia de Richir, en su dimensién antropoldgica, serviria para
entender a fondo estas circunstancias. Se trataria de wuna antropologia
fenomenologica del arte que tendria como objetivo situar arquitectonicamente el arte
contempordneo en su preghancia imaginaria y sus determinantes simbdlicas, y de
abrir vias para la comprension de las implicaciones que este predominio de lo
imaginario tiene en el arte y en la vida humana. El campo fenomenoldgico seria un
recurso critico, muy limitado en cuanto a su eficacia, pero necesario frente a esta

institucionalizacion y volatilizacidn de la vida legibles en gran parte del arte actual.



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Bibliografia

Alexander, Robert (2015). “De la transcendance absolue chez Marc Richir avec Mark Rothko en
contrepoint”, en  Eikasin  Revista  de  Filosofia, num. 66, Pp- 183-192.
http://www.revistadefilosofia.org/numero66.htm.

Danto, Arthur (1999). Después del fin del arte. El arte contempordineo y el linde de la historia, Barcelona,
Editorial Paidds.

Kant, Immanuel (1992). Critica de la facultad de juzgar, Caracas, Editorial Monte Avila Latinoamericana.

Michaud, Yves (2007). El arte en estado gaseoso, México, Editorial Fondo de Cultura Econdmica.

Richir, Marc (1985). “Maurice Wyckaert: 1'orée du monde”, en La part de I'veil, n°1: Arts Plastiques et
Psychanalyse, Bruselas, pp. 139-148.

Richir, Marc (1988). Phénoménologie et institution symbolique. (Phenomenes, temps et étres 1I). Grenoble,
Editorial Jérome Millon.

Richir, Marc (1992). Méditations phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie du langage,
Grenoble, Editorial Jérome Millon.

Richir, Marc (1996). L Expérience du penser. Phénoménologie, philosophie, mythologie. Grenoble, Editorial
Jérdme Millon.

Richir, Marc (2000). Phénoménologie en esquisses. Nouvelles foundations, Grenoble, Editorial Jérome
Millon.

Richir, Marc (2003): “Du role de la phantasia au théatre et dans le roman”, en Littérature, num. 132,
Bruselas, Ediciones de la Universidad Libre de Bruselas, pp. 24-33.

Richir, Marc (2004). Phantasia, imagination, affectivité, Grenoble, Editorial Jérome Millon.

Richir, Marc (2008). “Phénoménologie de I'élément poétique”, en Studia Phaenomenologica, vol. VIII -
Humanitas, Bucarest, pp. 177-186.

Schiller, Friedrich (1990). Kallias. Cartas sobre la educacion estética del hombre. Madrid, Editorial
Anthropos.

123

Febrero
2018





