
101 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de 
Marc Richir 
Juan Carlos Montoya Duque. Magíster en Filosofía. Benemérita Universidad 
Autónoma de Puebla, México 

 
 

 

 

El arte cumple en la fenomenología de Marc Richir una función de horizonte: es 

un medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fenómeno, hasta tal punto 

que la nueva fenomenología, refundada y refundida sobre el corpus husserliano, 

parece aproximarse hasta los linderos del arte. Pero a pesar de cumplir este papel 

central, el arte nunca fue para Richir objeto de una indagación exclusiva y 

mínimamente sistemática. Interesado principalmente en su concepción del fenómeno 

como “nada sino fenómeno” (rien que phénomène) y por el campo de concreciones 

fenomenológicas al que éste abre, se limita a prestar atención a una dimensión del 

arte que, según nuestra consideración, es muy limitada: la dimensión de lo 

infigurable, que se corresponde directamente con el campo fenomenológico salvaje. El 

proceder de Richir es comprensible si se toma en cuenta que su obra explora 

exclusivamente ese campo fenomenológico desde distintas perspectivas, y en este 

sentido no habría porqué exigirle que efectuara una indagación que es competencia 

exclusiva de los filósofos e historiadores del arte. Sin embargo es criticable si se 

repara en el hecho de que tiende a identificar el “verdadero arte” (expresión muy 

recurrente en su obra) con aquellas obras cuyo contenido se asimila o, aún, se 

identifica con este campo salvaje de concreciones fenomenológicas, descartando de 

antemano todo el arte cuyo contenido es más o menos figurable. Como ejemplo de 

este sesgo, que deriva en una postura dictatorial como la que sigue, leamos la 

valoración que, en Du rôle de la phantasia au le théâtre et dans le roman, hace del 

realismo de Balzac:  

 
En este sentido, el enemigo más temible de la literatura (y de la novela) es, en el rigor de 

nuestros términos, la imaginación. Lo testimonian las descripciones demasiado minuciosas de 
lugares o de personajes, como por ejemplo en Balzac –y cuando esas descripciones se quieren 
cuasi-objetivas hasta en los detalles, como en Robbe-Grillet, la atmósfera deviene irrespirable 
y el aburrimiento se despliega muy rápidamente: precisamente por el cuidado cuasi obsesivo 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    102 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

de la figuración intuitiva, que está en las antípodas de toda vivacidad fenomenológica (Richir, 
2003, p. 24).   

 

Richir tiene razones muy poderosas, que derivan de su arquitectónica 

fenomenológica, para impugnar la figurabilidad en el arte, pero no es cuidadoso al 

momento de valorar hasta qué punto deben extenderse esos criterios. Una 

consecuencia de esta falta de cuidado es descartar la figurabilidad en el arte, cuya 

presencia es cada vez más masiva, bajo el título de arte no verdadero. De lo cual 

resulta que el arte en Richir, si no se abre de alguna manera (en sus formas o en sus 

“temas”) a la infigurabilidad de la fenomenalidad del fenómeno, no es arte, con lo 

que se convierte en una filosofía del arte limitada a observar las obras que se acoplan 

a su concepción del fenómeno. Y teniendo en cuenta el potencial crítico de su 

fenomenología con respecto a las instituciones simbólicas diversas de la vida 

contemporánea, se traduce en una concepción del arte excesivamente normativa. 

Toda normativa abre horizontes, pero si es excesiva termina marginándose ella 

misma: si hay una fenomenología del arte en Richir es, por su orientación ultra-

legalista, una fenomenología utópica del arte.  

Ahora bien, un trabajo de reorientación de la idea del arte desde la propia 

arquitectónica richiriana es posible y, sobre todo, necesario. Esta reorientación busca 

darle otro cauce y otras derivas a la noción de arte dentro de su arquitectónica, con el 

fin de hacerla más amplia y más tolerante con las realidades del arte a lo largo y en el 

presente de su historia. Este artículo pretende ser un primer paso, modesto, en 

dirección a este objetivo. La idea rectora de esta reorientación es la siguiente: frente al 

privilegio casi exclusivo de la dimensión fenomenológico-salvaje del arte en la obra 

de Richir, es necesario volver atentamente la mirada a las instituciones simbólicas del 

arte, a sus determinantes históricos, y explorar cómo éstos se articulan 

problemáticamente con dicha dimensión fenomenológica, asumiendo con él la idea, 

sólida por demás, de que la historia del pensamiento, de la cual el arte hace parte 

fundamental, se articula a partir de la interacción dinámica del campo de las 

instituciones simbólicas (histórico) con el campo fenomenológico (trans-histórico). 

Nuestro aporte residirá en determinar cuáles son esas instituciones simbólicas del 



103 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

arte y cómo condicionan la emergencia del campo fenomenológico al que, por lo 

general, se limita Richir1. 

 

La dimensión simbólica del arte 

 

Las observaciones de Richir en torno a la dimensión simbólica del arte son 

prácticamente nulas, exceptuando el notable estudio de la técnica desde una 

perspectiva simbólica en Phénoménologie et institution symbolique (1988, p. 45 y ss.). Lo 

que sigue es una propuesta interpretativa para caracterizar dicha dimensión a partir 

de una teoría de la técnica. 

La dimensión simbólica del arte, tal como nosotros la interpretamos, se refiere en 

términos generales a lo que en él es histórico. Esta historicidad es legible a partir de 

tres índices fundamentales: su dureza (física), su duración (temporal y espacial), su 

durabilidad (transmisibilidad). La dureza alude  a la dimensión físico-material de las 

obras, al hecho de que invariantemente se presentan en un cuerpo (Körper): 

incorporación. La duración se refiere a la permanencia más o menos estable de la obra 

en el espacio y el tiempo reales, y en este sentido está íntimamente asociada con la 

dureza. Por último, la durabilidad apunta a la transmisibilidad de las técnicas y de 

los significados del arte a partir de la enseñanza y el aprendizaje: historicidad. 

Incorporación, duración e historicidad son pues los elementos constitutivos de la 

dimensión simbólica del arte, los cuales podemos sintetizar en el último de ellos: la 

historicidad.  

La historia del arte, que desde ahora es simbólica, debe entenderse, si seguimos a 

Richir en sus ordenamientos arquitectónicos, como una historia de las diversas 

relaciones de lo simbólico con lo fenomenológico, es decir, de lo histórico con lo 

trans-histórico, de las instituciones del arte que fungen como complejos de 

legalidades que abren campos de posibilidades y de imposibilidades con la libertad 

incondicionada del pensar fenomenológico. Esta libertad se abre paso de modo 

                                                
1 Este condicionamiento de lo simbólico con respecto a lo fenomenológico es inherente a la arquitectónica 

richiriana, pero no vio nunca un desarrollo con respecto al arte. Para un análisis detallado de la relación de la 
institución simbólica con el campo fenomenológico, véase: Richir, Marc (1988). Phénoménologie et institution 
symbolique. (Phenomènes, temps et êtres II). Grenoble, Editorial Jérôme Millon, p.89 y ss.   



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    104 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

incondicionado a través de las constricciones simbólicas, dándoles aliento y 

vitalidad. 

 

Consideramos importante explorar esta dimensión simbólica del arte a partir de 

dos enfoques fundamentales: el primero, a partir del segundo capítulo de 

Phénoménologie et institution symbolique, titulado “La fundación de la libertad 

fenomenológica en Fichte” (Richir, 1988, p. 45 y ss.), en el que Richir sienta, aunque 

indirectamente, las bases fenomenológicas para una teoría del arte en su dimensión 

técnica. Y el segundo, a partir de los análisis sobre la  génesis fenomenológica de la 

historicidad en L´expérience du penser (1996, p. 24 y ss.). A partir de estas perspectivas 

abriremos el campo fenomenológico arquitectónico que nos debe servir de base para 

la reorientación de la fenomenología del arte de Richir.  

 

La técnica como alteridad 

 

Entendemos el arte en cuanto técnica en el sentido moderno de Kant: como la 

producción libre de objetos a partir de la representación de lo que éstos deben ser, es 

decir, a partir de la representación de fines (Cfr.: Kant, 1992, p. 213). Para Richir esta 

dimensión técnica debe ser comprendida como un ejercicio de dar forma a una 

materia ella misma subsistente (lo que hemos interpretado como durabilidad), en la 

que se funda, según nosotros, su historicidad. Reparando en el hecho de que la 

conciencia de sí en Fichte requiere de un límite exterior (mundo) que la limite y, así, 

retorne en libertad sobre sí misma, Richir advierte que este límite lo constituye, en un 

primer y fundamental momento, la técnica, y en un sentido muy general toda praxis, 

entendiendo por ésta un hacer teleológico que procede conforme a la representación 

de determinados fines y en los que la conciencia encuentra su autodeterminación. En 

la praxis la conciencia se auto-limita, y las formas primigenias de esta limitación son 

lo que hemos llamado la dureza, la duración y la durabilidad. Esta limitación es 

simbólica porque proviene de la institución de la conciencia en el lugar del Otro, lo 

que equivale a decir que toda técnica, y la teleología que le es siempre subyacente, se 

fundan en vínculos intersubjetivos. En este sentido, la durabilidad (que es al mismo 



105 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

tiempo dureza y duración) representa una “fractura” en la fenomenalidad de los 

fenómenos de lenguaje: 

 
Dicho de otro modo, lo que surge de esta fractura es la técnica en su sentido clásico, a 

saber, la technè como arte de producir formas en una materia ella misma subsistente: es 
entonces el ejercicio de una teleología en la que todo el problema es el del origen de las formas 
que se deben producir, de su determinidad que no puede surgir,  si bien por mediaciones que 
permenecen oscuras para nosotros, más que de la institución simbólica (Richir, 1988, p. 47, 
nosotros enfatizamos en negrilla).  

 

La técnica proviene, en el orden fenomenológico, de la institución simbólica, que 

debe entenderse como fractura o como “laguna” en el seno de la fenomenalidad del 

fenómeno. Esta interrupción ocurre al interior de los fenómenos de lenguaje, cuyo 

órgano fundamental es el Leib, y aún el Phantasieleib, caracterizado por ser flotante, 

blando, libre. El influjo de la teleología técnica (representación de fines) sobre el 

fenómeno de lenguaje abre el campo simbólico de la dureza, la duración y la 

durabilidad, campo que es estrictamente co-extensivo de la institución de la 

intersubjetividad. Socialidad simbólica que emerge como el límite o la barrera 

necesarios para la incorporación (que debe distinguirse cuidadosamente de la 

encarnación) del sujeto al cuerpo social. Si hay un cuerpo simbólico (hecho de 

metáforas y metonimias) es irreductiblemente un cuerpo social en el que el fenómeno 

de lenguaje (“ser-en-el-mundo”) ha enajenado parte de sí, parte que retorna desde el 

inconsciente y lo imaginario en la forma de un mecanismo de repetición que puede 

amenazar en casos extremos la estabilidad relativa de la concreción del Phantasieleib, 

volatilizándolo en la inestabilidad atmosférica del Bildobjekt, correlativo del 

Phantomleib2. Habría que entender la teleología técnica, según esto, como un conjunto 

de procesos que contribuye a la socialidad simbólica, y por tanto a la humanización, 

implicando la institución del sujeto en el lugar del Otro (Richir, 1988, p. 56). Cuando 

la técnica se vuelve invasiva y domina la mayor parte de la vida social, lo hace en 

detrimento del campo fenomenológico, favoreciendo la formación de mecanismos 

sociales de repetición y de un inconsciente simbólico que retorna bajo el predominio 

de lo imaginario, tal como lo vemos en general en la vida contemporánea, y en 

particular en el arte.  

                                                
2 Para un análisis en detalle de lo inconsciente y lo imaginario, véase: Richir, Marc (2004). Phantasia, 

imagination, affectivité, Grenoble, Editorial Jérôme Millon.  



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    106 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

Lo simbólico funda la historicidad del arte entendido restringidamente en su 

dimensión técnica, pero el arte en cuanto fenómeno no se restringe a él. Tal como en 

Fichte hay un conflicto entre libertad y determinidad, cuya solución sólo puede darse 

a partir del “flotamiento de la imaginación” (Richir, 1988, p. 47), podemos afirmar que 

en el arte la dimensión simbólica (determinidad simbólica) puede abrirse a la libertad 

fenomenológica a partir del juicio reflexionante en el sentido kantiano, y por tanto a 

partir del uso de la imaginación, comprendida en su función libremente (no 

conceptual) esquematizante: esquematismo reflexionante. Siendo consecuentes con 

lo que hemos dicho, este esquematismo reflexionante es una forma de 

temporalización de las determinidades simbólicas en el que básicamente éstas se 

“ablandan”, en el que cobran aliento, libertad, alas en un sentido platónico de la 

belleza. Es la puesta en juego del Leib y del Phantasieleib, cuyos órganos principales 

son la imaginación y la phantasia, y que representan la libertad con respecto a las 

determinidades de la Körperlichkeit del arte. En relación con la técnica en Fichte, 

Richir afirma lo siguiente:  

 
[E]ste conflicto irreductible no puede ser “tratado”, según Fichte, más que por lo que él 

llama el flotamiento de la imaginación (Einbildungskraft). Y, explica él, este flotamiento  entre la 
libertad y la determinidad temporaliza, hace surgir el tiempo en el cual la permanencia del 
objeto es aprehendida como sustrato o materia, y dónde su forma (Gestalt) parece susceptible 
de ser alterada; como si, por esta distinción misma, toda forma objetiva pudiera reflexionarse 
como el fin (el efecto) de una causa como concepto determinado –con lo que asistimos de 
hecho al nacimiento de lo que Kant llamaba el juicio teleológico reflexionante en el que el mundo 
comprendido como “conjunto” de las formas objetivas parece, en su totalidad como en sus 
formas particulares, como si hubiese sido producido por una causa suprema, por un artista 
razonable (según lo que Kant designaba por “técnica de la naturaleza”) (Richir, 1988, p. 48).  

 

Se trata en efecto de la finalidad en régimen de como si, según la cual sólo 

formalmente tienen la naturaleza y sus “productos” una técnica subyacente. No es 

que se fenomenalicen las determinidades objetivas como fenómenos de lenguaje, esto 

sería domeñar indebidamente su irreductible durabilidad simbólica, sino más bien lo 

que ocurre es que se fenomenalizan como símbolos o emblemas de la libre 

fenomenalidad. En este carácter emblemático reside la necesidad de hablar de re-

temporalización y re-espacialización efectuadas desde los “bordes” o “alrededor” de las 

lagunas simbólicas (Richir, 1988, p. 49). Una interpretación semejante del juicio 



107 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

reflexionante kantiano la encontramos en Schiller, cuando interpreta la belleza como 

“libertad en la apariencia”: 

 
Pero como esta libertad es tan sólo un préstamo de la razón, dado que no puede ser libre 

nada más que lo suprasensible y que la libertad [es decir, el nada sino fenómeno] como tal no puede 
caer nunca en el terreno de los sentidos [e.d. de la institución simbólica], en resumen, ya que aquí 
lo único que importa es que un objeto aparezca libre y no que lo sea realmente, así pues, esta 
analogía de un objeto con la forma de la razón práctica no es libertad de hecho, sino sólo 
libertad en la apariencia, autonomía en la apariencia (Schiller, 1990, p. 19) 

 

Emparentada a esta noción de libertad en la apariencia se encuentra la idea  de 

que la “belleza es naturaleza en conformidad con el arte” (Schiller, 1990, p. 49), pues 

la belleza cumple una función mediadora entre la libertad de la naturaleza y las 

determinidades del arte en su aspecto técnico, mediación que se da en el seno de la 

apariencia. Sólo en ésta puede el espíritu dirigirse al carácter singular de los objetos 

físicos, por ejemplo. Esto lleva a Schiller a observar que los cuerpos, considerados en 

su apariencia, dejan ver sus caracteres singulares o, por decirlo así, su personalidad. 

Considerados objetivamente en cuanto a su peso los cuerpos están sometidos por 

igual a la fuerza de gravedad. Un caballo español es más pesado que un pato, pero 

en función de su estilo singular el caballo es más liviano porque absorbe el peso con 

mayor libertad: sus movimientos son más ligeros y armónicos, como si no arrastrase 

ningún peso consigo, mientras que los del pato son pesados, dejan entrever el peso 

de la gravedad en él:  

 
Colóquese un pesado caballo de carga junto a un ligero corcel español. La carga que el 

primero acostumbra a arrastrar le ha robado naturalidad a sus movimientos, de tal manera 
que, aunque no lleve un carro del que tirar, camina tan fatigosa y torpemente como si lo 
llevara. Sus movimientos ya no surgen de su naturaleza específica, sino que delatan la carga 
del carro. El ligero corcel, por el contrario, no ha sido nunca acostumbrado a aplicar una 
fuerza mayor de la que él mismo se siente impulsado a exteriorizar al hacer uso de su máxima 
libertad. Cada uno de sus movimientos es un efecto de su naturaleza abandonada a sí misma. 
De ahí que se mueva tan ligero como si careciera de peso […] «Viéndolo, nadie tomará en 
cuenta que es un cuerpo», tal es la victoria de la forma específica del caballo sobre la naturaleza 
general de los cuerpos, que ha de obedecer a la gravedad (Schiller, 1990, p. 53). 

  

El campo de la apariencia pone en juego la libertad, que en cuanto pura es una 

idea de la razón que puede fenomenalizarse a partir del juego libre de las facultades 

cognoscitivas, a saber, entendimiento e imaginación. Richir, siguiendo esta misma 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    108 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

orientación, observa que en Fichte es necesario que la libertad, es decir el fenómeno 

de lenguaje, sea incitada o despertada desde fuera de sí, desde lo externo de la praxis, 

que como hemos visto es de origen simbólico. Es necesario un choque (Anstoss) 

venido del exterior para que el fenómeno de lenguaje encuentre (trouve) las lagunas 

de fenomenalidad en su interior (Richir, 1988, p. 51), como haciendo eco en él. En la 

técnica, que está instituida intersubjetivamente, se da el reencuentro de la libertad y 

la necesidad. Richir es cuidadoso al advertir que, desde su punto de vista, esto no 

ocurre así, porque la técnica y el campo intersubjetivo por sí solos no conllevan 

libertad, de tal suerte que hay un desfase irreductible entre la libertad del fenómeno 

de lenguaje y las constricciones de la técnica, desfase que hará que la libre 

esquematización se dé siempre a distancia, en desajuste con respecto a las 

determinidades simbólicas. Es la razón por la cual hablará de mímesis (que se hace 

irreductiblemente a distancia) no especular, activa y desde dentro (Richir, 2004, p. 89). 

Esto implica que la socialidad simbólica que es coextensiva de la intersubjetividad no 

agota de por sí la libertad fenomenológica, como optimistamente lo creyeron Fichte y 

Hegel. Es necesaria entonces la institución del sujeto en el lugar del Otro, institución 

que implica su incorporación, para poder hablar de que hay una materia subsistente 

que, mediante la técnica y el arte, sea re-esquematizada en el seno de la libertad 

fenomenológica. Es necesaria la interacción fenomenológica del Körper y el Leib, 

porque sin esta “inscripción instituyente, por el Otro, de las lagunas en 

fenomenalidad del fenómeno de lenguaje en el cuerpo (en lo que consiste 

propiamente la institución simbólica), el Leib como cuerpo de carne no podría sin 

duda ´insularizarse´ (…)” (Richir, 1988, p. 62). Hay conciencia de sí encarnada, y no 

pura carne indivisa del Leib y del mundo, justo por la institución simbólica del sujeto 

en el lugar del Otro. A partir de esta institución es que hay una materia por trabajar 

técnica y artísticamente, materia que es correlativa del Körper. Para Richir, como para 

Fichte, el cuerpo se divide en cuerpo material y en cuerpo fenomenológico, y se 

mantienen en tensión irreductible. La imaginación (para Richir será la phantasia) es la 

mediadora entre ambos, a través de ella se esquematizan las determinidades 

simbólicas que están ligadas a las concretudes de las esencias salvajes fuera de 

lenguaje del campo fenomenológico (Cfr.: Richir, 1988, p. 66).   



109 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

En todo arte hay una dimensión técnica, en la medida en que siempre está 

incitado por una materia subsistente que es preciso re-esquematizar, y posee esta 

dimensión aún en los casos en que las obras tienden a su desmaterialización. En la 

poesía, por ejemplo, que es un arte por antonomasia más inmaterial o espiritual, esta 

dimensión simbólica está presente: se trata de la materialidad de las palabras y sus 

significados más o menos sedimentados, que cumplen el papel de una necesaria 

alteridad en el seno de la libertad del fenómeno de lenguaje. Esta alteridad, ligada 

como hemos visto a la materialidad de los objetos técnicos y, correlativamente, a la 

materialidad del Körper, funda la historicidad en el sentido en que líneas arriba la 

entendimos: como durabilidad. La alteridad es la base material sobre la que se inscribe 

la durabilidad de los objetos técnicos, y a partir de él se hacen posible la enseñanza, 

el aprendizaje, la transmisión y la tradición en el marco de las prácticas artísticas.  

 

 

 

Lo simbólico desde una perspectiva genética  

 

En L´expérience du penser Richir lleva a cabo un breve análisis del estatuto 

fenomenológico de las habitualidades en Husserl. A partir de este análisis será 

posible sentar las bases fenomenológico-genéticas de la historicidad, y en particular, 

por nuestra propia cosecha, las bases de la historicidad del arte.  

Lo primero que hay que notar es que por las habitualidades, en Husserl, la 

subjetividad trascendental se abre a su historicidad, a su singularidad concreta 

propia, y por tanto se trata de una orientación genética, en la medida en que el yo y 

el objeto no son meros polos de una relación estática, y en esa medida no son 

abstractos, sino yo y objeto concretos, plenos de contenido. Las habitualidades son 

nuevas propiedades que permanecen (que duran), son adquisiciones del yo que pueden 

repetirse, a las que se puede volver de manera repetida: “revenir (zurükkommen) à elle 

de manière répétée” (Richir, 1996, p. 48). Se trata de lo habitualmente propio, de lo que 

el yo se apropia mediante habitus en el juzgar y en el utilizar un objeto por ejemplo. 

Es el yo persistente a través de estos habitus quien permanece, y en cuya permanencia 

se funda la repetibilidad, la cual es habitual y no rememorada: para utilizar un 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    110 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

cuchillo correctamente no tengo que rememorar cómo lo utilicé las primeras veces, 

sino que lo utilizo directamente, pues es un saber habitual que permanece en lo implícito 

y a disposición inmediata para efectuar una reactivación: “[a]ún más, la persistencia 

que hay en el Yo [Moi] es, de ello tomamos conciencia, la persistencia de sus habitus” 

(Richir, 1996, p. 48). No hay objeto idéntico y persistente (Vorhanden en el sentido de 

Heidegger) sin habitualidades, pues éstas son correlativas de la constitución 

permanente de los objetos. En todo esto se juega la Stiftung de un sentido objetivo 

correlativo de determinados habitus del yo, y por tanto se pone en juego la institución 

simbólica, a través de la cual se dan la adquisición, el aprendizaje y la transmisión de 

sentidos. Las habitualidades corresponden a las “sedimentaciones objetivas”, a una 

“cierta pasividad”, ellas se amontonan (s´entassent) las unas sobre las otras, 

constituyendo una génesis que es una “Historia” (Richir, 1996, p. 50). El habitus 

puede ser entendido también como una convicción del yo que se mantiene 

disponible; se trata de una institución subjetiva que es al mismo tiempo 

intersubjetiva: “institución del Yo e institución de la sociabilidad de los Yoes” (Richir, 

1996, p. 51), pues el yo no extrae de sí mismo las habitualidades sino que imita 

(Husserl: folgt nach) al otro, de suerte que toda reactivación (Nachstiftung) acontece 

por vía de imitación (Nachfolge): “[…] la Stiftung y las «habitualidades» 

correspondientes no persisten solamente a través del tiempo, sino también a través 

de la «transferencia» intersubjetiva” (Richir, 1996, p. 52), de tal suerte que las 

habitualidades implican la intersubjetividad, específicamente la intersubjetividad 

mediada por la pasividad más o menos reflexionada de la imitación. Del grado de 

esta pasividad dependerá qué tan viviente o “muerta” sea la institución simbólica en 

que dichos sentidos se configuran, qué tan creadora o mecánica ella sea.  

En este sentido, es licito concluir con Husserl, y enfáticamente con Richir, que los 

habitus o las habitualidades constituyen de por sí una conformación de sentido 

intersubjetivo: los habitus son también institución simbólica de la cultura y lo social: 

“no hay cultura y, en efecto, no hay institución simbólica sin aprendizaje. El 

aprendizaje y la adquisición vienen, esencialmente, de los otros” (Richir, 1996, p. 52).  

De esta lectura se deriva una nueva determinación del significado de lo 

simbólico: se trata de formaciones de sentido intersubjetivo que son susceptibles de 

repetibilidad, que permanecen y son identificables. En lo que sigue trataremos de 



111 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

entender cómo la institución simbólica, incluyendo los demás sentidos determinados 

a través de los cuales la hemos perfilado en este artículo, juega un papel crucial para 

comprender el arte en sus limitaciones históricas, cuya principal característica es que 

implican sentidos y significaciones sedimentadas que se elaboran y se reelaboran 

simbólicamente al hilo de la tradición, la enseñanza y el aprendizaje.  

 

Límites de la noción de arte en Richir 

 

A continuación queremos mostrar de qué manera Richir descuida la perspectiva 

histórica en sus consideraciones sobre el fenómeno del arte, e intentar abrir una vía 

alternativa desde su propia arquitectónica fenomenológica para pensar el arte 

contemporáneo. Decíamos que la postura de Richir toma carices dictatoriales, en 

cuanto impugna, en nombre del campo fenomenológico sublime, la figurabilidad en 

el arte, tomándola como el más temido de sus enemigos. Pero no se trata de ninguna 

manera de una impugnación por parte de Richir de las artes llamadas figurativas, ni 

de una consecuente defensa del arte abstracto o inobjetivo, sino de una búsqueda, a 

partir de las vías artísticas, del campo fenomenológico que va a contracorriente de las 

determinidades simbólicas, y que, fundamentalmente, es el campo de lo sublime. 

Cuando hablamos de una impugnación de la figurabilidad en la obra de Richir, 

aludimos al hecho de que hay en él una normativa estética: el arte es sublime 

(infigurable) o no es arte verdadero. Pero lo hacemos entendiendo que para él un 

trozo figurativo de mundo puede ser sublime, tal como lo demuestra a partir del 

“amarillo de Bergotte”, que se comprende como una Wesen salvaje fenomenológica 

que despierta una afectividad más arcaica y más nueva que todos los afectos 

recortados simbólicamente (Richir, 1996, p. 20). No estamos asumiendo el concepto 

de figurabilidad ingenuamente, sino, más bien, intentando poner a prueba las tesis 

de Richir a partir de las realidades históricas del arte, específicamente del arte del 

siglo XX. Consideremos dos ejemplos que aparecen reiterativamente en la obra de 

Arthur Danto: Fuente (1917) de Marcel Duchamp y Brillo Box (1964) de Andy Warhol. 

La primera es una “obra” emocionalmente neutral, pues quiere despertar la reflexión 

sobre el arte mismo antes que la afectividad de cualquier tipo, la segunda es 

directamente figurativa y pretende exaltar (¿o cuestionar?) la cultura de masas y los 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    112 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

objetos cotidianos. Richir no titubearía en responder que lo que estas obras, 

principalmente la segunda, representan, es la muerte de la vivacidad 

fenomenológica, del pensar hiperbólico en apertura a la sublimidad de la afectividad 

más salvaje. Y para ello tiene buenas razones filosófico-fenomenológicas, la principal 

de las cuales es que la filosofía para él, desde Descartes, tiene que ver con posturas 

radicales, hiperbólicas, que se dirigen a una fundamentación desde la certeza fáctica 

de existir, campo silencioso en el que faltan las palabras, es decir, los recortes en 

apercepciones de lengua provenientes de la institución simbólica3. Las razones 

filosóficas son de gran peso, pero no encuentran asidero en las realidades artísticas. 

La obra de Richir en su estado actual es útil para pensar lo sublime en el arte: la 

pintura de Rothko (Alexander, 2015), de Maurice Wykcaert (Richir, 1985), la poesía 

de Rilke (Richir, 2008) y las obras de pintores de aliento espiritual y cuasi-metafísico 

como Kandinsky y Kasimir Malévich, por citar sólo algunos ejemplos entre 

numerosos posibles. Pero es evidente que el arte todo no tiene esta orientación, que 

es una sola entre muchas posibles. Lo que sigue es un intento de abrir una vía de 

posicionamiento de la fenomenología de Richir frente a un mundo del arte tan plural 

en sus formas y en sus contenidos como lo es el arte contemporáneo. Esto significa 

finalmente que la fenomenología de Richir debe poder ser útil para comprender el 

arte con sus realidades (limitantes) históricas.   
 

Tres instituciones históricas del arte 

 

En este apartado queremos caracterizar tres instituciones históricas 

fundamentales del arte: la institución mítico-mitológica, la institución filosófica y la 

institución pluralista. Lo común a las tres es que en cada una de ellas se pone en obra 

un modo singular de relación entre lo simbólico y lo fenomenológico o, más 

determinadamente, entre la lengua simbólica en que se forman las obras y las 

concretudes de lenguaje fenomenológico, que permanecen (en un sentido no 

simbólico) como el fondo trans-histórico que mantiene viviente esas conformaciones 

históricas del arte. En las tres instituciones encontraremos esta referencia 

problemática, en écart, al campo fenomenológico, por lo que es fundamental entender 
                                                
3Para un análisis detallado de la epojé fenomenológica hiperbólica en el contexto del problema de la 

interfacticidad trascendental, véase: Richir, 2004, p. 114 y ss.  



113 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

que se trata de tres modos de pensar, de llevar a cabo conformaciones de sentido de 

relevancia humana en el seno de las culturas históricas.  

 

1. La institución mítica del arte. En la primera parte de L´expérience du penser Richir 

lleva a cabo una importante organización arquitectónica concerniente a dos formas 

fundamentales de articulación del campo fenomenológico con el campo simbólico, es 

decir, del “lenguaje” (que es fenómeno de lenguaje caracterizado por su 

performatividad) con la “lengua” (instituida simbólicamente). Estas formas son dos 

modos diferentes de pensar, es decir, de trabajar el écart: “pensamiento en 

concreción” y “pensamiento en abstracción” (Richir, 1996, p. 53 y ss.). 

El pensar mítico es un pensar en concreción, en el sentido de que es 

fundamentalmente polisémico: Dafne significa a la vez el enrojecimiento o el brillar 

de la aurora y del laurel, como si a través de Dafne dos cosas fueran una misma. Las 

concretudes fenomenológicas del mito se encuentran en múltiples relaciones, en 

semejanzas, contrastes y metamorfosis no regulados conceptualmente sino por 

transpasibilidades cada vez abiertas a indefinidos transposibles. Se trataría de un 

“juego” sobre la “polisemia de las palabras de la lengua”, poniendo en obra una 

“suerte de cratilismo” (Richir, 11996, p. 53). Los sentidos múltiples son puestos en el 

mito como en eco, no por asociación de palabras sino por condensación de 

numerosas líneas de sentido. Es notable que en el mito las “cosas” que se identifican 

por condensación no sean identidades de pensamiento, es decir, de lengua, sino 

“identidades de cosas” o de “percepciones” (Richir, 1996, p. 54), pues en el pensar 

mítico no hay tantas referencias subjetivas sino, más bien, objetivas, referencias a 

cosas del mundo. La identidad se emplaza en las cosas, no en las palabras que, desde 

afuera, las nombran. Dafne es al mismo tiempo joven mujer y flor, no se trata de una 

figuración retórica. En el pensar mítico no se ha “fijado canónicamente, por la 

identidad de su referencia, el sentido de las palabras” (Richir, 1996, p. 54). En este 

sentido “la lengua mítica aparece como una lengua de concretudes de un pensamiento 

en concreción” (Richir, 1996, p. 54), entendiendo por concretudes las condensaciones 

de seres, en las que seres, cosas y estados de mundo se “mezclan inextricablemente al 

hilo de un relato” (Richir, 1996, p. 54), en un complejo de formaciones de sentido 

anterior a las identificaciones conceptuales de la filosofía. La temporalización del 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    114 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

sentido en el mito se da en la forma de una búsqueda del sentido, tal como en el 

pensamiento en el marco de la institución simbólica de la filosofía, pero mientras que 

para éste hay una “idea” que da inicio o esbozo a la temporalización, esbozo a partir 

del cual se dan la fidelidad y la promesa en un avanzar y corregir constantes en el 

curso temporalizante, en el mito estas concretudes no pueden corregirse, sino que 

operan al hilo de sedimentaciones y metamorfosis en las que se engendran las unas a 

las otras, y esto a niveles numerosos a la vez. De manera que si las concretudes en el 

marco de la institución simbólica de la filosofía se corrigen a partir de sí mismas, en el 

pensamiento mítico las concretudes se metamorfosean múltiplemente (Richir, 1996, 

p. 55). Por carecer de esta posibilidad de corregirse, Richir concluye acertadamente 

que el pensamiento mítico posee menor negatividad:  

 
Como si, entonces, el pensamiento [mítico] que busca un sentido no pudiera retomarse, 

corregirse, recurriendo a la puesta a distancia, a la negación, incluso a la denegación, al bemol 
del matiz que le permitiría afinarse y volver a partir a la búsqueda de él mismo –como si el 
pensamiento en concreción fuera un pensamiento sin negatividad (Richir, 1996, p. 55).  

 

El pensamiento mítico no se corrige, matiza o afina al hilo de la identidad de los 

seres de los que habla, no conoce, por decirlo así, una mismidad profunda de las cosas, 

los seres y los mundos que configura. En este sentido es que advierte Richir que la 

“relación” del pensamiento mítico con el fondo fenomenológico se da sin distancia: la 

lengua adhiere al lenguaje, y en esta adherencia las concretudes o seres de lenguaje se 

transformaran en seres. Lo que quiere decir que la dimensión simbólica del mito (del 

“arte”) es adherente a la dimensión fenomenológica, lo que no significa que la lengua 

(simbólica) del mito sea de alguna manera “más fenomenológica” que, por ejemplo, 

la lengua filosófica, pues, en rigor, la intriga mítica es simbólica, en la medida en que 

en ella el sentido, a partir de algo que no va de suyo (huella arquitectónica del écart 

irreductible), busca “ajustar la institución simbólica con ella misma” (Richir, 1996, p. 

55). Búsqueda del sentido en el interior de la institución simbólica en busca de ella 

misma, sin, por decirlo así, preocupación por la profundidad fenomenológica del 

lenguaje, pero, por ello mismo, movimiento al interior del lenguaje fenomenológico 

mismo, movimiento de phantasiai que no comparecen, para el pensar mítico, como 

tales, sino como seres o mundos proteiformes, intermitentes, discontinuos que operan 

más o menos autónomamente. El ingreso en nuestra época en los modos míticos de 



115 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

pensar corre el riesgo de hacerse desde la perspectiva de una “distancia estética”, en 

la que se pierde, justamente, esta adherencia. En la medida en que el pensamiento 

mítico pone en obra la sensibilidad y afectividad de las síntesis pasivas, está 

constituido por asociaciones, condensaciones, desplazamientos, recubrimientos y co-

implicaciones de sentidos múltiples en temporalización de phantasiai; y , así, puede 

decirse que explota la dimensión concretamente fenomenológica de la lengua, pero 

en vistas de otra cosa que ella misma; opera en o entre el leguaje, pero no toma las 

concretudes por ellas mismas (Richir, 1996, p. 56), ejerciendo su movimiento como si 

estuviese tomado por el lenguaje fenomenológico: “[e]l resultado del mito o de la 

mitología será siempre la fundación simbólica, y no la actualización del lenguaje por 

él mismo” (Richir, 1996, p. 57).  

Esto significa que el pensamiento mítico tiene un bajo grado de conciencia con 

respecto a la mismidad de los Wesen y con respecto a sí mismo, lo que englobamos en 

el concepto de auto(conciencia), entendida como fenómeno de lenguaje. El mito es 

instituyente de las complexiones simbólicas de orden cósmico y socio-político (Richir, 

2000, p. 240); ostenta un poder simbólico-instituyente omniabarcante. Por nuestra 

parte hablaremos de una institución mítica del arte, en la que éste cumplía funciones 

de fundación simbólica determinantes del orden social y cósmico. En la mentalidad 

mítica, el mito no es “arte” (concepto moderno), sino instrucción, tradición, formación 

social y política y cosmovisión: es el medio en el que se desarrolla la institución simbólica 

(la cultura), por lo que hablaremos de una eminente mentalidad artística. Aquí el arte 

no tiene una vocación fenomenológica sino simbólica, vocación instituyente, 

orientadora; no es arte que se sabe arte sino el medio en y por el cual se instituyen los 

contenidos de la ética y lo social, lo sagrado y el origen. El pensamiento está sumido 

en la sensibilidad o, en rigor, en la Darstellbarkeit intuitiva de las representaciones 

míticas, sumido porque no establece una distancia intencional (negatividad) con 

respecto a ellas. En este contexto, el arte es imprescindible para el cultivo de la vida.   

 

2. Institución filosófica del pensamiento e  institución estética del arte. De entrada 

afirmamos lo siguiente: la institución filosófica del pensamiento, tal como Richir la 

piensa, trae importantes implicaciones para el arte: su institución estética. En este 

apartado queremos esbozar brevemente esta tesis.  



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    116 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

La filosofía es para Richir, en oposición al pensamiento mítico, pensamiento en 

abstracción o “reflexividad abstractiva que extrae de la lengua identidades no-

contradictorias” (Richir, 1996, p. 59), es decir, es un trabajo de hiper-condensación de 

las concretudes fenomenológicas indefinidas en conceptos cada vez más unitarios, 

por lo que se emparenta, por una parte, con la concepción platónica de lo Uno ( Cfr.: 

Richir, 1996, p. 59 y ss.) y, por otra parte, con las concepciones semíticas de 

raigambre monoteísta (Cfr.: Richir, 2004, p. 241).  

Al escindir el Ser y lo Uno Platón instituye la lengua filosófica, en la que “el 

lenguaje fenomenológico se ha condensado en un solo golpe en lo Uno y dispersado en el ser” 

(Richir, 1996, p. 59). El lenguaje fenomenológico se condensa en lo Uno y se dispersa 

en seres, y así como lo Uno participa del ser, el lenguaje fenomenológico participa de 

la lengua (Richir, 1996, p. 59). Para Platón el Uno es y el ser es uno, y el uno que es es 

un todo que tiene partes, a saber, el uno y el ser. De esto interpreta Richir que el 

lenguaje es lengua, y este lenguaje es un todo cuyas partes son el lenguaje y la 

lengua; luego, cada una de estas partes son a su turno uno que es (lenguaje que es 

lengua): no hay lengua que no esté penetrada de lenguaje: “[…] lo que significa que 

no hay lenguaje que no sea lengua, y que no hay lengua […] que no esté «pénétrée»  

de lenguaje” (Richir, 1996, p. 60). El Uno que es es una «pluralidad (pléthos) infinita 

(apeiron)» de partes, de jirones de lo Uno que es. Pero Richir se separa de Platón: se 

orienta hacia la idea del campo fenomenológico como una pluralidad indefinida (no 

como lo Uno), como écart: el Uno nunca puede ser uno, pues hay una diferencia 

irreductible entre Uno y Ser, lo que explica la proliferación indefinida de las palabras 

filosóficas.  

Esta institución simbólica de la filosofía significa la institución del lenguaje 

(siempre fenomenológico) en la lengua del ser, como si la lengua hubiese absorbido 

el lenguaje y se cerrara sobre sí misma. Con esta hiper-condensación del campo 

fenomenológico (por esencia pluralidad indefinida) en lo Uno, la filosofía instituye la 

realidad (ousía), los existentes en tanto que tales (pregnancia ontológica de la 

identidad), los seres de lengua a través de los nombres, los objetos entendidos como 

seres mudos, la univocidad de las palabras (designación de la realidad) y la lógica 

predicativa, llamada a enunciar en transparencia lo que está más allá de ella.  



117 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

Más allá de Richir, nosotros vamos a observar que la condensación simbólica del 

campo fenomenológico (plural) en la lengua del ser (unitario, idéntico, lógico, 

eidético) es co-extensiva de la institución estética del arte, cuyos orígenes se remontan 

a los procesos simbólicos de unicidad operados por la filosofía de Platón y 

Aristóteles, así como al precepto semítico de la unicidad de Dios (monoteísmo). 

Instituido simbólicamente, el campo fenomenológico se retira o se retrae sobre sí 

mismo (el Ser, Dios) y no hay lengua (figurabilidad posible) que pueda aprehenderlo 

adecuadamente. Aquí el Ser y Dios dejan atrás toda Darstellbarkeit intuitiva 

(intuiciones y representaciones sensibles), sobrepasan la imaginabilidad asociada a 

toda Körperlichkeit. El pensamiento se retira de lo sensible (imaginable) sobrepujando 

la intuitividad artística, que comparece de ahora en adelante bajo la sospecha de 

artefacto ilusionante, lo cual es visible ya en Platón. Con la consolidación histórica de 

la lengua del ser (la filosofía), el arte se convierte en asunto subjetivo: concerniendo 

primero, en la edad media principalmente, a la subjetividad artesanal, y segundo, ya 

en la edad moderna, a la esfera del gusto y la sociabilidad burguesa. En este contexto 

el arte se convierte en asunto del cultivo de la subjetividad principalmente, ya que no 

es el factor fundamental de institución de las dimensiones cósmica y socio-política; el 

arte cede el turno instituyente a la ciencia y las instituciones socio-políticas seculares. 

Es arte con conciencia de que es arte y no religión, ciencia o institución del orden 

cósmico y político.  

En este sentido, la institución simbólica de la filosofía como lengua del ser 

representa el declive de las concretudes fenomenológicas que se ponían en obra 

(ejemplarmente) en el arte en su institución mítica, cobrando pregnancia la 

temporalidad histórica: surge la conciencia histórica del arte con la evidencia de sus 

múltiples papeles (instituciones) a lo largo de su historia. Estetización del arte e 

historicidad van de la mano, porque conciencia estética y conciencia histórica son 

indisociables.   

 

3. Institución pluralista del arte. Frente a este panorama de subjetivización e 

historización del arte, co-extensivo de la institución simbólica del pensamiento 

filosófico, conocemos la asunción de dos posturas: la primera, una lamentación 

romántica por la pérdida del lugar central del arte en los marcos simbólicos, y la 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    118 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

segunda, el intento de reflexionar para decidir cuáles son las posibilidades actuales 

del arte. Consideramos que Richir, desconociendo la irreversibilidad de la historia, se 

orienta por la primera. Nosotros vamos a intentar abrir el camino de una segunda 

vía.  

Richir propone, casi de la nada (sin reparos en torno a las determinantes 

históricas), una nueva transposición arquitectónica, que le devolvería al arte el papel 

central en la cultura, pero esta vez como medio privilegiado de apertura a la 

fenomenalidad del fenómeno, que operaría en contrapunto de las complexiones 

simbólicas de la cultura: 

 
Esta transposición arquitectónica nosotros la vamos a efectuar en sentido inverso, es 

decir, relativizando la ontología como institución simbólica, y reabriendo de una vez la lengua 
al ser del lenguaje. Operación difícil, si no cuasi-imposible, si Schelling –allí volveremos 
largamente–, por ejemplo en sus lecciones sobre El Monoteísmo, no nos hubiese propuesto 
una suerte de equivalente, cuando se esfuerza en pensar el proceso teogónico. Volver a pasar, 
en sentido inverso, del ser (de la lengua del ser) al lenguaje, reabriendo la lengua del ser a la 
transpasibilidad de las concretudes de lenguaje (es decir, el acto de apercepción de lengua es 
suspendido), como acto de la apercepción del Uno que es (Dios), y de ahí reducido a la 
potencia (a la posibilidad de lengua), y esto, no para volver a pasar de la potencia al acto 
(actitud filosófica clásica), sino de manera que las posibilidades permanezcan como tales en su 
no-cumplimiento en acto […]. (Richir, 1996, p. 81).  

 

Aunque en este pasaje no se menciona el arte, es evidente a lo largo de la obra de 

Richir que el “instrumento” de esta nueva transposición arquitectónica lo constituye 

la fenomenología refundada, de la cual es el arte uno de los medios principales, un 

medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad del fenómeno. En esta exigencia 

se juega el hecho de que el arte debe superar su dimensión estética, es decir, 

subjetiva: “[p]arece entonces, en efecto, que lo fenomenológico no está limitado a la 

«esfera estética», sino que la desborda ampliamente, para asumir el arte como uno de 

los lugares privilegiados en que los hombres se entregan a la fenomenalidad” (Richir, 

1992, p. 54).   

Esta exigencia arquitectónica tiene sentido si se asume la fenomenología como un 

aparato crítico que busca abrirse a la fenomenalidad primitiva descuidada en la 

institución clásica de la filosofía. Tiene sentido como crítica utópica de las 

instituciones simbólicas diversas de la vida moderna, pero parece imposible a la luz 

de las realidades artísticas contemporáneas, por la sencilla razón de que las prácticas 



119 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

artísticas no parecen todas interesadas en esta dimensión fenomenológica. Más bien, 

parecen operar cómodamente al interior de los códigos simbólicos (estéticos, 

imaginarios, subjetivos), en lo que sería una palmaria decadencia de la 

fenomenalidad. Si se busca pensar el arte desde la fenomenología, nos parece 

incorrecto atribuir al arte en general la función privilegiada de apertura a la 

fenomenalidad del fenómeno, en una actitud que parece más una búsqueda por 

acoplar el arte a una concepción del fenómeno como rien que phènomene. Lo cierto es 

que el arte que busca esta apertura sublime existe (Rodchénko, Malévich, Kandinsky, 

Wyckaert, Rilke, Mallarmé, etc.) y que no dejará de existir porque es una de las 

posibilidades del arte, pero no podemos dejar de notar que la estetización del arte es 

irreversible, por lo que seguirá creciendo en proliferación el arte psicológico, estético, 

imaginario, en una palabra, el arte bajo el signo de la pregnancia simbólica. Esto nos 

lleva a creer que es necesaria, con Richir, una fenomenología antropológica del arte, 

en la que se desvelen sus determinantes históricas (instituciones) y se haga evidente 

la pregnancia simbólica de sus realidades.  

Nuestra interrogación es la siguiente: ¿cómo podemos definir la institución simbólica 

(realidad histórica) del arte contemporáneo? No queremos hacernos ilusiones asumiendo 

con Richir la idea de que es un medio privilegiado de apertura a la fenomenalidad, 

pues consideramos que el arte lleva inscrito en sí la marca de la institución simbólica 

de la filosofía y los modos de pensar a que ella abre, y que es por tanto 

predominantemente subjetivo, estético, psicológico, imaginario: “arte en estado 

gaseoso” (Michaud, 2007). La sublimidad en el arte, a la que nos parece que se limita 

Richir, es una de las posibilidades del arte actual, pero no la determinante. El arte 

actual, especialmente el llamado arte de masas, permanece tranquilo en el campo de 

la afectividad psicológica, es decir, integrado pacíficamente en las complexiones 

simbólicas: económicas, políticas, sociales y existenciales; está integrado a las 

tecnologías del poder político y económico y a una formación de los individuos que 

favorece el estatus quo. Si no asumimos esta perspectiva seguiremos haciendo una 

fenomenología del arte “ideal” (cuasi-romántica), elitista y, finalmente,  autoritaria, 

en la que se tiene miedo (miedo que encuentra sus raíces  en el  siglo XVIII, en el que 

se concebía el arte como producto del genio: individuo solitario y elevado) a 

reconocer que el arte puede ser cualquier cosa, como lo ha señalado insistentemente 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    120 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

Arthur Danto. El camino fructífero de la fenomenología de Richir, en este contexto, 

sería el de la fenomenología de la imaginación (a diferenciar de la phantasia), que 

proviene de la institución, por transposición arquitectónica desde la phantasia, de la 

afectividad, y por tanto operando en el campo de los mecanismos de repetición 

(Gestell simbólica), los códigos establecidos y la subjetividad psicológica: eminente 

patología de la cultura, de la que el arte es uno de sus más evidentes síntomas. La 

dimensión de la phantasia jugaría aquí un papel crítico con respecto a las patologías 

de la cultura de índole imaginaria legibles en el arte.  

Desde esta perspectiva, la respuesta a nuestra pregunta será esta: la situación 

contemporánea del arte corresponde a su institución pluralista, en el sentido en que 

Danto la ha caracterizado a propósito de la crítica: 

 
Un mundo pluralista del arte requiere una crítica pluralista del arte, lo que significa, 

según mi opinión, una crítica que no dependa de un relato histórico excluyente, y que tome 

cada obra en sus propios términos, en términos de sus causas, sus significaciones, sus 

referencias y de cómo todo esto está materialmente encarnado y se debe entender. (Danto, 

1999, p. 210).  

 

Esta institución designa en términos generales el horizonte histórico a partir del 

cual nos enfrentamos en la actualidad al arte, su historicidad, que no tiene otro 

origen que el de los cortes simbólicos. El arte pasó con las vanguardias por un 

período de extrema experimentación con sus formas y contenidos, y según la lectura 

de Clement Greenberg, encontraría sus más altas posibilidades en la abstracción pura 

(equivalente de la fenomenalidad primitiva). Pero Fuente (1917) y Brillo Box (1964) 

demostraron que el arte, reflexionando sobre sí mismo, se abría a territorios inéditos: 

al mundo de la vida y su cotidianidad. Sobre todo el Pop Art abrió este camino de 

posibilidades que hoy es sencillamente ineludible. Los determinantes simbólicos del 

arte se han flexibilizado y ampliado infinitamente: sus técnicas, su tradicionalidad, 

sus materiales, sus temáticas (significaciones instituidas), hasta el punto de que no 

hay reglas definidas en cuanto a materiales y temáticas: los habitus o habitualidades 

artísticas se han flexibilizado infinitamente y ya no es posible saber de antemano si 

algo es una obra o no. El arte contemporáneo está interesado en subvertir todos los 

habitus y las sedimentaciones de sentido concernientes al arte. Pero esta apertura se 



121 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

convierte a su vez en la institución de nuevas habitualidades u horizontes de sentido: 

el pluralismo, la apertura a lo inédito, el chliché de la innovación. De manera que las 

habitualidades contemporáneas del arte conciernen a la destrucción de las 

habitualidades tradicionales. Por tanto, pluralismo, entendido como apertura radical de las 

habitualidades, es el concepto que designa la condición histórica (simbólica) o las 

habitualidades del arte contemporáneo, entendidas como las disposiciones previas de la 

subjetividad que se enfrenta a las obras. Esta apertura en parte ha significado una 

inclinación a la fenomenalidad primitiva, al fondo sublime o trans-sensible del arte, 

tal como lo testifican Malévich y su búsqueda del espacio suprematista (espacio de la 

sensibilidad pura), o Kandinsky y su apertura cuasi-mística a lo “espiritual”,  por 

mencionar sólo dos ejemplos. Pero ha significado mayormente una volatilización del 

arte que lo hace proclive a asumir prácticamente cualquier rostro y a “hablar” sobre 

cualquier cosa: formas y contenidos plurales coexisten sin problema en los museos y 

en el mundo de la vida cotidiana, y ya nadie, a excepción de los filósofos, parece 

preocupado por determinar claramente cuál es el verdadero arte. Esta apertura de los 

habitus, paradójicamente, ha conducido, a través del arte popular y la industria 

cultural, a la implantación de nuevos y arraigados clichés, quedando el ansia de 

renovación rebajada a la avidez por lo nuevo en una apatía que es incapaz de 

permanecer en algo, de arraigar. Es evidente que en el fondo de esta apertura radical 

se encuentra el campo fenomenológico primitivo, y que es por él que los 

movimientos de renovación (reelaboración simbólica) son posibles, pero esto no 

significa que todo el arte tenga como objetivo este campo.   

En el seno de esta institución pluralista del arte, la fenomenología de Richir sería, 

ampliada, una importante herramienta de análisis: el arte de raigambre sublime, que 

se abre a la fenomenalidad primitiva del lenguaje fenomenológico, es el arte más 

viviente, y no necesariamente el “verdadero”. Creemos que una perspectiva viable 

conduce a pensar el arte contemporáneo en términos de una escala de grados intensivos 

de vivacidad, en la que la fenomenalidad constituye el grado más alto, y el arte de 

masas el más bajo. Todos ellos son formas de apertura a la fenomenalidad en grados 

más o menos altos, apertura reglada fenomenológicamente por diferentes 

apercepciones: ya apercepciones de phantasia, ya apercepciones imaginarias. Desde el 

punto de vista del arte de masas, predominan las identificaciones psicológicas, los 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    122 

 
 

Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque 

 

 

relatos del ego, el narcisismo, en suma, la imaginación que forma estructuras 

intersubjetivas sin otro.  

Por nuestra parte, antes de descalificar estas formaciones del arte, preferimos 

entenderlas a partir de los determinantes históricos: estamos en una época 

profundamente subjetiva (heredera de la institución estética del arte), en una cultura 

de los clichés coextensiva de la tecnificación de la vida y, por tanto, de desencuentros 

simbólicos, legibles a partir de la sujeción negativa al lugar del Otro. El campo 

fenomenológico se condensa (y se solidifica) en el instituyente simbólico, entendido 

como el lugar del Otro, abriendo el campo de una afectividad enajenada en las 

estabilizaciones imaginarias, constituidas por la pareja Bildobjekt-Bildsujet, en las que 

las producciones artísticas se vuelven fundamentalmente representativas.   

La fenomenología debe ser una instancia crítica frente a estas reificaciones de la 

vida evidentes a través de una parte importante del arte, pero no debe temer pensar 

la constitución cuasi-fenomenológica de estas formaciones culturales y asumirlas en 

cuanto tales, aceptando la pérdida del “aura” de las conformaciones artísticas. Una 

forma de pensarlas sería entender la institución pluralista del arte contemporáneo 

como un campo de decadencia de lo fenomenológico, decadencia que consideramos 

irreversible. La constitución fenomenológica de este campo corresponde a las 

formaciones aperceptivas de la imaginación, y todo lo que ellas conllevan (Richir, 

2004). La fenomenología de Richir, en su dimensión antropológica, serviría para 

entender a fondo estas circunstancias. Se trataría de una antropología 

fenomenológica del arte que tendría como objetivo situar arquitectónicamente el arte 

contemporáneo en su pregnancia imaginaria y sus determinantes simbólicas, y de 

abrir vías para la comprensión de las implicaciones que este predominio de lo 

imaginario tiene en el arte y en la vida humana. El campo fenomenológico sería un 

recurso crítico, muy limitado en cuanto a su eficacia, pero necesario frente a esta 

institucionalización y volatilización de la vida legibles en gran parte del arte actual.  

 

 

 

 

 



123 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
Perspectivas críticas del concepto de arte en la fenomenología de Marc Richir | Juan Carlos Montoya Duque	

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografía 
 
Alexander, Robert (2015). “De la transcendance absolue chez Marc Richir avec Mark Rothko en 

contrepoint”, en Eikasía Revista de Filosofía¸ núm. 66, pp. 183-192. 
http://www.revistadefilosofia.org/numero66.htm.  

Danto, Arthur (1999). Después del fin del arte. El arte contemporáneo y el linde de la historia, Barcelona, 
Editorial Paidós.  

Kant, Immanuel (1992). Crítica de la facultad de juzgar, Caracas, Editorial Monte Ávila Latinoamericana.  
Michaud, Yves (2007). El arte en estado gaseoso, México, Editorial Fondo de Cultura Económica.  
Richir, Marc (1985). “Maurice Wyckaert: l'orée du monde”, en La part de l'oeil, nº1: Arts Plastiques et 

Psychanalyse,  Bruselas, pp. 139-148. 
Richir, Marc (1988). Phénoménologie et institution symbolique. (Phenomènes, temps et êtres II). Grenoble, 

Editorial Jérôme Millon.  
Richir, Marc (1992). Méditations phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie du langage, 

Grenoble, Editorial Jérôme Millon.  
Richir, Marc (1996). L´Expérience du penser. Phénoménologie, philosophie, mythologie. Grenoble, Editorial 

Jérôme Millon.  
Richir, Marc (2000). Phénoménologie en esquisses. Nouvelles foundations, Grenoble, Editorial Jérôme 

Millon.  
Richir, Marc (2003): “Du rôle de la phantasia au théâtre et dans le roman”, en Littérature¸ núm. 132, 

Bruselas, Ediciones de la Universidad Libre de Bruselas, pp. 24-33.  
Richir, Marc (2004). Phantasia, imagination, affectivité, Grenoble, Editorial Jérôme Millon. 
Richir, Marc (2008). “Phénoménologie de l’élément poétique“, en Studia Phaenomenologica, vol. VIII –

 Humanitas,  Bucarest, pp. 177-186. 
Schiller, Friedrich (1990). Kallias. Cartas sobre la educación estética del hombre. Madrid, Editorial 

Anthropos.  
 




