REVISTA DE FILOSOFIA

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade

Julieta Videla Martinez. Universidad Nacional de Cordoba. UNC. Argentina
videlamartinezjulieta@gmail.com

Introduccion

Estudiaremos el panorama del mundo moderno segun Friedrich Schiller y
el Marqués de Sade, apuntando especificamente al lugar de la obra de arte ante
el sentimiento de un mundo y de un hombre fragmentado, escindido como
consecuencia del ‘progreso” de la ciencia y de la razon.

Tomaremos como analisis el contraste de Cartas sobre la educacion estética del
hombre (Schiller) y La filosofia en el tocador (Sade), debido a que ambas son
publicadas en el afio 1795 e interpretamos como tema conductor de las dos
obras, el estado del mundo moderno en contraposicion al esplendor del mundo
antiguo grecorromano.

Si hay un nexo entre estos dos pensadores del siglo XVIII, ese nexo es la
‘obra de arte’ como instrumento que le devuelve al hombre la “libertad de ser lo

que deba ser” (Schiller, 2016: 129).

Desarrollo
I

El desencantamiento del mundo

La sexta carta de Schiller sobre de la educacion estética del hombre
comienza por contrastar la forma actual de la humanidad con la forma que tuvo
en la antigliedad griega: los griegos superan ampliamente al hombre de la
modernidad “rebosando de forma y a la par de contenido, cultivando la
tilosofia y a la par la creacion, con delicadeza y a la par con energia, los vemos
aunar la juventud de la fantasia con la virilidad de la razon en una humanidad
magnifica” (Schiller, 2016: 70). Para este pensador y escritor, la humanidad de la

modernidad carece de la simplicidad que poseia la antigiiedad, y donde ella

127

Febrero
2018



128

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

estd ausente “reina o la pura naturaleza o la antinaturaleza, esto es, el
materialismo puro, o el puro racionalismo” (Zubiria, 2016: 70). En la
modernidad ya no existe la mezcla entre las facultades de la sensibilidad y de la
razon, muy por el contrario, estas se encuentran fragmentadas dentro de cada
individuo. Schiller observa y critica de su presente la fragmentacion social, el
triunfo del automatismo de la maquina, la limitacion impuesta por la division

‘“”

del trabajo, la fuerte separacion entre las ciencias, asi como también “el

entendimiento intuitivo y el especulativo se retiraron ya con dnimo hostil hacia
sus campos respectivos” (Schiller, 2016: 71). Martin Zubiria explica en una nota
al pie de su traduccion que la escisién entre el entendimiento intuitivo y el
especulativo corresponden a la division entre la filosofia y la poesia, entre el
intelecto y la sensibilidad. El rasgo distintivo del hombre griego es entonces, la
totalidad de su ser (Totalitdt ihres Wensens), mientras que lo que distingue al
hombre moderno es la fragmentacion de su ser.

Observemos ahora en estos fragmentos de Los dioses de grecia el anhelo por

la humanidad en su estado antiguo:

Cuando aun gobernabais el bello universo,
estirpe sagrada, y conduciais hacia la alegria

a los ligeros caminantes,

ibellos seres del pais legendario!,

cuando todavia relucia vuestro culto arrebatador,
jqué distinto, qué distinto era todo entonces,
cuando se adornaba tu templo,

Venus Amazusia (...) (Schiller, 2002: 15)

Ignorante de las alegrias que ella regala,
nunca entusiasmada ante su majestad,

sin darse cuenta del espiritu que ella dirige,
nunca dichosa por mi felicidad,

indiferente incluso ante la gloria de sus artistas,
igual que la maquinaria muerta del reloj,
obedece servilmente a la ley de los graves,

la desdivinizada naturaleza. (Schiller, 2002: 21)

El Marqués de Sade expresa en La filosofia en el tocador -pero también a lo
largo de todas sus obras-, su gran enemigo: el hombre moderno, “aquél que, de

una manera hipdcrita, se refugia en una especie de neurosis endémica que él



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

llama ora ‘moral’, ora ‘religion’, ora ‘deber” ” (Chatelet en Introduccion, Cap.
“Por una filosofia del combate”, en Sade, 1979: 23). Detras de las fastuosas
escenas “labricas” y “voluptuosas” de su obra, la sangre que emana de sus
libros “no podia ser sino parodica” (Del Barco en Introduccion: “Notas sobre la
vida y la época de Sade”, Cap. I, en Sade, 2010: XII): encontramos en su
‘heterogeneidad discursiva’” una continua recurrencia al pensamiento
grecolatino, ya sean sus mitos, sus héroes, sus fildsofos o sus acontecimientos
historicos.

Podemos reconocer el mito de edipo en el sentimiento de odio de la
seforita Eugenia hacia su propia madre, y el deseo de querer matarla; como
también el mito de Ganimedes y Jupiter - el dios Jupiter se vio seducido por la
belleza de Ganimedes, entonces se transformd en aguila y lo secuestro,
llevandoselo consigo al olimpo-, este reiterado mito en la obra es el argumento
que justifica la relacion homosexual y la sodomia, ademas de impugnar la
reproduccion sexual. Al mismo tiempo se aprecia y se reivindica el paganismo

como culto divino.
[Apologia de la religion pagana]

Puesto que creemos en la necesidad de un culto,
imitemos el de los romanos: las acciones, las
pasiones y los héroes: esos eran sus respetables
objetos (Sade, 2010, p.145)

Dadnos, pues, en este caso, la que conviene a
hombres libres. Dadnos los dioses del paganismo.
De buena gana adoraremos a Jupiter, Hércules o
Palas (Sade, 2010, p.148)

Pero también, en el folleto politico que trae Dolmancé y que utiliza para
fines didacticos en su reunion de ensenanza de la filosofia del libertinaje,
podemos observar la invocacion de la cultura grecolatina para fundamentar la
aprobacion de la ley de la naturaleza, en contraposicion a la ley social

imperante:

129

Febrero
2018



130

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

[Apologia del robo como perversion natural]

Si recorremos la Antigiiedad, veremos el robo
permitido y recompensado en todas las republicas
de Grecia; Esparta y Lacedemonia lo favorecian
abiertamente;  algunos  otros  pueblos lo
consideraron una virtud guerrera; es un hecho que
mantiene el coraje, la fuerza, la destreza, todas las
virtudes, en pocas palabras, que son tutiles para un
gobierno republicano y por lo tanto para el
nuestro. (Sade, 2010, p.164)

[Valoracion de la prostitucion de la mujer]

Entre los tartaros, cuanto mas se prostituia una
mujer, mas honrada era; llevaba publicamente en el
cuello las sefiales de su impudicia y no se estimaba
en absoluto a las que no estaban asi adornadas
(Sade, 2010, p. 177)

[naturalizacion de distintas formas de asesinato de los nifios]

Hasta el traslado de la sede del Imperio, todos los
romanos que no deseaban alimentar a sus nifios los
arrojaban en los vertederos de basura. Los antiguos
legisladores no tuvieron ningdn escripulo en consagrar a
los nifios a la muerte. Aristdteles aconsejaba el aborto
(Sade, 2010, p.192)

En consecuencia, como deciamos mas arriba, no todas estas afirmaciones
que Sade profiere son puramente trasliicidas y “verdaderas”, en realidad, como
dice Beauvoir, “El género favorito de Sade es (...) la parodia” (2016: 254), y lo
que €l hace en su obra es relatar y describir su época, se propone “decir todo -
incluso lo que la filosofia aprendio a ocultar- transgredir todos los limites, dejar
hablar a la violencia (...)” ( Del Barco en Introduccion: “Notas sobre la vida y la
época de Sade”, Cap. I, en Sade, 2016: XIV), pero de un modo oscuro e
hiperbolico, por ello mismo es considerado un poeta maldito.

Contemplamos aqui un pensador idealista frente a un pensador maldito: la
cumbre helénica puede significar para los escritores de la modernidad la

‘totalidad del ser’ del hombre, la belleza, pero también puede encarnar la



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

tfealdad, la destruccion. Lo revelador de esta oposicion -la belleza o la fealdad-
es que ambos son las dos caras de una misma moneda, en efecto, la naturaleza o

el caracter natural del hombre, es para Schiller como para Sade, destructivo.

(...) el caracter natural del hombre, que, egoista y violen-
to, apunta mas a la destruccién que a la conservacion de
la sociedad (...) (Schiller, 2016: 62)

¢De qué se componen los seres que vienen a la vida?
¢(Los tres elementos que los forman no proceden de la
destruccion primitiva de los otros cuerpos? Si todos los
individuos fueran eternos, ;no se le haria imposible a la
naturaleza crear otros nuevos? Si la eternidad de los se-
res es una imposibilidad para la naturaleza, la destruc-
cion se convierte por consiguiente en una de sus leyes.
(Sade, 2010: 186)

La naturaleza, en tanto belleza o en tanto fealdad, es fundamental para la
humanidad de la modernidad, solo que para Schiller, la idea de Sade de
someter la humanidad a las leyes de la naturaleza corresponde a la idea de un
salvaje que “desprecia el arte y considera la Naturaleza como su sefior
absoluto”, mientras que “el hombre cultivado -o artista- hace de la Naturaleza
su amigo y le respeta la libertad, contentandose con sujetarle solo su capricho”
(Schiller, 2016: 65). Sin embargo, lo que Sade desprecia -claro esta- no es el arte,
ya que por medio de ella intenta, como hombre “Ser- todo” (Del Barco en
Introduccién: “Notas sobre la vida y la época de Sade”, Cap. II, en Sade, 2010:
XII), lo que desprecia Sade es el hombre moderno juzgado por las leyes sociales
y no por las leyes naturales.

Viajando casi un siglo después de estos escritos, nos encontramos con Max
Weber (1868- 1920), un pensador interdisciplinario que produjo conocimiento
no solo en el campo de la sociologia, sino también en la economia, la teologia, el
derecho, la historia y la teoria musical. Dentro de su extensa obra nos gustaria
tomar de €l la nocién de <desencantamiento del mundo> para leer el
sentimiento que han transmitido Sade y Schiller en su obra.

Para Weber, el progreso cientifico en el que la ciencia y el capitalismo

avanzan juntamente combatiendo lo irracional (todo lo no utilitario) tanto en el

131

Febrero
2018



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

mundo como en el hombre mismo, es lo que se entiende por desmitificacion o

desencantamiento del mundo.

Donde quiera la explicacion sistematica de los co-
nocimientos empiricos racionales ha quitado al
mundo su aspecto magico, y lo ha convertido en
un mecanismo sometido a las leyes de la causali-
dad, el postulado ético de acuerdo al cual el mun-
do es un cosmos ordenado por dios, que por con-
siguiente tiene cierto sentido en el &mbito moral,
se ha visto definitivamente refutado, pues una con-
cepcion del mundo empirico, y con mucha mayor
razon matematico, excluye por principio todo mo-
do de pensamiento que busque un “sentido”, sea
cual fuere, en los fendmenos del mundo exterior.
(Resico, 1998: 7)

La impresion de Schiller, de estar viviendo en un estado de la humanidad
que se encuentra completamente fragmentada a causa del avance desmedido de
la técnica y la division entre la filosofia y la poesia, asi como también el hombre
mismo se ve despojado de sus facultades, es lo que Sade de cierto modo, intenta

describir bajo un cielo revolucionario. A este sentimiento que experimentan

132 . , . g
Schiller y Sade lo entendemos aqui como Desencantamiento o desmitificacion

Febrero

2018 del mundo.

En este contexto el pensamiento de nuestro Marqués ha sido repudiado,
porque manifiesta en su escritura la maquinaria humana descompuesta, al
tiempo que hace de su arte lo irracional que el progreso cientifico junto con la

otra cara de Dios, la Razdn, se esmeraba en extirpar del mundo y del hombre.



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

I1

La obra de arte en el mundo moderno

Ante el sentimiento de desencantamiento del mundo, Schiller asegura que
el tnico instrumento capaz de restablecer la totalidad de la humanidad es
imposible de encontrarlo en el Estado porque “tal como se halla organizado, ha
provocado el mal” (Schiller, 2016: 78), es decir, es la causa misma de la
fragmentacion. Por el contrario, aquel instrumento que puede restituir la
humanidad, es el arte. El arte debe ser capaz de reunir el impulso sensible con
el impulso formal del hombre. Sin embargo, si el impulso sensible se encontrara
subordinado al racional, no habria una relacion de armonia en el hombre,
puesto que sin forma no hay materia, y sin materia no hay forma, por lo tanto
ambos impulsos deben estar subordinados reciprocamente, en ello consiste la
educacion estética del hombre.

En la novena carta Schiller le dice al artista

ofrece a tus contemporaneos lo que precisan,
no lo que aplauden (...)

la gravedad de tus principios los ahuyentara
de ti, pero en la forma del juego atin podran
soportarla (...)

En vano derribards sus maximas, en vano con-
denaras sus actos, pero bien puedes intentar
poner en sus ocios tu mano creadora. Echa fue-
ra de sus diversiones el capricho, la frivolidad,
la rudeza, y asi los desterraras insensiblemente
también de sus acciones y, por dltimo, de sus
sentimientos. (...) (Schiller, 2016: 86)

Efectivamente, Sade ofrece en sus heterogéneas obras, una materia que
nunca fue aplaudida ni tampoco lo es, los horrorosos principios que propone,
mas que ahuyentar al lector, han producido el eterno encierro del espiritu del
Marqués, principalmente por lapidar las maximas de Dios y de la Razon.

Las cartas sobre la educacion estética del hombre son narradas bajo -como su

nombre lo indica- el género epistolar, debemos saber que éste género era muy

133

Febrero
2018



134

Febrero
2018

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

frecuentado en la antigiiedad en la que se narraban cuestiones sobre ética y
religion, ademads se conservan cartas de Horacio (I a. C) como también de
Séneca (4 aC.- 65 d. C.) y de Ciceron (106 aC- 43 aC). Por otro lado, La filosofia en
el tocador es un didlogo, género representativo de la antigiiedad clasica, y
tenemos como exponente los didlogos platonicos. Bajtin (1989: 469) dice que es
tipico del didlogo socratico que la figura que habla y conversa, tal como
Socrates cumpla la funcion de ser héroe. En nuestra obra tenemos también la
figura de un Socrates, pero hiperbolizado, este es Dolmancé. Es clara la parodia
una vez que observamos la acotacion “Para que Eugenia vea de qué se trata, el
mismo Dolmancé socratiza a Agustin” (Sade, 2010: 108). La accion de socratizar,
en este caso significa educar, pero en la filosofia del libertinaje.

Como resultado de esta observacion de los géneros de las obras en cuestion
podemos percibir que Schiller se toma en serio el deseo de imitar a los antiguos,
mientras que Sade se toma ironicamente este pensamiento, del mismo modo en
que parodia las maximas de Dios y de la Razén.

Para que una obra estética sea bella, y por lo tanto le dé la posibilidad de
apertura hacia la totalidad a la humanidad moderna, es necesario que ella
misma sea el libre juego. El objeto del impulso de juego retine el impulso
sensible -lo que el autor también entiende como ‘vida’- y el objeto del impulso
formal -que lo entiende mas generalmente como forma- por lo tanto, el libre
juego es ‘forma vida’. La ‘forma viva’ es la cualidad de los objetos estéticos. El
juego es, para Schiller, la humanidad misma del hombre, y a la vez, el hombre
es solamente un ser humano cuando juega.

En un mundo desencantado, desmitificado, Sade juega en su escritura con
el impulso sensible y el impulso formal, no obstante no llega a ser la mezcla que
subordina a los dos impulsos mutuamente debido a que siempre se monta
primero una escena “voluptuosa” y seguido de ella el narrador profiere una
frase tal como “se rompe la forma”. La segunda parte de la escena corresponde
a una ensefianza que se sirve de la Razon para justificar la perversidad. Asi las
cosas, podemos ver cdmo Sade no sélo juega con los impulsos sensible y formal,
sino que también juega con y parodia a sus contempordneos, uno de ellos es

Schiller. Vemos como a lo que este ultimo llama “salvajismo”, el Marqués lo



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

caracteriza como formal, irdnicamente. Para Schiller esa animalidad debe ser
educada a través del arte, es decir, debe ser formalizada, es un <desorden> que
debe ser ordenado, formalizado. Tradicionalmente, traducimos la palabra
griega xydaoc como desorden, sin embargo es mas propicio entender xdog no
como desorden, sino mas bien, como “otro orden”. Esto sirve para explicar, por
ejemplo, como las escenas sexuales estan perfectamente pautadas y ordenadas,
lo que en términos de Schiller seria absurdo, porque la sensibilidad es el
contenido, lo salvaje, lo amorfo que la razon tiene que formalizar. Mientras
Schiller propone educar al hombre a través de la estética, derribando sus ocios y
su animalidad, Sade, a través de la obra de arte se propone “educar”,
“socratizar” al hombre haciéndole reconocer y enaltecer su animalidad en el
farrago de sus costumbres sociales.

Ante el desencantamiento o desmitificacion del mundo, tanto Schiller como
Sade van intentar acceder a la humanidad del hombre a través del reparto
sensible del presente en el que estan. En un mundo donde lo irracional y lo que
carece de utilidad se vera liquidado por el progreso y la técnica, Friedrich
Schiller propone el objeto estético en tanto juego. El juego es la actividad que no
tiene otro fin que ella misma, lo que es equivalente a una inactividad o una

actividad inactiva.

El jugador esta ahi sin nada que hacer
frente a esta diosa que no hace nada, y
la obra misma del escultor se encuen-

tra absorbida dentro del circulo de una

actividad inactiva. (Ranciere, 2016:41)

Las categorias de juego y trabajo son para Ranciere categorias de division
de lo sensible. Estas categorias, tanto en Schiller como en Sade, rechazan cierta
division de lo sensible configurada en la sociedad moderna de los tiempos
cercanos y presentes a 1795. Por consiguiente, podemos comprender, que
cuando en el ano 1795 Schiller dice que el Estado actual no tiene la posibilidad

de reunir las facultades del hombre, porque en realidad lo que hizo hasta el

135

Febrero
2018



136

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

momento solo ha sido el mal, la fragmentacion, en realidad esta recusando la
Revolucién Francesa.

También tenemos conocimiento de La reparticién de la tierra, una bella poesia
de Friedrich Schiller que también data de su primera publicacién andénima por
primera vez, en el afio 1795. Esta poesia filosofica es un claro ejemplo del
desdén hacia un reparto sensible configurado que el mismo arte viene a

autonomizar la forma de experiencia sensible.

“iTomad la tierra!” grit6 Zeus desde sus alturas
a los hombres. “;Tomadla, ha de ser vuestra!
Os la regalo en herencia y feudo perpetuo,
mas repartiosla fraternalmente”.

)

El labrador cogio los frutos del campo,
el hidalgo irrumpid en el bosque.

El comerciante tomo cuanto cabia en sus almacenes,
el abad escogio el noble vino afiejo,

el rey cerro los puentes y las calles

y dijo: “El diezmo es para mi”

Muy tarde, cuando hacia tiempo que el reparto habia tenido lugar,
volvio el poeta que venia de muy lejos;

ya no queda nada en ningtn sitio,

y todo tiene su sefior.

()

“Si te demoraste en el pais de los suefios,
respondid el dios, no te enojes conmigo.

“¢; Dénde estabas cuando se repartio la tierra?”
“ Yo estaba junto a ti, dijo el poeta, junto a ti.

Mi vista estaba pendiente de tu rostro
y mi oido de la armonia de tu cielo.
Perdona al espiritu que, extasiado
ante tu luz, perdié lo terreno”.

“¢Quieres vivir conmigo en mi cielo?:
Tantas veces como vengas, estard abierto para ti”



ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

Esta bella poesia filosofica no hace mas que iluminar, por un lado la figura
del artista moderno, quien desencantado del mundo en que vive y enceguecido
por la luz de la cultura griega, se queda sin tierra, y por lo tanto se encuentra
fragmentado; pero por otro lado esboza una clara particién del tiempo y del
espacio modernos en los que todos los individuos que desarrollan sus
facultades utilitarias dejan sin lugar al artista, que so6lo realiza una “actividad
inactiva”. Al quedarse sin lugar para vivir, al artista le es dado el cielo. Vemos
entonces como se configura una politica del arte que le devuelve un lugar al
artista.

En la Filosofia en el tocador, el rechazo de cierta division sensible opera por el
juego de la parodia: el pensamiento antiguo grecolatino constituye un arma de
doble filo que merece una lectura atenta para poder dar cuenta de un complejo
funcionamiento. En primer lugar, el recurso de la mitologia grecorromana,
junto con las figuras histdricas de dicha cultura puede ser una respuesta ante un
mundo desmitificado que requiere de una estética que reconstituya la magia y
los origenes del mundo. La reconstitucion de la humanidad total puede ser
pensada a través de la funcion del mito en la antigliedad como discurso
iniciatico que pretende explicar los origenes del mundo y la dimension invisible
para los ojos humanos, y, por otro, la funciéon del mito en la Modernidad -
especificamente en épocas de crisis- como narrativa que permite organizar el
mundo, y saber quiénes somos dentro de €l. Ahora bien, como segunda lectura,
podemos reparar en las fuerzas irdnicas que ya hemos mencionado con
anterioridad. Pareciera que Sade en realidad se estda mofando de sus coetaneos,
de los que creen en Dios, de los que creen en la Razon, de los que creen en el
esplendor de la humanidad griega, en sintesis, de todos. Sade nos muestra la
maquinaria humana descompuesta que no para de sangrar. Construye escenas
hiperbolicas y completamente absurdas no sélo para Schiller, sino también para
cualquiera. Las imadagenes narradas se inmiscuyen hasta la meédula
representando la exacerbacion del arte como actividad irracional, al punto tal de
justificar la crueldad y la destruccion a través de la Razon, de modo tal que le

imprime forma a la materia salvaje.

137

Febrero
2018



138

Febrero
2018

ElKdd]d

REVISTA DE FILOSOFIA

La ironia en la obra del Marqués parece figurarse como una luz que
encandila, especialmente por la osadia de semejantes tesis explicitas. Sin
embargo, no es una luz transparente toda vez que no deja vislumbrar a simple
vista lo que estd parodiando. Asi, entendemos junto con de Beauvoir que su
ironia “es lo suficientemente sutil como para no malograr sus delirios”. En
consecuencia, la primera lectura relacionada con la creacién de un mundo
nuevo a partir de las bases del pensamiento antiguo, se derrumba. En realidad,
su proceso politico-literario intenta mostrar, cuanto menos desnaturalizar ese
mundo ordenado por el cristianismo, la monarquia y la republica desde una

posicion particular ante dichos pilares.
Conclusion

A modo de conclusion, a partir de la confrontaciéon de Schiller, como
pensador idealista y el Marqués de Sade, como poeta maldito y materialista,
ambos de la misma época, pudimos observar que, se hayan o no se hayan leido
mutuamente, discuten sobre puntos fundamentales que circulaban en la época.
En primer lugar, reconocimos que ambos experimentan y refractan en su obra
literaria un sentimiento de ‘desencantamiento del mundo” en el que viven, y el
escape de la pesadumbre la van a encontrar en la obra de arte. De un lado,
Schiller afirma que a la humanidad toda se alcanza en la educacion estética del
hombre a partir del libre juego de los impulsos sensible y formal que se
subordinan mutuamente y que por tanto constituyen una actividad inactiva
como forma politica del arte. De otro lado, el Marqués de Sade, que se ha
pasado mds de treinta anos encerrado, busca serlo todo en una sociedad que
actualmente contintia confinandolo. Su estética consiste en el juego y la parodia
que se rie y se mofa de todos, constituyendo las escenas mas grotescas que
dejan a la vista la irracionalidad justificada a través de la Razon.

Ambos autores comparten la misma experiencia de un mundo
desencantado, asimismo los dos buscan el ser armonico del hombre en la obra
de arte, pero uno va a alcanzar su fama y el otro su eterna desdicha, uno va a

aspirar sinceramente al modo en que los griegos se erigen como hombres de su



ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

tiempo, mientras que el otro se va a burlar de todos los fanatismos y todos los
dogmatismos, asi también como de él mismo. Finalmente, Schiller entiende que
el objeto estético, combinando estrechamente el impulso sensible junto al
impulso formal como libre juego, tiene que portar la belleza, al tiempo que Sade
jugando ironicamente con sus coetaneos y el hombre moderno, refracta la

fealdad oculta por todos los conocimientos de la época.

139

Febrero
2018



140

ikasia

REVISTA DE FILOSOFIA

Bibliografia

Aran de Meriles, Pampa O. Marengo, Maria del C. y De Olmos, M. Candelaria (1998) La estilistica
de la novela en M. M. Bajtin: teoria y aplicacién metodoldgica, Narvaja Editor, Cérdoba.

Bajtin, Mijail (1989): Teoria y estética de la novela, Taurus Humanidades, Esparia.

Eagleton, Terry (2017) La cultura y la muerte de Dios, Paid6s, Buenos Aires.

Lacoue- Labarthe, Philippe (2010) La imitacién de los modernos: (Tipografias 2), Ediciones La Cebra,
Buenos Aires.

Monneyron, F. y Thomas, J. (2002) Mitos y literatura, Nueva Vision, Buenos Aires.

Ranciere, Jacques (2016) El malestar en la estética, Capital Intelectual, Buenos Aires.

Ranciére, Jacques (2010) Politica de la literatura, Libros del Zorzal, Buenos Aires.

Resico, Marcelo F. (1998) EI capitalismo como desencantamiento del mundo: estudio sobre la filosofia de
la economia de Max Weber, [on line]. Disponible en: http://bibliotecadigital.uca.edu.ar 29-7-
2017

Sade, D. A. F. (2010) La filosofia en el tocador, Colihue, Buenos Aires.

Sade, D. A. F. (1979) Sistema de la agresion: textos filosdficos y politicos, Tusquets Editores, Barcelona.

Schiller, Friedrich (2016) Cartas sobre la educacion estética del hombre, Universidad Nacional de
Cuyo. Facultad de Filosofia y Letras, Mendoza, Disponible en http://bdigital.uncu.edu.ar/

Schiller, Friedrich (2002) Poesia filoséfica, Poesia Hipariéon, Madrid.






