
127 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade 
Julieta Videla Martínez. Universidad Nacional de Córdoba. UNC. Argentina 
videlamartinezjulieta@gmail.com 

 
 

 

Introducción 

 

Estudiaremos el panorama del mundo moderno según Friedrich Schiller y 

el Marqués de Sade, apuntando específicamente al lugar de la obra de arte ante 

el sentimiento de un mundo y de un hombre fragmentado, escindido como 

consecuencia del ‘progreso’ de la ciencia y de la razón. 

Tomaremos como análisis el contraste de Cartas sobre la educación estética del 

hombre (Schiller) y La filosofía en el tocador (Sade), debido a que ambas son 

publicadas en el año 1795 e interpretamos como tema conductor de las dos 

obras, el estado del mundo moderno en contraposición al esplendor del mundo 

antiguo grecorromano. 

Si hay un nexo entre estos dos pensadores del siglo XVIII, ese nexo es la 

‘obra de arte’ como instrumento que le devuelve al hombre la “libertad de ser lo 

que deba ser” (Schiller, 2016: 129). 

 

Desarrollo 

I 

El desencantamiento del mundo 

 

La sexta carta de Schiller sobre de la educación estética del hombre 

comienza por contrastar la forma actual de la humanidad con la forma que tuvo 

en la antigüedad griega: los griegos superan ampliamente al hombre de la 

modernidad “rebosando de forma y a la par de contenido, cultivando la 

filosofía y a la par la creación, con delicadeza y a la par con energía, los vemos 

aunar la juventud de la fantasía con la virilidad de la razón en una humanidad 

magnífica” (Schiller, 2016: 70). Para este pensador y escritor, la humanidad de la 

modernidad carece de la simplicidad que poseía la antigüedad, y donde ella 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    128 

 
 

 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

está ausente “reina o la pura naturaleza o la antinaturaleza, esto es, el 

materialismo puro, o el puro racionalismo” (Zubiría, 2016: 70). En la 

modernidad ya no existe la mezcla entre las facultades de la sensibilidad y de la 

razón, muy por el contrario, estas se encuentran fragmentadas dentro de cada 

individuo. Schiller observa y critica de su presente la fragmentación social, el 

triunfo del automatismo de la máquina, la limitación impuesta por la división 

del trabajo, la fuerte separación entre las ciencias, así como también “el 

entendimiento intuitivo y el especulativo se retiraron ya con ánimo hostil hacia 

sus campos respectivos” (Schiller, 2016: 71). Martín Zubiría explica en una nota 

al pie de su traducción que la escisión entre el entendimiento intuitivo y el 

especulativo corresponden a la división entre la filosofía y la poesía, entre el 

intelecto y la sensibilidad. El rasgo distintivo del hombre griego es entonces, la 

totalidad de su ser (Totalität ihres Wensens), mientras que lo que distingue al 

hombre moderno es la fragmentación de su ser. 

Observemos ahora en estos fragmentos de Los dioses de grecia el anhelo por 

la humanidad en su estado antiguo: 

 
Cuando aún gobernabais el bello universo, 
estirpe sagrada, y conducíais hacia la alegría 
a los ligeros caminantes, 
¡bellos seres del país legendario!, 
cuando todavía relucía vuestro culto arrebatador, 
¡qué distinto, qué distinto era todo entonces, 
cuando se adornaba tu templo, 
Venus Amazusia (...) (Schiller, 2002: 15) 

     
                Ignorante de las alegrías que ella regala, 
     nunca entusiasmada ante su majestad, 
     sin darse cuenta del espíritu que ella dirige, 
     nunca dichosa por mi felicidad, 
     indiferente incluso ante la gloria de sus artistas, 
     igual que la maquinaria muerta del reloj, 
     obedece servilmente a la ley de los graves, 
     la desdivinizada naturaleza. (Schiller, 2002: 21) 

 

El Marqués de Sade expresa en La filosofía en el tocador -pero también a lo 

largo de todas sus obras-, su gran enemigo: el hombre moderno, “aquél que, de 

una manera hipócrita, se refugia en una especie de neurosis endémica que él 



129 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

 

llama ora ‘moral’, ora ‘religión’, ora ‘deber’ ” (Châtelet en Introducción, Cap. 

“Por una filosofía del combate”, en Sade, 1979: 23). Detrás de las fastuosas 

escenas “lúbricas” y “voluptuosas” de su obra, la sangre que emana de sus 

libros “no podía ser sino paródica” (Del Barco en Introducción: “Notas sobre la 

vida y la época de Sade”, Cap. II, en Sade, 2010: XII): encontramos en su 

‘heterogeneidad discursiva’ una continua recurrencia al pensamiento 

grecolatino, ya sean sus mitos, sus héroes, sus filósofos o sus acontecimientos 

históricos. 

Podemos reconocer el mito de edipo en el sentimiento de odio de la 

señorita Eugenia hacia su propia madre, y el deseo de querer matarla; como 

también el mito de Ganímedes y Júpiter - el dios Júpiter se vio seducido por la 

belleza de Ganímedes, entonces se transformó en águila y lo secuestró, 

llevándoselo consigo al olimpo-, este reiterado mito en la obra es el argumento 

que justifica la relación homosexual y la sodomía, además de impugnar la 

reproducción sexual. Al mismo tiempo se aprecia y se reivindica el paganismo 

como culto divino. 

 

[Apología de la religión pagana] 

 
Puesto que creemos en la necesidad de un culto, 

imitemos el de los romanos: las acciones, las 
pasiones y los héroes: esos eran sus respetables 
objetos (Sade, 2010, p.145) 

Dadnos, pues, en este caso, la que conviene a 
hombres libres. Dadnos los dioses del paganismo. 
De buena gana adoraremos a Júpiter, Hércules o 
Palas (Sade, 2010, p.148) 

 

 

Pero también, en el folleto político que trae Dolmancé y que utiliza para 

fines didácticos en su reunión de enseñanza de la filosofía del libertinaje, 

podemos observar la invocación de la cultura grecolatina para fundamentar la 

aprobación de la ley de la naturaleza, en contraposición a la ley social 

imperante: 

 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    130 

 
 

 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

[Apología del robo como perversión natural] 

 
Si recorremos la Antigüedad, veremos el robo 

permitido y recompensado en todas las repúblicas 
de Grecia; Esparta y Lacedemonia lo favorecían 
abiertamente; algunos otros pueblos lo 
consideraron una virtud guerrera; es un hecho que 
mantiene el coraje, la fuerza, la destreza, todas las 
virtudes, en pocas palabras, que son útiles para un 
gobierno republicano y por lo tanto para el 
nuestro.  (Sade, 2010, p.164) 

 

[Valoración de la prostitución de la mujer] 

 
Entre los tártaros, cuanto más se prostituía una 

mujer, más honrada era; llevaba públicamente en el 
cuello las señales de su impudicia y no se estimaba 
en absoluto a las que no estaban así adornadas 
(Sade, 2010, p. 177) 

 

[naturalización de distintas formas de asesinato de los niños] 
Hasta el traslado de la sede del Imperio, todos los 

romanos que no deseaban alimentar a sus niños los 
arrojaban en los vertederos de basura. Los antiguos 
legisladores no tuvieron ningún escrúpulo en consagrar a 
los niños a la muerte. Aristóteles aconsejaba el aborto 
(Sade, 2010, p.192) 

 

En consecuencia, como decíamos más arriba, no todas estas afirmaciones 

que Sade profiere son puramente traslúcidas y “verdaderas”, en realidad, como 

dice Beauvoir, “El género favorito de Sade es (...) la parodia” (2016: 254), y lo 

que él hace en su obra es relatar y describir su época, se propone “decir todo -

incluso lo que la filosofía aprendió a ocultar- transgredir todos los límites, dejar 

hablar a la violencia (...)” ( Del Barco en Introducción: “Notas sobre la vida y la 

época de Sade”, Cap. II, en Sade, 2016: XIV), pero de un modo oscuro e 

hiperbólico, por ello mismo es considerado un poeta maldito. 

Contemplamos aquí un pensador idealista frente a un pensador maldito: la 

cumbre helénica puede significar para los escritores de la modernidad la 

‘totalidad del ser’ del hombre, la belleza, pero también puede encarnar la 



131 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

 

fealdad, la destrucción. Lo revelador de esta oposición -la belleza o la fealdad- 

es que ambos son las dos caras de una misma moneda, en efecto, la naturaleza o 

el carácter natural del hombre, es para Schiller como para Sade, destructivo.  

 
       (...) el carácter natural del hombre, que, egoísta y violen- 

     to, apunta más a la destrucción que a la conservación de 
      la sociedad (...) (Schiller, 2016: 62) 
 
    ¿De qué se componen los seres que vienen a la vida? 
    ¿Los tres elementos que los forman no proceden de la 
    destrucción primitiva de los otros cuerpos? Si todos los 
    individuos fueran eternos, ¿no se le haría imposible a la 
    naturaleza crear otros nuevos? Si la eternidad de los se- 
    res es una imposibilidad para la naturaleza, la destruc- 
    ción se convierte por consiguiente en una de sus leyes. 
    (Sade, 2010: 186) 
 

La naturaleza, en tanto belleza o en tanto fealdad, es fundamental para la 

humanidad de la modernidad, sólo que para Schiller, la idea de Sade de 

someter la humanidad a las leyes de la naturaleza corresponde a la idea de un 

salvaje que “desprecia el arte y considera la Naturaleza como su señor 

absoluto”, mientras que “el hombre cultivado -o artista- hace de la Naturaleza 

su amigo y le respeta la libertad, contentándose con sujetarle sólo su capricho” 

(Schiller, 2016: 65). Sin embargo, lo que Sade desprecia -claro está- no es el arte, 

ya que por medio de ella intenta, como hombre “Ser- todo” (Del Barco en 

Introducción: “Notas sobre la vida y la época de Sade”, Cap. II, en Sade, 2010: 

XIII), lo que desprecia Sade es el hombre moderno juzgado por las leyes sociales 

y no por las leyes naturales. 

Viajando casi un siglo después de estos escritos, nos encontramos con Max 

Weber (1868- 1920), un pensador interdisciplinario que produjo conocimiento 

no sólo en el campo de la sociología, sino también en la economía, la teología, el 

derecho, la historia y la teoría musical. Dentro de su extensa obra nos gustaría 

tomar de él la noción de <desencantamiento del mundo> para leer el 

sentimiento que han transmitido Sade y Schiller en su obra. 

Para Weber, el progreso científico en el que la ciencia y el capitalismo 

avanzan juntamente combatiendo lo irracional (todo lo no utilitario) tanto en el 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    132 

 
 

 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

mundo como en el hombre mismo, es lo que se entiende por desmitificación o 

desencantamiento del mundo.  

 
      Donde quiera la explicación sistemática de los co- 
      nocimientos empíricos racionales ha quitado al  
      mundo su aspecto mágico, y lo ha convertido en  
      un mecanismo sometido a las leyes de la causali- 
      dad, el postulado ético de acuerdo al cual el mun- 
      do es un cosmos ordenado por dios, que por con- 
      siguiente tiene cierto sentido en el ámbito moral, 
      se ha visto definitivamente refutado, pues una con- 
      cepción del mundo empírico, y con mucha mayor 
      razón matemático, excluye por principio todo mo- 
      do de pensamiento que busque un “sentido”, sea 

    cual fuere, en los fenómenos del mundo exterior. 
    (Resico, 1998: 7) 
 

La impresión de Schiller, de estar viviendo en un estado de la humanidad 

que se encuentra completamente fragmentada a causa del avance desmedido de 

la técnica y la división entre la filosofía y la poesía, así como también el hombre 

mismo se ve despojado de sus facultades, es lo que Sade de cierto modo, intenta 

describir bajo un cielo revolucionario. A este sentimiento que experimentan 

Schiller y Sade lo entendemos aquí como Desencantamiento o desmitificación 

del mundo. 

En este contexto el pensamiento de nuestro Marqués ha sido repudiado, 

porque manifiesta en su escritura la maquinaria humana descompuesta, al 

tiempo que hace de su arte lo irracional que el progreso científico junto con la 

otra cara de Dios, la Razón, se esmeraba en extirpar del mundo y del hombre. 

 

                                                                   



133 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

 

II 

La obra de arte en el mundo moderno 

 

Ante el sentimiento de desencantamiento del mundo, Schiller asegura que 

el único instrumento capaz de restablecer la totalidad de la humanidad es 

imposible de encontrarlo en el Estado porque “tal como se halla organizado, ha 

provocado el mal” (Schiller, 2016: 78), es decir, es la causa misma de la 

fragmentación. Por el contrario, aquel instrumento que puede restituir la 

humanidad, es el arte. El arte debe ser capaz de reunir el impulso sensible con 

el impulso formal del hombre. Sin embargo, si el impulso sensible se encontrara 

subordinado al racional, no habría una relación de armonía en el hombre, 

puesto que sin forma no hay materia, y sin materia no hay forma, por lo tanto 

ambos impulsos deben estar subordinados recíprocamente, en ello consiste la 

educación estética del hombre. 

 En la novena carta Schiller le dice al artista 

 
    ofrece a tus contemporáneos lo que precisan, 

     no lo que aplauden (...) 
 
    la gravedad de tus principios los ahuyentará 
    de tí, pero en la forma del juego aún podrán 
    soportarla (...) 
    
    En vano derribarás sus máximas, en vano con- 
    denarás sus actos, pero bien puedes intentar  
    poner en sus ocios tu mano creadora. Echa fue- 
    ra de sus diversiones el capricho, la frivolidad, 
    la rudeza, y así los desterrarás insensiblemente 
    también de sus acciones y, por último, de sus 
    sentimientos. (...) (Schiller, 2016: 86) 
 

Efectivamente, Sade ofrece en sus heterogéneas obras, una materia que 

nunca fue aplaudida ni tampoco lo es, los horrorosos principios que propone, 

más que ahuyentar al lector, han producido el eterno encierro del espíritu del 

Marqués, principalmente por lapidar las máximas de Dios y de la Razón.  

Las cartas sobre la educación estética del hombre son narradas bajo -como su 

nombre lo indica- el género epistolar, debemos saber que éste género era muy 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    134 

 
 

 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

frecuentado en la antigüedad en la que se narraban cuestiones sobre ética y 

religión, además se conservan cartas de Horacio (I a. C) como también de 

Séneca (4 aC.- 65 d. C.) y de Cicerón (106 aC- 43 aC). Por otro lado, La filosofía en 

el tocador es un diálogo, género representativo de la antigüedad clásica, y 

tenemos como exponente los diálogos platónicos. Bajtin (1989: 469) dice que es 

típico del diálogo socrático que la figura que habla y conversa, tal como 

Sócrates cumpla la función de ser héroe. En nuestra obra tenemos también la 

figura de un Sócrates, pero hiperbolizado, este es Dolmancé. Es clara la parodia 

una vez que observamos la acotación “Para que Eugenia vea de qué se trata, el 

mismo Dolmancé socratiza a Agustín” (Sade, 2010: 108). La acción de socratizar, 

en este caso significa educar, pero en la filosofía del libertinaje. 

Como resultado de esta observación de los géneros de las obras en cuestión 

podemos percibir que Schiller se toma en serio el deseo de imitar a los antiguos, 

mientras que Sade se toma irónicamente este pensamiento, del mismo modo en 

que parodia las máximas de Dios y de la Razón.  

Para que una obra estética sea bella, y por lo tanto le dé la posibilidad de 

apertura hacia la totalidad a la humanidad moderna, es necesario que ella 

misma sea el libre juego. El objeto del impulso de juego reúne el impulso 

sensible -lo que el autor también entiende como ‘vida’-  y el objeto del impulso 

formal -que lo entiende más generalmente como forma- por lo tanto, el libre 

juego es ‘forma vida’. La ‘forma viva’ es la cualidad de los objetos estéticos. El 

juego es, para Schiller, la humanidad misma del hombre, y a la vez, el hombre 

es solamente un ser humano cuando juega.  

En un mundo desencantado, desmitificado, Sade juega en su escritura con 

el impulso sensible y el impulso formal, no obstante no llega a ser la mezcla que 

subordina a los dos impulsos mutuamente debido a que siempre se monta 

primero una escena “voluptuosa” y seguido de ella el narrador profiere una 

frase tal como “se rompe la forma”. La segunda parte de la escena corresponde 

a una enseñanza que se sirve de la Razón para justificar la perversidad. Así las 

cosas, podemos ver cómo Sade no sólo juega con los impulsos sensible y formal, 

sino que también juega con y parodia a sus contemporáneos, uno de ellos es 

Schiller. Vemos cómo a lo que este último llama “salvajismo”, el Marqués lo 



135 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

 

caracteriza como formal, irónicamente. Para Schiller esa animalidad debe ser 

educada a través del arte, es decir, debe ser formalizada, es un <desorden> que 

debe ser ordenado, formalizado. Tradicionalmente, traducimos la palabra 

griega χάος como desorden, sin embargo es más propicio entender χάος no 

como desorden, sino más bien, como “otro orden”. Esto sirve para explicar, por 

ejemplo, cómo las escenas sexuales están perfectamente pautadas y ordenadas, 

lo que en términos de Schiller sería absurdo, porque la sensibilidad es el 

contenido, lo salvaje, lo amorfo que la razón tiene que formalizar. Mientras 

Schiller propone educar al hombre a través de la estética, derribando sus ocios y 

su animalidad, Sade, a través de la obra de arte se propone “educar”, 

“socratizar” al hombre haciéndole reconocer y enaltecer su animalidad en el 

fárrago de sus costumbres sociales. 

Ante el desencantamiento o desmitificación del mundo, tanto Schiller como 

Sade van intentar acceder a la humanidad del hombre a través del reparto 

sensible del presente en el que están. En un mundo donde lo irracional y lo que 

carece de utilidad se verá liquidado por el progreso y la técnica, Friedrich 

Schiller propone el objeto estético en tanto juego. El juego es la actividad que no 

tiene otro fin que ella misma, lo que es equivalente a una inactividad o una 

actividad inactiva.  

 
    El jugador está ahí sin nada que hacer  
    frente a esta diosa que no hace nada, y 
    la obra misma del escultor se encuen- 
    tra absorbida dentro del círculo de una 
    actividad inactiva. (Rancière, 2016:41) 

 

Las categorías de juego y trabajo son para Rancière categorías de división 

de lo sensible. Estas categorías, tanto en Schiller como en Sade, rechazan cierta 

división de lo sensible configurada en la sociedad moderna de los tiempos 

cercanos y presentes a 1795. Por consiguiente, podemos comprender, que 

cuando en el año 1795 Schiller dice que el Estado actual no tiene la posibilidad 

de reunir las facultades del hombre, porque en realidad lo que hizo hasta el 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    136 

 
 

 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

momento sólo ha sido el mal, la fragmentación, en realidad está recusando la 

Revolución Francesa. 

También tenemos conocimiento de La repartición de la tierra, una bella poesía 

de Friedrich Schiller que también data de su primera publicación anónima por 

primera vez, en el año 1795. Esta poesía filosófica es un claro ejemplo del 

desdén hacia un reparto sensible configurado que el mismo arte viene a 

autonomizar la forma de experiencia sensible.  

 
      “¡Tomad la tierra!” gritó Zeus desde sus alturas 
        a los hombres. “¡Tomadla, ha de ser vuestra! 
        Os la regalo en herencia y feudo perpetuo, 
        mas repartíosla fraternalmente”. 
  
       (...) 
 
        El labrador cogió los frutos del campo, 
        el hidalgo irrumpió en el bosque. 
 
        El comerciante tomó cuanto cabía en sus almacenes, 
        el abad escogió el noble vino añejo, 
        el rey cerró los puentes y las calles 
        y dijo: “El diezmo es para mí” 
 
       Muy tarde, cuando hacía tiempo que el reparto había tenido lugar, 
       volvió el poeta que venía de muy lejos; 
       ya no queda nada en ningún sitio, 
       y todo tiene su señor. 
       
       (....) 
 
      “Si te demoraste en el país de los sueños, 
        respondió el dios, no te enojes conmigo. 
     “¿ Dónde estabas cuando se repartió la tierra?” 
       “ Yo estaba junto a tí, dijo el poeta, junto a tí. 
   
       Mi vista estaba pendiente de tu rostro 
       y mi oído de la armonía de tu cielo. 
       Perdona al espíritu que, extasiado 
       ante tu luz, perdió lo terreno”. 
 
       (...) 
       “¿Quieres vivir conmigo en mi cielo?: 
       Tantas veces como vengas, estará abierto para tí” 
 



137 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

 

Esta bella poesía filosófica no hace más que iluminar, por un lado la figura 

del artista moderno, quien desencantado del mundo en que vive y enceguecido 

por la luz de la cultura griega, se queda sin tierra, y por lo tanto se encuentra 

fragmentado; pero por otro lado esboza una clara partición del tiempo y del 

espacio modernos en los que todos los individuos que desarrollan sus 

facultades utilitarias dejan sin lugar al artista, que sólo realiza una “actividad 

inactiva”. Al quedarse sin lugar para vivir, al artista le es dado el cielo. Vemos 

entonces cómo se configura una política del arte que le devuelve un lugar al 

artista. 

En la Filosofía en el tocador, el rechazo de cierta división sensible opera por el 

juego de la parodia: el pensamiento antiguo grecolatino constituye un arma de 

doble filo que merece una lectura atenta para poder dar cuenta de un complejo 

funcionamiento. En primer lugar, el recurso de la mitología grecorromana, 

junto con las figuras históricas de dicha cultura puede ser una respuesta ante un 

mundo desmitificado que requiere de una estética que reconstituya la magia y 

los orígenes del mundo. La reconstitución de la humanidad total puede ser 

pensada a través de la función del mito en la antigüedad como discurso 

iniciático que pretende explicar los orígenes del mundo y la dimensión invisible 

para los ojos humanos, y, por otro, la función del mito en la Modernidad -

específicamente en épocas de crisis- como narrativa que permite organizar el 

mundo, y saber quiénes somos dentro de él. Ahora bien, como segunda lectura, 

podemos reparar en las fuerzas irónicas que ya hemos mencionado con 

anterioridad. Pareciera que Sade en realidad se está mofando de sus coetáneos, 

de los que creen en Dios, de los que creen en la Razón, de los que creen en el 

esplendor de la humanidad griega, en síntesis, de todos. Sade nos muestra la 

maquinaria humana descompuesta que no para de sangrar. Construye escenas 

hiperbólicas y completamente absurdas no sólo para Schiller, sino también para 

cualquiera. Las imágenes narradas se inmiscuyen hasta la médula 

representando la exacerbación del arte como actividad irracional, al punto tal de 

justificar la crueldad y la destrucción a través de la Razón, de modo tal que le 

imprime forma a la materia salvaje. 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    138 

 
 

 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

La ironía en la obra del Marqués parece figurarse como una luz que 

encandila, especialmente por la osadía de semejantes tesis explícitas. Sin 

embargo,  no es una luz transparente toda vez que no deja vislumbrar a simple 

vista lo que está parodiando. Así,  entendemos junto con de Beauvoir que su 

ironía “es lo suficientemente sutil como para no malograr sus delirios”. En 

consecuencia, la primera lectura relacionada con la creación de un mundo 

nuevo a partir de las bases del pensamiento antiguo, se derrumba. En realidad, 

su proceso político-literario intenta mostrar, cuanto menos desnaturalizar ese 

mundo ordenado por el cristianismo, la monarquía y la república desde una 

posición particular ante dichos pilares. 

 

Conclusión 

 

A modo de conclusión, a partir de la confrontación de Schiller, como 

pensador idealista y el Marqués de Sade, como poeta maldito y materialista, 

ambos de la misma época, pudimos observar que, se hayan o no se hayan leído 

mutuamente, discuten sobre puntos fundamentales que circulaban en la época. 

En primer lugar, reconocimos que ambos experimentan y refractan en su obra 

literaria un sentimiento de ‘desencantamiento del mundo’ en el que viven, y el 

escape de la pesadumbre la van a encontrar en la obra de arte. De un lado, 

Schiller afirma que a la humanidad toda se alcanza en la educación estética del 

hombre a partir del libre juego de los impulsos sensible y formal que se 

subordinan mutuamente y que por tanto constituyen una actividad inactiva 

como forma política del arte. De otro lado, el Marqués de Sade, que se ha 

pasado más de treinta años encerrado, busca serlo todo en una sociedad que 

actualmente continúa confinándolo. Su estética consiste en el juego y la parodia 

que se ríe y se mofa de todos, constituyendo las escenas más grotescas que 

dejan a la vista la irracionalidad justificada a través de la Razón. 

Ambos autores comparten la misma experiencia de un mundo 

desencantado, asimismo los dos buscan el ser armónico del hombre en la obra 

de arte, pero uno va a alcanzar su fama y el otro su eterna desdicha, uno va a 

aspirar sinceramente al modo en que los griegos se erigen como hombres de su 



139 

F e b r e r o  
2 0 1 8  

 
 

 
 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

 

tiempo, mientras que el otro se va a burlar de todos los fanatismos y todos los 

dogmatismos, así también como de él mismo. Finalmente, Schiller entiende que 

el objeto estético, combinando estrechamente el impulso sensible junto al 

impulso formal como libre juego, tiene que portar la belleza, al tiempo que Sade 

jugando irónicamente con sus coetáneos y el hombre moderno, refracta la 

fealdad oculta por todos los conocimientos de la época. 

 



F e b r e r o  
2 0 1 8  

    140 

 
 

 
 
 
 
 

El Desencantamiento del Mundo en Schiller y Sade | Julieta Videla Martínez 

 

 

Bibliografía 
 
Arán de Meriles, Pampa O. Marengo, María del C. y De Olmos, M. Candelaria (1998) La estilística 

de la novela en M. M. Bajtin: teoría y aplicación metodológica, Narvaja Editor, Córdoba. 
Bajtin, Mijail (1989): Teoría y estética de la novela, Taurus Humanidades, España.  
Eagleton, Terry (2017) La cultura y la muerte de Dios, Paidós, Buenos Aires. 
Lacoue- Labarthe, Philippe (2010) La imitación de los modernos: (Tipografías 2), Ediciones  La Cebra, 

Buenos Aires. 
Monneyron, F. y Thomas, J. (2002) Mitos y literatura, Nueva Visión, Buenos Aires. 
Rancière, Jacques (2016) El malestar en la estética, Capital Intelectual, Buenos Aires. 
Rancière, Jacques (2010) Política de la literatura, Libros del Zorzal, Buenos Aires. 
Resico, Marcelo F. (1998) El capitalismo como desencantamiento del mundo: estudio sobre la filosofía de 

la economía de Max Weber, [on line]. Disponible en: http://bibliotecadigital.uca.edu.ar 29-7-
2017 

Sade, D. A. F. (2010) La filosofía en el tocador, Colihue, Buenos Aires. 
Sade, D. A. F. (1979) Sistema de la agresión: textos filosóficos y políticos, Tusquets Editores, Barcelona. 
Schiller, Friedrich (2016) Cartas sobre la educación estética del hombre, Universidad  Nacional de 

Cuyo. Facultad de Filosofía y Letras, Mendoza, Disponible en http://bdigital.uncu.edu.ar/ 
Schiller, Friedrich (2002) Poesía filosófica, Poesía Hiparión, Madrid. 
 
 




